Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Unechte Zusatze im Platontext
Autor: Miuller, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-21618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-21618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 26 1969 Fasc. 4

Unechte Zusatze im Platontext

Von Gerhard Miiller, Gieflen

Am Ende des vorigen Jahrhunderts stellte ein Platoneditor von Rang, Martin
Schanz, den Satz auf: «Die Hauptaufgabe der Platonkritik wird immer die sein,
die vielen unechten Zuséitze auszuscheiden.» Nicht grundsitzlich anders lautete
das Urteil in Wilamowitzens Platonbuch von 1919. Von lingeren erklirenden Zu-
sitzen sieht er (IT 342 mit A. 2) besonders den Phaidon «stark durchsetzt» und
erklart (II 337), Gorgias und Phaidon hitten deswegen durch Interpolation «be-
sonders gelitten», weil sie «von Rhetoren traktiert» wurden. Wer die seither er-
schienenen Kommentare zu diesen beiden Dialogen nachpriift, wird feststellen,
daB die grundsétzliche Diagnose von Schanz und Wilamowitz keine nennenswerte
Wirkung auf die Textgestaltung und auf die Interpretation dieser Werke getan
hat. Ist sie also falsch, oder ist sie nicht vielmehr nur durch die in den letzten
Jahrzehnten zur Macht gelangte Neigung zu einer stark bewahrenden, um nicht
zu sagen beschonigenden Textphilologie in den Schatten gedringt worden ? Diese
Frage mufl mit konkreten Argumenten zu lingst umstrittenen Stellen und auch
zu einigen noch unangefochtenen entschieden werden. Es diirfte nicht unwesent-
lich sein, ob in den gréBten Meisterwerken griechischer Prosa Sétze und gar ganze
Abschnitte stehen, die nicht aus Platons Feder stammen konnen, weil sie unklar
formuliert oder schlecht gedacht sind oder den Gedankengang in peinlicher Weise
unterbrechen und verwirren. Die folgenden Seiten wollen einige Beweise dafiir
aus den beiden genannten Dialogen und aus der Politeia liefern und dazu bei-
tragen, daf die Diagnose von Schanz und Wilamowitz beachtet und angewendet
und daf die Betrachtungsweise von Giinther Jachmanns Untersuchung der Text-
verhéltnisse im Platon! fruchtbar gemacht wird.

I. Phaidon

Wilamowitz zdhlt an der genannten Stelle (3422) eine Handvoll von Belegen
aus dem Phaidon fiir sein Urteil auf, dafl ohne die Annahme diaskeuastischer Zu-
sitze nicht auszukommen ist. Der letzte davon ist 76 e, wo die sachliche Bezie-
hung von tavra e 4 auf «das immer von uns im Munde Gefiihrte, ndmlich Schones
und Gutes und alles solches Seiende» so unertriglich durch radra (e 2), ndmlich

1 G. Jachmann, Der Platontext, Nachr. Akad. d. Wiss. Gottingen, Phil.-Hist. K1. 1941, 11
(erschienen Gottingen 1942), zeigt durch Vergleich der frithen Papyri zu Phaidon und Laches
mit der mittelalterlichen Uberlieferung die Unfestigkeit des Platontextes scharfsinnig auf und
ermutigt zu kritischer Textbehandlung gerade auch unter dem Gesichtspunkt der Interpola-
tionen. Leider fand die auBergewohnliche Untersuchung bisher kaum rechte Beachtung. Ich
bin ihr dankbar verpflichtet.




180 Gerhard Miiller

Ta éx TAY aiodrjoewy ndvra (d 9), gestort wird, daf man gezwungen ist, alles, was
von den wahrnehmbaren Dingen gesagt wird, also [xai éni tadrmy d9... drmeixdlouey
e 2] zur Interpolation zu erklidren. Erst nach deren Entfernung kommt die schone
platonische Formulierung der «gleichen Notwendigkeit» (e 6) des zeitiiberdauern-
den Seins der Seele und des gleichartigen Seins der Ideen klar heraus. Die ent-
fernten Worte bringen als schulmeisterliche Erginzung etwas hier Uberfliissiges
hinzu und zerstoren die stilistische Durchsichtigkeit. Wilamowitz redet iiber den
Satz unentschlossen, doch rdumt er unverkennbare Zusétze ein. Mir scheint Archer-
Hinds Athethese (von Ydmdpyovoay el an) deswegen nicht auszureichen, weil
«alles aus den Wahrnehmungen Aufgenommene» d 9 mit radra e 2 identisch ist
und genau so storend wie dies im Verhiltnis zu ratra e 3. Ich bin mit Archer-Hind
iiberzeugt, dal das erste der beiden ofirwe e 2-3 getilgt werden muB. (Dazu freilich
wohl auch der pedantische Zusatz xai &l u7n tadra, 0ddé Tdde e 7,in dem minde-
stens tdode erforderlich wire.) Doch fechte ich gvayxaiov nicht an, sondern lasse
elvar e 3 davon abhingig sein; das ist viel besser als Abhéngigkeit von offirews &xet
d 7, vel. 4o’ ofrwe &yer xal ion dvdyxn e 5.

Im weiteren Verlauf des Dialoges siecht Wilamowitz das Phéinomen der Zuséitze
auf einzelne Worter beschrinkt. Doch méchte ich fiir die Meinung von Ast und
von Schanz plddieren, wenn sie 80 ¢ die Einfiihrung der mumifizierten Leichen
als fiir den Gedankengang unerheblich und sogar storend, eine typische Schul-
meisterei, entfernten, d. h. [ovumeaov ¢ 7 ... Soov ypdvov ¢ 9]. Doch ist der voran-
gehende Satz (dav uév i ... xal mdvv udia) von ovumeaov yapnicht zu trennen,
das péy hinge in der Luft. Mit uév — yap sollen eine erste und eine zweite, gréere,
Steigerung einander, ungeschickt genug, gegeniibergestellt werden, wobei eine
Satzverbindung nach riickwérts fehlt. Die Athetese von Ast ist um den einen Satz
nach riickwirts auszudehnen. Ubrigens ist, wenn owumecoy medizinischer Terminus
fiir die Abmagerung des lebenden Korpers ist, diese in untragbarer Weise mit der
Einschrumpfung mumifizierter Leichen zusammengeworfen, so dal etwas Un-
logisches dasteht.

Viel wichtiger ist die Einsicht von H. Jackson (bei Archer-Hind), da§ 101 d
der Satz ei 6é tic ... dapwver (d 3-5) dem Gedanken direkt zuwiderlduft, den
Platon an dieser Stelle ausfiihren will. Unabhéingig davon, ob man in d 3 &yoito
beibehilt trotz der entgegengesetzten Wortbedeutung zu derjenigen von &yduevog
d 1 oder ob man &potro, dnrotro oder dhnlich konjiziert, sicher ist durch die gleich-
artigen Satzanfinge «wenn einer die Hypothesis selbst anfechten wollte» (d 3)
und «wenn du iiber jene Hypothesis selbst solltest Rede stehen miissen» (d 5),
daf zweimal von derselben Priifung derselben Hypothesis geredet werden mubB,
wenn dem Text logische Konsequenz eigen sein soll. Nun ist aber die im ersten der
beiden Sitze empfohlene Priifung absurderweise methodisch entgegengesetzt zu
der im zweiten Satz empfohlenen, der dem platonischen Kontext seit 100 a
allein geméflen. doadrws d 6 kann sich also nicht auf den ersten Satz und die
dort angeratene Priifung der Konsequenzen der Hypothesis beziehen, sondern




Unechte Zusitze im Platontext 181

nur auf den vorletzten Satz ¢ 9-d 2, d. h. prézis auf «dich stiitzend auf jenes Ge-
sicherte der Hypothesis», die ihrerseits durch eine andere, logisch iibergeordnete
weiter zu sichern ist; und dies regressive Verfahren muf} zu «etwas Zulédnglichemv,
d. h. zu etwas Endgiiltigem, natiirlich der Idee des Guten, fithren. Schon allein
die Unterbrechung der eindeutigen formalen Beziehung des doadrwg beweist, dal
der Satz d 3-5 hier fehl an seinem Ort ist. Vor allem aber ist das Gegenteil der
rein deduktiven dialektischen Methode hier unertriglich. Die Priifung der Hypo-
thesis von ihren Folgerungen her statt des umgekehrten Verfahrens wire genau
dasjenige, wovon in den folgenden Zeilen mit ¢dgois e 1 und ndvra xvxdvres e b
abschitzig geredet wird. Die ungliickliche Verteidigung des hier ungliicklichen
Satzes durch W. J. Goodrich?2 mull @woadtws d 6 verdrehen zu «in the same deli-
berate fashion», er mufl 9wddeois nivellierend jeder These oder Hypothese (in un-
serem Sinne) gleichsetzen und schlieBlich in «das von jener Abgeleitete» (d 4)
auch «any acknowledged facts» einbeziehen, statt es auf die deduzierten Folge-
rungen zu beschrinken, wozu doch schon der eindeutige Sinn zwingt, den die
Wendung bei ihrer Wiederkehr e 2-3 hat. Alle drei Manipulationen sind im groben
Sinne unzuldssig, wie die Parallelen unerheblich sind, die G. aus Platon beibringt,
um zu belegen, was keines Beleges bedarf, daBl eine These durch ihre widerspriich-
lichen Konsequenzen oder durch Konsequenzen, die anerkannten Fakten wider-
sprechen (aber es steht d 5 GgAd5dowc da!), zu Fall gebracht werden kann. Das hat
nichts mit der platonischen Hypothesislogik zu tun, die allein an dieser Stelle
herausgearbeitet werden soll, und mindert die Sicherheit der kritischen Argumente
iiberhaupt nicht, die Archer-Hind so trefflich formuliert hat. Der Logos Platons
wird hier durch Jackson und Archer-Hind von einem Zusatz gereinigt, der als
Erlduterung gemeint war, aber durch den Unverstand des Erlduternden zu einer
Verfilschung geworden ist. Wir sollten mit solchem Unverstand nicht paktieren.

Im letzten Unsterblichkeitsbeweis, der sich an die Einfithrung der wahren Ur-
sachen, ndmlich in Gestalt eben dieser Hypothesis, stringent anschliet, macht
ein umfangreiches Textstiick so groBe und é&rgerliche Schwierigkeiten, dafl ich
mich seit langem und bei immer erneuter Uberpriifung stets zur Vermutung der
Unechtheit gedridngt sehe. Ich meine 103 ¢ 11-105 ¢ 9. Die Frage nach der Funk-
tion dieses Stiickes fiir den Beweisgang hat schon vielen Erkldrern zu schaffen
gemacht. Wenn ich mich nicht tdusche, hat keiner eine wirklich befriedigende
Antwort gefunden. Ich mochte geradezu behaupten: Dieses Textstiick ist funk-
tionslos, es wirkt aber auch in sich ungeschickt durch seine leeren Wiederholungen,
vollends redet es am Schlufl (105 be) toricht in Verdrehung eines tiefen platoni-

2 W. J. Goodrich, Cl. Rev. 18 (1904) 8-11. Leider folgt ein strenger Logiker, der aber hier
mehr konstruiert als den Text interpretiert, R. Robinson in seinem Buche Plato’s Earlier
Dialectic (Oxford 1962) 30f., der triigerischen Apologetik von G. Die Kommentare von Hack-
forth und Bluck sehen solche Probleme gar nicht. — Die wertvolle Behandlung der Hypothesis-
logik bei H. P. Stahl, Ansdtze zur Satzlogik bei Platon, Hermes 88 (1960), wiirde S. 431-437
noch gewinnen, wenn sie sich dem textkritischen Zweifel 6ffnen wiirde.




182 Gerhard Miiller

schen Gedankens. Die Griinde fiir eine solche Diagnose seien in gedringter Form
vorgetragen.

Die Gesprichspartner sind 103 ¢ 7 zur Ubereinstimmung dariiber gelangt, daB
jedes Eidos sein Gegenteil von sich ausschlieft. Dies gilt (102 d 6ff.) nicht nur
fiir das Eidos als fiir sich Seiendes, sondern auch fiir das abbildlich bei uns An-
wesende, das, um seinem Gegenteil Raum zu geben, bei dessen Herannahen ent-
weder sich zuriickziehen oder zugrunde gehen muBl (102 d 9—e 4; 103 a 1). Diese
Alternative wird ausdriicklich zweimal formuliert, obwohl sie unwesentlich schei-
nen konnte. Denn ob man sagt, die Grofle in uns zieht sich zuriick vor der Klein-
heit, um anderswo einen Platz zu finden, wire es auch der Platz des fiir sich be-
stehenden Eidos, oder ob man sie zugrunde gehen la8t, aber nur qua Abbild, das
scheint auf dasselbe hinauszulaufen. In Wahrheit wird es, sobald wir zum Eidos
des Lebens kommen, zum entscheidenden Unterschied, ob dieses Eidos, das wesens-
méfBig in unserer Seele gegenwirtig ist, seinem Gegenteil Platz macht, indem es
sich aus der korperlichen Welt zuriickzieht, ndmlich zusammen mit dieser sub-
stantiellen Seele, die mit ihm untrennbar verkniipft ist, oder ob es dasselbe tut,
indem es zugrunde geht, ndmlich als Abbild im vorliegenden Falle, so daf} die
Seele wie der Leib sterben miiite. An dieser Unterscheidung hiingt der Beweis
106 e 5-7. Die Alternative Sterben oder Entweichen bezieht sich deutlich auf das
Ding Seele mit seiner essentiellen Eigenschaft Leben. Als Folie erscheinen 106 a
die Dinge Feuer und Schnee mit ihren essentiellen Eigenschaften warm und kalt,
ebenso aber auch die Dreiheit in Gestalt eines konkreten Dinges mit der essentiel
len Eigenschaft drei. Fiir sie gilt die andere Seite der Alternative, das Sterben,
keinesfalls das Entweichen. Denn wenn man auch sagen konnte, das Eidos ent-
weiche, so ist dies doch fiir das Ding der Fall des Sterbens.

In dem hier zu betrachtenden Passus 103 ¢ 11-105 ¢ 9 wird nun ausgefiihrt,
dafl nicht nur jedes Eidos sein Gegenteil ausschlieBt, sondern daBl auch ein ihm
untergeordnetes Eidos seinerseits dasselbe Gegenteil des iibergeordneten aus-
schlieft. Als Beispiele dienen das Eidos warm und seine Species Feuer, d. h. das
Eidos Feuer, im gleichen Sinne das Kidos kalt und seine Species Schnee sowie das
Eidos Ungeradheit mit seiner Species Dreiheit (bzw. Geradheit mit Zweiheit).
Dreiheit und Geradheit bilden zwar kein Paar von Gegensétzen (vaytia), schliefen
sich aber trotzdem gegenseitig aus, ebenso Feuer und kalt usw. Natiirlich gilt
auch von der abbildenden Seinsweise des untergeordneten Eidos, also vom physi-
schen Feuer und Schnee und von der Zahl drei an den Dingen, d. h. den betreffen-
den Dingen, die drei sein miissen, dieselbe AusschlieBung des Gegenteils zum
iibergeordneten Eidos.

Dies alles, der Inhalt unseres Abschnittes, 1st im Ergebnis von 103 ¢ 7 schon
enthalten gewesen. Denn wenn das in der rdumlichen Welt realisierte Eidos die
AusschlieBung des Gegenteils mitmachen muB, dann gilt das a fortiori erst recht
fiir das untergeordnete Species-Eidos. Natiirlich darf etwas im vorangehenden
Impliziertes anschlieBend expliziert werden. Nur mufl man fragen, wozu es expli-




Unechte Zusitze im Platontext 183

ziert wird und warum so breit und umsténdlich. Wird vom hier Explizierten nach-
her eine Anwendung auf die Seele gemacht? Welche Bedeutung hat es fiir den
Unsterblichkeitsbeweis ? Die Seele verhilt sich zu threm wesentlichen Eidos Leben-
digkeit nicht wie Species zu Genus. Man kann sogar fragen, ob es dieses Eidos
noch sonstwo in unserer Welt gibt auler in der Seele. Vom Unsterblichkeitsbeweis
des Phaidros aus wire die Frage zu verneinen, und der vorliegende Beweis ist
jenem doch, das Mindeste zu sagen, ganz eng verwandt. Nun behauptet aber
Hackforth in seinem Kommentar zum Phaidon (8. 162), zweifellos verstehe Platon
fiir einen Moment, d. h. fiir die Zeilen 105 ¢ 9—e 9, das Kernstiick des Beweises,
Seele als immanentes Eidos, um in der anschlieBenden Darlegung wieder zur
Substanzseele zuriickzukehren. Diese Behauptung scheint mir von vornherein un-
glaubhaft und unannehmbar. Wire die Seele Eidos, so wire sie qua Eidos unver-
ganglich. Dann aber wire der hier entwickelte Beweis nicht nur iiberfliissig, son-
dern sogar widersinnig; denn er beruht ja darauf, daf ein Substantielles an einem
Eidos notwendig und zu aller Zeit teilhat. Platon ist zudem stets interessiert an
dem unvergéinglichen Ding Seele, fiir das wir eine ewige Verantwortung tragen
und von dem wir an das Gottliche gebunden und so gerettet werden. Obendrein ist
zu sagen, dafl ein Wechsel von Platons Auffassung innerhalb desselben Textes
unmoglich erscheint. Interessant ist aber der Grund, durch den Hackforth zu
seiner Behauptung veranlaBt wird. Nur wenn Seele als immanentes Eidos auf-
gefallt werde, so sagt er L c., habe die so ausgearbeitete Argumentation, die in
105 ¢ endet und gipfelt, iiberhaupt Sinn: «only so could that argument have any
point, any bearing on the matter for the sake of which it was introduced.» Ich
meine, dafl H. hier eine echte Schwierigkeit gemerkt hat. Wenn nun seine Losung
davon nicht moglich ist, so mufl man schliefen, daf§ dem hier zu untersuchenden
Abschnitt eine ersichtliche Funktion fiir den Beweisgang fehlt, so daf er bei der
einzigartigen Komposition platonischer Gespriche einem starken Verdacht aus-
gesetzt wird. Es scheint mir deutlich, daf die Logik des Beweises 105 ¢ 9-106 b 3,
106 d 5-107 a 1 von den Gedanken des hier zu kritisierenden Abschnitts keinen
Gebrauch macht, insbesondere nicht von seinem Hauptpunkt, der Distinktion
zwischen Genus-Eidos und Species-Eidos. Ohne Zweifel zielt der Riickverweis
«woriiber auf Grund des Vorangehenden Ubereinstimmung besteht» (105 d 11) auf
eine Stelle vor unserem Abschnitt, 102 d 5-103 a 3 (auch c 1). Fiir den Beweis
erscheint der Abschnitt miiig, und das gilt mit voller Strenge, obwohl er im
Text des eben genannten Beweises dreimal zitiert wird: vovdn 105 d 13, Epauey
106 b 5 und wuoldynrar 106 b 8. Mit diesen Zitaten und ihrem engeren Kontext
miissen wir uns kritisch beschéftigen, um zu erkennen, daB sie fiir die Logik des
Beweises unerheblich sind und auBerdem, was entscheidend ist, in Sitzen er-
scheinen, die ihrerseits aus Griinden, die von der Inkriminierung von 103 ¢ 11 bis
105 ¢ 9 unabhiingig sind, zwingend als unecht erwiesen werden konnen.

DaB die Seele als Trigerin des Eidos Leben den Tod nicht in sich aufnehmen
kann, wird 105 ¢ 9—e 9 in préziser Kiirze abgeleitet, gestiitzt auf den gegenseitigen




184 Gerhard Miiller

Ausschlul der évavria-Paare, der 102 d Hff. erwiesen und zuletzt 103 ¢ 7-8 resii-
miert war. Das Teilergebnis afdvazor dpa yvyn wird 105 e 9 stark unterstrichen,
die erreichte erste Station des Beweises deutlich fixiert. Nun wird sogleich der
néchste Schritt vorbereitet durch drei irreale und irreal formulierte Beispiele
(105 e 10-106 a 11), das von Geradheit Freie, das von Warme Freie und das von
Kilte Freie, alle drei vorgestellt als von Verginglichkeit frei. Angenommen, diese
drei gébe es als solche, dann wiirde das reale Ding, das eine Dreiheit ist, und wiir-
den ebenso das reale Feuer wie der reale Schnee beim Heranriicken ihrer évavtia
unversehrt als die realen Gebilde, die sie sind, entweichen, statt zu vergehen, wie
wir es in Wirklichkeit von ihnen erwarten. Es ist hervorzuheben, da diese drei
Fille ohne jeden Riickgriff auf den Gedankengang von 103 ¢ 11-105c¢ 9 einge-
fiihrt werden konnen. Sie sind ohne weiteres aus sich selbst verstdndlich; ihre
Einfiilhrung entspricht platonischer Dialogtechnik, an Parallelen dafiir fehlt es
nicht. Die drei Félle sind fingiert nur, um die formale Stringenz des nichsten
Satzes vorbereitend zu verdeutlichen und zu sichern: wenn das ¢ddvaror zugleich
avarAedoov ist (dies wird nicht mehr irreal formuliert), dann ist die Seele nicht nur
vom Tode, sondern von jeglicher Vernichtung frei (106 b 1-3). Dal} diese Bedin-
gung aber notwendig erfiillt ist, dariiber wird 106 d—e die Versténdigung schnell
herbeigefiihrt.

Wie sehr mul} es aber erstaunen machen, dafl zwischen 106 b 3 und dem danach
unmittelbar zu erwartenden néichsten Schritt des Gedankens eine breite Rekapi-
tulation von schon Erledigtem eingeschoben ist (b 3—c 7), die in keinem Falle als
Vorbereitung und Hilfestellung zu diesem néchsten Schritt gedeutet werden kann,
dieser ist ja in Wahrheit klar und einfach, ferner aber auch, dal jener nichste
Schritt zweimal getan wird, einmal von Kebes (106 d 2-4), dann, ohne an ihn
anzukniipfen, von Sokrates (d 5-7). Auch wiederholt Sokrates in ¢ 9-d 1 seine
Aussage von b 1-3, ohne die Wiederholung der charakteristischen, durch Analo-
gien vorbereiteten Aussage als solche zu kennzeichnen. Dies alles muf} als sehr
merkwiirdig und anstoBig bezeichnet werden.

Zunéchst die Wiederholung b 3ff. Die Todlosigkeit der Seele wird erneut aus-
gesprochen, obwohl der Gedankengang léingst iiber sie weitergeschritten ist, und
zwar unter Berufung auf Formulierungen des Abschnitts 103 ¢ 10ff. Vorhin hatte
sich die gleiche Aussage nur auf die gegenseitige Ausschliefung allgemein der
évavtia von 102 e berufen. Jetzt wird das Verhéltnis von immanentem Eidos
und dem das Eidos tragenden Einzelding zum gegenteiligen Eidos benutzt, wie
es in jenem Abschnitt so breit verhandelt worden war. Nun freilich trigt die
wiederholende Formulierung an unserer Stelle gar nichts zur Sache bei und gehort
offenbar zu den miiigen, schulmeisterlichen, den Fortgang aufhaltenden Text-
erweiterungen, die uns im Phaidon schon mehrfach begegneten und auch in an-
deren Dialogen zu finden sind. Sie sind grundsitzlich von gleicher Art. Das
Phénomen solcher Zusétze grundsétzlich leugnen konnte nur ein vollig Ahnungs-
loser oder ein Verblendeter.




Unechte Zusitze im Platontext 185

Noch érger ist es, daBl b 7—c 7 auch der Gedanke, den die drei vorgeschalteten
irrealen Fille kurz vorher so anschaulich ausdriickten, nun in zwar verstéindlicher,
aber weniger eleganter Form wiederholt wird. Es liegt alsoin b 1—c 7 ein doppeltes
und zweimal gleich funktionsloses Zuriickgreifen auf bereits Abgeschlossenes vor.
Das widerspricht schroff der Zielstrebigkeit und Wohlordnung platonischer Ge-
dankenfiihrung. Auf den Konditionalsatz b 1-3 kann unméglich etwas anderes
folgen als: Nun aber ist von allen zugegeben, daf jegliches addvator immer zu-
gleich ein avdiedpov ist. Dies steht auch wirklich in d 5-7. Die vorausgehende
Dublette dazu, ¢ 9-d 4, repetiert in ihrem Anfang zugleich stérenderweise den
Konditionalsatz b 1-3, d. h. es stort, dafl die entscheidende Frage, ein Gelenk
des Gedankengangs, nach miiBigem Gerede nochmals hingestellt wird. Offen-
sichtlich geschieht es hier, um den zerrissenen Faden neu zu kniipfen, und des-
wegen muf} die Formulierung an 106 ¢ anschlieBen. Aber, dal nun Kebes zweimal,
d 2 und d 8, die erwiinschte Entscheidung ausspricht, erst aus KEigenem und dann
in Ankniipfung an die AuBerung des Sokrates, ist merkwiirdig. Nach riickwérts
und nach vorwirts ergibt sich aus dem Zusatz eine auffillige Dublette. Ich sehe
aus der Hiufung funktionsloser Elemente nur den einen Ausweg, zwel groBere
Zusétze auszusondern, erstens [ddvazov uév yap b 3 ... 7 0¥ ¢ 8], zweitens [odxody
wal vow ¢ 9 ... 6ééerar d 4]. Es bleibt dann mdwv uéy ody (c 8) als echt, die Ant-
wort auf die Frage von b 1-3: 0dxod ... gndiivedar; Denn so ist zu interpungieren.

Der erste Zusatz weist in b5 und b 8 auf den von uns verdédchtigten gro3en
Abschnitt zuriick, stiftet dadurch aber keine Verklammerung, die dem gedank-
lichen Fortgang einen Dienst leistete. Der Verdacht gegen den grofen Abschnitt
wird durch diese Riickverweise nicht abgeschwiicht, sondern erh6ht. Die Zusétze
hier haben mit dem groBen die Zwecklosigkeit gemeinsam. Ubrigens steht auch
105 d 13 ein solcher Riickverweis; dieser gehort zu einem Stiick von 5 Zeilen
(d 13—e 2 &lev), das entbehrlich ist und wegen des Riickverweises auch als Zusatz
eingeklammert werden muf}, ohne dal die wenigen Worte sonst einen Anstof} er-
regen konnten. Der AnschluB von «Wie nennen wir, was den Tod nicht an sich
heranlift?» an die Frage mit ihrer Antwort, die voranging (d 10-12), ist einwand-
frei. Nach so vielen Verhandlungen iiber die Unsterblichkeit bedarf die Einfiihrung
des Terminus dddvarov (e 2-3) keiner Hilfe durch vorausgeschickte Analogien,
wie sie Platon in solchen Fillen oft genug geben kann.

Unser Plaidoyer gegen die beiden Zusitze 106 b-d ist unabhéngig vom Ver-
dacht gegen den groBen Abschnitt gefiihrt worden. Das Motiv des gemeinsamen
Verfassers dieser Zusitze kann nur subalterne Bemiihung um Verdeutlichung ge-
wesen sein. Den AnlaBl gaben wohl der Unterricht und seine Bediirfnisse nach
einem zweckmiBig bearbeiteten Text. Wer die iiberwiltigende Klarheit platoni-
scher Dialogkunst in sich aufgenommen hat und zum Mafstab des Urteils zu
nehmen sich nicht scheut, kann dieser Art von exegetischer Verdeutlichung, wie
sie aus dent Zusétzen spricht, nur spotten.

Wenn die kompositorische Nutzlosigkeit auf 103 ¢—105 ¢ den stirksten Verdacht




186 Gerhard Miiller

wirft, so wire es doch gut, wenn sich im Innern dieses Stiickes Spuren unplatoni-
scher Herkunft finden, die den Verdacht bestéitigten und die GewiBheit vollstan-
dig machten. Platons Stil konnte schwerlich irgend jemand nachahmen, ohne sich
selbst zu verraten. Tatsdchlich ist die Darlegung dieses Abschnittes sehr unge-
schickt angelegt. Am Beispiel von Feuer und Schnee wird 103 ¢ 11ff. schon der
Hauptgedanke des ganzen Abschnitts vorgefiihrt, und eine abschlieBende Formu-
lierung (e 2-5) gibt den Sinn der Beispiele allgemein an. Eigentlich ist nun schon
alles gesagt. Auffallen muf}, daf der gemeinte Sachverhalt «an einigen» der Gat-
tungen gefunden wird (e 2). Wieso an einigen, da doch jede Species die Merkmale
ihres Genus trigt und dessen Gegenteil ausschlieBt? Dann fahrt der Text fort
(e 5): «Ferner wird an folgendem vielleicht deutlicher sein, was ich meine.» Er
bringt dann als neue Beispiele die Gattungen gerade und ungerade hinzu, wieder
nicht ohne das zu veranschaulichende Ergebnis allgemein zu formulieren. Es ist
freilich dasselbe wie vorher. Ab 104 ¢ 11 soll detfiniert werden, fiir welche Gattun-
gen dieser allgemeine Sachverhalt gilt, also welches die &ta von 103 e 2 sind. Aber
bis e 6 lesen wir wieder nur vom besonderen Beispiel des Geraden und Ungeraden.
Die Ankiindigung der Definition (dploacdat) wird e 7 wieder aufgenommen, iibri-
gens in einem anakoluthischen Satze von ungewéhnlicher Plumpheit und Un-
eleganz. Inhaltlich bringt dieser nichts Neues, sondern variiert nur die allgemeinen
Formulierungen des Sachverhalts, die wir 103 e, 104 b und 104 d lasen. Der
Eindruck ermiidender Wiederholung ohne Fortschritt kann hier noch weniger als
vorher geleugnet werden. Die durch einen naiven Satz («Erinnere dich nochmals;
es ist ndmlich nicht schlimm, es oftmals zu horen.») angefiigten Beispiele sind auch
wieder die alten aus der Arithmetik, mit wenigen weiteren. Sie sind bemerkenswert
salopp formuliert (105 a 6—b 3). Man darf wohl sagen, daf} die immer erneuten
Ansiitze, die doch zu nichts neuem hinfiihren, eine arge Unbeholfenheit verraten.
Dieser Gedankengang zeigt das negative Gegenbild zu der schon gegliederten, ziel-
strebigen, des Weges sicheren und anmutigen Dialogfiihrung, an der wir Platons
unvergleichliche Hand zu erkennen pflegen.

Aber das Argste kommt erst zum SchluB. Der Verfasser wollte seine Gedanken
auf den Unsterblichkeitsbeweis bezogen sehen und gab dazu eine Anweisung in
dem Verbindungsstiick, das seinen Zusatz nach vorwérts in Platons Text einfiigt
(105 b 5—-c 9). Die Pointe dieses Stiicks ist die, daf} stets dem speziellen Eidos die
Aufgabe zufillt, das generelle Eidos an die Dinge heranzutragen. Das ist sachlich
wohl richtig, aber nicht sehr bedeutungsvoll, sondern versteht sich von selbst.
Platon betont es im folgenden Beweis keineswegs. Freilich war der Verfasser des
Zusatzes vielleicht der Meinung, die Seele sei im Beweis oder iiberhaupt bei Platon
als spezielles Eidos unter dem generellen Eidos Leben aufzufassen. Ich halte
jedenfalls fiir moglich, daBl Hackforths oben (S. 183) von mir kritisierter Gedanke
in dieser Einschrinkung richtig ist. Nur darf man Platon selbst mit solcher Auf-
fassung nicht belasten.

Aber, was ich soeben das Argste nannte, ist nicht dies, sondern die Verdrehung




Unechte Zusatze im Platontext 187

von Platons Entgegensetzung zweier Arten von Erkldrung aller Dinge. Nach der
Abwendung von Anaxagoras hat er den dedregoc mlods gefunden, der nur ironisch
ein devrepos heillt, in Wahrheit der erste, einzige Weg der Philosophie ist. Nun
hebt er (101 c—d 2) von der mechanischen Erklirung diejenige ab, die sich an das
Gesicherte der Hypothesis hilt, also ihre Antworten im dialektischen Gesprich
auf das Eidos griindet. «Die anderen Finessen (xouweiac) dieser Art wiirdest du
auf sich beruhen lassen und, sie als Antwort vorzubringen, denen iiberlassen, die
gescheiter sind als du» (101 ¢ 8). Der Interpolator dagegen stellt 105 b 6—c 2
seine Art zu antworten, die sich auf das spezielle Eidos stiitzt, gegen «jene ge-
sicherte, die ich zuerst nannte». Damit meint er diejenige, die von Sokrates 101 cd
empfohlen war, die schon vorher (100 d 8—e 3) beschriebene, an das generelle Eidos
sich haltende®. Er behauptet (b 8), eine andere Gesichertheit caus dem eben Dar-
gelegten» gefunden zu haben, und nennt die platonische, ideenphilosophische zwe1
Zeilen spiter wieder «die gesicherte Weise zu antworten», aber mit dem Zusatz
«jene torichte», wihrend er der seinigen das Priadikat «die raffiniertere» (xouyo-
Tépav) gibt. Hier kann ich mich nur wundern, dal sich niemand iiber solchen
Unsinn wundert. Ein sachlicher Unterschied und ein solcher des Wertes zwischen
dem Antworten mit generellem Eidos und demjenigen mit speziellem Hidos be-
steht iiberhaupt nicht. Das ist eine torichte Tiiftelei dieses Interpolators. Jene
Weise duad¥ zu nennen, ist durch nichts zu entschuldigen, auch nicht durch
Ironie, wie sie Burnet im Kommentar z. St. annimmt; denn welches sollte ihr
Sinn sein ? Ich glaube nicht, dal Guadj ironisch gemeint ist. Da ndmlich zouypotéoay
(c 2) unvermeidlich an die xouweiar von 101 ¢ 8 erinnern muf}, die nun wirklich
ironisch sind, auf die Anaxagoreer beziiglich, wie copwtépoic ebenda und der ganze
dedrepoc mAots, so entsteht eher der Eindruck, daf der Verfasser die beiden
Platonstellen, von denen er die Wendungen borgt, gar nicht richtig verstanden hat.
Das ist dann aber mindestens so horrend wie der oben kritisierte miBiverstehende
Zusatz (101 d 3-5) iiber die Hypothesis. Schon dieser eine Anstof} ist von solcher
Schwere, daf} er geniigen wiirde, um den ganzen Abschnitt von 103 ¢ an zu ver-
déchtigen. Von ihm ist ja der SchluBpassus 105 b 5—c 8 gar nicht abtrennbar.
Es scheint mir eine Beleidigung Platons, ihm so etwas wie dies skandaldse Stiick
zZuzutrauen.

Wenn das groBe Textstiick ausgeschnitten wird, so mufl man iiber den genauen
AnschluB3 der Schnittstellen doch noch nachdenken. Ich vermute, dafl der Satz:
«Ferner priife mir auch folgendes, ob du damit iibereinstimmen wirst» (103 ¢ 10),

3 Hackforth sagt im Kommentar z. St. (S. 158!): (The text of 105 b 6-7 seems to me meaning-
less.» Er schligt eine Umstellung von andxptow iy dopalij éxeivnyy vor, die mir aber stilistisch
keinen Gewinn zu bringen scheint. Der Anstof bleibt berechtigt. Aber die Diagnose sollte
lauten: Ungeschick des Verfassers, deutlich auch schon in dem Hin und Her: wdAw ... 1éye -
xal ) ... amoxpivov — Aéyw &1f, aus dem man sich miithsam herausfindet. Ubrigens sollte ¢Ald
b 6 durch aAA’ 7] ersetzt werden, wie ich vorschlage, falls das noch niemand vor mir getan hat:
«Und antworte mir auf meine Fragen nur in der Weise, dafl du ...» — Die Streichung nur eines
Satzes, die ich frither vertrat (Gnomon 31 [1959] 342), geniigt nicht.




188 Gerhard Miiller

auch im Text Platons stand und daf dieser dann mit der Frage von 105¢9
weiterging: «Was muB in einen Korper eintreten, damit er lebend sein soll?»
Dann gehéren die Worte: dmoxgivov 61, 7 6’ 8¢ (¢ 9) noch zur Interpolation; sie
verraten ja auch ihre Zusammengehorigkeit mit der Erorterung iiber Fragen und

Antworten b 5ff. An der Schnittstelle wire kein Personenwechsel.

Der Phaidon enthélt noch eine Reihe von kleineren Zusétzen, die ich hier nicht
behandeln kann. Ein zukiinftiger Kommentator, der dem Stil wie dem Gedanken
gleicherweise gerecht werden wollte, miiite dem platonischen Text den Dienst
dieser éxxdmpwoic leisten. Als Beispiel nenne ich den Satz 88 b 6-8 [&i d¢ 1],
avdyxny elvat ... andéAntai], der einerseits syntaktisch unertraglich ist, so daf§ ihn
noch niemand erklidren konnte, andererseits aber zugleich von vélliger sachlicher
Leere.

II. Gorgias

Der sehr gehaltvolle Kommentar zum Gorgias von E. R. Dodds verhélt sich
leider ablehnend zur Problematik der Textzusitze, wenn er auch einige wenige
von sich aus aufspiirt, nicht ohne einen gewissen Widerspruch zu seiner allgemeinen
Haltung. Selbst den von Burnet nicht in den Text aufgenommenen Satz 465 ¢ 1,
der in WF und zugleich auch in indirekter Uberlieferung (Aristeides) fehlt, hat
D. verteidigt und im Text wiederhergestellt. Ich wiederhole nicht, was ich in
meiner Rezension des Kommentars (Gnomon 36 [1964] 129f.) dagegen ausgefiihrt
habe. Im Falle dieses Satzes ist eine Interpolation schon in der Antike entlarvt
worden; die Hand des Entlarvers meine ich in ud@ilov 8¢ ®de (am SchluBl des
falschen Satzes) zu finden. Die Interpolierung des Gorgiastextes scheint mir mit
einer gewissen PlanmiBigkeit betrieben worden zu sein. An mehr als 40 Stellen
des Dialoges meine ich fremde Zusétze zu erkennen. Der Raum, der mir zur Ver-
fiigung steht, erlaubt nicht, sie alle zu untersuchen. Ich lege eine Auswahl der
interessantesten Fille vor. Meine Argumente sind in Auseinandersetzung mit
Dodds formuliert. |

Fiir unechten Zusatz halte ich 456 ¢ 8 (von xai yap an) bis 456 d 5 (bis dwo-
xrewdvar). Die blofe Wiederholung von 09 rovrov évexa d 1 und d 4 ist nicht das
einzig AnstoBige in dem Satze, sondern der wunderliche Satzbau, dem die Strei-
chung des ersten tovrov évexa durch Findeisen nur in Verbindung mit starker
Interpunktion nach @vdodmovs d 2 abhelfen sollte. Ich zweifle, ob ein sinnhaftes
und schones Anakoluth vorliegt, wie D. durch den Gedankenstrich nach éydocv
d 4 andeuten will. Der Schaden liegt tiefer, als Findeisen meinte. Die Wendung
Ti] onroowxi] yofjodar ¢ 8 bezieht sich im Zuge des Gedankengangs nicht auf den
Redner, der von der Kunst einen moralischen oder unmoralischen Gebrauch
machen kann, sondern auf den Beurteiler, der die mogliche Verwendbarkeit
(6%vaucc) der Redekunst nicht nach dem Mibrauch beurteilen soll, den manche
mit ihr treiben, und dafiir nicht ihren Meister verantwortlich machen darf. Diesem




Unechte Zusatze im Platontext 189

Gedanken allein dient der Vergleich mit dem Mibrauch sportlicher Fahigkeiten.
Wie & 2Zddxpates ¢ 7 lehrte, wird hier Sokrates angesprochen, der ja nicht Redner
werden, sondern den sittlichen Gehalt der Rhetorik priifen will. Gorgias lehnt die
Verantwortung fiir MiBbrauch ab, indem er es fiir unsinnig und ungerecht erklért,
wenn Sokrates sie ihm zuschieben wolle. Ein Interpolator hat offenbar 77 gnrogusxs
yofjodar ¢ 8 irrig von einem Rhetorenschiiler verstanden, der Mibrauch treibt,
so wie es legitim e 3 und 457 a 1 zu verstehen ist, und hat eine ganz iiberfliissige
und ungliickliche Verdeutlichung mit dem Satze ¢ 8—d 5 eingefiigt, ohne etwas
zu sagen, was nicht schon in e 2—-457 a 2 stiinde. Analog hat er dann ebenso un-
geschickt und storend den Satz 457 b 1-5 (aAl 09dév ... aywvig) hinzugesetzt.
Der Ausdruck «den Arzten ihre Reputation entziehen» (b 2) soll dabei bedeuten:
sich selbst den Leuten durch bloBe Rhetorik als Arzt aufschwatzen, was nach
456 ¢ 1 der Redner ohne weiteres kinnte; aber er soll es nicht wollen. Das pene-
trant doppelte zodrov &vexa d 1 und 4, zuerst nach vorwirts, dann nach riick-
wirts bezogen, erschien Findeisen mit Recht anstoBig, verrit es doch den Stiimper
im Stilistischen. Platon meint mit dem entscheidend wichtigen tovrov é&vexa
d 8 und 457 a 3: Wenn die Kunst von einigen miBbraucht wird, darf man des-
wegen nicht die Kunst schelten. Der Interpolator klammert sich an die Wendung
und gibt ihr d 1 und d 4, dann auch wieder 457 b 2 (mit Verweisung nach vorn
wieder, ndmlich auf den wieder, wie oben d 2, nicht sonderlich geschickten &7¢-
Satz) den Sinn: Wenn man die Kunst souverédn beherrscht, darf man sie deswegen
doch nicht iibel anwenden. Nach Tilgung der beiden genannten Sétze, d. h. auch
desjenigen 457 b 1-5, wird man einen liickenlosen Zusammenhang und eine ein-
heitliche Durchfiihrung des Vergleichs mit der sportlichen Technik finden. Ubri-
gens beweist die Zusammenfassung des Gedankengangs, die Sokrates 460 ¢ 7—d 6
gibt, daBl es in den Darlegungen unserer Stelle nur auf den einen Gedanken an-
kommt: die Kunst und ihren Lehrer soll man nicht fiir den Mibrauch verant-
wortlich machen.

Bei meinem néchsten Beispiel geht es nur um ein einziges Wort, gpidovixotvra
(457 e 4), aber Platons Stil ist es wert, um ein Wort zu streiten. Jowetts Uber-
setzung, der D. zustimmt, «not from jealousy for the discovery of the truth, but
from jealousy of you» mutet uns zu, gilovixotvra mpos doppelt zu verstehen,
zuerst als jealousy for, dann als jealousy of. Diese Differenz halte ich a priori fiir
unmoglich. Ferner ist prlovixotvra kurz vorher (d 4) Gegenbegriff zum sachlichen
Disputieren, kann also nicht plétzlich hier einen positiven Sinn angenommen
haben in mpos 10 medyua @iAovixodyra oder mindestens einen ambivalenten, der
bei mpos o€ ins Negative umspringe. Man darf auch nicht, wie manchem ver-
lockend scheinen konnte, eine pointierte Antithese annehmen: glaube nicht, ich
wollte mich im Kampf gegen dich durchsetzen und nicht im Kampf mit der
Sache. Denn dies letztere wire eben kein Sich-Durchsetzen, sondern ein Sich-
Unterwerfen. Mit anderen Worten: guldovixeiv mmpos 1o modyua ist kein moglicher




190 Gerhard Miiller

Ausdruck, unbeschadet der Tatsache, dal an anderen Stellen, auch Platonstellen,
gtlovixeiv die Rivalitdt im Erstreben eines guten Ziels bedeuten kann. In der
Gegeniiberstellung der Dialektik und Eristik kann das Wort nur zur Eristik ge-
horen, so auch Phileb. 14 b in gleichartigem Zusammenhang. Die Stellung von
pthovizotvta e 4 verbietet auch, es vor die Negation zu ziehen. Also ist es nétig,
das zweifache mpdg ausschlieBlich mit Aéyew zu verbinden und giiAovixodvTa mit
Headlam als Interpolation zu tilgen. Wo Headlams Griinde nachzulesen sind, weif3
ich nicht, vermute aber, seine Griinde decken sich mit den hier vorgebrachten.
Der Sinn, der sich ergibt, ist dann: Glaube nicht, ich fiihre eine Auseinanderset-
zung mit dir, keine Auseinandersetzung mit der Sache, daB} sie deutlich werde.
Gemeint ist die von Gorgias vertretene Sache; und es konnte geradezu ‘deine
Sache’ dastehen, so wie Apol. 20 ¢ von der Sache des Sokrates geredet wird.
Hirschig hielt guiovixotvta und strich tod x. yevéodar, aber dieser seltene und
gute finale Genetiv des Infinitivs ist nicht verdéchtig.

Gegen D. mochte ich die Bemerkung von Wilamowitz (Platon II 373) zur Gel-
tung bringen, daf in 470 a 9-12 der notwendigen und diesmal auch von D. an-
erkannten Tilgung von 7o uéya édvasdara 9 (Thompson) unter allen Umstéinden
diejenige von xai outxov dvvacdar a 12 folgen mull. Das grammatische Subjekt
zu xaxov scil. padverar elvar ist dasselbe wie dasjenige zu agyadoy te elvar @., ndm-
lich wodrrewy G doxei. Dies hat offenbar der Interpolator von 7o uéya ddvacdar
nicht verstanden; aber von daher erklirt sich auch seine zweite Interpolation.
Offensichtlich ist xai Tod7ro a 11 bis 10 péya dvacdar a 12 Parenthese. Das Satz-
gefiige wird verdorben, wenn man xal ou. dvvacdae beliBt. Es ist allzu salopp
gegeniiber der Syntax, auch wird «der Grad des ddvasdar nicht zur Debatte gestellt»
(Wilamowitz). Man wiirde verlangen miissen: xai Totto odx 07t 10 uéya ddvacdar,
eine Pedanterie, die Platon meidet.

Viel erregender ist die néchste Interpolation, die ich mit einiger Zuversicht be-
haupte. Die Stelle 493 b—e macht groBe Schwierigkeiten. Bis b 3 ist das Bild des
durchlocherten Fasses beschrieben und vollstéindig gedeutet auf das émdvunzixdy
der Seele der Genuflsiichtigen. Dann, b 3-6, redet Sokrates den Kallikles eindring-
lich an: du siehst, diese weisen Leute beurteilen euer GenuBlleben entgegengesetzt,
nédmlich so, als wiren es Hollenstrafen der Uneingeweihten im Hades. Sie halten
euresgleichen fiir die ungliicklichsten aller Menschen, weil sie einer nie erreichbaren
Erfiillung nachstreben. So weit klar und schon. Plétzlich wird b 6 ein Sieb ein-
gefiihrt, in dem das Wasser zu dem durchlocherten Fall zu tragen ist. Welchen
Zweck hat die Verdoppelung des Bildes? Es ist bei solcher Allegorie nicht pedan-
tisch zu fragen, was denn das Sieb bedeutet, wenn das FaB das émdvunrixdy
meint. In Politeia 363 e 1 besteht die Strafe der Frevler nur darin, dafl sie in
einem Sieb Wasser tragen miissen. Die Verdoppelung des Bildes an unserer Stelle
scheint dann unniitz, zudem widerspricht die Deutung des Siebs auf die Seele,




Unechte Zusitze im Platontext 191

also die ganze Seele, in ¢ 1 dem Bilde des Fasses. Der zweite schwere Anstof} der
Stelle liegt im Stil des Satzes b T—c 3, den ich nur als stammelndes Scholiasten-
griechisch von der schlechteren Sorte bezeichnen kann. («... mit dem Sieb meint er
die Seele, die Seele verglich er mit dem Siebe!» Und dies: Aéyet, dg &pn 6 mpog
dué Aéywr. Schon das durchlcherte Sieb b 6 ist ein weiler Schimmel.) Ich kann
den Verdacht nicht unterdriicken, da8 alles auf das Sieb Beziigliche interpoliert
ist, also [étéow b 6 ... Ajdnw ¢ 3]. Dann sind wohl auch die schlecht in den Satz
passenden Worte 70 gxdAaoror adrod xai 0d oreyavdy b 2 bei dieser Gelegenheit
eingefiigt worden. Sie sind neben dea vy dninotioy arewxdoas b 3 stérend, auch
wenn man sie, wie D. mochte, in den Satz syntaktisch einbaut. Ich bemerke
nebenbei, dafl ich D.s meworov (fiir metoTixor a 7) begriiBe; denn es sichert das
passivische Versténdnis von smdavdy, einem Worte; das in der Prosa des 4. Jahr-
hunderts nur noch aktivisch verwendet wurde. Ferner meine ich, dal zu den
adhudraror b 5 nur die Etymologie andéc palt, die ja (bei Jamblich und in W)
neben der anderen iiberliefert ist. Prekédr bleibt émieixdc ¢ 3 neben 97d ti. Im
Philebos (31 a) ist oyedov émexdg einschrinkend = ‘ganz leidlich’. Badham las
(Philologus 10 [1855] 730) statt émeetnds puév wirklich ingeniGs (wie es seine Art ist)
anewxacuéy’. Es fehlt aber eine Satzverbindung.

Nur eine Kleinigkeit scheint die Athetese von d@¢ yodv dv dd&etey ovTwoi 509 a 2
durch Hirschig. Aber an dieser Kleinigkeit entscheidet sich eine Grundfrage der
Platoninterpretation. Neben @¢ éyaw Aéyw, womit zwel Zeilen vorher die schwer-
wiegende Aussage des vorliegenden Satzes dem Zweifel des Kallikles gegeniiber-
gestellt wird, ist rein stilistisch ein zweites einschrinkendes d¢-Satzchen unschdon,
auch wenn @¢ éyd Aéyw nur der Form nach einschrinkend aussieht und in Wahr-
heit, wie die folgenden Formulierungen (a 4-b 1) beweisen, Ausdruck festester
Uberzeugung des im Logos Gewonnenen ist. Aber zwei @¢-Sétzchen gehen nicht
gut zusammen zur gleichen Aussage. Auch ist die eingeschobene Einschrinkung
«auch wenn es etwas zu grob ist, so zu redeny, lediglich als urbane Entschuldigung
und Milderung der hochgesteigerten Form der Aussage anzusehen, keineswegs als
eine Minderung ihrer GewiBheit. Im Gegenteil, es soll eine absolute Gewi3heit
ausgedriickt werden. Mit dieser vertrigt sich nun aber w¢ yody dv ddéetey odTwol
iiberhaupt nicht. Es wire licherlich, wenn Platon von eisernen und stdhlernen
Banden der Adyor reden und gleichzeitig das Zugestdndnis machen wiirde, daf3
Kallikles die Argumente der Adyot vielleicht werde widerlegend umwerfen konnen.
Zu allem UberfluB ist von solcher Widerlegung sogleich in einem Tone die Rede,
daB sie als unmoglich hingestellt wird (0@ &i 00 umn Adoeis ..., womit zu vergleichen
ist die abschlieBende Formulierung 527 b 2ff.). In D.s Verteidigung des Sétzchens
¢ yody dv ddeiey ovTwod steckt wie in manchen Urteilen seines Kommentars die
heute verbreitete Fehlmeinung drin, Platon sei von der Sicherheit der dialekti-
schen Adyou seiner Dialoge selbst nicht fest iiberzeugt gewesen. Wenn dies richtig
wire, dann konnte man den ganzen Platon nicht verstehen. So liegt auBBerordent-




192 Gerhard Miiller

lich viel daran, daB Hirschigs Athetese des belanglos scheinenden Sitzchens an-
erkannt wird.

Entschiedenen Widerspruch verdient D., wenn er in 509 b 7-8 ein Satzglied,
das er selbst als unlogisch bezeichnet, gegen seine Tilgung durch Morstadt in
Schutz nimmt. W. Theiler hatte in seiner Ausgabe (in den Editiones Helveticae,
Bern 1946), die der Annahme von Zusétzen sehr offen ist, diese Tilgung iiber-
nommen mit der Anmerkung: «seclusit acutissime Morstadt». Nun verlangt D.
von uns, wir sollen die Wendung «die schéindlichste Hilfe nicht fihig sein zu
leisten» als natiirliche, d. h. wohl im Gespréchston sich ergebende Abkiirzung fiir
«eine Hilfe, die nicht leisten zu konnen, am schindlichsten ist» annehmen und
sogar besonders hochschétzen. Wer die unlogischen Worte entferne, verstehe als
Pedant der Grammatik die charakteristische rhetorische Fiille der Stelle nicht.
«Plato did not know that he was writing for grammarians.» Aber ein Denker wie
Platon kann nicht eine Sache, deren einzigartigen Wert fiir das menschliche Leben
er gerade eben beweisen will, die das Hochste ist, wozu Philosophie fithren kann,
als aloyiotn pradizieren, in keinem Falle. Die Odysseestelle o 347, auf die D. ver-
weist, beweist gar nichts, da die aidd¢g, von der dort die Rede ist, wirklich odx
ayad) ist, sofern ein Mittelloser sie sich erlaubt. Nur weil sie 0dx dyad ist, kann
man verstehen: odx gyadov adtyy mageivar. Bs ist kein Zweifel daran moglich,
dafl Morstadt Recht hat. Das Niveau, bis zu dem Interpolatoren gedanklich und
stilistisch hinuntersteigen konnen, wird durch diesen Fall besonders beleuchtet.

Auch zu 525 e 41. trete ich am liebsten Morstadt zur Seite, der die bei Burnet
als Parenthese gedruckte Bemerkung iiber Thersites, er sei als Machtloser gliick-
licher gewesen als die Méchtigen, ndmlich im Leben, nicht jetzt in der Unterwelt
(é&7p!), unhaltbar fand. Der Gebrauch von &7y fiir 8fovaia 7y adtd ist seltsam
und offenbar singuldr. Die vollige Verstandlichkeit des Satzes nach Anerkennung
dieser Bedeutung des zweimal vorkommenden &&ijy spricht aber gegen die An-
nahme eines Ausfalls im Text. Der Satz unterliegt jedoch auBler dem erwihnten
sprachlichen dem viel schwereren sachlichen Einwand, daf§ nach platonischer
Denkweise dem Thersites als einem movnods iiberhaupt kein auch nur minderer
Grad von eddatuovia zugestanden werden darf. Das steht ausdriicklich 473 d 9:
«Von zwel Unseligen gibt es keinen, der der Gliicklichere ist», d. h. sie stufen sich
nur nach Graden der Unseligkeit ab. Die Verfehlungen des inferioren Hetzers sind
relativ harmlos, weswegen er nicht unheilbar und deswegen zu ewiger Qual ver-
dammt ist wie die Méchtigen, deren Strafen nur noch als abschreckendes Beispiel
Sinn haben. Gemeint ist, daB Thersites geheilt und zu neuer Einkorperung gefiihrt
werden kann.

SchlieBlich glaube ich, daB man auch an der viel erdrterten Stelle iiber die
Unterweltsrichter (526 ¢ 6) nicht ohne die Annahme eines Zusatzes auskommt.




Unechte Zusiatze im Platontext 193

Sicherlich war es ein Fehlgriff Heindorfs, alles auf Stab und Szepter Beziigliche
zu streichen (bis d 2) und uns Minos mit dem Szepter im Odysseezitat zu nehmen.
DafB} Aiakos und Minos nach Rhadamanthys (b 4) erwéhnt werden, ist notwendig;
alle drei waren 523 e eingefithrt worden. AnstoBig sind aber die syntaktisch un-
verbundenen Worte éxdregoc Todrwy gafdov &ywy, die darum zu entfernen sind,
wie schon von anderen vorgeschlagen wurde. Die partitive Apposition, zu zwei
Subjekten, éxdregog TodTwr, ist das AnstoBige. Wenn man mit P. Maas die vier
Worte als Parenthese auffaft (cf. bei D.), so wird die Wortstellung von Suxdler
ungliicklich durch das unertrigliche Nachklappen. Der Satz radra 6¢ radra xal
0 Aiaxog duxdler ist nun aber genau das, was wir erwarten und brauchen. Er darf
nicht seines Pridikates beraubt werden, das wire eine ungliickliche Amputation.
Denn zavza 6¢ 7. xai 6 Aiaxds wire fiir platonischen Stil zu salopp, vom Asyn-
deton, das dann bei Erhaltung der vier Worte entstiinde, abgesehen. Man kann
doch nicht aus dem vorhergehenden Satz 7jydodr und drémeuye als Priadikate hin-
zudenken. Mindestens mit dem letzteren vertriigen sich die Akkusative radra
tadra nicht, die doch zu dixdler glinzend passen. Auf die gleiche richterliche Funk-
tion des Aiakos kommt es an. Die Streichung von éxdregog ... dixdler (Wilamowitz
und Jachmann) ist also zu widerraten. Dann bleibt als einziger Ausweg nur die
Streichung der vier anstoBigen Worte, mit denen wir nichts verlieren als eine
miifige schulmeisterliche Ergéinzung. Die gdfdot der beiden Richter sind entbehr-
lich. Dagegen mullte die hochste Berufungsinstanz des Minos durch das Szepter
ausgezeichnet werden.

II1. Politeia

Im 3. Buche der Politeia unterbrechen zwei Stiicke in unorganischer und sto-
render Weise den Zusammenhang und setzen sich aullerdem durch ihre Qualitét
der Kritik aus. Daher sieht sich, wer den Sachverhalt erkldren will, zur Ver-
mutung der Unechtheit gedréingt. Ich meine die Abschnitte iiber Wahrheit und
Liige (389 b 2—d 6) und iiber die Knabenliebe (402 a 7-403 c 8).

Am Anfang des dritten Buches wie schon am Ende des zweiten (seit 377 a)
werden die Dichter, besonders Homer, kritisiert, weil ihre Darstellungen gewissen
padagogischen Grundsitzen zuwiderlaufen und dadurch Schaden stiften. Zu
jedem einzelnen Punkt wird mit Zitaten aus dem Dichtertext gezeigt, womit die
Dichter die Moral verderben. Plotzlich, nach der Kritik des homerischen Gelédch-
ters, heillt es (389 b 2): «Freilich mufl man auch die Wahrhaftigkeit hoch ein-
schétzen.» Analog stellen auch der vorhergehende und der folgende Abschnitt
(388 e 5 und 389d 7) an den Anfang die Norm, die nicht verletzt werden darf.
Freilich bringen sie alsbald Vorschriften fiir die Dichter und riigen an bestimmten
Versen deren Fehler. Nichts Derartiges lesen wir hier, sondern erfahren nur, wie
es ein rechter Staatsmann mit den Liigen seiner Biirger halten soll. Die Odyssee-
verse g 383f., die d 2 erscheinen, werden nicht als Objekt der Kritik herangezogen,
sondern ersetzen beliebig nur eine prosaische Aufzéhlung von drei Berufsstéinden.

13 Museum Helveticum




194 Gerhard Miiller

Unter allen Versen, die von 377-392 zitiert werden, sind sie die emnzigen, die fiir
die Dichterkritik funktionslos sind. J. Adam gibt in seinem Kommentar (Appen-
dix I zum 3. Buche, 201f.) fiir das Herausfallen des Abschnitts aus der Dichter-
kritik die Erklirung, es handle sich um einen spéteren Zusatz Platons, der eine
Art von Nachbemerkung und Ergénzung zur Darlegung geben soll, die am Schlufl
des 2. Buches (von 382 a an) das awevdés der Gotter als eine Grundnorm (vdmog)
fiir jegliche Dichtung hinstellt. Es solle nachgetragen werden, da3 Freiheit vom
yeddos in Worten und Taten den Gottern zur piadagogischen Ermunterung der
Menschen zugeschrieben werden mufl. Aber abgesehen davon, dafl diese Freiheit
aus der platonischen Ontologie folgt, kann ich einen solchen Gedanken nicht in
dem angeblichen Nachtrag finden. Die bloBe Ankniipfung von 389 b 3f. an 382 ed
gibt ihn nicht her. Auch bliebe unbegreiflich, warum Platon seinen Nachtrag an
einer so merkwiirdigen Stelle untergebracht hétte. Adam kam zu seiner Vermutung
nur dadurch, dal er verwundert war, bei Todg TotodTovs doyovras 389c¢ 1 an
die platonischen Regenten denken zu miissen, die doch erst 412 b eingefiihrt wer-
den. Wahrscheinlich 148t sich diese Verwunderung auch nicht durch den Hinweis
auf die philosophischen Wéchter von 376 a und ihre padagogisch notwendigen
Liigen beheben; denn diese Staatsliigen kommen tatsédchlich auch erst 414 b 8ff.
zur Sprache. Aber ich halte den berechtigten Ansto Adams lingst nicht fiir den
schwersten und entscheidenden, sondern die Beziehungslosigkeit des Abschnitts
zur Dichterkritik. Es wird eine Regel fiir den richtigen Staat aufgestellt, dazu ist
aber hier nicht der rechte Ort. Es fillt auch dies auf: Das Liigen 382 ¢ wurde
allen Biirgern erlaubt zur Uberlistung militérischer Feinde und zur Schonung von
Freunden, die krank oder wahnsinnig sind. Dies «niitzliche Heilmittel» wird aber
an unserer Stelle, 389 b 4, wo doch 382 ¢ 10 zitiert ist, den Regenten vorbehalten
unter Verschiebung des Sinnes von pdguaxor ins Staatspaddagogische. Anschliefend
wird die Wahrheitsliebe* der Biirger und ihr Liigen ausschlieBlich im Hinblick
auf ihre Beziehung zu den Regenten betrachtet, d. h. es wird Bestrafung des
Liigens vor Behorden gefordert.

Ich meine, der Sachverhalt legt folgende Erklirung nahe. Ein eifriger Interpret
und Diaskeuast erfand zu den Fillen von Disziplinlosigkeit und Aufsdssigkeit
gegen Vorgesetzte, die der Passus iiber cwgooodry 389 d 7-390 a 7 den Dichtern

4 Platon selbst macht von der Aufrichtigkeit nicht viel Aufhebens, da er sie nicht fiir eine ori-
gindre Tugend hilt. Im Sinne von 382ab ergibt sie sich als Abbild aus der Wahrheit in der
Seele wie deren notwendige Folge. Nur selten, wie Pol. 331 ¢ und hier, hat dA7d¢cia die Wort-
bedeutung Wahrhaftigkeit. Dagegen kann es auBler der ontischen, parmenideischen Bedeutung
auch diejenige von der wahren Verfassung der Vernunft haben und dann auf gleicher Stufe
wie émiatrjun stehen, so Pol. 509 a. Hierher gehort vy aAndeiav doxdwv Pol. 526 d, was godvnow
oder doerny doxdv entspricht, und éxfdilew éx tijc odolag xal tod dindoic Gorg. 472 b,
wo der Besitz des Seienden in der Weisheit gemeint ist. aindeia als wahre Realitit und
aindewa als ihr Korrelat in der Seele verhalten sich wie &ows oder fuegog als Objekt, an der
geliebten Person erscheinend, zum seelischen Zustand des Liebenden, der auch &ws oder
fuegog heilt. Platon wird hier vom Geist der griechischen Sprache auch als Denker gelenkt, wie
ofter. Wie stets ? Dialektik geschieht mit griechischen Wortbedeutungen!




Unechte Zusitze im Platontext 195

ankreidet und unter dem Stichwort veavieduara idtwrdr eic doyxovras 390 a 2
zusammenfaft, den konkreten Fall des Beliigens von Regierenden. Er spann
ihn nicht nur heraus aus 390 a 2, sondern sah auch seine Beziehung zur Dichter-
kritik hinreichend durch das ausgedriickt, was an eben jener Stelle gegen die Be-
schimpfung des Agamemnon durch Achill (4 225) gesagt wird. Der hinzugefiigte
Text soll also ganz eng mit dem Abschnitt iiber cwpgoodvy zusammengehoren.
Der beigegebene Homervers in 389 d ist, da funktionslos, mifgliickte Imitation.
Imitation verrét sich auch in einigen Wendungen wie yprjotuov év papudsxov eidet
b 4, én’ dpedig t7jc wéAewes b 8 (beide aus 459 d 1) oder 7) moAeuiwy 7) moAirdv Evexa
b 8 (aus 382 ¢ 8, aber besonders ungeschickt, da modeuiwy évexa = ‘im Interesse
der Feinde’ sein mubB).

Kleine, aber empfindliche stilistische Méngel schlieBen Verfasserschaft Platons
aus. latpoic b b versteht man gewiB als Staatsminner, die metaphorisch Arzte
heiflen; aber Platon hitte dann iarpevouévoic dagegengestellt. Statt antéor er-
wartet man der Parallelitéit wegen ovyywontéor; auch verbindet sich anzéoy mit
dem Genetiv (cf. b 9), nicht mit dem Akkusativ. Toic doyovow ... elmep TiolY
dAAotg b T kann nur heiBen: solchen Regenten, die sich als Arzte fiihlen, im Ver-
gleich zu anderen Regenten (nicht zu Biirgern). Geradezu von Stammelstil mufl
man sprechen angesichts des Aéyoyti ¢ 5, das doch syntaktisch den von Wertung
freien Bezeichnungen anderer Liigner, xduvovt: und dGoxodvte, gleichstehen miilte,
tatsidchlich aber die Liige ausdriickt, so daB der Satzbau verwirrt wird. Er ist
auch durch Adams Vorschlag, man solle u?) taAn®7 Aéyewv zwischen 7) und mpog
¢ 4 in Gedanken wiederholen, nicht zu retten; der Schaden wiirde nur deutlicher.
Snwe mpdlews Eyet c bi. 1st geschraubt, kann aber wohl, auch wegen ra évra, nur
den Zustand, das Befinden bedeuten, also mit einer nur in Poesie belegten Ver-
wendung von med&es. Was ist eigentlich konkret mit dem Liigen der Matrosen ge-
meint, wenn es katastrophal wirken soll, wie doch die Analogie zu den beiden
anderen Féllen nahelegt ? Eine unklare Assoziation an die ziigellosen Matrosen im
Schiffsgleichnis 488 a—e ist moglich. Und welcher Sportler beliigt eigentlich seinen
Trainer? Die Fille zwei und drei sind nicht konkret vorstellbar wie der erste. In
dv dAdov AauBdry d 1 stort gewiB nicht der Ubergang von doyovtes zum Singular.
Aber ich kann mir nicht vorstellen, dafl Platon dem Satze «ein Privatmann darf
seine Oberen nicht beliigen» unmittelbar den Satz folgen lassen wiirde: «wenn
er einen anderen beim Liigen ertappt» und da wir von uns aus diesen «er»
mit einem der vorher genannten Oberen identifizieren miilten. Und wer ist der
«andere», da doch der Kranke, der Sportler und der Matrose nur vergleichsweise,
nicht als Biirger dieses Staates, erschienen ? — SchlieBlich ist 64édgtor d 5, mit dem
Genetiv verbunden, sicher poetisch, vielleicht auch dvarpemtizoy mit dem Genetiv.
Die Zustimmung des Adeimantos d 6 bezieht sich primér nicht auf xoidoet, son-
dern auf 6A¢9owov usw., da Adyw die Liigen meint. Dasist eine feine Unklarheit, die
vermeidbar war. Es scheint sich mir deutlich zu ergeben, dall man den hier ver-
handelten Passus Platon nicht zutrauen kann. Ich gehe zum zweiten iiber.




196 Gerhard Miiller

Nachdem die Erziehung durch uovsexr; abgehandelt worden ist, wird iiber ihren
Sinn 401 d-402 a zusammenfassend so geredet, dal es wie ein formeller Abschlufl
dieses Kapitels klingt. Das néchste Kapitel, die gymnastische Erziehung, wird
formell 403 ¢ 9 eréffnet, gleichsam mit einer Uberschrift. Zwischen jenem Ende
und diesem Anfang lesen wir nun aber zwei merkwiirdige Seiten, deren Gedanken
an dieser Stelle keine Funktion zu haben scheinen und auch in sich mit Unklarheit
belastet sind. Hier kann der Verdacht der fremden Hand schwer unterdriickt wer-
den. Es handelt sich ja um eine Nahtstelle der Komposition, wo man leicht etwas
einschieben konnte, allerdings auch leicht etwas ausscheiden kann. Die Griinde,
die dazu dréngen, scheinen mir schwerwiegend.

Die Hauptschwierigkeit des Abschnitts liegt darin, daf man nicht versteht, wo-
zu an dieser Stelle des Dialogs von der Knabenliebe gesprochen und ihr kérper-
licher Vollzug gesetzlich verboten wird, wieso hier {iberhaupt ein spezielles Gesetz
erscheinen darf. Noch auffélliger ist der Weg des Gedankengangs, der dahin fiihrt.
Er setzt so ein: Wir miissen, wollen wir wahre uovotxol sein, die Gattungen der
Tugenden und ihre kiinstlerischen Abbilder, wo immer im Leben beide sichtbar
werden, gleichméBig beachten, so wie Kinder die Buchstaben, die sie lernen, tiber-
all, wo sie vorkommen, unterscheiden miissen ebenso wie deren Abbilder. Das alles
gehort zur wovouxn) Téyyn. Unvermittelt geht es weiter (402 d 1): Verbindung von
gutem Ethos in der Seele und schonem Aussehen des Kérpers ist am liebens-
wertesten. Doch nur ein Mangel im Ethos ist wirklich abstoBend. Wieder fast un-
vermittelt folgt der dritte Gedanke («Aber sage mir folgendes» e 3), ndmlich:
Eros muB, will er echt sein, von sinnlichem Begehren frei und auf das «Sittsame
und Schone» (403 a 7) in der Seele des Geliebten gerichtet sein. So lduft, heillt es
am Schluf} (c 5), der Gedankengang iiber Musik aus in 7a to? xalo? dowrixd.

Vorher (bis 402 a) war uovaixn im eigentlichen Sinne verstanden worden. Die
iibrigen Mittel, die der Musik helfen, jugendliche Seelen zur edoynuosdvy zu bilden,
bis der Logos kommt, also Bauten, Geréte, Bilder usw., werden mit ihr nicht unter
dem erweiterten Begriff uovouxn zusammengefalt. Das scheint aber mit dem
Terminus wovoiwxol (402 b 9) beabsichtigt, der schwerlich die Musiker im techni-
schen Sinne meint. Wenn dieselbe 7éyvn iiberall die Tugenden erkennt, dann sind
in ihr bereits va 0% xalo?d épwTixd von 403 ¢ 6f. impliziert. Offenbar soll also nach
der Musik die Erotik gleich dieser hinsichtlich ihres erzieherischen Wertes behan-
delt werden, wozu sie unter den weiteren uovoixij-Begriff subsumiert wird.

Die Harmonie zwischen Seele und korperlicher Schonheit ist dann das verbin-
dende Glied des Gedankengangs zur Knabenliebe. So offenbar hat man den kiinst-
lichen Weg des Gespréichs zu verstehen, wobel man aber immer noch nicht begreift,
wie die Erotik zwischen den Lehrgegenstdnden besprochen werden kann. Mag man
sie vom Denken des Symposion her ohne weiteres zur govoux1j deklarieren diirfen,
wie etwa im Phaidon (61 a) die Philosophie ueyiory uovouj genannt wird, so ist
das doch hier mit der Abgrenzung der Lehrgebiete nicht gut vertriglich. Es wird
auch vom Unerlaubten mehr gesprochen als vom Richtigen, das nur 403 a7




Unechte Zusitze im Platontext 197

und b 6 kurz angedeutet ist. Die Sache lduft auf ein recht banales Verbot der in
Hellas iiblichen Praxis hinaus. Was aber im philosophischen Sinne Platons an der
Knabenliebe wirklich erzieherisch im hochsten und ganz weltfliichtigen Sinne
wire, wird nicht angedeutet, wie man es doch in einer grundsétzlichen Aussage
iiber madela erwarten miilte, wenn denn die Erotik da zwischen uwovouxr) und
youvaotixy ihren Platz finden diirfte.

Grofe Schwierigkeiten machen das Gleichnis von den Buchstaben und die
«Gattungen» der Tugenden 402 c, letztere ein alter Streitpunkt. Ihre Bilder (c 6)
miissen kiinstlerische und handwerkliche Darstellungen sein, d. h. dasselbe, was
mit )y 708 dyadod eixdva ffdovs éumoieiv 401 b 2 gesagt war. Sind nun die Gat-
tungen der Tugenden dasselbe wie das gute Ethos in der Seele, das mit Vorbedacht
dort die Stelle der Norm vertrat, weil die Ideen in diesem Buche der Politeia noch
nicht eingefiihrt sind ? Es wire ein unbegreiflicher Fehler, wiirden diese trotzdem
hier vorausgesetzt; und auch F.Solmsens Ausweg ist nicht erlaubt (Plato’s
Theology 74 A. 8), wenn er die ¢idy fiir den uneingeweihten Leser Gattungen, fiir
Platon insgeheim Ideen sein 14B8t. Aber wozu fallt iiberhaupt das Wort Gattungen,
wieso treiben diese sich iiberall herum und sind in etwas anderem drin? Nicht
verwunderlich sind solche Wendungen, wenn sie von den Urbildern gelten; und
diese werden passend vor die Abbilder gestellt, um ihnen Glanz zu geben. Vor
allem aber erinnert mavrayo?d mepipeodueva unvermeidlich an 476 a 7, wo es heil3t,
die vielen an sich seienden &id7 erschienen félschlich jedes als vieles, weil sie
aavrayot pavraldueva sind. Und évdvra év oic &veott hat im Grunde fiir Gattun-
gen keinen Sinn, es ist typische Wendung fiir die wagoveia. Also ist zu schliefen,
daf die Vorsicht preisgegeben wird, die eine Seite vorher das gute Ethos an die
Stelle der noch nicht bekannten Ideen setzte. Die Kunstform des platonischen
Dialogs erlaubt aber nicht, einen Begriff wie selbstverstandlich zu verwenden, der
im weiteren Gespréch kunstvoll vorgestellt werden wird. Hier kann einmal die
Interpretation die so viel geforderte Riicksicht auf die literarische Form von
Platons Schriften anwenden.

Was bedeutet nun aber «weder im Grofen noch im Kleinen» (c 6)? Wozu ist
diese Unterscheidung wichtig fiir die rechte Einschétzung der Tugenden, die man
beobachtet ? Die Unterscheidung begegnet wortlich auch bei den Buchstaben
(b 4f.) und ist dort unmittelbar dann verstindlich und wichtig, wenn man sich
an Politikos 277 e ff. erinnert. Dort wird gesagt, dal Kinder die Buchstaben
zuerst an kleinen Wortern kennen lernen und dann ihre Fortschritte im Lesen
dadurch machen, daB sie ankniipfend an die kleinen Worter das Vorkommen
derselben Buchstaben in groBen begreifen. Genau dies muf} in unserem Gleichnis
mit Seayeyvddoxew b 2 gemeint sein. Dagegen palt mepipepduera a 9 im Grunde
richtig nur zu den Ideen, wie ja auch die Abbilder von Buchstaben in Gewéssern
und Spiegeln keinen rechten Sinn haben. Kiinstlerische Abbildung verbot sich bei
den Buchstaben; aber um der Parallelitit im Gleichnis willen sollten wenigstens
iiberhaupt Abbilder vorkommen. Man kann sich schwer dem Eindruck entziehen,




198 Gerhard Miiller: Unechte Zusitze im Platontext

daBl Formulierungen des Hohlengleichnisses (516 a, b 4) und anderer Politeia-
stellen (510 a 1, e 2) benutzt wurden, um Abbilder von Buchstaben zu beschrei-
ben. Der Vergleich geht hier aber ganz einfach nicht mehr auf, so viel Miihe auch
auf seine peinliche Durchfiihrung verwendet wurde.

Fragen wir nun also, welchen Zweck der Vergleich iiberhaupt hat, so ist es
kaum mdoglich, eine positive Antwort zu geben. Das Erfassen der immanenten
Formen wird nicht verdeutlicht durch das Fortschreiten der Kinder im Erkennen
der wenigen Buchstaben (a 8), aus denen alles Geschriebene gebildet wird. Das
charakteristische Gemeinsame beider geistiger Leistungen ist nicht ersichtlich.
Weder der Dialektiker noch der uneingeweihte Leser des Dialoges werden bei der
Erfassung von vorkommenden Tugenden, die man als Abbilder von Idealen auf-
fassen kann, so verfahren, wie es das Gleichnis beschreibt. Wir entnehmen diesem
nichts, was sonst unverstanden bliebe.

Aber auch die Formulierung des Gleichnisses ist in hohem MaBe anst68ig. Der
Nebensatz, der mit ddozep a 7 beginnt (und mit doa das Folgende als sich ergebend
aus dem Vorhergehenden hinstellt), wird gefolgt von einer eigenen Zustimmung
des Partners; aber auch dann folgt immer noch nicht der Nachsatz, sondern ein in
Frageform gekleideter Hauptsatz, der wieder vom Partner bestétigt wird. Man
kann ihn als Parenthese auffassen, nur stehen dem die Zustimmungen entgegen.
Erst b 9 beginnt mit do’ odv ... oftws der Nachsatz, wobei 6 Aéyw entschuldigend
daran erinnert, da der Nebensatz bisher in der Luft hingt. Zur Funktionslosig-
keit des Vergleichs tritt also seine syntaktisch ungeschickte Formulierung. Der
Wechsel des Tempus in yvwodueda b 6 ist nicht zu verstehen, im Hauptsatz
wire er es, wenn er dort eintrite.

Die zwel zur Verhandlung stehenden Textseiten scheinen eine vorwitzige Schul-
meisterei, die sich auch durch die Kontamination von Platonstellen verrit.

Daf} der SchluB} von Politeia VII unecht ist, habe ich frither behauptet und mit
Griinden gestiitzt (Studien zu den platonischen Nomoi 149-152). Verdichtig ist
nach meinem Urteil auch ein langes Stiick in der Mitte des 5. Buches der Politeia
(464 ¢ 5—471 c 3), das nach Wilamowitz in den Zusammenhang von Platon «ein-
geschmuggelt» wurde, weil er es auf dem Herzen hatte. Darin ist jedenfalls seine
kompositionelle Funktionslosigkeit zugegeben. Schwere gedankliche und stilisti-
sche Midngel erh6hen den Verdacht auf Unechtheit. Doch kann die Begriindung
dieses Verdachts nur in einer sorgfiltigen Untersuchung gegeben werden, die
Platons Staatsdialog als literarisches Kunstwerk zu interpretieren sich bemiihen
wird.




	Unechte Zusätze im Platontext

