
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 26 (1969)

Heft: 4

Artikel: Unechte Zusätze im Platontext

Autor: Müller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 26 1969 Fase. 4

Unechte Zusätze im Piatontext

Von Gerhard Müller, Gießen

Am Ende des vorigen Jahrhunderts stellte ein Piatoneditor von Rang, Martin
Schanz, den Satz auf: «Die Hauptaufgabe der Piatonkritik wird immer die sein,
die vielen unechten Zusätze auszuscheiden.» Nicht grundsätzlich anders lautete
das Urteil in Wilamowitzens Piatonbuch von 1919. Von längeren erklärenden
Zusätzen sieht er (II 342 mit A. 2) besonders den Phaidon «stark durchsetzt» und
erklärt (II 337), Gorgias und Phaidon hätten deswegen durch Interpolation
«besonders gelitten», weil sie «von Rhetoren traktiert» wurden. Wer die seither
erschienenen Kommentare zu diesen beiden Dialogen nachprüft, wird feststellen,
daß die grundsätzliche Diagnose von Schanz und Wilamowitz keine nennenswerte

Wirkung auf die Textgestaltung und auf die Interpretation dieser Werke getan
hat. Ist sie also falsch, oder ist sie nicht vielmehr nur durch die in den letzten
Jahrzehnten zur Macht gelangte Neigung zu einer stark bewahrenden, um nicht
zu sagen beschönigenden Textphilologie in den Schatten gedrängt worden Diese

Frage muß mit konkreten Argumenten zu längst umstrittenen Stellen und auch

zu einigen noch unangefochtenen entschieden werden. Es dürfte nicht unwesentlich

sein, ob in den größten Meisterwerken griechischer Prosa Sätze und gar ganze
Abschnitte stehen, die nicht aus Piatons Feder stammen können, weil sie unklar
formuliert oder schlecht gedacht sind oder den Gedankengang in peinlicher Weise
unterbrechen und verwirren. Die folgenden Seiten wollen einige Beweise dafür
aus den beiden genannten Dialogen und aus der Politeia liefern und dazu

beitragen, daß die Diagnose von Schanz und Wilamowitz beachtet und angewendet
und daß die Betrachtungsweise von Günther Jachmanns Untersuchung der
Textverhältnisse im Piaton1 fruchtbar gemacht wird.

I. Phaidon

Wilamowitz zählt an der genannten Stelle (3422) eine Handvoll von Belegen
aus dem Phaidon für sein Urteil auf, daß ohne die Annahme diaskeuastischer
Zusätze nicht auszukommen ist. Der letzte davon ist 76 e, wo die sachliche Beziehung

von ravra e 4 auf «das immer von uns im Munde Geführte, nämlich Schönes

und Gutes und alles solches Seiende» so unerträglich durch Tavra (e 2), nämlich

1 G. Jachmann, Der Piatontext, Nachr. Akad. d. Wiss. Göttingen, Phil.-Hist. Kl. 1941, 11

(erschienen Göttingen 1942), zeigt durch Vergleich der frühen Papyri zu Phaidon und Laches
mit der mittelalterlichen Überlieferung die Unfestigkeit des Piatontextes scharfsinnig auf und
ermutigt zu kritischer Textbehandlung gerade auch unter dem Gesichtspunkt der Interpolationen.

Leider fand die außergewöhnliche Untersuchung bisher kaum rechte Beachtung. Ich
bin ihr dankbar verpflichtet.



180 Gerhard Müller

rä ix rcöv ala&rjoEcov ndvra (d 9), gestört wird, daß man gezwungen ist, alles, was
von den wahrnehmbaren Dingen gesagt wird, also [xal im ravrrjv d 9... imeixaCoftev
e 2] zur Interpolation zu erklären. Erst nach deren Entfernung kommt die schöne

platonische Formulierung der «gleichen Notwendigkeit» (e 6) des zeitüberdauernden

Seins der Seele und des gleichartigen Seins der Ideen klar heraus. Die
entfernten Worte bringen als schulmeisterliche Ergänzung etwas hier Überflüssiges
hinzu und zerstören die stilistische Durchsichtigkeit. Wilamowitz redet über den
Satz unentschlossen, doch räumt er unverkennbare Zusätze ein. Mir scheint Archer-
Hinds Athethese (von V7iag%ovöav e 1 an) deswegen nicht auszureichen, weil
«alles aus den Wahrnehmungen Aufgenommene» d 9 mit ravra e 2 identisch ist
und genau so störend wie dies im Verhältnis zu ravra e 3. Ich bin mit Archer-Hind
überzeugt, daß das erste der beiden ovrcog e 2-3 getilgt werden muß. (Dazu freilich
wohl auch der pedantische Zusatz xal ei jurj ravra, ovde rade e 7, in dem mindestens

raods erforderlich wäre.) Doch fechte ich ävayxalov nicht an, sondern lasse

sivai e 3 davon abhängig sein; das ist viel besser als Abhängigkeit von ovrcog e%ei

d 7, vgl. äg' ovrcog e%ei xal larj avayxrj e 5.

Im weiteren Verlauf des Dialoges sieht Wilamowitz das Phänomen der Zusätze
auf einzelne Wörter beschränkt. Doch möchte ich für die Meinung von Ast und
von Schanz plädieren, wenn sie 80 c die Einführung der mumifizierten Leichen
als für den Gedankengang unerheblich und sogar störend, eine typische Schul-
meisterei, entfernten, d. h. [ovfmeodv c 7 öaov ygovov c 9]. Doch ist der
vorangehende Satz (iav fiiv rig xal ndvv juaXa) von av/meodv yap nicht zu trennen,
das fjLsv hinge in der Luft. Mit juev - yäg sollen eine erste und eine zweite, größere,
Steigerung einander, ungeschickt genug, gegenübergestellt werden, wobei eine

Satzverbindung nach rückwärts fehlt. Die Athetese von Ast ist um den einen Satz
nach rückwärts auszudehnen. Übrigens ist, wenn av/meoov medizinischer Terminus
für die Abmagerung des lebenden Körpers ist, diese in untragbarer Weise mit der

Einschrumpfung mumifizierter Leichen zusammengeworfen, so daß etwas
Unlogisches dasteht.

Viel wichtiger ist die Einsicht von H. Jackson (bei Archer-Hind), daß 101 d
der Satz el de ng diacpcovel (d 3-5) dem Gedanken direkt zuwiderläuft, den
Piaton an dieser Stelle ausführen will. Unabhängig davon, ob man in d 3 e%oLro
beibehält trotz der entgegengesetzten Wortbedeutung zu derjenigen von iypiicvog
d 1 oder ob man ecpoiro, äjtroiro oder ähnlich konjiziert, sicher ist durch die
gleichartigen Satzanfänge «wenn einer die Hypothesis selbst anfechten wollte» (d 3)
und «wenn du über jene Hypothesis selbst solltest Eede stehen müssen» (d 5),
daß zweimal von derselben Prüfung derselben Hypothesis geredet werden muß,
wenn dem Text logische Konsequenz eigen sein soll. Nun ist aber die im ersten der
beiden Sätze empfohlene Prüfung absurderweise methodisch entgegengesetzt zu
der im zweiten Satz empfohlenen, der dem platonischen Kontext seit 100 a
allein gemäßen, cooavrcog d 6 kann sich also nicht auf den ersten Satz und die
dort angeratene Prüfung der Konsequenzen der Hypothesis beziehen, sondern



Unechte Zusätze im Piatontext 181

nur auf den vorletzten Satz c 9-d 2, d. Ii. präzis auf «dich stützend auf jenes
Gesicherte der Hypothesis», die ihrerseits durch eine andere, logisch übergeordnete
weiter zu sichern ist; und dies regressive Verfahren muß zu «etwas Zulänglichem»,
d. h. zu etwas Endgültigem, natürlich der Idee des Guten, führen. Schon allein
die Unterbrechung der eindeutigen formalen Beziehung des dtaavtcog beweist, daß
der Satz d 3-5 hier fehl an seinem Ort ist. Vor allem aber ist das Gegenteil der
rein deduktiven dialektischen Methode hier unerträglich. Die Prüfung der Hypothesis

von ihren Folgerungen her statt des umgekehrten Verfahrens wäre genau
dasjenige, wovon in den folgenden Zeilen mit cpvgoig e 1 und navra kvh&vxeq e 5

abschätzig geredet wird. Die unglückliche Verteidigung des hier unglücklichen
Satzes durch W. J. Goodrich2 muß (boavxojg d 6 verdrehen zu «in the same
deliberate fashion», er muß vnofteaig nivellierend jeder These oder Hypothese (in
unserem Sinne) gleichsetzen und schließlich in «das von jener Abgeleitete» (d 4)
auch «any acknowledged facts» einbeziehen, statt es auf die deduzierten
Folgerungen zu beschränken, wozu doch schon der eindeutige Sinn zwingt, den die

Wendung bei ihrer Wiederkehr e 2-3 hat. Alle drei Manipulationen sind im groben
Sinne unzulässig, wie die Parallelen unerheblich sind, die G. aus Piaton beibringt,
um zu belegen, was keines Beleges bedarf, daß eine These durch ihre widersprüchlichen

Konsequenzen oder durch Konsequenzen, die anerkannten Fakten
widersprechen (aber es steht d 5 dXXijXoig da!), zu Fall gebracht werden kann. Das hat
nichts mit der platonischen Hypothesislogik zu tun, die allein an dieser Stelle

herausgearbeitet werden soll, und mindert die Sicherheit der kritischen Argumente
überhaupt nicht, die Archer-Hind so trefflich formuliert hat. Der Logos Piatons
wird hier durch Jackson und Archer-Hind von einem Zusatz gereinigt, der als

Erläuterung gemeint war, aber durch den Unverstand des Erläuternden zu einer

Verfälschung geworden ist. Wir sollten mit solchem Unverstand nicht paktieren.

Im letzten Unsterblichkeitsbeweis, der sich an die Einführung der wahren
Ursachen, nämlich in Gestalt eben dieser Hypothesis, stringent anschließt, macht
ein umfangreiches Textstück so große und ärgerliche Schwierigkeiten, daß ich
mich seit langem und bei immer erneuter Überprüfung stets zur Vermutung der
Unechtheit gedrängt sehe. Ich meine 103 c 11-105 c 9. Die Frage nach der Funktion

dieses Stückes für den Beweisgang hat schon vielen Erklärern zu schaffen

gemacht. Wenn ich mich nicht täusche, hat keiner eine wirklich befriedigende
Antwort gefunden. Ich möchte geradezu behaupten: Dieses Textstück ist
funktionslos, es wirkt aber auch in sich ungeschickt durch seine leeren Wiederholungen,
vollends redet es am Schluß (105 bc) töricht in Verdrehung eines tiefen platoni-

2 W. J. Goodrich, CI. Rev. 18 (1904) 8-11. Leider folgt ein strenger Logiker, der aber hier
mehr konstruiert als den Text interpretiert, R. Robinson in seinem Buche Plato's Earlier
Dialectic (Oxford 1962) 30f., der trügerischen Apologetik von G. Die Kommentare von Hack-
forth und Bluck sehen solche Probleme gar nicht. - Die wertvolle Behandlung der Hypothesislogik

bei H. P. Stahl, Ansätze zur Satzlogilc bei Piaton, Hermes 88 (1960), würde S. 431-437
noch gewinnen, wenn sie sich dem textkritischen Zweifel öffnen würde.



182 Gerhard Müller

sehen Gedankens. Die Gründe für eine solche Diagnose seien in gedrängter Form
vorgetragen.

Die Gesprächspartner sind 103 c 7 zur Übereinstimmung darüber gelangt, daß

jedes Eidos sein Gegenteil von sich ausschließt. Dies gilt (102 d 6ff.) nicht nur
für das Eidos als für sich Seiendes, sondern auch für das abbildlich bei uns
Anwesende, das, um seinem Gegenteil Raum zu geben, bei dessen Herannahen
entweder sich zurückziehen oder zugrunde gehen muß (102 d 9-e 4; 103 a 1). Diese

Alternative wird ausdrücklich zweimal formuliert, obwohl sie unwesentlich scheinen

könnte. Denn ob man sagt, die Größe in uns zieht sich zurück vor der Kleinheit,

um anderswo einen Platz zu finden, wäre es auch der Platz des für sich
bestehenden Eidos, oder ob man sie zugrunde gehen läßt, aber nur qua Abbild, das

scheint auf dasselbe hinauszulaufen. In Wahrheit wird es, sobald wir zum Eidos
des Lebens kommen, zum entscheidenden Unterschied, ob dieses Eidos, das wesensmäßig

in unserer Seele gegenwärtig ist, seinem Gegenteil Platz macht, indem es

sich aus der körperlichen Welt zurückzieht, nämlich zusammen mit dieser
substantiellen Seele, die mit ihm untrennbar verknüpft ist, oder ob es dasselbe tut,
indem es zugrunde geht, nämlich als Abbild im vorliegenden Falle, so daß die
Seele wie der Leib sterben müßte. An dieser Unterscheidung hängt der Beweis
106 e 5-7. Die Alternative Sterben oder Entweichen bezieht sich deutlich auf das

Ding Seele mit seiner essentiellen Eigenschaft Lehen. Als Folie erscheinen 106 a
die Dinge Feuer und Schnee mit ihren essentiellen Eigenschaften warm und kalt,
ebenso aber auch die Dreiheit in Gestalt eines konkreten Dinges mit der essentiel
len Eigenschaft drei. Für sie gilt die andere Seite der Alternative, das Sterben,
keinesfalls das Entweichen. Denn wenn man auch sagen könnte, das Eidos
entweiche, so ist dies doch für das Ding der Fall des Sterbens.

In dem hier zu betrachtenden Passus 103 c 11-105 c 9 wird nun ausgeführt,
daß nicht nur jedes Eidos sein Gegenteil ausschließt, sondern daß auch ein ihm
untergeordnetes Eidos seinerseits dasselbe Gegenteil des übergeordneten
ausschließt. Als Beispiele dienen das Eidos warm und seine Species Feuer, d. h. das

Eidos Feuer, im gleichen Sinne das Eidos kalt und seine Species Schnee sowie das

Eidos Ungeradheit mit seiner Species Dreiheit (bzw. Geradheit mit Zweiheit).
Dreiheit und Geradheit bilden zwar kein Paar von Gegensätzen (evavria), schließen
sich aber trotzdem gegenseitig aus, ebenso Feuer und kalt usw. Natürlich gilt
auch von der abbildenden Seinsweise des untergeordneten Eidos, also vom physischen

Feuer und Schnee und von der Zahl drei an den Dingen, d. h. den betreffenden

Dingen, die drei sein müssen, dieselbe Ausschließung des Gegenteils zum
übergeordneten Eidos.

Dies alles, der Inhalt unseres Abschnittes, ist im Ergebnis von 103 c 7 schon
enthalten gewesen. Denn wenn das in der räumlichen Welt realisierte Eidos die

Ausschließung des Gegenteils mitmachen muß, dann gilt das a fortiori erst recht
für das untergeordnete Species-Eidos. Natürlich darf etwas im vorangehenden
Impliziertes anschließend expliziert werden. Nur muß man fragen, wozu es expli-



Unechte Zusätze im Piatontext 183

ziert wird und warum so breit und umständlich. Wird vom hier Explizierten nachher

eine Anwendung auf die Seele gemacht? Welche Bedeutung hat es für den
Unsterblichkeitsbeweis Die Seele verhält sich zu ihrem wesentlichen Eidos
Lebendigkeit nicht wie Species zu Genus. Man kann sogar fragen, ob es dieses Eidos
noch sonstwo in unserer Welt gibt außer in der Seele. Vom Unsterblichkeitsbeweis
des Phaidros aus wäre die Frage zu verneinen, und der vorliegende Beweis ist
jenem doch, das Mindeste zu sagen, ganz eng verwandt. Nun behauptet aber
Hackforth in seinem Kommentar zum Phaidon (S. 162), zweifellos verstehe Piaton
für einen Moment, d. h. für die Zeilen 105 c 9-e 9, das Kernstück des Beweises,
Seele als immanentes Eidos, um in der anschließenden Darlegung wieder zur
Substanzseele zurückzukehren. Diese Behauptung scheint mir von vornherein
unglaubhaft und unannehmbar. Wäre die Seele Eidos, so wäre sie qua Eidos
unvergänglich. Dann aber wäre der hier entwickelte Beweis nicht nur überflüssig,
sondern sogar widersinnig; denn er beruht ja darauf, daß ein Substantielles an einem
Eidos notwendig und zu aller Zeit teilhat. Piaton ist zudem stets interessiert an
dem unvergänglichen Ding Seele, für das wir eine ewige Verantwortung tragen
und von dem wir an das Göttliche gebunden und so gerettet werden. Obendrein ist
zu sagen, daß ein Wechsel von Piatons Auffassung innerhalb desselben Textes

unmöglich erscheint. Interessant ist aber der Grund, durch den Hackforth zu
seiner Behauptung veranlaßt wird. Nur wenn Seele als immanentes Eidos
aufgefaßt werde, so sagt er 1. c., habe die so ausgearbeitete Argumentation, die in
105 c endet und gipfelt, überhaupt Sinn: «only so could that argument have any
point, any bearing on the matter for the sake of which it was introduced.» Ich
meine, daß H. hier eine echte Schwierigkeit gemerkt hat. Wenn nun seine Lösung
davon nicht möglich ist, so muß man schließen, daß dem hier zu untersuchenden
Abschnitt eine ersichtliche Funktion für den Beweisgang fehlt, so daß er bei der

einzigartigen Komposition platonischer Gespräche einem starken Verdacht
ausgesetzt wird. Es scheint mir deutlich, daß die Logik des Beweises 105 c 9-106 b 3,

106 d 5-107 a 1 von den Gedanken des hier zu kritisierenden Abschnitts keinen
Gebrauch macht, insbesondere nicht von seinem Hauptpunkt, der Distinktion
zwischen Genus-Eidos und Species-Eidos. Ohne Zweifel zielt der Rückverweis
«worüber auf Grund des Vorangehenden Übereinstimmung besteht» (105 d 11) auf
eine Stelle vor unserem Abschnitt, 102 d 5-103 a 3 (auch c 1). Für den Beweis
erscheint der Abschnitt müßig, und das gilt mit voller Strenge, obwohl er im
Text des eben genannten Beweises dreimal zitiert wird: vvvdrj 105 d 13, s(pajuev
106 b 5 und (hfioXoyrjxai 106 b 8. Mit diesen Zitaten und ihrem engeren Kontext
müssen wir uns kritisch beschäftigen, um zu erkennen, daß sie für die Logik des

Beweises unerheblich sind und außerdem, was entscheidend ist, in Sätzen
erscheinen, die ihrerseits aus Gründen, die von der Inkriminierung von 103 c 11 bis
105 c 9 unabhängig sind, zwingend als unecht erwiesen werden können.

Daß die Seele als Trägerin des Eidos Leben den Tod nicht in sich aufnehmen

kann, wird 105 c 9-e 9 in präziser Kürze abgeleitet, gestützt auf den gegenseitigen



184 Gerhard Müller

Ausschluß der evavria-Paare, der 102 d 5ff. erwiesen und zuletzt 103 c 7-8
resümiert war. Das Teilergebnis äftavarov aga ipvxtf wird 105 e 9 stark unterstrichen,
die erreichte erste Station des Beweises deutlich fixiert. Nun wird sogleich der
nächste Schritt vorbereitet durch drei irreale und irreal formulierte Beispiele
(105 e 10-106 a 11), das von Geradheit Freie, das von Wärme Freie und das von
Kälte Freie, alle drei vorgestellt als von Vergänglichkeit frei. Angenommen, diese

drei gäbe es als solche, dann würde das reale Ding, das eine Dreiheit ist, und würden

ebenso das reale Feuer wie der reale Schnee beim Heranrücken ihrer evavria
unversehrt als die realen Gebilde, die sie sind, entweichen, statt zu vergehen, wie
wir es in Wirklichkeit von ihnen erwarten. Es ist hervorzuheben, daß diese drei
Fälle ohne jeden Bückgriff auf den Gedankengang von 103 c 11-105 c 9 eingeführt

werden können. Sie sind ohne weiteres aus sich selbst verständlich; ihre
Einführung entspricht platonischer Dialogtechnik, an Parallelen dafür fehlt es

nicht. Die drei Fälle sind fingiert nur, um die formale Stringenz des nächsten
Satzes vorbereitend zu verdeutlichen und zu sichern: wenn das äftavarov zugleich
avd>Xe$Qov ist (dies wird nicht mehr irreal formuliert), dann ist die Seele nicht nur
vom Tode, sondern von jeglicher Vernichtung frei (106 b 1-3). Daß diese Bedingung

aber notwendig erfüllt ist, darüber wird 106 d-e die Verständigung schnell
herbeigeführt.

Wie sehr muß es aber erstaunen machen, daß zwischen 106 b 3 und dem danach
unmittelbar zu erwartenden nächsten Schritt des Gedankens eine breite
Rekapitulation von schon Erledigtem eingeschoben ist (b 3-c 7), die in keinem Falle als

Vorbereitung und Hilfestellung zu diesem nächsten Schritt gedeutet werden kann,
dieser ist ja in Wahrheit klar und einfach, ferner aber auch, daß jener nächste
Schritt zweimal getan wird, einmal von Kebes (106 d 2-4), dann, ohne an ihn
anzuknüpfen, von Sokrates (d 5-7). Auch wiederholt Sokrates in c 9-d 1 seine

Aussage von b 1-3, ohne die Wiederholung der charakteristischen, durch Analogien

vorbereiteten Aussage als solche zu kennzeichnen. Dies alles muß als sehr

merkwürdig und anstößig bezeichnet werden.
Zunächst die Wiederholung b 3ff. Die Todlosigkeit der Seele wird erneut

ausgesprochen, obwohl der Gedankengang längst über sie weitergeschritten ist, und
zwar unter Berufung auf Formulierungen des Abschnitts 103 c lOff. Vorhin hatte
sich die gleiche Aussage nur auf die gegenseitige Ausschließung allgemein der
evavria von 102 e berufen. Jetzt wird das Verhältnis von immanentem Eidos
und dem das Eidos tragenden Einzelding zum gegenteiligen Eidos benutzt, wie
es in jenem Abschnitt so breit verhandelt worden war. Nun freilich trägt die
wiederholende Formulierung an unserer Stelle gar nichts zur Sache bei und gehört
offenbar zu den müßigen, schulmeisterlichen, den Fortgang aufhaltenden
Texterweiterungen, die uns im Phaidon schon mehrfach begegneten und auch in
anderen Dialogen zu finden sind. Sie sind grundsätzlich von gleicher Art. Das
Phänomen solcher Zusätze grundsätzlich leugnen könnte nur ein völlig Ahnungsloser

oder ein Verblendeter.



Unechte Zusätze im Piatontext 185

Noch ärger ist es, daß b 7-c 7 auch der Gedanke, den die drei vorgeschalteten
irrealen Fälle kurz vorher so anschaulich ausdrückten, nun in zwar verständlicher,
aber weniger eleganter Form wiederholt wird. Es liegt also in b 1-c 7 ein doppeltes
und zweimal gleich funktionsloses Zurückgreifen auf bereits Abgeschlossenes vor.
Das widerspricht schroff der Zielstrebigkeit und Wohlordnung platonischer
Gedankenführung. Auf den Konditionalsatz b 1-3 kann unmöglich etwas anderes

folgen als: Nun aber ist von allen zugegeben, daß jegliches a&dvarov immer
zugleich ein ävwheftQov ist. Dies steht auch wirklich in d 5-7. Die vorausgehende
Dublette dazu, c 9-d 4, repetiert in ihrem Anfang zugleich störenderweise den

Konditionalsatz b 1-3, d. h. es stört, daß die entscheidende Frage, ein Gelenk
des Gedankengangs, nach müßigem Gerede nochmals hingestellt wird.
Olfensichtlich geschieht es hier, um den zerrissenen Faden neu zu knüpfen, und

deswegen muß die Formulierung an 106 c anschließen. Aber, daß nun Kebes zweimal,
d 2 und d 8, die erwünschte Entscheidung ausspricht, erst aus Eigenem und dann
in Anknüpfung an die Äußerung des Sokrates, ist merkwürdig. Nach rückwärts
und nach vorwärts ergibt sich aus dem Zusatz eine auffällige Dublette. Ich sehe

aus der Häufung funktionsloser Elemente nur den einen Ausweg, zwei größere
Zusätze auszusondern, erstens [ftavarov /uev yäg b 3 rj ov c 8], zweitens [ovxovv
xal vvv c 9 öe^erai d 4], Es bleibt dann ndvv fiev ovv (c 8) als echt, die
Antwort auf die Frage von b 1-3: ovxovv änoXlvodai; Denn so ist zu interpungieren.

Der erste Zusatz weist in b 5 und b 8 auf den von uns verdächtigten großen
Abschnitt zurück, stiftet dadurch aber keine Yerklammerung, die dem gedanklichen

Fortgang einen Dienst leistete. Der Verdacht gegen den großen Abschnitt
wird durch diese Rückverweise nicht abgeschwächt, sondern erhöht. Die Zusätze

hier haben mit dem großen die Zwecklosigkeit gemeinsam. Übrigens steht auch
105 d 13 ein solcher Rückverweis; dieser gehört zu einem Stück von 5 Zeilen

(d 13-e 2 elev), das entbehrlich ist und wegen des Rückverweises auch als Zusatz

eingeklammert werden muß, ohne daß die wenigen Worte sonst einen Anstoß

erregen könnten. Der Anschluß von «Wie nennen wir, was den Tod nicht an sich

heranläßt?» an die Frage mit ihrer Antwort, die voranging (d 10-12), ist einwandfrei.

Nach so vielen Verhandlungen über die Unsterblichkeit bedarf die Einführung
des Terminus d'Ddvaxov (e 2-3) keiner Hilfe durch vorausgeschickte Analogien,
wie sie Piaton in solchen Fällen oft genug geben kann.

Unser Plaidoyer gegen die beiden Zusätze 106 b-d ist unabhängig vom
Verdacht gegen den großen Abschnitt geführt worden. Das Motiv des gemeinsamen
Verfassers dieser Zusätze kann nur subalterne Bemühung um Verdeutlichung
gewesen sein. Den Anlaß gaben wohl der Unterricht und seine Bedürfnisse nach

einem zweckmäßig bearbeiteten Text. Wer die überwältigende Klarheit platonischer

Dialogkunst in sich aufgenommen hat und zum Maßstab des Urteils zu
nehmen sich nicht scheut, kann dieser Art von exegetischer Verdeutlichung, wie
sie aus den Zusätzen spricht, nur spotten.

Wenn die kompositorische Nutzlosigkeit auf 103 c-105 c den stärksten Verdacht



186 Gerhard Müller

wirft, so wäre es doch gut, wenn sich im Innern dieses Stückes Spuren implatonischer

Herkunft fänden, die den Verdacht bestätigten und die Gewißheit vollständig

machten. Piatons Stil konnte schwerlich irgend jemand nachahmen, ohne sich

selbst zu verraten. Tatsächlich ist die Darlegung dieses Abschnittes sehr
ungeschickt angelegt. Am Beispiel von Feuer und Schnee wird 103 c llff. schon der

Hauptgedanke des ganzen Abschnitts vorgeführt, und eine abschließende Formulierung

(e 2-5) gibt den Sinn der Beispiele allgemein an. Eigentlich ist nun schon

alles gesagt. Auffallen muß, daß der gemeinte Sachverhalt «an einigen» der
Gattungen gefunden wird (e 2). Wieso an einigen, da doch jede Species die Merkmale
ihres Genus trägt und dessen Gegenteil ausschließt Dann fährt der Text fort
(e 5): «Ferner wird an folgendem vielleicht deutlicher sein, was ich meine.» Er
bringt dann als neue Beispiele die Gattungen gerade und ungerade hinzu, wieder
nicht ohne das zu veranschaulichende Ergebnis allgemein zu formulieren. Es ist
freilich dasselbe wie vorher. Ab 104 c 11 soll definiert werden, für welche Gattungen

dieser allgemeine Sachverhalt gilt, also welches die evia von 103 e 2 sind. Aber
bis e 6 lesen wir wieder nur vom besonderen Beispiel des Geraden und Ungeraden.
Die Ankündigung der Definition (ÖQioaa'&ai) wird e 7 wieder aufgenommen, übrigens

in einem anakoluthischen Satze von ungewöhnlicher Plumpheit und Un-
eleganz. Inhaltlich bringt dieser nichts Neues, sondern variiert nur die allgemeinen
Formulierungen des Sachverhalts, die wir 103 e, 104 b und 104 d lasen. Der
Eindruck ermüdender Wiederholung ohne Fortschritt kann hier noch weniger als

vorher geleugnet werden. Die durch einen naiven Satz («Erinnere dich nochmals;
es ist nämlich nicht schlimm, es oftmals zu hören.») angefügten Beispiele sind auch

wieder die alten aus der Arithmetik, mit wenigen weiteren. Sie sind bemerkenswert

salopp formuliert (105 a 6-b 3). Man darf wohl sagen, daß die immer erneuten

Ansätze, die doch zu nichts neuem hinführen, eine arge Unbeholfenheit verraten.
Dieser Gedankengang zeigt das negative Gegenbild zu der schön gegliederten,
zielstrebigen, des Weges sicheren und anmutigen Dialogführung, an der wir Piatons

unvergleichliche Hand zu erkennen pflegen.
Aber das Ärgste kommt erst zum Schluß. Der Verfasser wollte seine Gedanken

auf den Unsterblichkeitsbeweis bezogen sehen und gab dazu eine Anweisung in
dem Verbindungsstück, das seinen Zusatz nach vorwärts in Piatons Text einfügt
(105 b 5-c 9). Die Pointe dieses Stücks ist die, daß stets dem speziellen Eidos die

Aufgabe zufällt, das generelle Eidos an die Dinge heranzutragen. Das ist sachlich
wohl richtig, aber nicht sehr bedeutungsvoll, sondern versteht sich von selbst.

Piaton betont es im folgenden Beweis keineswegs. Freilich war der Verfasser des

Zusatzes vielleicht der Meinung, die Seele sei im Beweis oder überhaupt bei Piaton
als spezielles Eidos unter dem generellen Eidos Leben aufzufassen. Ich halte

jedenfalls für möglich, daß Hackforths oben (S. 183) von mir kritisierter Gedanke

in dieser Einschränkung richtig ist. Nur darf man Piaton selbst mit solcher

Auffassung nicht belasten.

Aber, was ich soeben das Ärgste nannte, ist nicht dies, sondern die Verdrehung



Unechte Zusätze im Piatontext 187

von Piatons Entgegensetzung zweier Arten von Erklärung aller Dinge. Nach der

Abwendung von Anaxagoras hat er den ösvxeqoq nkovq gefunden, der nur ironisch
ein öevTSQog heißt, in Wahrheit der erste, einzige Weg der Philosophie ist. Nun
hebt er (101 c-d 2) von der mechanischen Erklärung diejenige ab, die sich an das

Gesicherte der Hypothesis hält, also ihre Antworten im dialektischen Gespräch
auf das Eidos gründet. «Die anderen Finessen (xofiipsiag) dieser Art würdest du
auf sich beruhen lassen und, sie als Antwort vorzubringen, denen überlassen, die

gescheiter sind als du» (101 c 8). Der Interpolator dagegen stellt 105 b 6-c 2

seine Art zu antworten, die sich auf das spezielle Eidos stützt, gegen «jene
gesicherte, die ich zuerst nannte». Damit meint er diejenige, die von Sokrates 101 cd

empfohlen war, die schon vorher (100 d 8-e 3) beschriebene, an das generelle Eidos
sich haltende3. Er behauptet (b 8), eine andere Gesichertheit «aus dem eben

Dargelegten» gefunden zu haben, und nennt die platonische, ideenphilosophische zwei
Zeilen später wieder «die gesicherte Weise zu antworten», aber mit dem Zusatz

«jene törichte», während er der seinigen das Prädikat «die raffiniertere» {xofxipo-

regav) gibt. Hier kann ich mich nur wundern, daß sich niemand über solchen

Unsinn wundert. Ein sachlicher Unterschied und ein solcher des Wertes zwischen
dem Antworten mit generellem Eidos und demjenigen mit speziellem Eidos
besteht überhaupt nicht. Das ist eine törichte Tüftelei dieses Interpolators. Jene

Weise ä/j.a'&fj zu nennen, ist durch nichts zu entschuldigen, auch nicht durch
Ironie, wie sie Burnet im Kommentar z. St. annimmt; denn welches sollte ihr
Sinn sein Ich glaube nicht, daß äfia&rj ironisch gemeint ist. Da nämlich xo/btiporsgav

(c 2) unvermeidlich an die xofxipeicu von 101 c 8 erinnern muß, die nun wirklich
ironisch sind, auf die Anaxagoreer bezüglich, wie aocpcoTEQoig ebenda und der ganze
öevreQog nXovg, so entsteht eher der Eindruck, daß der Verfasser die beiden

Platonstellen, von denen er die Wendungen borgt, gar nicht richtig verstanden hat.
Das ist dann aber mindestens so horrend wie der oben kritisierte mißverstehende
Zusatz (101 d 3-5) über die Hypothesis. Schon dieser eine Anstoß ist von solcher

Schwere, daß er genügen würde, um den ganzen Abschnitt von 103 c an zu
verdächtigen. Von ihm ist ja der Schlußpassus 105 b 5-c 8 gar nicht abtrennbar.
Es scheint mir eine Beleidigung Piatons, ihm so etwas wie dies skandalöse Stück
zuzutrauen.

Wenn das große Textstück ausgeschnitten wird, so muß man über den genauen
Anschluß der Schnittstellen doch noch nachdenken. Ich vermute, daß der Satz:
«Ferner prüfe mir auch folgendes, ob du damit übereinstimmen wirst» (103 c 10),

3 Hackforth sagt im Kommentar z. St. (S. 1581): «The text of 105 b 6-7 seems to me meaningless.»

Er schlägt eine Umstellung von änoxQioiv rrjv äotpaXfj exeivrjv vor, die mir aber stilistisch
keinen Gewinn zu bringen scheint. Der Anstoß bleibt berechtigt. Aber die Diagnose sollte
lauten: Ungeschick des Verfassers, deutlich auch schon in dem Hin und Her: nahv /.eye -
xai [ii7 änoxQivov - Xeya) 8r[, aus dem man sich mühsam herausfindet. Übrigens sollte äXXä

b 6 durch äXX' rj ersetzt werden, wie ich vorschlage, falls das noch niemand vor mir getan hat:
«Und antworte mir auf meine Fragen nur in der Weise, daß du ...» - Die Streichung nur eines
Satzes, die ich früher vertrat (Gnomon 31 [1959] 342), genügt nicht.



188 Gerhard Müller

auch im Text Piatons stand und daß dieser dann mit der Frage von 105 c 9

weiterging: «Was muß in einen Körper eintreten, damit er lebend sein soll?»

Dann gehören die Worte: ojzoxqlvov dr\, ij d' og (c 9) noch zur Interpolation; sie

verraten ja auch ihre Zusammengehörigkeit mit der Erörterung über Fragen und
Antworten b 5ff. An der Schnittstelle wäre kein Personenwechsel.

Der Phaidon enthält noch eine Reihe von kleineren Zusätzen, die ich hier nicht
behandeln kann. Ein zukünftiger Kommentator, der dem Stil wie dem Gedanken

gleicherweise gerecht werden wollte, müßte dem platonischen Text den Dienst
dieser exxÖTiQcoaig leisten. Als Beispiel nenne ich den Satz 88 b 6-8 [ei de fxrj,

ävayxrjv elvai... äjiolrjxai], der einerseits syntaktisch unerträglich ist, so daß ihn
noch niemand erklären konnte, andererseits aber zugleich von völliger sachlicher
Leere.

II. Gorgias

Der sehr gehaltvolle Kommentar zum Gorgias von E. R. Dodds verhält sich
leider ablehnend zur Problematik der Textzusätze, wenn er auch einige wenige

von sich aus aufspürt, nicht ohne einen gewissen Widerspruch zu seiner allgemeinen
Haltung. Selbst den von Burnet nicht in den Text aufgenommenen Satz 465 c 1,

der in WF und zugleich auch in indirekter Überlieferung (Aristeides) fehlt, hat
D. verteidigt und im Text wiederhergestellt. Ich wiederhole nicht, was ich in
meiner Rezension des Kommentars (Gnomon 36 [1964] 129f.) dagegen ausgeführt
habe. Im Falle dieses Satzes ist eine Interpolation schon in der Antike entlarvt
worden; die Hand des Entlarvers meine ich in [xällov de d)de (am Schluß des

falschen Satzes) zu finden. Die Interpolierung des Gorgiastextes scheint mir mit
einer gewissen Planmäßigkeit betrieben worden zu sein. An mehr als 40 Stellen
des Dialoges meine ich fremde Zusätze zu erkennen. Der Raum, der mir zur
Verfügung steht, erlaubt nicht, sie alle zu untersuchen. Ich lege eine Auswahl der
interessantesten Fälle vor. Meine Argumente sind in Auseinandersetzung mit
Dodds formuliert.

Für unechten Zusatz halte ich 456 c 8 (von xal yäq an) bis 456 d 5 (bis ojio-
xxeivvvai). Die bloße Wiederholung von ov xovxov evexa d 1 und d 4 ist nicht das

einzig Anstößige in dem Satze, sondern der wunderliche Satzbau, dem die
Streichung des ersten xovxov evexa durch Findeisen nur in Verbindung mit starker

Interpunktion nach äv&Q(ü7zovg d 2 abhelfen sollte. Ich zweifle, ob ein sinnhaftes
und schönes Anakoluth vorliegt, wie D. durch den Gedankenstrich nach eyßqaiv
d 4 andeuten will. Der Schaden liegt tiefer, als Findeisen meinte. Die Wendung
xfj QrjxoQixfj xQfj(T&aL c 8 bezieht sich im Zuge des Gedankengangs nicht auf den

Redner, der von der Kunst einen moralischen oder unmoralischen Gebrauch
machen kann, sondern auf den Beurteiler, der die mögliche Verwendbarkeit
(dvvajuig) der Redekunst nicht nach dem Mißbrauch beurteilen soll, den manche
mit ihr treiben, und dafür nicht ihren Meister verantwortlich machen darf. Diesem



Unechte Zusätze im Piatontext 189

Gedanken allein dient der Vergleich mit dem Mißbrauch sportlicher Fähigkeiten.
Wie c5 Zoixqareg c 7 lehrte, wird hier Sokrates angesprochen, der ja nicht Redner

werden, sondern den sittlichen Gehalt der Rhetorik prüfen will. Gorgias lehnt die

Verantwortung für Mißbrauch ab, indem er es für unsinnig und ungerecht erklärt,
wenn Sokrates sie ihm zuschieben wolle. Bin Interpolator hat offenbar tfj QrjtoQtxfj
XQfjcr&ai c 8 irrig von einem Rhetorenschüler verstanden, der Mißbrauch treibt,
so wie es legitim e 3 und 457 a 1 zu verstehen ist, und hat eine ganz überflüssige
und unglückliche Verdeutlichung mit dem Satze c 8-d 5 eingefügt, ohne etwas

zu sagen, was nicht schon in e 2-457 a 2 stünde. Analog hat er dann ebenso

ungeschickt und störend den Satz 457 b 1-5 {älX ovöev aycovia) hinzugesetzt.
Der Ausdruck «den Ärzten ihre Reputation entziehen» (b 2) soll dabei bedeuten:
sich selbst den Leuten durch bloße Rhetorik als Arzt aufschwatzen, was nach
456 c 1 der Redner ohne weiteres könnte; aber er soll es nicht wollen. Das penetrant

doppelte tovrov ivsxa d 1 und 4, zuerst nach vorwärts, dann nach
rückwärts bezogen, erschien Findeisen mit Recht anstößig, verrät es doch den Stümper
im Stilistischen. Piaton meint mit dem entscheidend wichtigen tovrov evexa
d 8 und 457 a 3: Wenn die Kunst von einigen mißbraucht wird, darf man
deswegen nicht die Kunst schelten. Der Interpolator klammert sich an die Wendung
und gibt ihr d 1 und d 4, dann auch wieder 457 b 2 (mit Verweisung nach vorn
wieder, nämlich auf den wieder, wie oben d 2, nicht sonderlich geschickten öti-
Satz) den Sinn: Wenn man die Kunst souverän beherrscht, darf man sie deswegen
doch nicht übel anwenden. Nach Tilgung der beiden genannten Sätze, d. h. auch

desjenigen 457 b 1-5, wird man einen lückenlosen Zusammenhang und eine
einheitliche Durchführung des Vergleichs mit der sportlichen Technik finden. Übrigens

beweist die Zusammenfassung des Gedankengangs, die Sokrates 460 c 7-d6
gibt, daß es in den Darlegungen unserer Stelle nur auf den einen Gedanken
ankommt: die Kunst und ihren Lehrer soll man nicht für den Mißbrauch
verantwortlich machen.

Bei meinem nächsten Beispiel geht es nur um ein einziges Wort, (piXovixovvta
(457 e 4), aber Piatons Stil ist es wert, um ein Wort zu streiten. Jowetts
Übersetzung, der D. zustimmt, «not from jealousy for the discovery of the truth, but
from jealousy of you» mutet uns zu, (ptXovixovvta tiqoq doppelt zu verstehen,
zuerst als jealousy for, dann als jealousy of. Diese Differenz halte ich a priori für
unmöglich. Ferner ist cpiXovixovvta kurz vorher (d 4) Gegenbegriff zum sachlichen

Disputieren, kann also nicht plötzlich hier einen positiven Sinn angenommen
haben in tzqoq to Ttgaypia cpiXovixovma oder mindestens einen ambivalenten, der
bei 7tQog oe ins Negative umspränge. Man darf auch nicht, wie manchem
verlockend scheinen könnte, eine pointierte Antithese annehmen: glaube nicht, ich
wollte mich im Kampf gegen dich durchsetzen und nicht im Kampf mit der
Sache. Denn dies letztere wäre eben kein Sich-Durchsetzen, sondern ein Sich-

Unterwerfen. Mit anderen Worten: cpiXovixelv tzqöq tö Jtqäyfia ist kein möglicher



190 Gerhard Müller

Ausdruck, unbeschadet der Tatsache, daß an anderen Stellen, auch Platonstellen,
<ipiXovixeiv die Rivalität im Erstreben eines guten Ziels bedeuten kann. In der

Gegenüberstellung der Dialektik und Eristik kann das Wort nur zur Eristik
gehören, so auch Phileb. 14 b in gleichartigem Zusammenhang. Die Stellung von
cpiXovixovvra e 4 verbietet auch, es vor die Negation zu ziehen. Also ist es nötig,
das zweifache tiqöq ausschließlich mit Xeyeiv zu verbinden und cpiXovixovvra mit
Headlam als Interpolation zu tilgen. Wo Headlams Gründe nachzulesen sind, weiß
ich nicht, vermute aber, seine Gründe decken sich mit den hier vorgebrachten.
Der Sinn, der sich ergibt, ist dann: Glaube nicht, ich führe eine Auseinandersetzung

mit dir, keine Auseinandersetzung mit der Sache, daß sie deutlich werde.
Gemeint ist die von Gorgias vertretene Sache; und es könnte geradezu 'deine
Sache' dastehen, so wie Apol. 20 c von der Sache des Sokrates geredet wird.
Hirschig hielt cpiXovixovvra und strich rov x. yevea&ai, aber dieser seltene und
gute finale Genetiv des Infinitivs ist nicht verdächtig.

Gegen D. möchte ich die Bemerkung von Wilamowitz (Piaton II 373) zur
Geltung bringen, daß in 470 a 9-12 der notwendigen und diesmal auch von D.
anerkannten Tilgung von rö fieya övvao&ai a 9 (Thompson) unter allen Umständen

diejenige von xal OfiixQÖv övvao&ai a 12 folgen muß. Das grammatische Subjekt
zu xaxöv seil, cpaiverai elvai ist dasselbe wie dasjenige zu äya&ov re elvat(p., nämlich

nqdrreiv ä öoxel. Dies hat offenbar der Interpolator von rö fieya övvaa&ai
nicht verstanden; aber von daher erklärt sich auch seine zweite Interpolation.
Offensichtlich ist xal rovro a 11 bis rö fieya övvaa&ai a 12 Parenthese. Das
Satzgefüge wird verdorben, wenn man xal Gfi. dvvacr&ai beläßt. Es ist allzu salopp
gegenüber der Syntax, auch wird « der Grad des övvaa&ai nicht zur Debatte gestellt»
(Wilamowitz). Man würde verlangen müssen: xal rovro ovx eari rö fieya övvao&ai,
eine Pedanterie, die Piaton meidet.

Viel erregender ist die nächste Interpolation, die ich mit einiger Zuversicht
behaupte. Die Stelle 493 b-e macht große Schwierigkeiten. Bis b 3 ist das Bild des

durchlöcherten Fasses beschrieben und vollständig gedeutet auf das em&vfirjrixov
der Seele der Genußsüchtigen. Dann, b 3-6, redet Sokrates den Kallikles eindringlich

an: du siehst, diese weisen Leute beurteilen euer Genußleben entgegengesetzt,
nämlich so, als wären es Höllenstrafen der Uneingeweihten im Hades. Sie halten
euresgleichen für die unglücklichsten aller Menschen, weil sie einer nie erreichbaren

Erfüllung nachstreben. So weit klar und schön. Plötzlich wird b 6 ein Sieb

eingeführt, in dem das Wasser zu dem durchlöcherten Faß zu tragen ist. Welchen
Zweck hat die Verdoppelung des Bildes Es ist bei solcher Allegorie nicht pedantisch

zu fragen, was denn das Sieb bedeutet, wenn das Faß das em&vfirjnxov
meint. In Politeia 363 e 1 besteht die Strafe der Frevler nur darin, daß sie in
einem Sieb Wasser tragen müssen. Die Verdoppelung des Bildes an unserer Stelle
scheint dann unnütz, zudem widerspricht die Deutung des Siebs auf die Seele,



Unechte Zusätze im Piatontext 191

also die ganze Seele, in c 1 dem Bilde des Fasses. Der zweite schwere Anstoß der
Stelle liegt im Stil des Satzes b 7-c 3, den ich nur als stammelndes Scholiasten-

griechisch von der schlechteren Sorte bezeichnen kann. («... mit dem Sieb meint er
die Seele, die Seele verglich er mit dem Siebe!» Und dies: Xeyei, cog ecprj o tcqöq

ijus Xeycov. Schon das durchlöcherte Sieb b 6 ist ein weißer Schimmel.) Ich kann
den Verdacht nicht unterdrücken, daß alles auf das Sieb Bezügliche interpoliert
ist, also [ereoo) b 6 Xrjd-rjv c 3]. Dann sind wohl auch die schlecht in den Satz

passenden Worte rö axoXaorov avrov xai ov orsyavöv b 2 bei dieser Gelegenheit
eingefügt worden. Sie sind neben diä rtjv anhqoxLav dmixdoaq b 3 störend, auch

wenn man sie, wie D. möchte, in den Satz syntaktisch einbaut. Ich bemerke

nebenbei, daß ich D.s neiardv (für jceiarixdv a 7) begrüße; denn es sichert das

passivische Verständnis von niftavov, einem Worte s das in der Prosa des 4.

Jahrhunderts nur noch aktivisch verwendet wurde. Ferner meine ich, daß zu den
ä'&Xidoraroi b 5 nur die Etymologie ärjdsg paßt, die ja (bei Jamblich und in W)
neben der anderen überliefert ist. Prekär bleibt emeixcög c 3 neben vno n. Im
Philebos (31 a) ist a%edov inieixooq einschränkend 'ganz leidlich'. Badham las

(Philologus 10 [1855] 730) statt eniEiKcöq verwirklich ingeniös (wie es seine Art ist)
änsixao[lev Es fehlt aber eine Satzverbindung.

Nur eine Kleinigkeit scheint die Athetese von cog yovv av dö£eiev ovrcooi 509 a 2

durch Hirschig. Aber an dieser Kleinigkeit entscheidet sich eine Grundfrage der

Piatoninterpretation. Neben cog eydo Myco, womit zwei Zeilen vorher die
schwerwiegende Aussage des vorliegenden Satzes dem Zweifel des Kallikles gegenübergestellt

wird, ist rein stilistisch ein zweites einschränkendes cbg-Sätzchen unschön,
auch wenn cog eycb Xeyco nur der Form nach einschränkend aussieht und in Wahrheit,

wie die folgenden Formulierungen (a 4-b 1) beweisen, Ausdruck festester

Überzeugung des im Logos Gewonnenen ist. Aber zwei cog-Sätzchen gehen nicht

gut zusammen zur gleichen Aussage. Auch ist die eingeschobene Einschränkung
«auch wenn es etwas zu grob ist, so zu reden», lediglich als urbane Entschuldigung
und Milderung der hochgesteigerten Form der Aussage anzusehen, keineswegs als

eine Minderung ihrer Gewißheit. Im Gegenteil, es soll eine absolute Gewißheit

ausgedrückt werden. Mit dieser verträgt sich nun aber cog yovv äv dötjeiev ovrcooi

überhaupt nicht. Es wäre lächerlich, wenn Piaton von eisernen und stählernen
Banden der Xoyoi reden und gleichzeitig das Zugeständnis machen würde, daß

Kallikles die Argumente der Xöyoi vielleicht werde widerlegend umwerfen können.

Zu allem Überfluß ist von solcher Widerlegung sogleich in einem Tone die Rede,
daß sie als unmöglich hingestellt wird (ovg sl ov pirj Xvoeig womit zu vergleichen
ist die abschließende Formulierung 527 b 2ff.). In D.s Verteidigung des Sätzchens

cbg yovv av Öoijeiev ovtoool steckt wie in manchen Urteilen seines Kommentars die

heute verbreitete Fehlmeinung drin, Piaton sei von der Sicherheit der dialektischen

Xöyoi seiner Dialoge selbst nicht fest überzeugt gewesen. Wenn dies richtig
wäre, dann könnte man den ganzen Piaton nicht verstehen. So liegt außerordent-



192 Gerhard Müller

lieh viel daran, daß Hirschigs Athetese des belanglos scheinenden Sätzchens
anerkannt wird.

Entschiedenen Widerspruch verdient D., wenn er in 509 b 7-8 ein Satzglied,
das er selbst als unlogisch bezeichnet, gegen seine Tilgung durch Mörstadt in
Schutz nimmt. W. Theiler hatte in seiner Ausgabe (in den Editiones Helveticae,
Bern 1946), die der Annahme von Zusätzen sehr offen ist, diese Tilgung
übernommen mit der Anmerkung: «seclusit acutissime Mörstadt». Nun verlangt D.
von uns, wir sollen die Wendung «die schändlichste Hilfe nicht fähig sein zu
leisten» als natürliche, d. h. wohl im Gesprächston sich ergebende Abkürzung für
«eine Hilfe, die nicht leisten zu können, am schändlichsten ist» annehmen und

sogar besonders hochschätzen. Wer die unlogischen Worte entferne, verstehe als
Pedant der Grammatik die charakteristische rhetorische Fülle der Stelle nicht.
«Plato did not know that he was writing for grammarians.» Aber ein Denker wie
Piaton kann nicht eine Sache, deren einzigartigen Wert für das menschliche Leben

er gerade eben beweisen will, die das Höchste ist, wozu Philosophie führen kann,
als aio%iaxr\ prädizieren, in keinem Falle. Die Odysseestelle q 347, auf die D.
verweist, beweist gar nichts, da die aid(bg, von der dort die Hede ist, wirklich ovx
äyaftrj ist, sofern ein Mittelloser sie sich erlaubt. Nur weil sie ovx ayaftrj ist, kann
man verstehen: ovx äyaß-ov avrf)v nagslvai. Es ist kein Zweifel daran möglich,
daß Mörstadt Recht hat. Das Niveau, bis zu dem Interpolatoren gedanklich und
stilistisch hinuntersteigen können, wird durch diesen Fall besonders beleuchtet.

Auch zu 525 e 4 f. trete ich am liebsten Mörstadt zur Seite, der die bei Burnet
als Parenthese gedruckte Bemerkung über Thersites, er sei als Machtloser glücklicher

gewesen als die Mächtigen, nämlich im Leben, nicht jetzt in der Unterwelt
(e£i]v!), unhaltbar fand. Der Gebrauch von e£fjv für itjovoia rjv avrq> ist seltsam
und offenbar singulär. Die völlige Verständlichkeit des Satzes nach Anerkennung
dieser Bedeutung des zweimal vorkommenden e£fjv spricht aber gegen die
Annahme eines Ausfalls im Text. Der Satz unterliegt jedoch außer dem erwähnten
sprachlichen dem viel schwereren sachlichen Einwand, daß nach platonischer
Denkweise dem Thersites als einem TiovtjQÖg überhaupt kein auch nur minderer
Grad von evbai/xovia zugestanden werden darf. Das steht ausdrücklich 473 d 9:
«Von zwei Unseligen gibt es keinen, der der Glücklichere ist», d. h. sie stufen sich

nur nach Graden der Unseligkeit ab. Die Verfehlungen des inferioren Hetzers sind
relativ harmlos, weswegen er nicht unheilbar und deswegen zu ewiger Qual
verdammt ist wie die Mächtigen, deren Strafen nur noch als abschreckendes Beispiel
Sinn haben. Gemeint ist, daß Thersites geheilt und zu neuer Einkörperung geführt
werden kann.

Schließlich glaube ich, daß man auch an der viel erörterten Stelle über die
Unterweltsrichter (526 c 6) nicht ohne die Annahme eines Zusatzes auskommt.



Unechte Zusätze im Piatontext 193

Sicherlich war es ein Fehlgriff Heindorfs, alles auf Stab und Szepter Bezügliche
zu streichen (bis d 2) und uns Minos mit dem Szepter im Odysseezitat zu nehmen.
Daß Aiakos und Minos nach Bhadamanthys (b 4) erwähnt werden, ist notwendig;
alle drei waren 523 e eingeführt worden. Anstößig sind aber die syntaktisch un-
verbundenen Worte exdreqog rovrcov ßaßdov e%cov, die darum zu entfernen sind,
wie schon von anderen vorgeschlagen wurde. Die partitive Apposition, zu zwei

Subjekten, exaregog rovrcov, ist das Anstößige. Wenn man mit P. Maas die vier
Worte als Parenthese auffaßt (cf. bei D.), so wird die Wortstellung von dixa£ei
unglücklich durch das unerträgliche Nachklappen. Der Satz ravrä de ravra neu

o Aiaxog dixa£ei ist nun aber genau das, was wir erwarten und brauchen. Er darf
nicht seines Prädikates beraubt werden, das wäre eine unglückliche Amputation.
Denn ravrä de r. xal o Aiaxog wäre für platonischen Stil zu salopp, vom
Asyndeton, das dann bei Erhaltung der vier Worte entstünde, abgesehen. Man kann
doch nicht aus dem vorhergehenden Satz rjydö&T) und ajienejuyje als Prädikate
hinzudenken. Mindestens mit dem letzteren vertrügen sich die Akkusative ravrä
ravra nicht, die doch zu dixa£et glänzend passen. Auf die gleiche richterliche Funktion

des Aiakos kommt es an. Die Streichung von exaregog dixa£ei (Wilamowitz
und Jachmann) ist also zu widerraten. Dann bleibt als einziger Ausweg nur die

Streichung der vier anstößigen Worte, mit denen wir nichts verlieren als eine

müßige schulmeisterliche Ergänzung. Die gaßdoi der beiden Richter sind entbehrlich.

Dagegen mußte die höchste Berufungsinstanz des Minos durch das Szepter
ausgezeichnet werden.

III. Politeia

Im 3. Buche der Politeia unterbrechen zwei Stücke in unorganischer und
störender Weise den Zusammenhang und setzen sich außerdem durch ihre Qualität
der Kritik aus. Daher sieht sich, wer den Sachverhalt erklären will, zur
Vermutung der Unechtheit gedrängt. Ich meine die Abschnitte über Wahrheit und
Lüge (389 b 2-d 6) und über die Knabenliebe (402 a 7-403 c 8).

Am Anfang des dritten Buches wie schon am Ende des zweiten (seit 377 a)
werden die Dichter, besonders Homer, kritisiert, weil ihre Darstellungen gewissen

pädagogischen Grundsätzen zuwiderlaufen und dadurch Schaden stiften. Zu
jedem einzelnen Punkt wird mit Zitaten aus dem Dichtertext gezeigt, womit die

Dichter die Moral verderben. Plötzlich, nach der Kritik des homerischen Gelächters,

heißt es (389 b 2): «Freilich muß man auch die Wahrhaftigkeit hoch
einschätzen.» Analog stellen auch der vorhergehende und der folgende Abschnitt
(388 e 5 und 389 d 7) an den Anfang die Norm, die nicht verletzt werden darf.
Freilich bringen sie alsbald Vorschriften für die Dichter und rügen an bestimmten
Versen deren Fehler. Nichts Derartiges lesen wir hier, sondern erfahren nur, wie
es ein rechter Staatsmann mit den Lügen seiner Bürger halten soll. Die Odysseeverse

q 383f., die d 2 erscheinen, werden nicht als Objekt der Kritik herangezogen,
sondern ersetzen behebig nur eine prosaische Aufzählung von drei Berufsständen.

13 Museum Helveticum



194 Gerhard Müller

Unter allen Versen, die von 377-392 zitiert werden, sind sie die einzigen, die für
die Dichterkritik fnnktionslos sind. J. Adam gibt in seinem Kommentar (Appendix

I zum 3. Buche, 201f.) für das Herausfallen des Abschnitts aus der Dichterkritik

die Erklärung, es handle sich um einen späteren Zusatz Piatons, der eine

Art von Nachbemerkung und Ergänzung zur Darlegung geben soll, die am Schluß
des 2. Buches (von 382 a an) das äipsvöeg der Götter als eine Grundnorm (rvjcog)
für jegliche Dichtung hinstellt. Es solle nachgetragen werden, daß Freiheit vom
ipevöog in Worten und Taten den Göttern zur pädagogischen Ermunterung der
Menschen zugeschrieben werden muß. Aber abgesehen davon, daß diese Freiheit
aus der platonischen Ontologie folgt, kann ich einen solchen Gedanken nicht in
dem angeblichen Nachtrag finden. Die bloße Anknüpfung von 389 b 3f. an 382 cd

gibt ihn nicht her. Auch bliebe unbegreiflich, warum Piaton seinen Nachtrag an
einer so merkwürdigen Stelle untergebracht hätte. Adam kam zu seiner Vermutung
nur dadurch, daß er verwundert war, bei xovg roiovrovg &Q%ovrag 389 c 1 an
die platonischen Regenten denken zu müssen, die doch erst 412 b eingeführt werden.

Wahrscheinlich läßt sich diese Verwunderung auch nicht durch den Hinweis
auf die philosophischen Wächter von 376 a und ihre pädagogisch notwendigen
Lügen beheben; denn diese Staatslügen kommen tatsächlich auch erst 414 b 8ff.

zur Sprache. Aber ich halte den berechtigten Anstoß Adams längst nicht für den
schwersten und entscheidenden, sondern die Beziehungslosigkeit des Abschnitts
zur Dichterkritik. Es wird eine Regel für den richtigen Staat aufgestellt, dazu ist
aber hier nicht der rechte Ort. Es fällt auch dies auf: Das Lügen 382 c wurde
allen Bürgern erlaubt zur Überlistung militärischer Feinde und zur Schonung von
Freunden, die krank oder wahnsinnig sind. Dies «nützliche Heilmittel» wird aber

an unserer Stelle, 389 b 4, wo doch 382 c 10 zitiert ist, den Regenten vorbehalten
unter Verschiebung des Sinnes von cpaQfiaxov ins Staatspädagogische. Anschließend
wird die Wahrheitsliebe4 der Bürger und ihr Lügen ausschließlich im Hinblick
auf ihre Beziehung zu den Regenten betrachtet, d. h. es wird Bestrafung des

Lügens vor Behörden gefordert.
Ich meine, der Sachverhalt legt folgende Erklärung nahe. Ein eifriger Interpret

und Diaskeuast erfand zu den Fällen von Disziplinlosigkeit und Aufsässigkeit

gegen Vorgesetzte, die der Passus über ocoygoovvr) 389 d 7-390 a 7 den Dichtern

4 Piaton selbst macht von der Aufrichtigkeit nicht viel Aufhebens, da er sie nicht für eine
originäre Tugend hält. Im Sinne von 382 ab ergibt sie sich als Abbild aus der Wahrheit in der
Seele wie deren notwendige Folge. Nur selten, wie Pol. 331 c und hier, hat äXrjfteia die
Wortbedeutung Wahrhaftigkeit. Dagegen kann es außer der ontischen, parmenideischen Bedeutung
auch diejenige von der wahren Verfassung der Vernunft haben und dann auf gleicher Stufe
wie imorrj/Ar) stehen, so Pol. 509 a. Hierher gehört rr/v aXri&eiav äoxcäv Pol. 526 d, was (pgovrjoiv
oder dgerrjv äox&v entspricht, und exßaX?\.eiv ex rfjg ovolag xal rov äXrjftovg Qorg. 472 b,
wo der Besitz des Seienden in der Weisheit gemeint ist. äXtj&eia als wahre Realität und
aXiq$Eia als ihr Korrelat in der Seele verhalten sich wie egcog oder l/xegog als Objekt, an der
geliebten Person erscheinend, zum seelischen Zustand des Liebenden, der auch egcog oder
Ifxegog heißt. Piaton wird hier vom Geist der griechischen Sprache auch als Denker gelenkt, wie
öfter. Wie stets? Dialektik geschieht mit griechischen Wortbedeutungen!



Unechte Zusätze im Piatontext 195

ankreidet und unter dem Stichwort veaviev/uara idicorcov eig ägxovrag 390 a 2

zusammenfaßt, den konkreten Fall des Belügens von Regierenden. Er spann
ihn nicht nur heraus aus 390 a 2, sondern sah auch seine Beziehung zur Dichterkritik

hinreichend durch das ausgedrückt, was an eben jener Stelle gegen die

Beschimpfung des Agamemnon durch Achill (A 225) gesagt wird. Der hinzugefügte
Text soll also ganz eng mit dem Abschnitt über acocpgoavvrj zusammengehören.
Der beigegebene Homervers in 389 d ist, da funktionslos, mißglückte Imitation.
Imitation verrät sich auch in einigen Wendungen wie XQVMftov ev (pagjudxov eiöei

b 4, en aicpeMa tfjg tzoXeooq b 8 (beide aus 459 dl) oder fj tzoAe/ulcov fj noXvt&v evexa
b 8 (aus 382 c 8, aber besonders ungeschickt, da nol&iiioiv evexa 'im Interesse
der Feinde' sein muß).

Kleine, aber empfindliche stilistische Mängel schließen Verfasserschaft Piatons

aus. iargolg b 5 versteht man gewiß als Staatsmänner, die metaphorisch Arzte
heißen; aber Piaton hätte dann largevo/uevoig dagegengestellt. Statt änreov
erwartet man der Parallelität wegen avyxcogrjteov; auch verbindet sich änreov mit
dem Genetiv (cf. b 9), nicht mit dem Akkusativ. Tolg agyovaiv eineg riolv
akkoig b 7 kann nur heißen: solchen Regenten, die sich als Arzte fühlen, im
Vergleich zu anderen Regenten (nicht zu Bürgern). Geradezu von Stammelstil muß

man sprechen angesichts des Myovrt c 5, das doch syntaktisch den von Wertung
freien Bezeichnungen anderer Lügner, xa/j,vovn und daxovvri, gleichstehen müßte,
tatsächlich aber die Lüge ausdrückt, so daß der Satzbau verwirrt wird. Er ist
auch durch Adams Vorschlag, man solle jufj rd^rjdfj Myetv zwischen fj und ngög

c 4 in Gedanken wiederholen, nicht zu retten; der Schaden würde nur deutlicher.
ÖTtcog ngat-ecog exet c 5f. ist geschraubt, kann aber wohl, auch wegen rä dvra, nur
den Zustand, das Befinden bedeuten, also mit einer nur in Poesie belegten
Verwendung von ngätjig. Was ist eigentlich konkret mit dem Lügen der Matrosen
gemeint, wenn es katastrophal wirken soll, wie doch die Analogie zu den beiden
anderen Fällen nahelegt? Eine unklare Assoziation an die zügellosen Matrosen im
Schiffsgleichnis 488 a-e ist möglich. Und welcher Sportler belügt eigentlich seinen

Trainer? Die Fälle zwei und drei sind nicht konkret vorstellbar wie der erste. In
äv äXXov Xafißdvrj d 1 stört gewiß nicht der Ubergang von ägxovxeg zum Singular.
Aber ich kann mir nicht vorstellen, daß Piaton dem Satze «ein Privatmann darf
seine Oberen nicht belügen» unmittelbar den Satz folgen lassen würde: «wenn

er einen anderen beim Lügen ertappt» und daß wir von uns aus diesen «er»

mit einem der vorher genannten Oberen identifizieren müßten. Und wer ist der
«andere», da doch der Kranke, der Sportler und der Matrose nur vergleichsweise,
nicht als Bürger dieses Staates, erschienen - Schließlich ist oteftgiov d 5, mit dem
Genetiv verbunden, sicher poetisch, vielleicht auch dvargenrixöv mit dem Genetiv.
Die Zustimmung des Adeimantos d 6 bezieht sich primär nicht auf xoÄaoei,
sondern auf oMftgiov usw., da Xoycg die Lügen meint. Das ist eine feine Unklarheit, die
vermeidbar war. Es scheint sich mir deutlich zu ergeben, daß man den hier
verhandelten Passus Piaton nicht zutrauen kann. Ich gehe zum zweiten über.



196 Gerhard Müller

Nachdem die Erziehung durch fxovoixrj abgehandelt worden ist, wird über ihren
Sinn 401 d-402 a zusammenfassend so geredet, daß es wie ein formeller Abschluß
dieses Kapitels klingt. Das nächste Kapitel, die gymnastische Erziehung, wird
formell 403 c 9 eröffnet, gleichsam mit einer Überschrift. Zwischen jenem Ende
und diesem Anfang lesen wir nun aber zwei merkwürdige Seiten, deren Gedanken

an dieser Stelle keine Funktion zu haben scheinen und auch in sich mit Unklarheit
belastet sind. Hier kann der Verdacht der fremden Hand schwer unterdrückt werden.

Es handelt sich ja um eine Nahtstelle der Komposition, wo man leicht etwas
einschieben konnte, allerdings auch leicht etwas ausscheiden kann. Die Gründe,
die dazu drängen, scheinen mir schwerwiegend.

Die Hauptschwierigkeit des Abschnitts liegt darin, daß man nicht versteht, wozu

an dieser Stelle des Dialogs von der Knabenliebe gesprochen und ihr körperlicher

Vollzug gesetzlich verboten wird, wieso hier überhaupt ein spezielles Gesetz

erscheinen darf. Noch auffälliger ist der Weg des Gedankengangs, der dahin führt.
Er setzt so ein: Wir müssen, wollen wir wahre /lovoixoi sein, die Gattungen der

Tugenden und ihre künstlerischen Abbilder, wo immer im Leben beide sichtbar
werden, gleichmäßig beachten, so wie Kinder die Buchstaben, die sie lernen, überall,

wo sie vorkommen, unterscheiden müssen ebenso wie deren Abbilder. Das alles

gehört zur /novoixrj reyvrj. Unvermittelt geht es weiter (402 d 1): Verbindung von
gutem Ethos in der Seele und schönem Aussehen des Körpers ist am
liebenswertesten. Doch nur ein Mangel im Ethos ist wirklich abstoßend. Wieder fast
unvermittelt folgt der dritte Gedanke («Aber sage mir folgendes» e 3), nämlich:
Eros muß, will er echt sein, von sinnlichem Begehren frei und auf das «Sittsame
und Schöne» (403 a 7) in der Seele des Geliebten gerichtet sein. So läuft, heißt es

am Schluß (c 5), der Gedankengang über Musik aus in rä rov xaXov egcorixa.
Vorher (bis 402 a) war ixovaixr] im eigentlichen Sinne verstanden worden. Die

übrigen Mittel, die der Musik helfen, jugendliche Seelen zur evoyqfxoovvr} zu bilden,
bis der Logos kommt, also Bauten, Geräte, Bilder usw., werden mit ihr nicht unter
dem erweiterten Begriff fxovoixr} zusammengefaßt. Das scheint aber mit dem

Terminus [iovolxoi (402 b 9) beabsichtigt, der schwerlich die Musiker im technischen

Sinne meint. Wenn dieselbe reyvr] überall die Tugenden erkennt, dann sind
in ihr bereits ra rov xaXov igcorixd von 403 c 6f. impliziert. Offenbar soll also nach
der Musik die Erotik gleich dieser hinsichtlich ihres erzieherischen Wertes behandelt

werden, wozu sie unter den weiteren juovoixij-Begriii subsumiert wird.
Die Harmonie zwischen Seele und körperlicher Schönheit ist dann das verbindende

Glied des Gedankengangs zur Knabenliebe. So offenbar hat man den künstlichen

Weg des Gesprächs zu verstehen, wobei man aber immer noch nicht begreift,
wie die Erotik zwischen den Lehrgegenständen besprochen werden kann. Mag man
sie vom Denken des Symposion her ohne weiteres zur fiovoixrj deklarieren dürfen,
wie etwa im Phaidon (61 a) die Philosophie fisyiorr] fjLovaixr\ genannt wird, so ist
das doch hier mit der Abgrenzung der Lehrgebiete nicht gut verträglich. Es wird
auch vom Unerlaubten mehr gesprochen als vom Richtigen, das nur 403 a 7



Unechte Zusätze im Piatontext 197

und b 6 kurz angedeutet ist. Die Sacke läuft auf ein reckt banales Verbot der in
Hellas üblichen Praxis hinaus. Was aber im philosophischen Sinne Piatons an der
Knabenliebe wirklich erzieherisch im höchsten und ganz weltflüchtigen Sinne

wäre, wird nicht angedeutet, wie man es doch in einer grundsätzlichen Aussage
über 7taideta erwarten müßte, wenn denn die Erotik da zwischen juovotxrj und

yvfivaarixr] ihren Platz finden dürfte.
Große Schwierigkeiten machen das Gleichnis von den Buchstaben und die

«Gattungen» der Tugenden 402 c, letztere ein alter Streitpunkt. Ihre Bilder (c 6)

müssen künstlerische und handwerkliche Darstellungen sein, d. h. dasselbe, was
mit rrjv rov ayaftov eixöva Tjftovg e/itcoielv 401 b 2 gesagt war. Sind nun die

Gattungen der Tugenden dasselbe wie das gute Ethos in der Seele, das mit Vorbedacht
dort die Stelle der Norm vertrat, weil die Ideen in diesem Buche der Politeia noch

nicht eingeführt sind? Es wäre ein unbegreiflicher Fehler, würden diese trotzdem
hier vorausgesetzt; und auch F. Solmsens Ausweg ist nicht erlaubt (Plato's
Theology 74 A. 8), wenn er die sidrj für den uneingeweihten Leser Gattungen, für
Piaton insgeheim Ideen sein läßt. Aber wozu fällt überhaupt das Wort Gattungen,
wieso treiben diese sich überall herum und sind in etwas anderem drin? Nicht
verwunderlich sind solche Wendungen, wenn sie von den Urbildern gelten; und
diese werden passend vor die Abbilder gestellt, um ihnen Glanz zu geben. Vor
allem aber erinnert Tiavra^ov JiEQicpsQÖjuEva unvermeidlich an 476 a 7, wo es heißt,
die vielen an sich seienden stör) erschienen fälschlich jedes als vieles, weil sie

7iavra%ov (pavraCo/isva sind. Und ivovra iv olg eveoxl hat im Grunde für Gattungen

keinen Sinn, es ist typische Wendung für die Tiaqovaia. Also ist zu schließen,
daß die Vorsicht preisgegeben wird, die eine Seite vorher das gute Ethos an die

Stelle der noch nicht bekannten Ideen setzte. Die Kunstform des platonischen
Dialogs erlaubt aber nicht, einen Begriff wie selbstverständlich zu verwenden, der

im weiteren Gespräch kunstvoll vorgestellt werden wird. Hier kann einmal die

Interpretation die so viel geforderte Rücksicht auf die literarische Form von
Piatons Schriften anwenden.

Was bedeutet nun aber «weder im Großen noch im Kleinen» (c 6) Wozu ist
diese Unterscheidung wichtig für die rechte Einschätzung der Tugenden, die man
beobachtet? Die Unterscheidung begegnet wörtlich auch bei den Buchstaben

(b 4f.) und ist dort unmittelbar dann verständlich und wichtig, wenn man sich

an Politikos 277 e ff. erinnert. Dort wird gesagt, daß Kinder die Buchstaben

zuerst an kleinen Wörtern kennen lernen und dann ihre Fortschritte im Lesen

dadurch machen, daß sie anknüpfend an die kleinen Wörter das Vorkommen
derselben Buchstaben in großen begreifen. Genau dies muß in unserem Gleichnis

mit diayiyv(baxEiv b 2 gemeint sein. Dagegen paßt nsQupEQÖpiEva a 9 im Grunde

richtig nur zu den Ideen, wie ja auch die Abbilder von Buchstaben in Gewässern

und Spiegeln keinen rechten Sinn haben. Künstlerische Abbildung verbot sich bei

den Buchstaben; aber um der Parallelität im Gleichnis willen sollten wenigstens

überhaupt Abbilder vorkommen. Man kann sich schwer dem Eindruck entziehen,



198 Gerhard Müller: Unechte Zusätze im Piatontext

daß Formulierungen des Höhlengleichnisses (516 a, b 4) und anderer Politeia-
stellen (510 a 1, e 2) benutzt wurden, um Abbilder von Buchstaben zu beschreiben.

Der Vergleich geht hier aber ganz einfach nicht mehr auf, so viel Mühe auch
auf seine peinliche Durchführung verwendet wurde.

Fragen wir nun also, welchen Zweck der Vergleich überhaupt hat, so ist es

kaum möglich, eine positive Antwort zu geben. Das Erfassen der immanenten
Formen wird nicht verdeutlicht durch das Fortschreiten der Kinder im Erkennen
der wenigen Buchstaben (a 8), aus denen alles Geschriebene gebildet wird. Das
charakteristische Gemeinsame beider geistiger Leistungen ist nicht ersichtlich.
Weder der Dialektiker noch der uneingeweihte Leser des Dialoges werden bei der

Erfassung von vorkommenden Tugenden, die man als Abbilder von Idealen
auffassen kann, so verfahren, wie es das Gleichnis beschreibt. Wir entnehmen diesem

nichts, was sonst unverstanden bliebe.
Aber auch die Formulierung des Gleichnisses ist in hohem Maße anstößig. Der

Nebensatz, der mit &gti£q a 7 beginnt (und mit aqa das Folgende als sich ergebend
aus dem Vorhergehenden hinstellt), wird gefolgt von einer eigenen Zustimmung
des Partners; aber auch dann folgt immer noch nicht der Nachsatz, sondern ein in
Frageform gekleideter Hauptsatz, der wieder vom Partner bestätigt wird. Man
kann ihn als Parenthese auffassen, nur stehen dem die Zustimmungen entgegen.
Erst b 9 beginnt mit äg' ovv ovrcog der Nachsatz, wobei ö Äeyoo entschuldigend
daran erinnert, daß der Nebensatz bisher in der Luft hängt. Zur Funktionslosig-
keit des Vergleichs tritt also seine syntaktisch ungeschickte Formulierung. Der
Wechsel des Tempus in yvtoao/xs'&a b 6 ist nicht zu verstehen, im Hauptsatz
wäre er es, wenn er dort einträte.

Die zwei zur Verhandlung stehenden Textseiten scheinen eine vorwitzige Schul-

meisterei, die sich auch durch die Kontamination von Platonstellen verrät.

Daß der Schluß von Politeia VII unecht ist, habe ich früher behauptet und mit
Gründen gestützt (Studien zu den platonischen Nomoi 149-152). Verdächtig ist
nach meinem Urteil auch ein langes Stück in der Mitte des 5. Buches der Politeia
(464 c 5-471 c 3), das nach Wilamowitz in den Zusammenhang von Piaton
«eingeschmuggelt» wurde, weil er es auf dem Herzen hatte. Darin ist jedenfalls seine

kompositionelle Funktionslosigkeit zugegeben. Schwere gedankliche und stilistische

Mängel erhöhen den Verdacht auf Unechtheit. Doch kann die Begründung
dieses Verdachts nur in einer sorgfältigen Untersuchung gegeben werden, die
Piatons Staatsdialog als literarisches Kunstwerk zu interpretieren sich bemühen
wird.


	Unechte Zusätze im Platontext

