
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 25 (1968)

Heft: 1

Artikel: Neuere Literatur zu Vergils Aeneis

Autor: Delz, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuere Literatur zu Vergils Aeneis

Von Josef Beiz, Binningen

Vorbemerkung: An Stelle der in dieser Zeitschrift üblichen kurzen Besprechung veröffentliche

ich auf Wunsch der Herausgeber wörtlich den letzten Teil eines Referates, 'Vergils Aeneis
im Lichte der neuesten Forschung', das ich an der 49. Jahresversammlung des Schweizerischen
Altphilologenverbandes am 26. Nov. 1966 in Baden gehalten habe. Die Lektüre der Werke
von Knauer1, Buchheit2 und Otis3 hatte mich davon überzeugt, daß für das Verständnis von
Vergils dichterischer Eigenart in den letzten Jahren ein wesentlicher Fortschritt erzielt worden
ist. Der nicht abgedruckte Teil enthielt einen Überblick über die Geschichte der Aeneis-
forschung seit dem 19. Jahrhundert und vor allem den Versuch, die einzigartige, bis heute
nicht übertroffene Leistung Richard Heinzes4 gegenüber den Urteilen späterer Kritiker (und
Benützer) in die richtige Perspektive zu rücken. Mit Recht betont Heinzes zentrale Position
in der Forschung auch Oppermann in seinem schönen Vorwort des Sammelbandes 'Wege zu
Vergil'6, auf den hiemit hingewiesen sei, ohne daß die einzelnen, sehr unterschiedlichen
Bestandteile besprochen oder auch nur aufgezählt werden können. Mehrere entstanden anläßlich
des Vergiljubiläums 1930 und beweisen, daß die Saat Heinzes mannigfaltig aufgegangen war.
Der Fragwürdigkeit dieser Art von Forschungsanthologien entgeht auch der Vergilband nicht.

In der Donatvita (21) ist eine Definition der Aeneis überliefert, die mir auf einen Ausspruch
des Dichters selbst zurückzugehen scheint: argumentum varium ac multiplex et quasi amborum
Homeri carminum instar et in quo Bomanae simul urbis et Augusti origo contineretur. Damit

sind die drei Aspekte bezeichnet, unter denen man die Aeneis betrachten muß: die
Homernachahmung, die Aeneassage mit der Gründung Roms und die politisch-kulturelle Gegenwart
des Dichters. Die drei zu besprechenden Bücher repräsentieren in gewissem Sinne diese drei
verschiedenen Aspekte.

I
Daß der Anspruch, mit der Aeneis ein Gegenstück zur Ilias und zur Odyssee zu schaffen,

in einem viel umfassenderen Sinn erfüllt ist, als man bisher annahm, das ist das überraschende
und erregende Resultat von Knauers Herkulesarbeit. Wohl hat man immer gesehen, daß
irgendwie die erste Hälfte der Aeneis der Odyssee, die zweite der Ilias entspricht. Man hat
beobachtet, daß die Bücher 1-4 einem Teil der Odysseehandlung, nämlich den Büchern 5-13
Anfang, die Bücher 9-12 einem Teil der Iliashandlung nachgestaltet sind (wobei allerdings die
Handlungsfäden schon in Buch 7 angeknüpft werden), während die 4 Bücher des mittleren
Drittels jeweils mit ihrem Hauptinhalt blockartig Gegenstücke zu einzelnen homerischen
Episoden bilden. Die Wettspiele des 5. Buches entsprechen den Leichenspielen für Patroklos, der
Unterweltsgang des 6. Buches der Nekyia, der Italikerkatalog des 7. dem Schiffs- und dem

1 Georg Nikolaus Knauer: Die Aeneis und Homer. Studien zur poetischen Technik Vergils
mit Listen der Homerzitate in der Aeneis. Hypomnemata H. 7. Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 1964. 550 S., 5 Falttafeln.

2 Vinzenz Buchheit: Vergil über die Sendung Roms. Untersuchungen zum Bellum Poenicum
und zur Aeneis. Gymnasium Beiheft 3. Carl Winter, Heidelberg 1963. 216 S.

3 Brooks Otis: Virgil. A Study in Civilized Poetry. Clarendon Press, Oxford 1963 (erschienen
1964). XIV, 436 S.

4 Richard Heinze: Virgils epische Technik. 3. Aufl. (Leipzig 1915).
6 Wege zu Vergil. Drei Jahrzehnte Begegnungen in Dichtung und Wissenschaft, hg. von

Hans Oppermann. Wege der Forschung Bd. 19. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt

1963 (unveränderter Nachdruck 1966). XVI, 488 S.



58 Josef Delz

Trojanerkatalog, die Schildbesehreibung des 8. der homerischen Schildbeschreibung. Übrigens
hat Vergil gerade in diesen Stücken, in welchen die Imitatio Homers sozusagen offen sichtbar
geblieben ist, besonders viel Römisches angebracht. Daß auch abgesehen von diesen
ausgedehnten Nachahmungen in Einzelzügen, in Reden und Gleichnissen, auf Schritt und Tritt
Reminiszenzen oder direkte Übertragungen aus Homer zu finden sind, wird jedem bewußt, der
entweder die homerischen Gedichte im Kopf hat oder bei Servius oder z. B. bei Heyne und
Conington nachliest. Von dieser Homernachahmung zu trennen ist die Tatsache, daß im Y
der Ilias, in der Prophezeiung der künftigen Macht der Aeneaden, die Keimzelle zur römischen
Aeneassage liegt; denn diese war schon Jahrhunderte vor Vergil ausgebildet.

Was ist bei Vergil homerisch Um die Frage beantworten zu können, ging Knauer
folgendermaßen vor. In einem ersten Stadium der Arbeit verzettelte er alles, was seit Servius und
Macrobius bis in die neuste wissenschaftliche Literatur hinein als Homerimitation in Anspruch
genommen worden ist, Vers für Vers und Szene für Szene. Natürlich variieren diese Beziehungen

von der wörtlichen Übersetzung bis zur vermeintlichen Anspielung. Von den mehreren
tausend Gleichungen wurden die meisten zwischen 1550 und 1620 aufgestellt; sehr viele
richtige sind im Lauf der Zeit wieder untergegangen. In einer zweiten Phase prüfte er die
Behauptungen auf ihre Stichhaltigkeit. Mit geschärften Sinnen konnte er selbst bisher unbekannte
Beziehungen aufspüren. Der eine Teil des Buches besteht nun einfach aus zwei Listen. Die erste
verzeichnet vom ersten bis zum letzten Vers der Aeneis die homerischen Vorlagen, die zweite
verfolgt umgekehrt Ilias und Odyssee Vers für Vers als Quelle für Aeneisstellen, wobei hier
überall angegeben ist, wer die betreffende Beziehung zum ersten Mal festgestellt hat. Mit Hilfe
von Klammern und andern Hinweisen sind die Gleichungen klassifiziert, d. h. es läßt sich
sofort erkennen, ob ein direktes Zitat, eine Variation, eine mögliche Anspielung, eine zu
Unrecht behauptete Beziehung vorliegt. Szenenentsprechungen, Formelverse, Gebete, Gleichnisse,

Reden werden in den Listen kenntlich gemacht.
Es leuchtet ohne weiteres ein, daß dieser Teil allein schon ein unentbehrliches Arbeitsinstrument

für jede weitere Beschäftigung mit der Aeneis ist. Aber ebenso wichtig sind die
Resultate, die sich Knauer aus der Interpretation dieses Materials ergaben: Vergil hat fast die
gesamte Handlung der beiden homerischen Epen in sein Werk hineinverarbeitet. Er hat
Handlungsstränge aus Rias und Odyssee zueinander in Parallele gesetzt und sie, stark
verkürzend, kontaminiert. Von der Odyssee hat er nicht nur die Bücher 5-12 seinen Büchern
1-4 zugrunde gelegt, wobei z. B. Dido im 1. Buch die Rolle des Phäakenkönigpaars und
Kirkes, im 4. die der Kalypso zu übernehmen hat (von der Medea des Apollonios und des

Euripides abgesehen), sondern indem er die Lage des Aeneas nach seiner Landung in La-
tium gleichsetzte mit der Lage des Odysseus nach der Landung in Ithaka, war er imstande,
auch die Telemachie, Odyssee 2—4 und 15, ebenso die Ankunft auf Ithaka und das Eu-
maiosbuch, Odyssee 13 und 14, zu verwerten. Vergils Euander ist Nestor, Menelaos und
Eumaios, Turnus ist nicht nur Hektor, sondern er vertritt auch die Freier, Lavinia ist
zugleich Helena und Penelope, Aeneas ist in der zweiten Hälfte des Epos Achilleus, Odysseus
und Telemachos. Die Odysseehandlung konnte Vergil dadurch-mit der Iliashandlung
verknüpfen, daß er die Lage des waffenlosen Odysseus auf Ithaka mit der Lage des waffenlosen
Achilleus nach dem Tode des Patroklos parallelisierte. Von der Ilias ließ Vergil die /trjviq weg,
verwendete aber die ganze Patroklie und die Helenahandlung. Er faßte den Tod Hektors mit
Recht als Abschluß der Iliashandlung auf; der Zweikampf Aeneas-Turnus bildet daher das
Ende der Aeneis. Was in der Ilias nachher noch kommt, hat er an andere Stellen transponiert:
Die Schändung von Hektors Leiche und die Klagen der Trojaner erscheinen im 9. Buch bei
Nisus und Euryalus, die Verbrennung des Patroklos bei der Verbrennung des Misenus in
Buch 6, die Leichenspiele für Patroklos in Buch 5. Welche Fülle von Einblicken in den schöpferischen

Geist des Dichters können da den kleinsten Einzelheiten entnommen werden! Knauer
gibt in den beigehefteten Falttafeln eindrückliche graphische Darstellungen, aus denen sich
die Verteilung der homerischen Gedichte auf die Aeneis ablesen läßt. Daß Vergil auch die
griechische Homererklärung gekannt und benützt hat, ergibt sich aus der Vergleichung von zwei
einander entsprechenden Stellen: Bevor Aeneas im Palast der Dido seine Erzählung vom
Untergang Ilions und seinen Irrfahrten beginnt, singt der Sänger Iopas zur Unterhaltung der
Gäste ein Lied. Vergil gibt in fünf Versen den Inhalt an; er singt von Sonne und Mond, Mensch
und Tier, Regen und Hitze, kurz ein Lied de rerurn natura. An der szenisch genau entsprechen-



Neuere Literatur zu Vergils Aeneis 59

den Stelle der Odyssee singt Demodokos in über hundert Versen das Lied von Ares und
Aphrodite. Vergil ersetzt es durch das, was die Homererklärung in das leichtfertige Lied
hineingedeutet hatte, die darin eine Allegorie der Naturvorgänge sah. Zugleich hat man hier ein
Beispiel seiner Verkürzungstechnik.

Es ist vollkommen klar, daß diese homerische Struktur nicht erst nachträglich über das
schon halb gedichtete Epos gelegt worden sein kann, wie in einer bestimmten Forschungsrichtung

bis heute behauptet wird. Die Zergliederung von Odyssee und Ilias und ihre
Aufteilung auf die Aeneashandlung muß schon im Prosaentwurf durchgeführt worden sein. Man
begreift jetzt aber noch viel besser das kostbare Brieffragment, das Macrobius (Sat. 1, 24, 11)
uns erhalten hat. Vergil schreibt an den ungeduldigen Augustus, er könne ihm noch nichts
von Aeneas schicken; es komme ihm vor, er müsse von Sinnen gewesen sein, als er sich auf
diesen Plan eingelassen habe.

II
Ebenso wichtig wie die Abgrenzung des Homerischen in der Aeneis wäre es für die Beurteilung

von Vergils dichterischer Leistung, wenn wir herausfinden könnten, wie er die Aeneas-

sage von seinen Vorgängern übernommen und umgestaltet hat. Mit diesem Problem befaßt
sich Buchheits Arbeit. Hier ist die Ausgangslage sehr viel ungünstiger als im Falle Homers;
denn wir haben von Naevius nur ein paar Dutzend Fragmente. Daß Vergil bei Ennius eher
sprachlichen Schmuck als Sagenzüge entlieh, ist allgemein anerkannt. Man kann auf diesem
Gebiet nie über mehr oder weniger wahrscheinliche Hypothesen hinausgelangen, und der
Kritiker begibt sich aufs Glatteis. Aus einigen Angaben der antiken Vergilerklärer erkennen
wir, daß Vergil seinem Vorgänger Naevius in einzelnen Zügen recht genau gefolgt ist. Das
umstrittene Hauptproblem ist die Frage, ob die Liebesgeschichte Dido-Aeneas schon bei
Naevius stand oder erst von Vergil eingeführt wurde. Die Entscheidung hängt einerseits davon
ab, ob man die bei den Quellenautoren überlieferten Buchzahlen für richtig oder für korrupt
hält, anderseits von der Interpretation eines bei Nonius überlieferten Satzes, dem leider das
Subjekt fehlt: 'Schmeichlerisch und schlau fragt (er oder sie), auf welche Weise Aeneas die
Stadt Troja verlassen habe' (Naevius frg. 23). Ein Teil der Forscher ergänzt Dido als Subjekt,
andere lehnen das energisch ab. Daß jedoch von Dido und von der Vorgeschichte Karthagos
bei Naevius die Rede war, ist auch unabhängig von diesem Vers bezeugt. Buchheit
rekonstruiert nun, indem er sich mit einer umfangreichten wissenschaftlichen Literatur auseinandersetzt,

den Gang der Ereignisse in den ersten drei Büchern des Bellum Poenicum und kommt
dabei zu einem neuartigen Kompromißresultat, ohne daß er die überlieferten Buchzahlen
ändern oder ein einziges Fragment überinterpretieren oder vernachlässigen muß. Nach ihm
begann Naevius sein Epos mit dem Anfang des ersten punischen Krieges. Dann wird, an einem
nicht sicher bestimmbaren Punkt der Ereignisse, die Aeneassage eingeblendet. Noch im ersten
Buch ist die Ausfahrt aus Troja erzählt. Die Flüchtlinge haben nur ein Schiff, die Frauen
des Anchises und des Aeneas kommen mit. Ein Sturm verschlägt sie nach Karthago, Aeneas
tröstet die Gefährten. Unterdessen klagt Venus bei Jupiter, der sie mit einem hoffnungsvollen
Ausblick auf die Zukunft beruhigt. Aeneas trifft zwar Dido, die ihn vielleicht veranlassen will,
in Karthago zu bleiben; zu einer Liebesgeschichte kommt es aber nicht. Irgendwie wird der
Keim zur spätem Feindschaft Karthago-Rom gelegt. Die Trojaner fahren nach Italien
hinüber und landen in Prochyta. Im 2. Buch kommen sie nach Latium, Aeneas begegnet einem
Albanerkönig; hier ordnet Buchheit das subjektlose Fragment ein. Die erste Frau des Aeneas
stirbt, er heiratet eine Latinerin. Im 3. Buch sind die Ereignisse um Ilia, die Tochter des

Aeneas, und um die Zwillinge Romulus und Remus erzählt. In den Büchern 4-7 folgen die
weitem Ereignisse des punischen Krieges. Daß Naevius mit Hilfe der Aeneassage die Ursache
des Krieges in die mythische Zeit zurückverlegte, ist sehr wahrscheinlich. Vergil hätte also
den Gegensatz Karthago-Rom, der in seinem Prooemium eine so wichtige Rolle spielt, aus
Naevius übernommen.

Buchheit schließt weiter, daß schon bei Naevius Juno als Gegenspielerin der Venus aufgetreten

sei und die Interessen Karthagos vertreten habe. In den erhaltenen Fragmenten kommt
sie allerdings nicht vor. Im weiteren Verlauf seiner Arbeit beleuchtet er ihre Funktion in der
Aeneis. Der Anregung des Naevius folgend, hat Vergil aus ihr die große Gegenspielerin gegen



60 Josef Delz

das Fatum geschaffen, welche die epische Handlung ermöglicht. Die Entfesselung des Sturmes
im 1., die Entfesselung des Krieges im 7., ihr versöhnliches Einlenken im 12. Buch sind die
drei Pfeiler, zwischen welche die Handlung eingespannt ist. Für die Ereignisse in Italien
konnte Vergil dem Bellum Poenicum nicht mehr folgen, weil Naevius den Aeneas unbekümmert

um chronologische Wahrscheinlichkeit erst in einem viel späteren Zeitpunkt nach Italien
kommen läßt; er ist bei ihm ja der Großvater der Zwillinge. Allerdings paßt bei seiner Version
historisch gesehen die Verbindung mit Karthago besser als bei Vergil. Diese Chronologie ist
aber eine gerade zu diesem Zweck vorgenommene Neuerung des Naevius. Was wir sonst vor)
der Aeneassage wissen, z. B. aus Dionys v. Halikarnass und Livius, stimmt im Zeitansatz mit
Vergil überein. Indem Buchheit diese Sagenüberlieferung genau mit der Aeneis vergleicht,
gelingt es ihm, zunächst die Abweichungen Vergils festzustellen, dann die Gründe darzulegen,
die ihn zum Verlassen der Tradition und zu eigenen Erfindungen trieben. Damit aber stößt er
ins Zentrum vor, zu den tiefsten Absichten des Dichters.

Vergil hat bei der Darstellung der kriegerischen Verwicklungen jeden Zug ausgeschaltet,
der entweder den Aeneas oder den König Latinus ins Unrecht gesetzt hätte. Trojaner und
Latiner werden ja später ein Volk sein, und auch von den italischen Vorfahren soll jeder Makel
ferngehalten werden. Aller Widerstand gegen Aeneas ist deshalb veranlaßt durch die Mächte
der Finsternis. Nur indem Juno die Hölle in Bewegung setzt und mit Hilfe der Furie Allecto
den Turnus und die Königin Amata verblendet, kommt es überhaupt zum Krieg. Zudem ist
dieser Kampf gegen Aeneas ein Bruderkrieg. Denn der trojanische Vorfahre Dardanus war
einst aus Italien nach Troja gezogen. Aeneas kehrt mit den Trojanern eigentlich in die alte
Heimat zurück: antiquum, exquirite matrem hatte Apollo in Delos befohlen (3, 96). In einem
besondern Abschnitt 'Dardanus der Römer' sucht Buchheit gegen die herrschende Meinung
zu beweisen, daß dieser italische Ursprung des Dardanus eine Erfindung Vergils ist. Hinter
allem steht die Gestalt und die Leistung des Augustus. Er hat die finstern Mächte, die sich

gegen das Imperium Romanum verschworen, endgültig besiegt. Er hat das goldene Zeitalter
wieder heraufgeführt, das einst unter Saturn in Latium herrschte. Der König Latinus stammt
in direkter Linie von Saturn ab; Augustus selbst gehört durch seinen Vater in das latinische
Velitrae, durch seine Mutter in das latinische Aricia. Als Octavius ist er ein Nachfahre des
Königs Latinus, als Divi Filius aber ein Abkömmling des Aeneas.

Ob Buchheits zum Teil kühne Thesen sich alle halten lassen, wird die Zukunft zeigen.

III
B. Otis ist Professor of Classics in Stanford, California. Sein Buch ist mit unabhängigem

Urteil und auf Grund einer jahrelangen tiefen Vertrautheit mit dem ganzen Werk Vergils
geschrieben. Daß er Heinze von allen Vorgängern weitaus am meisten verdankt, sagt der Autor
selbst. Die kritische Auseinandersetzung mit der Forschung freilich mußte bei der Publikation
leider wegfallen; Otis verrät im Vorwort, daß er 9/10 seiner ursprünglichen Anmerkungen
einfach eliminiert habe. Es ist daher oft schwierig zu entscheiden, woher die Ideen stammen
und worin eventuell das Neue besteht.

Das 1. Kapitel 'The Mystery of the Aeneid' beginnt mit der Behauptung, daß Vergil für sein
episches Werk keinen Vorgänger hatte; denn die Gattung hatte mit Homer schon ihr re'Aos

erreicht und alles, was an Epik nach Homer geschaffen worden war, kam als grundlegendes
Vorbild nicht in Frage, war minderwertig und anachronistisch. Das 2. Kapitel ist eine kondensierte

Geschichte der epischen Dichtung zwischen Homer und Vergil. Die Neuerung Vergils
bestand darin, daß er die Handlung nicht objektiv gestaltete, sondern einen subjektiven Stil
anwandte. Diesen Begriff erarbeitet der Autor zuerst an einer ausführlichen sprachlichen Ver-
gleichung des Wettlaufs und der Ruderregatte mit ihren homerischen Vorbildern und an einer
Konfrontation der Dido mit der Medea des Apollonios. Schon die Wortwahl zeigt das Tendenziöse,

Gefühlsbetonte. Der Dichter denkt durch seine Gestalten und für sie. Er begleitet ihre
Handlungen mit moralischem Urteil. Die Adjektive laetus, miser, infelix, maestus, durus
spielen dabei eine wichtige Rolle. Die Handlung wird vom Dichter durch bestimmte Motive
zusammengehalten und fortlaufend gedeutet.

In den folgenden Kapiteln bespricht Otis Bueolica und Georgica, um zu zeigen, wie Vergil



Neuere Literatur zu Vergils Aeneis 61

hineinwuchs in die schwierige Kunst des Umgießens von übernommenem Material in etwas
vollkommen Neues, Persönliches. Die Grundidee der Aeneis, Sieg der pietas über den furor,
ist schon in den frühern Werken vorgebildet. Die Georgica sind äußerlich ein Lehrgedicht über
Landwirtschaft, darunter liegt aber die Idee von der Wiederherstellung der italischen und
römischen Gesellschaft nach den Bürgerkriegen. Die Keimzelle für die Aeneis ist die Gestalt
und die Leistung des Augustus, in der dichterischen Vorstellung der Symbolkomplex fatum,
pietas, furor. Die Homernachahmung ist in der künstlerischen Idee erst das sekundäre Moment.
Als mythischer Repräsentant für Augustus eignete sich weder Hercules, weil er mit Rom in
zu loser Verbindung stand, noch Romulus, der schon zu nahe an die historische Zeit
heranreichte, sondern nur Aeneas, empfohlen durch die in Rom seit Jahrhunderten lebendige Troja-
sage und speziell durch den Glauben der Julier, von ihm abzustammen.

In der zweiten Hälfte seines Buches begleitet der Autor Aeneas von Troja, wo er noch ein
homerischer Held ist, bis zu seinem Sieg über Turnus, immer das Geschehen psychologisch
interpretierend und die Motive aufdeckend, mit denen Vergil die Handlung gliedert. Das führt
ihn zu der vielleicht etwas zu pointiert formulierten Erkenntnis, daß der tiefste Sinn der
Dichtung sich in der Struktur enthülle. Dem Aufbau des einzelnen Buches und der Anordnung
und Verknüpfung der Bücher untereinander gilt sein Hauptinteresse. So kann er z. B.
überzeugend nachweisen, daß im 2. Buch der erste Teil, Laokoon, hölzernes Pferd und Invasion
der Griechen, genau parallel gebaut ist zum Schlußteil, Weigerung des Anchises,
Überredungsversuch, omina und Auszug. Die Schlangen, welche Laokoons Söhne überfallen, und
die Flamme auf dem Haupt des Ascanius sind durch wörtliche Anklänge zueinander in Beziehung

gesetzt. Untergang des alten und Beginn des neuen Troja stehen so am Anfang und am
Schluß des Buches. Wichtig ist, daß nicht Aeneas durch die omina bekehrt wird, sondern
Anchises. Er ist im 3. Buch der Vertreter des Fatums; daher muß, solange er lebt, Jupiter
nicht mahnend eingreifen wie später bei der Didoepisode und beim Schiffsbrand. Aeneas ist
der getriebene, unsichere, leidende Held bis zu seiner Wiedergeburt im 6. Buch. Dort, wo
Aeneas den goldenen Zweig niederlegt, ist der Angelpunkt des ganzen Epos. Vorher hatte er
in den Begegnungen mit Palinurus, Dido und Deiphobus Abschied von der Vergangenheit
genommen, von diesem Punkt an schreitet er der Zukunft entgegen. In der Heldenschau wird
sie ihm zum ersten Mal deutlich gezeigt. Dadurch erlangt er die eigene, innere pietas, die ihm
ermöglicht, ohne seinen Vater und ohne weitere Ermahnung durch die Götter seinen Auftrag
zu erfüllen. In der ersten Hälfte hatte er den furor in seinem eigenen Innern bezwingen müssen,
jetzt ist er bereit, den furor der äußern Feinde zu brechen.

Neu beleuchtet ist auch die Bedeutung und der Aufbau des 8. Buches. Hier steht Aeneas,
indem er den Kampf gegen den gottlosen Frevler Mezentius aufnimmt, als öeToq ävtjQ zeitlich
in der Mitte zwischen Hercules, dessen Kampf gegen den Unterweltsdämon Cacus ihm von
Euander erzählt wird, und Augustus, dessen Sieg über Antonius und Kleopatra auf seinem
Schild dargestellt ist. Römische Vergangenheit und Zukunft treffen sich in Aeneas. Die
Turnustragödie des 12. Buches ist wohl noch nie so klar nach Aufbau und Gehalt interpretiert

worden.
Die Aeneis ist nach Otis eine kühne Verbindung von dichterischen Vorstellungen, die Vergil

aus der politisch-kulturellen Gegenwart und aus dem Gefühl der Dankbarkeit für die Leistung
des Augustus schöpfte, mit dem seit vielen Jahrhunderten nicht mehr zeugungsfähigen Epos.
Daß dieses Wagnis glückte, beruhe auf zwei Eigentümlichkeiten: Alle Figuren und ihre
Handlungen sind exemplarisch - man kann das auch symbolisch nennen, wenn man den Begriff klar
abgrenzt -, und sie sind nicht objektiv hingestellt, sondern existieren nur in der subjektiven
Sympathie des Dichters. Im Werk spiegelt sich daher vor allem die Persönlichkeit Vergils und
seine tiefe Menschlichkeit.

Das Buch von Otis ist keine leichte Lektüre, und mit seinen psychologischen Fachausdrük-
ken wirkt es abschreckend und alles andere als elegant. Aber es scheint mir an das Wesentliche
heranzuführen. Vergil hat sich mit der Aeneis eine ungeheure Mühe gemacht. Die Entdeckung
ihrer verborgenen Schönheiten verlangt auch von uns geduldige Arbeit.



62 Josef Delz

Nacktrag: Als Abschluß des Überblicks über die Aeneisforschung hatte ich in meinem Referat

die Hoffnung ausgesprochen, daß Friedrich Klingner als der gegenwärtig wohl berufenste
Interpret der vergilischen Dichtungen im deutschen Sprachbereich uns noch ein Aeneisbuch
schenken möge. Da dieser Wunsch unterdessen in Erfüllung gegangen ist, sei das Werk hier
wenigstens kurz angezeigt". Wenn sich in die Bewunderung und Dankbarkeit ein wenig
Enttäuschung mischt, so liegt die Ursache beim Leser, der etwas anderes erwartet hatte, als der
Autor liefern will. Dieser hatte es «nicht darauf abgesehen, die seit dem römischen Altertum
aufgehäuften Erkenntnisse, Streitfragen und ungelösten Aufgaben von neuem zu prüfen und
zu erledigen» (Vorwort), und verweist für das «gelehrte Beiwerk» auf Büchners auch als Buch
erschienenen RE-Artikel. Was dort besonders unbefriedigend ausgefallen war, die interpretierende

Paraphrase der Aeneis, ist jetzt allerdings aufs schönste ersetzt. Daß K. aber die
Forschung der neuern Zeit, die er natürlich genau verfolgt, so weit von sich wegschiebt, ist doch
etwas schade. Im einleitenden Kapitel ist von den literarischen Vorbildern und dem
«unvorhersehbaren Wunder» der Aeneis die Rede: «Nur heißt es, sich frei machen von der langweiligen

Gewohnheit, dieses Werk nur auf Homer zu beziehen - ein an sich natürliches und höchst
nötiges Geschäft, das versteht sich von selbst - zu vergleichen und zu urteilen, was gelungen,
was mißlungen ist. Gerade als ob beide in der gleichen Kunstwelt angesiedelt wären. Es lohnt,
sich einmal von den römischen Vorgängern her zu nähern, sie als Wegbereiter zu erkennen,
Folge und Stufenweg bis hinauf zur Aeneis zu verfolgen.» Die so skizzierte Ausgangsposition
ist längst überwunden. Das Verhältnis zu Ilias und Odyssee stellt K. selbst an einigen Stellen,
zum Teil im Anschluß an Knauer, sehr eindrücklich dar. Mir wenigstens scheint es daher
unangebracht, wenn er dessen Leistung mit der Erwägung herabsetzt: «die Gefahr liegt nahe, in
eine Art Zusammensetzspiel zu geraten, das vom Verständnis der Dichtungen in manchen
Fällen auch wegführen könnte» (579). Jedoch, derartiges wird nur für wenige gelegentlich ein
kleines Ärgernis sein. Als Hauptsache bleibt der beglückende Eindruck, jetzt einem verständnisvollen

Führer durch die Aeneis folgen zu können, der von Buch zu Buch das Geschehen

paraphrasiert, indem er zugleich die Absichten des Dichters so weit als möglich aufdeckt und
feinsinnig sowohl auf die architektonische Struktur wie auf den musikalischen Fluß als
wesentliche Bestandteile der Dichtung hinweist.

6 Friedrich Klingner: Virgil. Bucolica Georgica Aeneis. Artemis-Verlag, Zürich/Stuttgart
1967. 607 S. - Dem Verlag kann ein kräftiger Vorwurf nicht erspart bleiben: Nahezu ein
Drittel des teuren Bandes besteht aus einem Wiederabdruck des vor wenigen Jahren erschienenen,

selbst schon teuren, Georgicabuches. Er drängte sich um so weniger auf, als der Autor
nicht die Absicht hatte, ein eigentliches Vergilbuch vorzulegen, sondern nur unverbundene
Interpretationen der drei Werke gibt (der Bucolica-Teil enthält den lateinischen Text und
eine Prosaübersetzung, dazu teilweise schon gedruckte, teilweise neu verfaßte klärende
Bemerkungen). Etwas mehr Rücksicht auf die Kaufkraft des bei solchen Büchern doch recht
großen Leserkreises dürfte sich auf die Dauer bezahlt machen.


	Neuere Literatur zu Vergils Aeneis

