
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 25 (1968)

Heft: 4

Artikel: Zur politischen Theorie der Griechen : Gewaltherrschaft und
Hegemonie

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur politischen Theorie der Griechen: Gewaltherrschaft
und Hegemonie

& Von Fritz Wehrli, Zürich

Ernst Meyer zum 70. Geburtstag

Vor seiner breit angelegten Erzählung vom Angriff der Athener auf Syrakus,
der zur Katastrophe des Jahres 413 führte, berichtet Thukydides am Schluß des

5. Buches als isoliertes Ereignis die Vernichtimg des kleinen Inselstaates Melos.

Dieser Episode kommt jedoch durch Stellung und Darstellungsform, den kunstvoll

gestalteten Bericht über die Verhandlungen, welche der knapp referierten

Eroberung vorausgingen (V 84-113), eine für die Beurteilung des ganzen Pelopon-
nesischen Krieges exemplarische Bedeutimg zu1. Die athenischen Gesandten
erklären die Vergewaltigung von Melos als Machtdemonstration für notwendig, weil
ihre Bundesgenossen alles, was sich als Schwäche der Vormacht auslegen lasse,

als Signal für den Abfall auslegen könnten; es ist für die Athener ausgemacht,
daß ihre politische Herrschaft ausschließlich auf Gewalt ruht (V 91. 95. 97. 100).

Daß Thukydides damit seinem eigenen Urteil mindestens über den damaligen
Zustand des attischen Seebundes Ausdruck gibt, zeigt seine Darstellung der
folgenden Ereignisse. Nach dieser trieb die Niederlage der Athener vor Syrakus alle
bisher neutralen Mächte zum Kampf auf spartanischer Seite und löste sie überdies

jene Abfallsbewegung unter den athenischen Bündnern aus, welche zu den

Bedrängnissen des Dekeleischen Krieges und schließlich zum Zusammenbruch der

Herrschaft Athens führte (VIII 2). Es trat damit also genau das ein, was die
Gesandten auf Melos als Folge einer Schwächung Athens vorausgesagt hatten. In
den gleichen Gedankengängen bewegt sich überdies die Rede Kleons, mit welcher

Thukydides diesen eine erbarmungslose Bestrafung der abgefallenen Mytilenäer
verfechten läßt: Die Athener stünden in einem Verhältnis der bloßen Gewalt zu
ihren Bündnern, das jene nur widerwillig ertrügen und abzuschütteln trachteten;
was bei ihnen wirke, sei darum nicht Nachsicht, sondern einzig Härte2. Daß der
attische Bund schon zu Beginn des Peloponnesischen Krieges diesen Zustand
erreicht hat, spricht Perikles in jener Rede aus, mit welcher er nach der Darstellung
des Thukydides seine Strategie verteidigt. Die Athener haben sich, wie es hier

1 Zur Literatur: J. de Romilly, Thucydide et Vimperialisme athenien (1951). F. Kiechle,
Ursprung und Wirkung der machtpolitischen Theorien im Geschichtswerk des Thukydides,
Gymnasium 70 (1963) 289ff. Kurt v. Fritz, Die Griechische Geschichtsschreibung I (1967) Text 715ff.,
Anmerkungen 316 Nr. 84 (zur Literatur).

a Thuk. III 37,2 rvgawida exere Try ägxh» xal ngbc, emßovÄevovrag avrovg xal äxovrag
ägx°pei>ovg, <oE> ovx e£ d>v äv xugt^rjode ßXarcropevoi avxoi äxgoümat vpöw, äXX' ef &v äv
loxvi päXXov rj rfj ixeivtov evvoig negiyevr\ads.



Zur politischen Theorie der Griechen 215

heißt, durch ihre Herrschaft so verhaßt gemacht, daß eine Preisgabe der Macht
gefährlich wäre3. Dies heißt nichts anderes, als daß die Unterdrückten jedes Nachlassen

des Druckes zu Befreiungsversuch und Angriff benützen würden. Im übrigen
offenbart sich für Thukydides im Hasse der Bundesgenossen die allgemeine Feindschaft

und Abwehr, welche die athenische Macht in der ganzen griechischen Welt
herausgefordert hat. Daß der Peloponnesische Krieg dadurch unvermeidlich
geworden sei, trägt er darum als sein persönliches Urteil vor (I 23, 6).

Ob er für die Beurteilung des zwischenstaatlichen Lebens überhaupt keinen
anderen Gesichtspunkt als den der militärischen Gewalt anerkenne, ist damit nicht
entschieden und soll hier auch nicht untersucht werden4. Er läßt wohl einerseits

Mißgunst und Haß als das Schicksal hinstellen, das jeder, der nach Herrschaft
über andere strebe, zu tragen habe5, doch kennt er umgekehrt auch die Meinung,
daß jedenfalls der attische Seebund in seinen Anfängen keine Gewaltherrschaft

gewesen sei. So gibt bei ihm I 75 der athenische Gesandte den Spartanern zu
bedenken, daß gegen Ende der Perserkriege das Kommando über die griechische
Flotte den Athenern von den übrigen Staatswesen angeboten worden sei, die
folgende Entwicklung der Dinge sie jedoch dazu genötigt habe, Zwangsmittel
anzuwenden6. In einer allgemeineren Form läßt Thukydides den Alkibiades für die
sizilische Expedition mit dem Argument Stimmung machen, wie alle Mächtigen
seien auch die Athener durch die anderen gewährte Hilfe aufgestiegen; daß es für
sie jetzt nur den Weg der Aggression gebe, begründet er gemäß dem Zweck seiner
Rede allerdings nicht mit dem Widerstand der Beherrschten, sondern mit Abwehr
und Gegenangriff der Bedrohten7. Die Verwandlung der ursprünglichen Sym-
machie in eine Gewaltherrschaft der Vormacht bildet aber die stillschweigende
Voraussetzung der ganzen Argumentierung. Das Hervorkehren des reinen
Machtgedankens schließt in den thukydideischen Reden eine Rechtfertigung der Stel-

8 II 63,1 fitjöi vopiaat neol hog fiovov, öovXelag ävx' iXev&eglag, äycovl£eo&ai, aXXä xai
dgyfjg oxegtfoecog xai xtvövvov &v h xfj dgxfj ajirjx'öeii&e. fjg ovö' exaxrjvat Sxt vfilv ioriv, et

ng xai xdöe h xä> Ttagovxi öeöubg ängaypoavvg ävögaya&l£exai.
* Daß Machtkonflikte zum Austrag im Kriege drängen, wird schon bei Herodot angesichts

der Perserkriege ausgesprochen. Hier sieht sich Xerxes vor dem Entscheid, entweder selber
die Athener anzugreifen oder ihren Angriff abzuwarten (VII 11: notietv r\ na&elv jzgdxeixai
dytov).

8 II 64,5 to öi piasia&ai xai XvTxggodg elvai h Tip nagovxi näai ph vnfjg^e Srj Saoi Sxegot

ixigcov fjSloooav agxetv.
' Thuk. I 75,2 xai yäg avrrjv xrjvöe (sc. tjji» dgxrjv) iXdßopev od ßtaaapevot, äXX' vpäiv fth

ovx e&eXrjodvxtov nagapelvat ngog xa vndXouia xov ßagßdoov, r\plv öi ngoaeX&ovzvov xö>v

£vppdx<w xai avxcöv öerf&hxwv rjyepdvag xaxaoxrjvac ££ avxov öi xov igyov xaxtjvayxdo&r/-
pei> to Jtgmxov ngoayayeiv adxrjv ig xööe, paXiaxa piv vtzo öeovg, ineixa xai xiprjg, vaxegov
xai dxpeXlag. xai ovx datpaXig ext iödxei elvai xolg noXXolg äniy/&r]phovg, xai xtvwv xai rjörj
dmoaxdvxayv xaxeoxgappheov, öpmv öd ijptv ovxexi öpoltog tplXtov, dXX' djzdnxcov xai öuupdgoyv
ävxarv, ävhxag xtvöwevetv.

7 Thuk. VI 18,2 XTpf xe dgyrjv ovxcog ixxrjodpefra xai rjpeig xai öooi örj äXXot rjgl-av, naga-
ytyvdpevot ngoOvpmg xoig aiei r\ ßagßagoig fj "EXXrjaiv imxaXovphotg, inei et ye tfavxd£oiev
ndvxeg rj q/vXoxgivotev olg Jfoecöv ßorßXetv, ßga/v äv xt ngoaxxwpevot avxfj negi avxfjg äv xavrrjg
päXXov xivöwevoipev.



216 Fritz Wehrli

lung Athens durch einstige oder gegenwärtige Verdienste gewöhnlich aus. Bezeichnend

ist darum die Erklärung der Gesandten des Melierdialogs, sie wollten sich
schöne Worte wie die über die Leistungen in den Perserkriegen schenken (V 89)8.

Daß dagegen Perikles im Epitaphios von den Athenern behaupten kann, sie

schafften sich ihre Freundschaften durch Erweisen von Wohltaten, nicht Empfangen

von solchen (II 40), ergibt sich aus der Sonderstellung dieser Rede mit ihrer
rhetorisch-epideiktischen Topik (vgl. unten Anm. 10).

Die staatsethischen Gesichtspunkte, welche der Thukydides also immerhin
bekannten Idealisierung Athens zugrunde hegen, bestimmen das außenpolitische
Programm in der Rede IIeqI Eioijvrjc; des Isokrates. Der freiheitliche Staatenbund

unter attischer Führung, für welchen der Redner hier eintritt, wird der bisherigen

Machtpolitik mit ihren unheilvollen Auswirkungen gegenübergestellt, der
Beantwortung von Gewalt durch Haß und Widerstand, der dadurch erzeugten Unsicherheit

und Angst, welche die Vormacht ihrerseits in den Terror treibe, ohne doch die

schließliche Katastrophe abzuwenden9. Es ist der gleiche Ablauf wie in den thuky-
dideischen Darstellungen, nur daß Isokrates denselben nicht als eine Erscheinung
von naturgesetzlicher Unentrinnbarkeit behandelt, sondern für die Entartung des

attischen Seebundes die Machtgier der Athener verantwortlich macht. Sein
sittlicher Standpunkt der Beurteilung läßt sich von den Begriffen ablesen, mit denen

er arbeitet: alXorgiaiv imßvjxia (26), adixia (26. 31), vßgig (100), äaelysia (3) usw.
Die in der rhetorischen Panegyrik verherrlichte Föderation, welche von Athen
als frei gewählter Vormacht geführt wurde, war auch nach seiner Meinung einst

Wirklichkeit; da er ihre Verwandlung in eine Gewaltherrschaft aber nicht, wie es

bei Thukydides I 75 (oben Anm. 6) geschieht, als unvermeidlich ansieht, kann er
auch zur Wiederherstellung des alten Zustandes aufrufen10. Seine Friedensrede

8 Thuk. Y 89 dig dixaiwg röv MfjSov xaraXvaavxeg ägxofiev. Genau gleichen Inhalts ist,
was der Athener Euphemos in Kamarina sagt: VI 83, 2 xal ov xaXXienov/ie&a dig rj röv ßdgßa-
gov fiovoi xa&eXövreg elxdrwg agyo/iev rj in' iXev&egla rfj rwvde ßäXXov rj rwv £v/xndvrwv re
xal rfj rj/ierigq avröiv xtvdwevaavreg.

9 Die feindliche Gesinnung der attischen Bundesgenossen ist auch für Isokrates nur eine
Teilerscheinung der gesamtgriechischen Verhaßtheit Athens mit ihren Folgen, über welche
er z. B. De pace 23f. und 29 spricht. Von der Entartung des Seebundes und ihrer Gefährlichkeit
spricht er z. B. 78: ävri öi rrjg evvoiaq rrjg nagä rwv avyyayoiv aireoXg önagxovarjg xal rrjg
döS-pg rrjg nagä rwv äXXwv 'EXXrprwv elg roaovrov füaog xarearrjaev, ware nagä pixgov iX&eXv

itjavSganoöiafrijvai rrjv nöXiv, el p.r\ Aaxeöaifioviwv rwv i£ dgxrjg noXe/xovvrwv evvovoregwv
irvxoftev rj rwv ngöregov rjfäv avfi/idx<ov Svrwv. Die hier gemachte Feststellung, daß die
Rettung Athens vor völliger Vernichtung allein den Spartanern zu verdanken sei, wird in
ihrer vollen Bedeutung durch die Ausführungen im Melierdialog (Thuk. V 91) erhellt, die
gefährlichsten Feinde Athens seien nicht jene, sondern seine eigenen Untertanen. Dengleichen
Gedanken spricht Isokrates auch De pace 105 aus: rj/ieig re yäg /nari&breg vnö rwv avjijxdxwv
xal negl ävdganodiofiov xivöwrevaavreg vnd Aaxeäai/iovtwv eadr&rjßev.

10 Im älteren Panegyrikos wagt Isokrates noch zu behaupten, Athen habe seine Politik zum
Wohle der Verbündeten bis in die Gegenwart weiter verfolgt: ort xal ngöregov rj nöXig fjßwv
öixaiwg rrjg d-aXdrrrjg rjg£e xal vvv ovx äölxwg äfiipioßrjreX rrjg r\yefiaviag (20). Daß seine
Beschönigungen als Antwort auf zeitgenössische Kritik zu verstehen sind, gibt er mit folgenden
Worten zu verstehen: rjör] rivig ypwv xarrjyogovoiv, dig ineidi) rrp dgxijv rrjg {XaXdrryg
nageXdßoyev, noXXwv xaxwv ahiot roXg "EXXrjoi xareorrjpev, xrX. (100). Die Polemik gegen die



Zur politischen Theorie der Griechen 217

schließt darum mit der zusammenfassenden Mahnung, des Schicksals jeder
tyrannischen Herrschaft eingedenk zu sein und durch Verzicht auf Gewalt die führende

Stellung Athens für alle Zukunft zu sichern (xtr/eaaßai... rfj noXei rr\v rjye/Aoviav
elg tdv äuzavTa %qovov 142). Daß nur eine zum allgemeinen Wohl ausgeübte und
darum von der Zustimmung der Regierten getragene11 Politik Bestand habe, ist
der Grundgedanke der Rede, welchen wir bei zahlreichen anderen Autoren wiederfinden

werden.
Die Geschichte des attischen Seebundes, wie Isokrates sie in seiner Friedensrede

auslegte, wurde zum klassischen Modell einer Entwicklung, von welchem die antike
Geschichtsschreibung für ähnliche Vorgänge wiederholt Gebrauch machte. So

erzählt Polybios X 36, 3, nach ihrem hispanischen Sieg über die Römer hätten die

Karthager sich im Glauben an eine nun unbestrittene Herrschaft durch
hochfahrende Behandlung (vjteQrjpdvojg) mit ihren Freunden und Bundesgenossen
verfeindet. Sie hätten dabei die alte Erfahrung mißachtet, daß die durch Wohltaten

gewonnenen Freunde verlorengehen, wenn man sie im Genüsse der mit ihnen
gewonnenen Erfolge zu unterdrücken beginne12. Es ist offensichtlich, daß für Polybios

der gleiche Grundgedanke gilt wie für Isokrates, politische Verbindungen
seien für ihr Bestehen auf das Einverständnis aller Beteiligten angewiesen. Als

Beispiel einer zur Ausbeutung der Schwächeren entarteten Schutzherrschaft,
welches sich mit demjenigen des attischen Seebundes auch in der verhängnisvollen
Auswirkung vergleichen ließe, interpretiert Cicero De officiis II 8, 26 die römische
Geschichte: quamdiu imperium populi Romani beneficiis tenebatur, mm iniuriis,

regum, populorum, nationum portus erat et refugium senatus etc. itaque illud
patrodnium orbis terrae verius quam imperium poterat nominari. sensim hanc con-
suetudinem et disciplinam iam antea minuebamus etc. itaque parietes modo

urbis staut et manent, iique ipsi iam extrema scelera metuentes, rem vero publicam
penitus amisimus. atque in has cladis ineidimus dum metui quam cari esse et

diligi maluimus13.

attische Seeherrschaft ging von alters her nicht nur von den außenpolitischen Gegnern Athens,
sondern auch von den Vertretern der konservativen Opposition aus; vgl. K. Bringmann,
Studien zu den politischen Ideen des Isokrates (1965) 20, 3. 35 u. a. Besondere Mühe bereitete
es offenbar den Lobrednern Athens, das Vorgehen gegen Melos zu entschuldigen, kommt
Isokrates doch wiederholt darauf zu sprechen (Panath. 63. 89; Paneg. 100. 110). Vielleicht ist
schon die thukydideische Behandlung des Themas durch publizistische Diskussion darüber
angeregt. - Daß Athen bis zur Gegenwart das Ideal einer Schutzherrschaft verwirkliche, gehört
vom thukydideischen Epitaphios (oben S. 216) an zur Topik der ganzen attischen Panegyrik:
Lys. Epitaph. 56; Plat. Menex. 242 a.b. 244 b.e; vgl. Lycurg. Adv. Leocrat. 42 u. a.

11 Über das Stichwort eSvoia vgl. unten S. 219.
12 Polyb. X 36,6 ini jioXX&v ijdrj refreojoriphov diori xzöjvrai fiev äv&gomoi rag evxaigtag

ei! Tioiovvreg xal ngoreivopevot rrjv dya&rjv iXntda roig neXag, ineidäv de rwv im&vpovpiviov
rv%dvreg xaxwg noiiäai xal öeanonxiög äg%(ooi rcäv vjtoreraypevcov, elxorwg apa raig r&v
Tigoearmrcov peraßoXaig avpperantnrovoi xal rcöv viiorarropevwv ai ngoaigiaeig. o xal tote
ovvißrj roig Kag%rjdovloig. Parallele XV 24, 4.

13 Daß hier wie in verwandten Äußerungen (Sali. Cat. 6,5; 52, 21; Cic. De re p. 3, 35 u. a.)
alte Maximen der römischen Politik unter der Einwirkung griechischer Staatsethik formuliert
werden, haben verschiedene Gelehrte ausgesprochen: M. Geizer, Vom römischen Staat I (1943)



218 Fritz|Wehrli

Die wiedergegebenen staatsethischen Reflexionen verdanken ihre Evidenz
gewiß zum Teil der scharf beobachtenden Kritik, welche in Athen die konservativen
Gegner an der Machtpolitik der radikalen Demokratie übten (vgl. oben Anm. 10).
Dies hindert aber nicht, daß dabei altes Gedankengut innenpolitischen Ursprungs,
Diskussionen über Tyrannis und freiheitliche Staatsform, fruchtbar gemacht
wurde. Ja, was sich davon nicht erst in Geschichtsschreibung und Publizistik vom
5. Jahrhundert an, sondern schon in der spätarchaischen Novelle erhalten hat,
bildet recht eigentlich das Modell für die Betrachtung der zwischenstaatlichen
Probleme. Dies zeigt sich zunächst in der Terminologie, vor allem der Übertragung
des Begriffes Tyrannis auf die attische Seeherrschaft14. Und wie geläufig für diese

in der Zeit des Peloponnesischen Krieges der ausdrückliche Tyrannenvergleich
war, läßt sich dem Chorlied der aristophanischen Ritter 111 Iff. auf den
personifizierten Demos ablesen: co Arj/is, xakr/v y' eyeig / ägxrjv, öre navreg ävj'ßgcoTioi
deöiaat a' äo/neg ävöga rvgawov. Dazu kommt die Selbstverständlichkeit, womit
sich die Reflexion zwischen den Bereichen des Innen- und Außenpolitischen hin-
und herbewegt. Von den Belegen, welche sich besonders zahlreich bei Isokrates
finden, sei aus seiner Friedensrede die Klage herausgegriffen, die Athener sähen

wohl ein, daß die Tyrannis eines Einzelnen für diesen selbst wie für die
Unterworfenen ein Übel sei, und betrachteten dennoch ihre eigene, um nichts bessere

Seeherrschaft als das größte Glück (115)15. Wie sehr sie sich dabei täuschten,
veranschaulicht er durch eine drastische Schilderung des Elends, welchem ein
Gewaltherrscher ausgeliefert sei, der allgemeinen Verhaßtheit selbst in seiner nächsten

Umgebung, die ihn nötige, die persönliche Sicherheit fremden Leibwächtern
anzuvertrauen (112). Wenn sich die Athener schon in diesem Bild selbst erkennen
sollen, so will ihnen der abschließende Hinweis auf das gewaltsame Ende der
meisten Tyrannen (113) zu bedenken geben, daß sie mit keiner Dauer ihrer eigenen,
auf bloßem Zwang ruhenden Stellung zu rechnen hätten. Der Vergleich schließt
für Isokrates in sich, daß eine Stadt in der führenden Stellung Athens den gleichen
Anforderungen wie ein guter Alleinherrscher zu genügen hat. Nach einer eigenen
Gesetzlichkeit des zwischenstaatlichen Lebens im einzelnen zu fragen, hegt ihm
fern; vielmehr überträgt er auf dasselbe in aller Unbefangenheit den Tugendkanon,

welchen die Vätersitte für das Verhalten des Einzelnen aufgestellt hatte.
So wie er von dxoXaaia16 alles Übel ableitet, verheißt er als Lohn für oojcpgoavvr)
seiner Vaterstadt wie jedem seiner Mitbürger Wohlergehen (119-120)17.

47; V. Pöschl, Grundwerte römischer Staatsgesinnung in den Geschichtswerken SaUusts (1940)
84 Anm. 1; 95 u. a.

11 Thuk. I 122, 3; 124, 3; II 63, 2; HI 37, 2. Isoer. De pace 91 u. a.
16 Isoer. De pace 115 rag fidv zvgavviöag rjyeta&e xaXeizäg elvai xal ßXaßeodg od pdvov zolg

äXXoig äXXä xal roig exovotv avzdg, zrp d'ägx^v tj)v xazä &aXaz-zav ßiytozov zcöv äya&wv,
zrjv ovdev ovze roig nd&eaiv ovze zaXg nodosal zcöv povagyiiöv öiacpigovaav.

16 Vgl. oben S. 216 über äXXozouuv emifaßia, ädixla usw.
17 Isoer. De pace 119-120 etigrfoeze zrpi pb> äxoXaaiav xal zrpi vßgiv zcöv xaxcöv alziav

yiyvopevrjv, zrjv öe acopgoavvrjv zcöv äyaftcöv rjv vpeig im fiev zcöv iötcozcöv inaiveize, xal
vo/il£eze zotig zavzrj xQ0Jßtivovg aaepakiazaza £rjv xal ßeXztazovg elvai zcöv noXizütv, zö di



Zur politischen Theorie der Griechen 219

Hintergrund all dieser Vergleiche ist eine selbständige Tradition von Betrachtungen

über Aufgaben und Verfehlungen des Alleinherrschers, eine Gegenüberstellung

des auf das Wohl der Allgemeinheit bedachten Fürsten und des Tyrannen,
welcher die Macht nur zur Befriedigung seiner persönlichen Wünsche ausübt18.

Für das Alter dieser Tradition zeugt die Übereinstimmung zwischen der

philosophischen Literatur sokratisch-platonischer Richtung mit der durch Isokrates
vertretenen Publizistik sowie der Geschichtsschreibung. Die Gemeinsamkeit des

Gedankengutes in so verschiedenen Disziplinen läßt sich nämlich kaum anders

als durch gleiche Herkunft verstehen. Gleichsam als Gegenstück von Isokrates'
Friedensrede sei zuerst dessen Sendschreiben an den kyprischen Fürsten Nikokles

genannt. Was dort nur als Vergleich dient, ist in diesem Herrscherspiegel selbständiges

Thema: Der Adressat soll bedenken, daß das Wohlwollen (evvoia) der Bürger
eine viel zuverlässigere Gewähr für persönliche Sicherheit gebe als eine

Leibwache19, daß mit seiner Hilfe eine Einzelherrschaft am besten zu begründen und

zu erhalten sei20. Dieses Wohlwollen und der freiwillige Gehorsam der zu ihrem

eigenen Besten regierten Bevölkerung läßt sich mit ihrem Korrelat, dem stets zur
Auflehnung bedachten Haß der Unterdrückten, auch terminologisch als Modell
für die gleiche Alternative außenpolitischer Herrschaft erkennen21; daß eine

tyrannische Herrschaft nicht lange daure, ist die kürzeste, für beide Bereiche

gültige Formulierung des ganzen Gedankenkomplexes22. Die innenpolitische Protrep-
tik arbeitete mit diesem Gedankengut noch bei den Römern23; wie die Geschichts-

xoivdv fjficöv ovx olea&e delv xoiovxov xaxaoxevaCeiv. Eine ähnliche, ethisch ausgerichtete
Parallelisierung von Privatmann und Stadt De pace 89. Daß die Topik weit hinter Isokrates
zurückgeht, zeigen die Verse Eur. Phoen. 535ff., mit denen lokaste ihren Sohn Eteokles vom
väterlichen Thron zu weichen beschwört: xelvo xdXXiov, xixvov, / ladxrjxa xipäv, fj cpllovg äel
cpiXotg I icöXeig xe nöXeai avfipdxovg xe ovppdxoig / awdei, xo yäg laov ftövifiov äv&Qcöjioig etpv,/
xä> tiMovi d'alel noMfiiov xa&iaxaxat / xoüXaaaov ex&gäg &' fj/iigag xaxdg%exat. Das Besondere
ist hier, daß der Stadtvergleich für den Zuspruch dient, welcher sich an den Einzelnen richtet,

also das Pernerliegende zur Veranschaulichimg des unmittelbar Evidenten heranzieht.
Nicht für moralische Protreptik, sondern im Zusammenhang einer realpolitischen

Überlegung verwendet Thukydides VI 85, 1 den Privatmann-Polis-Vergleich, und zwar auf das
zwischenstaatliche Gebiet ausgerichtet: der athenische Gesandte begründet hier nämlich
seinen Bündnisvorschlag damit, eine Stadt in der Stellung Athens müsse so realpolitisch
vorgehen wie ein Tyrann: ävdgi de xvgdwcp fj JidXei olq%t]v iyovap ovdev äXoyov oxi £v/i<pegov
odd' oixeiov Sxi firj maxöv. ngög Ixaaxa äi del fj iyd-Qov fj eptXov pexä xaigov yiyveoftai.

18 Über die Tyrannis als historische Erscheinung und Gegenstand des antiken Urteils jetzt
Helmut Berve, Die Tyrannis bei den Griechen (1967).

18 Das Motiv der Leibwache (vgl. oben S. 218 zu De pace 112) auch Piaton, Politeia 566 b.
567 d, schon hier als nohr&Qvfojxov bezeichnet.

20 Ad Nieödem 21 <pvXaxr/v äaepaXeaxdxrjv fjyov xov aio/xaxog elvai xfp> xe xcöv rpiXwv ägexrjv
xal xijv xcöv Jio/.ixcöv eövotav xai xrpv oavxov cpoovrjaiv.

81 Über eüvoia oben Anm. 11; dazu Xen. Cyr. VIII 2, 14; Hipparch. 6, 2 (evvotxcög exeiv);
Oec. 12, 5 u. a. (vgl. H. R. Breitenbach, RE IX A 2, 1858); über freiwilligen Gehorsam
(ixdvxcov aQ%ecv u. ä.) Xen. Cyr. 11, 3. 5; Dem. III 24 u. a.

22 Vgl. oben Anm. 9 und S. 218. Dazu Sali. Epist. ad Caes. I 3, 2. Über lange Dauer einer
gerechten Herrschaft Isoer. De pace 16 (nXfj&og {jeganevetv); Aristot. Pol. 1315 b 7; Sen.

De dem. I 3, 2 u. a.
22 Vgl. Anm 22, über seine Verwendung in der römischen Selbstinterpretation vgl. S. 217.



220 Fritz Wehrli

Schreibung es zu verwenden wußte, lehren die Betrachtungen, mit welchen Poly-
bios V 11, 6 seine Charakterisierung des Königs Philipp Y. von Makedonien schließt.
Sie bestehen in einer Gegenüberstellung von Tyrann und König, welche sich auch

sprachlich eng an die überlieferte Topik anlehnt: jener herrsche in einem Verhältnis

des gegenseitigen Hasses über eine widerstrebende Bevölkerung, indem er durch
Gewalttaten Purcht verbreite, während die wohltätige Regierung eines Königs
durch Liebe und freiwilligen Gehorsam beantwortet werde24.

Nach den gleichen Kriterien wie Isokrates und Polybios behandelt Aristoteles
Politik 1310 a 39ff. in einer Ubersicht der verschiedenen Staatsformen Tyrannis
und Königtum als die beiden Formen monarchischer Herrschaft. Auch nach seiner

Darstellung ist der Tyrann nur auf den eigenen Nutzen bedacht (1311 a 3) und
darum ständiger Bedrohung ausgesetzt (1311 a 18). Seine Mittel, sich zu behaupten,

sind außer der Unterdrückimg der Masse Entwaffnung und Verbannung der

gefährlichsten Gegner (1311 a 12ff.); Haß und Furcht, die ihn von allen Seiten

umgeben, lassen seiner Herrschaft dennoch keinen langen Bestand (1315 b 7. 12).

Im Gegensatz dazu ist das Königtum keine Zwangsherrschaft, sondern von der

Zustimmimg der Untergebenen getragen (1313 a 5). Die eigenen Leistungen des

Herrschers und in einer Erbmonarchie diejenigen seiner Vorfahren, durch welche

er sich der Allgemeinheit gegenüber legitimiert (1310 b 33), begründen seinen

Vergleich mit einem imrgojiog (1314 b 38. 1315 b 1). Was diese Ausführungen von
denjenigen des Isokrates trotz gleicher Wertskala unterscheidet, ist allein die
ihrem wissenschaftlich beschreibenden Charakter gemäße Sachlichkeit. Ja, Aristoteles

treibt sie so weit, daß er nicht nur die zum Sturz einer Tyrannis führenden
Umstände (1312 a 39), sondern ohne ausdrückliche Mißbilligung auch jene zweifelhaften

Mittel zu ihrer Behauptung aufzählt, die in der tyrannenfeindlichen Pro-

treptik als Beweise ihrer Verwerflichkeit gebrandmarkt werden. Es handelt sich

um die Unterdrückung eines jeden Widerstandes schon im Keim durch Bespitzelung,

Unterbindung gesellschaftlicher Zusammenschlüsse und Säen von
gegenseitigem Mißtrauen in der Bevölkerung, um die Auferlegung von Fronarbeiten
sowie die Unschädlichmachung der Einflußreichen und Hochgestimmten durch
Enteignung des Besitzes oder Tötimg (1313 a 18ff.). Wie gesehen worden ist, muß
Aristoteles für diesen Abschnitt eine Art von Tyrannenbrevier benützt haben

(Th. Lenschau, RE "VII A 1833, 63), dessen Anweisungen er ohne tiefgreifende
Neustilisierung in die Form einer staatstheoretischen Darstellung umsetzte. Jene

Vorlage war offensichtlich von derselben pragmatischen Bedenkenlosigkeit inspiriert,

durch die sich im thukydideischen Melierdialog die Gesandten der Athener
leiten lassen; auch für solche machiavellistischen Überlegungen besteht also eine

genaue Analogie zwischen binnenstaatlichem und außenpolitischem Bereich.
Obwohl beides in seiner Rationalität sophistisches Gepräge hat, gibt es doch

24Polyb. V 11,6 rvndvvov jib yäg eoyov iari ro xaxätg Tioiovvra rm <p6ßo) decmd&iv äxov-
aiatv, fiiaov/AEVov xai ftiaovvra rovg VTiorarrofibovg• ßaaiMcag de rd ndvrag ed noiovvra, öiä
rfjv evegyeaiav xai (piXav&Qojnlav ayamcd/ieniov, ixovrcov f/yelo&ai xai ngoararelv.



Zur politischen Theorie der Griechen 221

sichere Anzeichen dafür, daß mindestens die Gedanken über monarchische
Gewaltherrschaft und ihre Auswirkungen aus einer älteren, vorwissenschaftlichen Reflexion

stammen, welche durch die unmittelbare Erfahrung der spätarchaischen
Tyrannis angeregt worden ist. Nach dem Vorbild jenes Breviers beruft sich
Aristoteles für seine Sätze nämlich auf eine reiche Tyrannenüberlieferung, aus welcher

er besonders Periander, den Herrn von Korinth, hervorhebt. Seine Bemerkung,
daß dieser die meisten Mittel, eine Tyrannis zu erhalten, ausfindig gemacht haben
solle25, bezieht sich auf jene, zum Teil auch von Herodot aufgenommene Noveüistik,
in welcher Periander als ebenso klug wie ruchlos geschildert wird. Ein Beispiel
dieser Charakterisierung enthält die von Aristoteles 1313 a 20 angeführte Anekdote,

er habe dem Tyrannen von Milet, Thrasybulos, durch Abschlagen der höchsten

Ähren eines Kornfeldes zu verstehen gegeben, wie er sich vor den
einflußreichsten Milesiern zu schützen habe. Wenn Periander als der eigentliche
Lehrmeister tyrannischer Selbstbehauptung galt, müssen noch mehr Erzählungen
dieser Art von ihm bekannt gewesen sein. Nach einer derselben, welche Herodot

III 48 beiläufig aufzeichnet, ließ Periander 300 Söhne vornehmer Kerkyreer nach
Sardes deportieren, um sie dort von Alyattes entmannen zu lassen. Außerdem
wurde unter dem Namen Perianders nach der Angabe des Diogenes Laertius I 97

eine Sammlung von politischen Ratschlägen in 2000 Versen, 'Yno&rjxai, überliefert,
die mindestens einen Grundstock hohen Alters haben mußte. Was daraus erhalten
ist, stellt allerdings eine Warnung vor gewalttätiger Herrschaft mit ihren Folgen,
nicht eine Anweisung zu ihrer Aufrechterhaltung dar. Der Bestand solcher Sammlungen

wie die Zuweisimg von Chrien überhaupt befand sich indessen in stetem
Fluß, und im übrigen gelangte Periander schon früh26 unter die Sieben Weisen,

so daß sich die Konturen seiner Gestalt verwischten und er als politischer Ratgeber
schlechthin auch Maximen widersprechender Art zum Ausdruck bringen konnte.

Ein Nachwirken novellistischer Traditionen noch bei Aristoteles ist unseres
Erachtens um so glaubhafter, als Novelle und Dichtung für die sophistische - und
philosophische - Lebensbetrachtung überhaupt den Weg bereitet haben. Es kam
nicht von ungefähr, daß die Sophisten ihre Belehrungen gerne als Dichterinterpretationen

vortrugen oder in selbsterfundene Erzählungen, deren Rahmen mythologisch

gegeben war, einkleideten. Einen Anschluß an altvertraute Formen des

Unterrichts legte allein schon die Rücksicht nahe, welche die aQsrfjg didäoxaXoi

auf die Anschauungen der ihnen die Jugend zur Erziehung anvertrauenden Kreise
nehmen mußten27. Es bedurfte dafür nicht einmal unbedingt großer Selbstverleugnung,

da es dort an jenem nach sophistischer Doktrin naturgemäßen Macht-

25 Pol. 1313 a 34 ff. at öi Tvgawlöeg aw^ovrai xard övo rgdxcovg rovg evavTicozdrovg, d>v

äregög eortv ö nagaöeöo/iivog xai xa&' öv öioixovoiv ol nXeiaroi rcöv rvgdwaiv rrjv äg%tjv.

tovtcov öe rd noXXd ipaot xaraarrjaai IJegiavdgov töv Kogiv&iov.
29 F. Schachermeyr, RE XIX 709. Voraussetzung dafür war eine tyrannenfreundliche

Überlieferung, deren Spuren vereinzelt noch wahrnehmbar sind, vgl. H. Berve a. O. I 190.
27 F. Wehrli, Hauptrichtungen des griechischen Denkens (1964) llOff.

15 Museum Helveticum



222 Fritz Wehrli

willen wohl selten fehlte und rationale Nüchternheit des Denkens den Boden
vielerorts allgemein für die Sophistik vorbereitet hatte: Dichter wie Simonides und
Lasos von Hermione sind mit Recht als deren Vorläufer gewürdigt worden28.

Den immittelbarsten Eindruck von der Gedankenfülle, welche in den
Tyrannengeschichten des 6. und 5. Jahrhunderts niedergelegt wurde, vermittelt uns Hero-
dot. Die auch Aristoteles bekannte, schon erwähnte Periander-Thrasybulos-
Novelle wird von ihm ausführlich (V 92 £) berichtet, jedoch mit vertauschten
Rollen der beiden Tyrannen. Sie dient bei Herodot nämlich als Begründung dafür,
warum Periander zu Beginn seiner Herrschaft milder regiert habe als sein Vater
Kypselos, dann aber alle nur erdenklichen Greuel begangen habe29. Herodot läßt
ihn mit diesen den symbolisch veranschaulichten Rat des Herrn von Milet befolgen,

er solle sich durch Beseitigung der hervorragendsten Bürger von Korinth
sichern. Diese Form der Erzählung, in welcher Periander sich von einem anderen
belehren läßt, schließt für ihn im Gegensatz zur aristotelischen Fassimg die Rolle
des überlegenen Lehrmeisters aus. Da sich dieselbe aber als Komponente der
allgemeinen Perianderüberlieferung erwiesen hat (oben S. 221), gab Herodot
vermutlich der Novelle selber die bei ihm vorliegende Fassung, um sie dadurch für
seinen Zusammenhang brauchbar zu machen; was Aristoteles erzählt, muß danach

ursprünglicher sein. Herodot legt die Geschichte nämlich dem Korinther Sokles

in den Mund, welcher den Spartanern nahelegen will, daß es keine ungerechtere
und blutigere (fuaupovog) Staatsform als die Tyrannis gebe, und dies am Beispiel
der Untaten von Kypselos und Periander veranschaulicht; der Ratschlag des

Thrasybulos dient also auch dazu, die wachsende Unerträglichkeit der korinthischen

Gewaltherrschaft zu motivieren. Daß Periander gefürchtetem Widerstand
nicht nur der Korinther, sondern auch der Kerkyreer mit einer eigenen Freveltat
zuvorkam, läßt Herodot in der Soklesrede unerwähnt, weil er jener Geschichte in
einem anderen Zusammenhang gedenkt (III 48, vgl. oben). Im übrigen ließ die

Uberlieferung auch Polykrates von Samos die Maxime Perianders befolgen. Wie
dieser es bewerkstelligte, dem Kambyses Hilfstruppen für seinen Zug nach Ägypten

zu stellen und sich dadurch der ihm verdächtigen Samier zu entledigen,
berichtet Herodot III 4430.

28 U. v. Wilamowitz, Sappho und Simonides (1913) 141; F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles
IX: Chamaileon fr. 30 Kommentar. Die Kede, welche Herodot V 92 den Korinther Sokles

gegen die Tyrannis halten läßt, braucht nicht, wie H. Berve a. O. I 196 meint, das Gedankengut

sophistischer Kreise Athens zu spiegeln. Wir möchten sie vielmehr in die Blütezeit der
spätarchaischen Novellistik, die Wende vom 6. zum 6. Jahrhundert, datieren.

28 Herodot gibt damit dem Topos der zunehmenden Grausamkeit von - individuellen wie
kollektiven - Gewaltherrschaften eine besondere Motivierung (vgl. oben S. 214-217). Unmittelbarer

als hier kommt die allgemeine politische Erfahrung in der Geschichte des Meders Deiokes
zum Ausdruck, der sich, Igao&eig rvgawläog, als gerechter Richter das Vertrauen seiner
Mitbürger erschleicht, sich dann aber gleich bei seiner Wahl zum König eine Leibwache und
befestigte Wohnung ausbedingt (I 96-98).

30 Schließlich sei auf Herodot III 80 hingewiesen, wo in der Beratung der persischen Großen
über die beste Staatsform Otanes Gründe gegen die fiovagxtrj geltend macht. Er meint, diese
verführe durch die Straflosigkeit, welche sie gewähre, auch den trefflichsten Mann, aus vßgtg



Zur politischen Theorie der Griechen 223

Die Auswegslosigkeit, in welche solche Mittel der Selbstbehauptung treiben,
veranschaulicht Herodots Geschichte von Maiandrios, dem Stellvertreter und

Nachfolger des Polykrates von Samos (Hdt. III 142). Als dieser den gewaltsamen
Tod desselben erfuhr, wollte er die Herrschaft niederlegen, um sich nicht ebenfalls

schuldig zu machen31. Er eröffnete diese Absicht den Samiern in einer
Volksversammlung und bedang sich als Entschädigimg sechs Talente aus. Da trat jedoch
einer auf, beschimpfte ihn als Emporkömmling und stellte das Ansinnen, daß er
über seine Verwendung öffentlicher Mittel Rechenschaft ablege. Dies bewog den

Maiandrios, sein Vorhaben aufzugeben, und unter dem Vorwand der verlangten
Auskunft ließ er eine Anzahl von Samiern einzeln zu sich auf die Burg kommen,

wo er sie in Fesseln schlug. Herodot begründet sein Verhalten zwar mit der
Einsicht, bei seinem Rücktritt würde sich nur ein anderer zum Tyrannen aufschwingen,

der Handstreich als Alternative zur Wiederherstellung des Freistaates macht

jedoch deutlich, daß der Erfinder der Novelle etwas anderes aussagen wollte. Die
diesen bestimmende Überzeugung, daß einmal ausgeübte Gewalt einen Tyrannen
zu ihrer Aufrechterhaltung und fortdauernder Steigerung zwinge, hat ja auch in
anderen Erzählungen Ausdruck gefunden. Die bekannteste davon ist der xeno-
phontische Hieron, wo der aus Erfahrung sprechende Herr von Syrakus dem von
seiner Macht geblendeten Simonides erklärt, zu den Übeln einer Tyrannis gehöre
die Unmöglichkeit, sie niederzulegen. Da sie selbst kein Glück gewähre und das in
ihr begangene Unrecht sich nicht sühnen lasse, bleibe dem Tyrannen allein, sich

umzubringen (VII12-13). Trotz den platonischen und sophistischen Anregungen,
welche Einzelheiten der kleinen Schrift Xenophons bestimmen32, steht diese

wesentlich in alter novellistischer Tradition, wie schon der Rahmen einer

Unterhaltung zwischen Fürst und Dichter (oder Weisem) lehrt33. Von inhaltlicher Seite

ergibt sich dafür eine Bestätigung durch das Kriterium des persönlichen Glücks,
welches hier für den Vergleich zwischen dem Leben eines Fürsten und eines

beliebigen anderen Menschen gewählt wird34. Was Xenophons Hieron seinem Besucher

zu bedenken gibt, unterscheidet sich von den Betrachtungen über das gefährdete
Glück eines Kroisos, welche Herodot I 29ff. in Anlehnung an die Sieben-Weisen-

und qr&övog bringe der Gewaltherrscher die Besten um und umgebe sich mit den Schlechtesten
(xdxurroi), er mißachte alle hergebrachte Ordnung (vo/iaia xtviei ndtgia), keine Frau sei

unter ihm ihrer Ehre und kein Mann seines Lebens sicher.
31 Hdt. III 142 iy<b de rd rät nilw; enirihpaav), avrdg xaxä övvapiv od nolrjoco.
83 Vgl. H. R. Breitenbach, RE IX A 2, 1742ff.
83 F. Wehrli, Hauptrichtungen des griechischen Denkens (1964) 39ff.
34 Schon Archilochos hebt den anspruchslosen Wunsch eines fingierten Sprechers vom Reichtum

des Gyges und Tyrannenmacht als Inbegriff menschlichen Glückes ab (fr. 22 D.). Noch
näher kommt der xenophontischen Unterhaltung, wie Solon den Wunsch eines supponierten
Gesprächspartners zurückweist, auch um den Preis des Lebens nur einen einzigen Tag Tyrann
der Athener sein zu können (fr. 23 D.). Ähnlich ist das Bekenntnis zum Machtwillen, das in
den Phoinissen des Euripides (603ff.) Eteokles ausspricht, und dessen Beantwortung durch
lokaste. Außerdem führt von hier ein direkter Weg zu den Auseinandersetzungen des platonischen

Sokrates mit machtlüsternen Sophistensehülern. Auch noch in diesen wird die Frage
nach dem persönlichen Glück - der Eudaimonia - des Tyrannen gestellt, nur daß sie jetzt ganz



224 Fritz Wehrli

Überlieferung seinen Solon anstellen läßt, eigentlich nur durch die realistischer

gezielte Begründung.
Die in den behandelten Novellen niedergelegten Zweifel am Tyrannenglück fanden

aber auch mit den gleichen Argumenten wie dort unter die Apophthegmen der
Sieben Weisen Eingang. So läßt Diogenes Laertius I 36 den Thaies auf die Frage
nach dem Eistalmlichsten, das er gesehen habe, antworten, dies sei ein alt
gewordener Tyrann. Wenn sich auch nicht bestimmen läßt, wann ihm dieses Wort
erstmals zugeschrieben wurde, so ist jedenfalls der Typus solcher Frage- und
Antwortspiele alt und volkstümlich. Und daß der Inhalt frühe Entstehung nicht
ausschließe, darf wie für diesen Ausspruch für die beiden folgenden Worte Perianders

gelten, welche aus der oben (S. 221) erwähnten Sammlung stammen. Nach dem
einen derselben erklärte dieser, er bleibe Tyrann, weil sowohl ein freiwilliger Rücktritt

als ein erzwungener Verzicht gefährlich sei, nach dem anderen, wer in Sicherheit

herrschen wolle, müsse sich auf den guten Willen der Regierten, nicht auf eine

bewaffnete Leibwache verlassen können35.

Ihre klassische Veranschaulichung hat die dauernde Gefährdung und Angst, zu
welcher tyrannische Machtstellung verurteilt, in der auf Timaios zurückgehenden36

Erzählung vom Schwerte des Damokles gefunden. Diese ist nach dem gleichen
Modell geformt wie Xenophons Hieron, vielleicht sogar unmittelbar von diesem

als Vorbild mitbestimmt; jedenfalls muß auch hier ein sizilischer Fürst, Dionysios
der Jüngere, einem Ahnungslosen verständlich machen, wie wenig er um seines

vermeintlichen Glückes willen in Wahrheit zu beneiden sei.

Was besonders die Mißgunst betrifft, so sahen sie nicht alle als zu hohen Preis

für die Machtausübung eines Tyrannen an. Mit dem Worte, es sei besser, beneidet
als bemitleidet zu werden, redet Pindar Hieron, dem Herrn von Syrakus, zu, sich

um üble Nachrede nicht zu kümmern37. Und vom gleichen, gewiß nicht erst durch
den Chorlyriker zur Sentenz ausgeprägten Gedanken macht bei Herodot III 52

Periander Gebrauch, um seinen Sohn Lykophron zu überreden, er dürfe nicht aus
Groll über die Tötimg seiner Mutter auf die eigenen Thronansprüche verzichten38.

Bei Thukydides endlich finden wir eben diese Wahl zwischen Macht und
Unangefochtenheit vom Einzelnen auf eine politische Gemeinschaft übertragen. Seinen

Perikles läßt er zur Verteidigimg der athenischen Seeherrschaft ausführen, daß
das Machtstreben stets allgemeine Verhaßtheit nach sich ziehe und daß trotzdem
wohlberaten sei, wer um der höchsten Ziele willen Mißgunst auf sich nehme39.

im Sinne der Innerlichkeit beantwortet wird (Politeia 580b ff. u. a., in engem Anschluß an
die überlieferte Tyrannenthematik besonders 567b ff.; vgl. H. Berve a. O. II 700ff.).

85 Diog. Laert. I 97.
86 Niese, RE IV 2068 Nr. 6, vgl. F. Jacoby, FGrHist 566 F 32 Kommentar.
87 Pind. Pyth. I 85 xgiaaov yäg oixziqpov <p&6vog.
88 Hdt. III 52 av de pa&tbv öaq> cp&oviea&ai xqeooov eazl fj oixzelgea&ai,... äm&c ig zä oixia.

Umgekehrt ist für den euripideischen Ion die dem Bevorzugten entgegengebrachte Mißgunst
ein Einwand gegen das Ansinnen, als Fürstensohn nach Athen zu gehen (597).

38 Thuk. II 64, 5 zo 8i fiioelo&ai xal Avmjgovg elvat iv zä> jcclqövzi näai piv vTvfjgS-e dfj Saoi

izegoi izigcov r/ilataav ägysiv oaziq 8i inl peyiazotg zd enüp&ovov Xapßdvei, ÖQ&äig ßovkevezai.



Zur politischen Theorie der Griechen 225

Mit der Rückkehr zu Thukydides ist der abgesteckte Bereich politischer
Reflexion durchschritten, so daß wir unsere Ergebnisse zusammenfassen können. Wie
sich herauszustellen schien, sind die grundlegenden Gedanken über Wesen und
Schicksal der Tyrannis aus der verwissenschaftlichen Diskussion menschlicher
Lebensmöglichkeiten erwachsen. Die Gefährdimg alles Großen, ein ursprünglich
religiös bestimmtes Lieblingsthema der spätarchaischen Novelle, lenkte schon in
dieser die Aufmerksamkeit auch auf die Gesetzlichkeit, welcher erfahrungsgemäß
jede Tyrannis unterworfen schien. Die Unmöglichkeit, die einmal gebrauchte
Gewalt zu lockern, und die dauernde Angst vor einem Ende mit Schrecken, zu
welcher ein Despot durch seine Verhaßtheit verurteilt sei, wurde längst vor der Zeit
der Sokratik zu einer Warnung vor seinem vermeintlichen Glück. Wenn dabei
auch der eudämonistische Gesichtspunkt vorherrschte, so schufen doch schon
Hesiod und vollends Solon die allgemeinsten Voraussetzungen für das Idealbild
eines Herrschers, der auf das Wohl der Allgemeinheit bedacht ist und von ihrer
Zustimmung getragen wird. Bei Isokrates fanden wir dieses voll entwickelt. Von
der archaischen Lyrik an wurde aber auch immer wieder die Bereitschaft zum
Wagnis, das tyrannische Leben mit seinen Gefahren auf sich zu nehmen, erklärt,
und im ausgehenden 5. Jahrhundert lieferte die sophistische Bildung dafür Mittel
und theoretische Rechtfertigung. Sachlich bedeutete die Lehre vom Recht des

Stärkeren, das in der Naturordnung wurzle, angesichts der Unbefangenheit alter
Herrschaftsansprüche kaum viel Neues.

Bei Thukydides finden wir erstmals die Probleme eines zwischenstaatlichen

Machtgebildes in der Weise behandelt, daß die am innerstaatlichen Despotismus
entwickelten Gedanken auf dasselbe übertragen werden. Auch hier war der Boden
für sophistische Gedankengänge vorbereitet, auch hier gab es aber die beiden
Möglichkeiten der Bejahung oder Verurteilung bloßer Gewalt. Ob Thukydides selber
diese mit ihren Auswirkungen für unausweichlich hielt, hatten wir nicht zu
untersuchen; immerhin ließ er nicht erst die Vertreter der radikalisierten Demokratie,
sondern schon Perikles mit jener Eigengesetzlichkeit rechnen, welche ein einmal

begründetes Machtverhältnis beherrsche. Anderseits führte dessen Analyse genau
wie diejenige der Herrschaft eines Einzelnen zur Frage nach einer tragfähigen
Grundlage von Staatenverbindungen, und die Antwort lautete wie dort, daß nur
eine Führung im Interesse aller Bestand habe. Was Isokrates darüber in seiner

Friedensrede als Programm des attischen Seebundes ausführte, wurde dann zum
Modell für alle vergleichbaren Gebilde, bei Cicero noch für die römische
Selbstinterpretation.

Im gleichen Sinne weiß die politische Panegyrik den Peloponnesischen Krieg mit der
allgemeinen Mißgunst gegen Athen zu entschuldigen: Lys. Epitaph. 48; Plat. Menex. 242 a.


	Zur politischen Theorie der Griechen : Gewaltherrschaft und Hegemonie

