
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 25 (1968)

Heft: 3

Rubrik: Archäologische Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Archäologische Berichte

Zur Bildnisherme des Parmenides

Von Hans Jucker, Bern

Im Sommer 1962 fand C. Sestieri in einer südlich der Agora gelegenen Zone von
Velia einen Hermenschaft mit der Inschrift IlaQfieveidrjg IJvQrjxog / OvXiadrjg
yvaixog1.

Den Vatersnamen Pyres kannten wir schon von Diogenes Laertius (9, 21);
Uliades aber heißt Parmenides nur hier. Das Patronymikon muß von Ulios
abgeleitet sein: OvXtog- o 'AnoXXcov laxgög yäq tfv (Sud.), und Strabon (14,635) sagt,
daß die Milesier und Delier einen Apollon Ulios nannten, olov vytaaxtxöv xal
naimvixov ro yäg ovXeiv vyiaiveiv2. Uliades verhält sich also zu Ulios wie Asklepia-
des zu Asklepios.

Zwei gleichartige Hermenschäfte (Nr. 1 und 3) und eine Togastatue (Nr. 2)
desselben Fundorts tragen die Inschriften:

1. OfiXig 'Aqiaxcovog / iaxgog qxoXaqyog / exet an' (280)
2. OüXig Ev£tvov 'YeXfjxrjg iaxgog qxäXagyog / exei xoft' (379)
3. OßXtg 'legcovv/iov j iaxgog (pmXagyog / exet v\ig (446)

Die drei geehrten Ärzte tragen also alle den gleichen Namen Ulis, der als Kurzform

von Ulios oder Uliades anzusehen ist3, und alle sind mit dem bis dahin
unbekannten Titel Pholarchos bezeichnet. Wie P. Ebner und G. Pugliese Carratelli
schon gesehen haben4, muß (pwXagyog mit <p<oXe6g in der Bedeutung Schule zu-

1 H. des Hermenschaftes 1,51 m, der Buchstaben 2,1 cm. P. Ebner, Scuola di medicina a
Velia e a Salerno, Apollo. Bolletino dei Musei Prov. del Salernitano 2 (1962) 25ff. Ders.,
Illustrated London News 31. Aug. 1963, 306f. Abb. 4. Nicht zugänglich war mir P. Ebner,
L'errore di Alalia e la colonizzazione di Velia nel responso delfico, Rassegna Storica Salernitana
23 (1962) 4ff. M. Napoli in Encicl. dell'arte antica 7 (1966) 111211.

* Vgl. RE 9 A (1961) 536 (G. Radke). 532 (K. Ziegler) zu Uliades. Wichtiger W. Schulze,
Quaestkmes epicae 516 und Wilamowitz, Kl. Schriften 4, 155; für den Hinweis danke ich
P. Von der Mühll.

' E. Schwyzer, Griechische Grammatik 1 (1939) 464. 636f.
4 Ebner, oben Anm. 1. G. Pugliese Carratelli, &QAAPXOE, Parola del Passato 18

(1963) 38öf. Ders., Sulla scuola medica di Elea, Parola del Passato 20 (1965) 26f. Vgl. M.
Napoli, La ricerca archeologica di Velia, Parola del Passato 21 (1966) 191ff. 222ff.



182 Archäologische Berichte

sammenhängen: <pa>Xe6v ötdaaxaXelov. Unter Hinweis auf die weitere von Hesych
dazu mitgeteilte Erklärung oi de anrjXaiov und cpoiXrpcrjQia xal epwXeal rcöv ftiaoo)-
twv xal avvoöcov olxoi möchte Pugliese Carratelli die Verwendung des seltenen
Wortes in Velia aus dem Brauch der Pythagoreer, sich in Grotten zu versammeln,
erklären. epmXeög wäre hier also eigentlich olxia rfjg epiXoawpiag für die pythagoreische

er<$.iQeia, iargog rpmXagyog demnach der Vorsteher eines Medizinerkollegiums
pythagoreischer Observanz5. Ulios scheint hier erblicher Name gewesen zu sein,
sei es nur unter den Leitern oder - weniger wahrscheinlich - unter allen
Angehörigen der Uliadenfamilie. Ob die Pholarchie ein Jahresamt war oder länger
ausgeübt wurde, läßt sich nicht entscheiden, doch sprechen die Jahreszahlen eher für
die erste Alternative. Wenn die Daten von der Gründung Velias (zwischen 540
und 535)6 an gerechnet sind, so waren die Bilder lange nach dem Tod der
Dargestellten errichtet worden, da keines in vorchristlicher Zeit entstanden sein kann;
da die Zahlen weit auseinanderliegen, der Schriftcharakter und die Art der Hermen

aber, soweit die Abbildungen ein Urteil erlauben, dafür sprechen, daß diese

in einem ziemlich kurzen Zeitraum gefertigt sein müssen, dürfte es sich bei allen

um postume Ehrungen handeln. Der allein bei dem Togatus erhaltene Kopf trägt
einen dicken Kranz, dessen Beschaffenheit die Reproduktion7 nicht genau
erkennen läßt; er erinnert aber sehr an die Kränze, die wir von einigen Köpfen und
Statuen aus Kos kennen8. 242 v. Chr. schickte Kos eine Festgesandtschaft auch
nach Velia9, wobei wohl doch die gemeinsame Pflege der Heilkunde eine verbindende

Rolle spielte. Eine Statue des Asklepios fehlt denn auch nicht unter den
Funden der neuen Ausgrabungen von Velia10. Aus der Bedeutung der von Ulios
abgeleiteten Namen imd aus den Münzbildern von Hyele, die Löwen, Dreifuß und
Apoll zeigen11, darf man überdies darauf schließen, daß Apollon - offenbar vor
allem als Heilgott - nicht nur in der «Kuranstalt», sondern in der ganzen Stadt
besondere Verehrung genoß.

Bei Parmenides stehen weder Amt noch Jahreszahl. Dafür wird er als tpvoixog
bezeichnet, was im Sinne von Aristoteles als vorsokratischer Philosoph gemeint
sein wird12; tpvatxot hießen allerdings auch die Angehörigen einer Stufe in der

8 Parola del Passato 18 (1963) 385f. Liddell-Scott s.v. qxnXeoq II. J. Carcopino, La basi-
lique pythagoricienne de la Porte Majeure2 (1944) 215 mit Nachweisen. W. Burkert, Weisheit
und Wissenschaß (1962) 136f. 139f.

8 RE 8 A (1958) 2400, 48 (G. Radke). Ebner dachte, daß sich die Zählung auf die
Schulgründung beziehe.

' Hl. London News 1963, 307 Abb. 10. Apollo 2 (1962) 131.
8 Clara Rhodos 5, 2 (1932) 98ff.
9 R. Herzog/G. Klaffenbach, Asylieurkunden von Kos, Abh. d. Dtsch. Ak. d. Wiss. 1952

(1957) 1, Nr. 11 S. 20f. 29 III. Pugliese Caratelli, Parola del Passato 18 (1963) 386.
18 III. London News 1963, 306 Abb. 3. Apollo 2 (1962) 131.
11 B. V. Head, Historia Numorum (1911) 89f. British Museum Cat., Coins Italy (1873) 3041F.

H. A. Cahn, Die Löwen des Apollon, Mus. Helv. 7 (1950) 1851F., erwähnt Veha nicht. 188:
Kos, 192 westgriech. Kolonien, dazu auch E. S. G. Robinson, JHS 66 (1946) 15f. Encicl.
dell'arte antica 7 (1966) 1115f.

12 Diels/Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker8 3 (1952) 463.



Archäologische Berichte 183

Hierarchie der pythagoreischen Gemeinschaft13. Die pythagoreischen Anfänge des

Parmenides14 waren es jedenfalls, woraus die Mediziner von Velia die Berechtigung
ableiteten, den großen Bürger der Stadt als Uliades und damit wohl als Heros
Ktistes ihrer Institution zu ehren15.

Der neue Ausgrabungsleiter von Velia, der Soprintendent der Provinzen Salerno,
Avellino und Benevent, Mario Napoli, hatte das Glück, in der vorletzten
Kampagne nun auch noch den Kopf zu finden, der zu der Parmenidesherme gehört
(Abb. 1-3)16. In liberalster Weise hat er uns Photos zur Veröffentlichung in dieser

Zeitschrift überlassen, und er zerstreut mit folgender Mitteilung etwaige Zweifel

an der Zugehörigkeit des unversehrt erhaltenen bärtigen Hauptes: «I dati di
rinvenimento del busto di Parmenide e della iscrizione sono tali da essere asso-

lutamente sicura la loro reciproca appartenenza. Del resto, anche se ci potessero
essere dei dubbi (ma non ve ne sono), i due pezzi combaciano perfettamente,
anche nei piü piccoli particolari, per cui non vi e dubbio alcuno a giudizio unanime
di chiunque abbia visto il pezzo.» Auf eine Zusammenfügung der Teile hat M.
Napoli vorläufig verzichtet, run jedermann die Kontrolle zu ermöglichen17. Dieser

«aufregendste Fund» (Trendall) aus Velia schenkt uns also das erste und, soviel
ich sehe, einzige Porträt des großen Eleaten. Eine authentische ikonographische
Aussage darf man natürlich nicht von ihm erwarten. Während aber die hellenistischen

Schöpfer des blinden Homer oder «Hesiod»18 intensiv darum gerungen
haben, das verlorene äußere Bild aus einer inneren, geistigen Schau wiedererstehen

zu lassen, machte es sich der Erfinder des Parmenides-Porträts leider über die
Maßen bequem. Er begnügte sich nämlich damit, das sehr verbreitete Bildnis des

Metrodoros aus Lampsakos (Abb. 4)19 in eher belanglosen Einzelheiten etwas
abzuändern. Den für Metrodor (wie für dessen Lehrer Epikur) charakteristischen

langen Schädel verkürzte er, indem er ihn oben abflachte. Die in der horizontalen
Vorderansicht allein noch sichtbare eine Lockenreihe gruppierte er teilweise um
(s. Skizze S. 184). Auch der Bart ist leicht variiert und wirkt nun dichter und
massiger als bei guten Metrodorrepliken, wie überhaupt der ganze Kopf vierschrötiger
(quadratus)20 wirkt, was sich wohl aus dem Bemühen erklärt, das Werk klassischer

13 RE 24 (1963) 219, 56 (K. v. Fritz). Liddell-Scott s.v., II b: «army surgeon».
14 RE 18 (1949) 1554, 1511. (W. Nestle). J. E. Raven, Pythagoreans and Eleatics (London

1948, Reprint Amsterdam 1966) 22f.: «Parmenides was a dissident Pythagorean.»
15 Medizinische Interessen hei Parmenides: O. Gigon, Der Ursprung der griechischen

Philosophie (1945) 287. Pythagoras war mehr Medizinmann als Mediziner; aber die auch
medizinisch verwendbare Katharsis wurde jedenfalls später zu seinen Methoden gerechnet, vgl.
Burkert a. O. (oben Anm. 5) 141ff. Inwieweit der Hyperboreische Apoll, mit dem er sich
identifizierte (Burkert 11711. 126. 134), auch Heilgott war, ist nicht zu entscheiden.

16 Abb. 3 nach A. D. Trendall, Archaeological Reports for 1966-67 (1967) 33 Abb. 5.
17 Brief vom 29. Febr. 1968.
18 «Pseudoseneca», G. M. A. Richter, The Portraits of the Greeks 1 (1965) 56ff.
19 Athen, Nat. Mus. Inv. 368 nach Photo, die ich der Freundlichkeit von N. Yalouris

verdanke. Richter a. O. 2, 202 Nr. 16. 2001F. Abb. 1227-1267.
20 Plin., N.h. 34, 56. H. Jucker, Vom Verhältnis der Römer zur bildenden Kunst der Griechen

(1950) 118f.



184 Archäologische Berichte

j Metrodoros |

G
l)

oder doch altertümlicher als das Vorbild erscheinen zu lassen. In das unbeschwerte,

ruhige Antlitz des Epikureers hat der Bildner zudem einen Zug geistiger Anstrengung

gebracht, dadurch daß er die Brauen über der Nasenwurzel zusammengeschoben

hat, ein mimisches Mittel, das auch bei anderen Vorsokratikerbildnissen

angewandt ist21. Aus der nur oberflächlich verhüllten Tatsache, daß dem Bildnis
des Parmenides dasjenige des Metrodor zugrunde gelegt wurde, darf man nicht auf
irgendwelche gelehrte Anspielungen schließen. Daß das Vorbild einen Philosophen
darstellte, wird dem Bildhauer genügt haben, den die Arzte von Velia mit ihrem
Auftrag betrauten. Ein älteres Bildnis des berühmten Eleaten war offenbar nicht
zur Hand, und Wiederholungen unserer Parmenides-Variante des Metrodoros
scheint es nicht zu geben. Außerhalb der Vaterstadt war offenbar keine Nachfrage
nach den Porträts des Eleaten. Der normale römische Bildungsanspruch kam
ohne ihn aus22.

Pugliese Carratefli hat die Inschrift der Parmenidesherme aus paläographischen
Gründen zuerst nach der Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. angesetzt23, dann, unter
Hinweis auf die Förderung, die Claudius den Ärzten angedeihen ließ, in die Regierung

dieses Kaisers24. Bevor ich diese Vorschläge kannte, hatte ich allein nach der

von Trendall publizierten Face-Aufnahme (Abb. 3) an die Zeit von Nerva bis
Traian gedacht. Die Doppelherme mit Epikur und Metrodor im Kapitolinischen
Museum, die man für traianisch erklärt hat28, zeigt eine verwandte «trockene»

Stilisierung. Doch die neuen Photographien (Abb. 1-2) lassen eine lebendigere
Modellierung des Gesichts und der es einrahmenden Locken erkennen, und sie

lehren, daß die Haare auf dem Hinterhaupt und besonders über dem Nacken in
sehr summarischer Weise angegeben sind. Ahnliche, wie aus Holz geschnitzte und

21 Z. B. Bias: Richter a. O. 1, Abb. 3521F. M. Napoli schreibt in dem oben zitierten Brief:
«Ho subito vista la somiglianza con la testa di Metrodoro, somiglianza che 5 solo esteriore,
infatti appare piü attraverso le fotografie e molto meno attraverso l'esame diretto del pezzo,
dal quale appaiono le nette differenze.» Leider hatte ich noch nicht Gelegenheit, das Original
zu sehen, und vermutlich urteilten auch K. Schefold und Gisela Richter nur nach Aufnahmen,
wenn beide, wie mir Schefold sagte, zur Überzeugung kamen, daß der Parmenides nur eine
Replik des Metrodor sei und wohl gar nicht zu dem Hermenschaft gehöre.

22 Vgl. Th. Lorenz, Galerien von griechischen Philosophen- und Dichterbildnissen bei den
Römern (1965). Hier zu Metrodor Index S. 69.

23 Parola del Passato 18 (1963) 385. Auch Napoli, Parola del Passato 21 (1966) 329.
24 Parola del Passato 20 (1965) 27.
25 Richter a. O. 2, Abb. 1230-1232. W. Helbig/H. Speier, Führer durch die öff. Sammlungen

Mass. Altertümer in Rom4 2 (1966) Nr. 1342.







Archäologische Berichte 185

schematisch aufgereihte Nackenlocken gibt es bei Tiberiusporträts26, sind aber
auch bei Claudius noch anzutreffen, mit dessen früheren Porträts etwa die

Behandlung der Stirnpartie besser in Einklang stünde27. Auch die nicht bis ins Letzte
ausgearbeiteten Ohrmuscheln scheinen mir auf die frühe Kaiserzeit hinzuweisen.
Nach den Beobachtungen des Ausgräbers begann in hadrianischer Zeit eine mit
intensiver Bautätigkeit verbundene Neuordnimg des Spitalareals von Velia. Die
vier hier erwähnten Ehrenbilder sind jedenfalls vorher errichtet worden. So

enttäuschend die künstlerischen Qualitäten des offenbar im Original erhaltenen Par-
menides-Bildnisses auch sind, so kann die ikonographische Forschung doch nützliche

Lehren aus dem Falle ziehen. Die eine besteht in der neuen Bestätigung
dafür, daß römische Bildnisschöpfer nicht über die nötigen kunstgeschichtlichen
Kenntnisse verfügten, um den Stil der Zeit des Darzustellenden zu treffen, wie

man es etwa dem Kopisten der Themistoklesherme zugetraut hat28. Die andere

warnt uns davor, Porträtvarianten ohne weiteres mit dem gleichen Namen zu
belegen29.

28 L. Polacco, II volto di Tiberio (1955) Taf. 18. 22, vgl. auch 28f. V. Poulsen, Les portraits
romains 1 (1962) Nr. 52f. (Germanicus).

27 Vgl. z. B. J.-Ch. Balty, MonPiot 54 (1963) 95ff. Abb. 6. 7. 9. 16! 17. 19. Poulsen a. O.
Nr. 64. Die Metrodorbüste hier Abb. 4 ist dagegen, auch nach der Büstenform, flavisch.

28 Richter a. O. 1, 97.
28 Z. B. der Miltiades: Richter a. O. 1, 94ff., oder Sappho, H. v. Heintze, Das Bildnis der

Sappho (1966), wo nach einer klassizistischen Inschriftbüste die Artemis im Piräus Sappho
getauft wird; vgl. demnächst Verf. in Gnomon. Das entgegengesetzte Problem behandelt
J. D. Breckenridge, Multiple portrait types, Acta Inst. Rom. Norvegiae 2 (1965) 9ff.



Das Transzendieren der römischen Kunst

Von Karl Schefold, Basel

c
Man darf den Band «Das römische Weltreich» in der Propyläenkunstgeschichte, der vor

kurzem erschienen ist1, das ideale Handbuch der römischen Kunst nennen, das wir uns seit
Generationen gewünscht haben. Wenn hier trotzdem drei Grenzen des Werkes bezeichnet
werden, sollen damit die Verdienste der hervorragenden Mitarbeiter in keiner Weise geschmälert,

sondern nur Aufgaben der Forschung umrissen werden. Manche der Aspekte, von denen
hier die Rede sein wird, findet man auch in dem gedankenreichen Buch von G. Ch. Picard,
L'art romain (1962), das offenbar den Verfassern noch nicht vorgelegen hat (Ree. H. Jucker,
Gnomon 1965, 41 Iff.), ebenso wie G. M. A. Hanfmanns reich dokumentiertes Bilderbuch
«Römische Kunst» (1964) und M. Wheelers «Roman Art and Architecture» (1964).

I
Die Geschichte der Form wird seit dem zweiten Weltkrieg in der Archäologie etwas vernachlässigt,

nachdem die von Wickhoff und Riegl begründete Geschichte der römischen Kunst
von L. Curtius, G. von Kaschnitz, H. Koch, F. Matz, G. Rodenwaldt, B. Schweitzer, W.
Technau und M. Wegner entscheidend gefördert worden war. Bin charakteristisches Beispiel:
In der alten Propyläenkunstgeschichte hatte Rodenwaldt das Zeitalter Justinians als letzten
Höhepunkt und Ende der monumentalen Antike eindrucksvoll dargestellt. Der neue Band
endet ohne kunstgeschichtliehe Begründung mit dem Untergang des weströmischen Reiches,
der in der Geschichte der Form fast bedeutungslos ist.

Inzwischen ist allerdings, gerade aus Gründen der Formgeschichte, Rodenwaldts Auffassung

Hans Jantzen, Die Hagia Sophia (1967) entgegengetreten, in einem der schönsten Bücher
unserer Wissenschaft. Jantzen nennt die Sophienkirche nicht mehr antik, weil in ihr das
Problem von Last und Stütze nicht mehr gelte. Nun hat sich diese Definition aber als zu eng
erwiesen. Das erste Drittel der Geschichte der griechischen Kunst, die geometrische Periode,
kennt nur eine 'schwebende' Tektonik, und im ganzen Verlauf der Geschichte der römischen
Kirnst bereitet sich das Schwerelose vor, das in der Sophienkirche seine Erfüllung findet.
Schon im italischen ersten Stil der Wanddekoration wird die Tektonik der Wand dadurch
gelockert, daß sie nicht mehr auf Orthostaten ruht, sondern daß diese über einem Sockelstreifen
gleichsam schweben. Deutlicher werden Wand und Raum im zweiten Stil in leichte Hallen
verwandelt. Die irrationalen Beziehungen der Dekorationselemente im dritten Stil leugnen
vollends alle feste Beziehung von Stütze und Last. Rodenwaldt dürfte also recht behalten.
Erst nach Justinian verliert die Kunst des christlichen Abendlandes ihre antike Monumentalität.

Leider werden im neuen Band die drei großen Hauptperioden der römischen Kunst nicht
unterschieden, deren erste durch die illusionistische Wandmalerei und deren dritte durch die
Transzendenz der Spätantike so deutlich bezeichnet ist. Wie berechtigt es ist, die zweite
Periode, die Kunst der mittleren Kaiserzeit, transparent zu nennen1", geht aus dem häufigen
Gebrauch dieses Wortes im Propyläenband in Analysen von Kunstwerken dieser Periode hervor.

Schon mit dem Illusionismus, dem Darstellen einer höheren Welt, wird die Realität
transzendiert, während es der griechischen Kunst um das Verstehen der Wirklichkeit gegangen
war. Dies Transzendieren wird intensiver in der transparenten Periode. Jedenfalls kann man
den ganzen Verlauf nur als folgerichtigen Stilwandel zur Spätantike hin begreifen, und das
Verstehen des Gehaltes setzt das der Form voraus. Es scheint aber vielen schwer zu fallen,

1 Th. Kraus, Das römische Weltreich. Mit Beiträgen von B. Andreae, H. von Gall, H. von
Heintze, F. Rakob, J. W. Salomonson und H. Sichtermann. Propyläen-Kunstgeschichte 2,
Propyläen-Verlag, Berlin 1967.

la Ausführlich begründet vom Verf., Römische Kunst als religiöses Phänomen (1964) 55-57.



Archäologische Berichte 187

den religiösen Gehalt des echten künstlerischen Schaffens ernst zu nehmen, der sich auch in der
Geschichte der Form offenbart. Und doch dürfte dies der wichtigste Beitrag sein, den unsere
Wissenschaft zur geistigen Situation der Gegenwart geben kann. Man mag dazu den Satz
von Kaschnitz vergleichen, mit dem wir diesen Aufsatz beschließen.

Daß man sich gegenwärtig so wenig bemüht, den Stilwandel der römischen Kunst zu
erforschen, ist zum Teil darin begründet, daß die bedeutenden Arbeiten von G. von Kaschnitz
und F. Matz über römische Kunst mehr den Konstanten als den Wandlungen der Strukturen
gelten2. Unter dem Eindruck dieser Forschungsrichtung hat man das nicht sehr glückliche
Wort «Gattungsstile» geprägt und meint damit die wichtige Erscheinung, daß die verschiedenen

Kunstgattungen ihre eigenen Gesetze und Traditionen haben. In der griechischen früh-
und strenggeometrischen Periode ist zum Beispiel das Gemeinsame des Zeitstils von Vasen,
Bronzen und Goldreliefs schwer zu erkennen. Auf der Reifestufe der Periode im zweiten Viertel
des 8. Jahrhunderts tritt aber der gemeinsame Zeitstil deutlich hervor. So wird man auch
sonst das Gemeinsame der Gattungen in den Blütezeiten einer Kultur leichter erkennen. Das
sollte zumal von der schöpferischsten Epoche der römischen Kunst gelten, dem 1. Jahrhundert

v. Chr.
Das Großartige der römischen Synthese der griechischen Elemente ist uns in der

Wandmalerei am deutlichsten bewahrt, in voller Farbigkeit, während diese Einheit in der übrigen
monumentalen Überlieferung meist auseinandergerissen ist in nackte Ruinen und entfärbte
Architekturglieder und Statuen. F. Rakob betont im Propyläenband in seiner vortrefflichen
Darstellung der Architektur mit Recht, wie entscheidend wichtig es ist, sich die polychrome
Marmorverblendung, Stuck, Malerei und Mosaik hinzuzudenken, und B. Andreae ist der von
H. Beyen begründeten feineren Kunstgeschichte der Wandmalerei vorsichtig gefolgt8. Aber
die Konsequenzen für die schwerer zu verstehende Geschichte der Rundplastik und des Reliefs
werden nicht gezogen, und erst recht fehlt die geistesgeschichtliche Deutung. Würde man die
nun so sicher begründete und klare Chronologie der Malerei heranziehen, würde man nicht an
einer einheitlichen stilistischen Entwicklung verzweifeln müssen (S. 218). In der Wandmalerei
ist das Gemeinsame des Zeitstils verschiedener Gattungen unmittelbar zu sehen.

Die Verfasser datieren die Domitiusbasis (Taf. 173f.) aus antiquarischen Gründen ins Ende
des 2. Jahrhunderts v. Chr., obwohl die illusionistische Raumauffassung der Friese mit den

vor 80 v. Chr. datierten späthellenistischen (Meerwesenfriese von Pergamon, Homerapotheose,
Laginafries) schlechthin nicht zu vereinen ist. Die grundsätzliche Verschiedenheit der Reliefs
der Domitiusbasis von hellenistischen landschaftlichen Reliefs wird vielleicht am deutlichsten,
wenn man mit jenen den von D. Burr Thompson erklärten Abguß eines Silberreliefs aus Kairo
und den Berliner Abguß eines alexandrinischen Metallgefäßes aus Athribis vergleicht1. Hier
entfaltet sich die plastische Reliefbewegung vom Grund nach vorn, ohne diesen aufzulockern,
im Gegensatz zur Domitiusbasis und zur «Coppa Paesistica»5, die nur im 1. Jahrhundert
entstanden sein kann, wie D. Thompson a. O. auch nach Gefäßform und Ornamentik gezeigt hat.
Die Domitiusbasis setzt wie die Coppa Paesistica die Räumlichkeit des zweiten Stils voraus,
geht aber über die der Coppa noch weit hinaus, während jene frühhellenistischen Reliefs noch
in einer kraftvollen Spannung zum Raum stehen, die man freilich nur am Original ganz

2 Zum Grundsätzlichen F. Matz, Geschichte der griechischen Kunst 1 (1950) 8ff.; dazu
G. Niebling, Forschungen und Fortschritte 34 (1960) 333. - G. Kaschnitz von Weinberg,
Römische Kunst 1-4 (1961-63). - Ders., Ausgewählte Schriften 1-3 (1965). - Die im hier
besprochenen Band S. 305 und 314 zitierten Abhandlungen von Matz.

8 Die farbige Stuckwand Taf. XIV hat in Neapel die Inventarnummer 9595 f und stammt
nach P. Ciprotti, Studia et documenta historiae et iuris 23 (1957) 377 aus dem Tablinum der
Casa di Meleagro; über die Bedeutung der Motive vgl. Verf., Wände Pompejis (1957) 356. -
Die Malereien der Casa del Frutteto (Abb. 128f.) halte ich für vespasianische Nachahmimg:
Vergessenes Pompeji (1962) 140f.

4 D. Burr Thompson, Pannychis, Journal of Egyptian Archaeology 50 (1964) 147-163. -
W. Kaiser, Katalog Ägypt. Museum Berlin Nr. 1014.

6 A. Adriani, Divagazioni intorno ad una coppa paesistica (1959). Deutung auf Marsyas'
Erfindung des Flötenspiels: F. Matz, Gnomon 1960, 289. Vgl. auch K. Parlasca, Oriental.
Literaturzeitung 1960, 238-241.



188 Archäologische Berichte

erkennen kann. Der hellenistische Grundcharakter wirkt bis zum Beginn des zweiten Stils
nach.

A. Furtwänglers und J. Sievekings glänzende Kombination der Basis mit dem Admiral
Domitius und die Deutung des Stils als Vorstufe der Ära Pacis hätten wenigstens zitiert werden

sollen, ebenso wie der Nachweis, daß eine friedliche Hochzeit Poseidons nicht zum Bild
des stürmischen Gottes in der griechischen Kunst paßt®, am wenigsten zur hellenistischen
PoseidonVorstellung, sondern erst möglich ist, nachdem Antonius und Octavia ihre Hochzeit
als die von Poseidon und Amphitrite hatten verherrlichen lassen7. Die antiquarischen Details,
die aus dem 2. Jahrhundert stammen, erklären sich leicht daraus, daß der Admiral Domitius
mit dem Denkmal seinen Urgroßvater, den Censor, verherrlichen wollte, wie es auch sonst in
der Spätzeit der Republik üblich war, sich auf große Ahnen zu berufen, und wie es damals
besonders Augustus gefallen mußte, der einen neuen Census plante.

Als Antwort auf das Poseidon-Amphitrite-Bild der Hochzeit des Antonius mit Octavia ist
der wundervolle Kameo in Boston zu verstehen, den Furtwängler® auf Augustus als Neptun
gedeutet hat, der ein Viergespann von Seepferden lenkt, also als Anspielung auf den Sieg von
Actium, und den M. L. Vollenweider9 zum erstenmal so abgebildet hat, daß dieses zwischen
31 und 27 datierte Werk in seiner ganzen kunstgeschichtliehen Bedeutung gewürdigt werden
kann. M. L. Vollenweider hat auch auf andere Steine und Pasten hingewiesen, die mit Actium
zusammenhängen. Unter diesen ragt der Kameo in Wien hervor, den F. Eichler als ein kurz
nach 27 v. Chr. datiertes Werk erwiesen hat10. Die Vorderansicht des Poseidongespanns ist
wichtig in der Geschichte des Repräsentationsbildes. Die Auflockerung des Grundes mit den
Fischschwänzen entspricht der Domitiusbasis noch mehr als die auf dem Bostoner Kameo, der
in einer anderen hochhellenistischen Tradition steht, aber in der Ausführung um einen Grad
klassizistischer ist als die um ein paar Jahre ältere Domitiusbasis.

Zu den Reliefs, die im neuen Band in die Frühzeit des Augustus datiert werden, paßt die
Domitiusbasis freilich nicht. Der Fries der Basilica Aemilia (Taf. 176) läßt sich aber mit der
Wandmalerei zweiten Stils nicht vereinen, muß also sehr viel später entstanden sein, und die
nicht sehr repräsentative Basis von Civita Castellana (Taf. 177) paßt nur zur Stufe der
Farnesina um 20, während die Domitiusbasis das Relief in der Villa Borghese mit den Ludi
Caesaris voraussetzt, das mit guten Gründen bald nach 46 datiert worden ist, und ebenso den
Meerwesenfries der um 40 datierbaren Villa von Boscoreale11. Die illusionistische Auflockerung
des Reliefgrunds war, wie die Wandmalerei zeigt, am kühnsten in der Mitte des Jahrhunderts,
ist auf der Domitiusbasis schon im Rückgang, und auf der Ära Pacis wird der Illusionismus
einer irrationalen Flächigkeit untergeordnet.

Warum Stücke des Hildesheimer Silberschatzes, deren freie Raumillusion und Auflockerung
des Reliefsgrunds nur zum zweiten Stil, in keiner Weise aber zur irrationalen Räumlichkeit des
dritten Stils passen (Taf. 369a), um die Zeitwende datiert werden, ist schwer zu verstehen18.

8 Auf Tonpinakes von Penteskufia und wenigen anderen Monumenten erscheint das Paar
Poseidon-Amphitrite in ruhiger Würde, aber nie ein Hochzeitszug.

7 Verf., Zur Basis des Domitius Ahenobarbus, in: Essays in Memory of Karl Lehmann (1964)
279-287. In die dreißiger Jahre datiert auch H. von Heintze im Lexikon der Alten Welt (1965)
238.

8 Antike Gemmen (1900) Taf. 50, 19.
9 Die Steinschneidekunst und ihre Künstler in spätrepublikanischer und augusteischer Zeit

(1966) 51, 23 Taf. 49, 2. Aus der Literatur ist J. D. Beazley, The Leuns Gems (1920) Nr. 105
hervorzuheben. Vgl. auch E. Diehl, Gymnasium 74 (1967) 564.

10 F. Eichler und E. Kris, Die Kameen im kunsth. Museum (1927) Nr. 5 Taf. 7.
11 Vgl. oben Anm. 7 und C. Weickert, Ein römisches Relief aus der Zeit Caesars, Festschrift

P. Arndt (1925) 48-61. Neuere Literatur Heibig1 (1966) II Nr. 1958 (E. Simon). Die Göttin mit
dem Szepter kann nur die Venus Genetrix Caesars sein, wie die zahlreichen Nachbildungen
beweisen. Die Aphrodite, die im Schlafzimmer von Boscoreale der Artemis mit den Fackeln
gegenübersteht (Verf., Probleme der pomp. Malerei, RM 72 [1965] 118) ist ebenfalls, und ähnlich,

bekleidet, während Aphrodite sonst im Hellenismus nackt dargestellt zu werden pflegt.
Lebte die Vorstellung der bekleideten Aphrodite daneben in der Bildwelt der Isis weiter

18 Verf., Vom Ursprung und Sinn römischer Reliefkunst, Charites Langlotz (1957) 187-196.



Archäologische Berichte 189

Geht man vom Stilwandel der Wandmalerei aus, läßt sich der kunstgeschichtliche Ort von
Denkmälern anderer Gattungen leichter bestimmen. Das ist besonders wichtig für die
Idealplastik.

Die interessante und folgerichtige Reihe von Idealskulpturen, die H. Sichtermann vorlegt,
beginnt erst mit der Kaiserzeit (Taf. 258ff.). Großartiger sind die Schöpfungen des 1.
Jahrhunderts v. Chr., die freier mit dem Raum schalten, so der epische Zyklus von Sperlonga13.
Zu ihm gehört auch die Gruppe des Menelaos mit dem toten Patroklos, und nach dem Stil
scheint mir zuzugehören auch die des Achill mit Penthesilea, die Ernst Berger jetzt eindrucksvoll

wiederhergestellt hat11. Was für den Meister der großen Gallier 'Urerlebnis' gewesen war,
wird hier zum 'Bildungserlebnis'. Wie man in den epischen Zyklen des zweiten Stils, den
'Irrfahrten des Odysseus', hellenistische Vorbilder kopiert, so will man in jenen plastischen
Gruppen die mythische Vorgeschichte Roms in kolossalen Bildern verewigen. Die Vorbilder
wird man eher in der Malerei als in der Plastik suchen, weil die Kompositionsweise durchaus
malerischen Charakter hat. Die plastische Dichte der hellenistischen Skulptur steht in einer
Spannung zum freien Raum. Jene Gruppen verbinden sich dagegen in der Art des zweiten
pompejanischen Stils malerisch frei mit dem Raum. Auch das Original der Lakoongruppe wird
in dieser freieren Weise komponiert zu denken sein, während die erhaltene, wohl erst flavische
Umbildung flächiger ist16. Ebenso sind die gemalten Gruppen von Achill und Chiron und
Marsyas und Olympos aus der Basilika von Herculaneum klassizistischer, als es die literarisch
überlieferten Vorbilder in den Saepta gewesen sein werden, von deren freier Räumlichkeit der
Torso vom Belvedere eine Vorstellung gibt16.

Das kunstgeschichtliche Verstehen dieser Werke ist entscheidend wichtig für das des tran-
szendierenden Charakters der römischen Kunst. Denn in der Idealität der sich griechisch
gebärdenden Gruppen tritt eine höhere Welt dem empirischen Dasein gegenüber, eine Welt,
die ihm Weihe und Würde geben soll. Ohne eine folgerichtige Vorstellung von der Wandlung
der plastischen und räumlichen Strukturen lassen sich diese Zusammenhänge nicht erkennen.
Die Verfasser sagen mit Recht, daß die überkommenen Stilbegriffe für die Geschichte der
römischen Kunst nicht genügen, aber sie geben uns keine neuen Begriffe. Sie sagen richtig,
daß man Grundbegriffe der neueren Kunstgeschichte nicht einfach von einer Periode, für die
sie geschaffen sind, auf eine andere übertragen kann, aber man kommt ohne solche
Übertragungen nicht aus. Man wehrt allen Irrtümern, wenn man spezifische Adjektiva hinzusetzt,
also zum Beispiel das barock Malerische von dem impressionistisch Malerischen unterscheidet,
oder die archaische, die klassische, die orientalische und die byzantinische Frontalität16".

Die spätantike Frontalität aus der parthischen abzuleiten, ist seit E. Wills grundlegendem
Buch über die Kultreliefs nicht mehr möglich1'. Erontalwendung stammt nicht aus dem
Orient, sondern aus der Klassik. 'Orientalisch', 'byzantinisch' wirkt sie überall, wo das
griechisch Organische einem additiven Komponieren weicht, wie vielfach in allen Provinzen. Eine

Auch die grundlegende Arbeit von H. Küthmann, Untersuchungen zur Toreutik (1959) wird
zum Maskenbecher nicht zitiert.

13 B. Andreae, zuletzt im Lexikon der Alten Welt (1965) 2856. - H. P. L'Orange, Acta ad
archaeologiam pertinentia 2 (1965) 261-272. - W. Buchwald, Philologus 110 (1966) 287. -
P. Krarup, Gymnasium 74 (1967) 485. - G. Säflund, Opusc. Romana 7 (1967) 9.

14 Gestalt und Geschichte, 4. Beiheft zu Antike Kirnst (1967) 61-75. Vgl. K.T. Erim, AJA 72
(1968) 165.

15 Propyläen-Kunstgeschichte 1 Taf. 145. Daß dieses Werk und der Faustkämpfer Taf. 144
im ersten statt im zweiten Band abgebildet werden, hat die Redaktion zu verantworten!

16 Einem in einen Marsyas umgedeuteten Herakles scheinen mir die gewaltigen Formen
angemessener als einem Philoktet, für den sich W. Fuchs, Heibig11 Nr. 265 entscheidet. Vgl.
meine Pomp. Malerei (1952) 137f. und A. von Salis, Antike und Renaissance (1947) 165ff.
Zum Vorbild schön J. Dörig, AM 71 (1956) 190-192. Die römische Räumlichkeit wird auch
von den Ringergruppen vorausgesetzt, die J. Sieveking, Die Bronzen der Sammlung Loeb

(1913) 52ff. behandelt hat. Anders Lippold, Griech. Plastik (1950) 345, 14.
16a Zum Problem F. Weissengruber, Klassischer Städtelau, Ant. Kunst 11 (1968) 45-49.
17 E. Will, Le relief cultuel greco-romain (1955). Anders H. von Gall, Propyläen-Kunstgeschichte

2, 289.

13 Museum Helveticum



190 Archäologische Berichte

tiefere transzendierende Bedeutung erhält die Frontalität in Rom selbst schon seit der
illusionistischen Periode18, seit der Ausbildung der Fassade, dem Gegenüberstellen von Verehrer
und Kultbild, besonders aber in der transparenten Phase, wie M. Wegner an der Marcussäule
gezeigt hat19.

II
Es wird immer klarer, daß man Stil mit formalen Kriterien allein nicht erfassen kann,

sondern daß ^ng.n ihn in seinem Gehalt erforschen muß, um seine geschichtliche Stellung zu
begreifen. Dafür ist in den letzten beiden Generationen manches geschehen. Daß der Leser
darüber wenig informiert wird, ist zum Teil der Redaktion zuzuschreiben, die für die Literaturangaben

zu wenig, für die Beschreibungen zu viel Raum vorgesehen hat. Vollständige Beschreibungen

können in einem Band mit diesem Thema und Umfang doch nicht gegeben werden:
also sollte man sich auf die notwendigsten Angaben beschränken und würde so viel Platz
gewinnen.

Gewichtiger ist aber die von Fr. Krauss in der Einleitung ausgesprochene Tendenz, die
Kultur der Römer als Ausdruck ihrer Klarheit und Tatkraft aufzufassen, ihrer «Ratio», die
dem Römer «die Kraft gab, sich eine ganze Welt Untertan zu machen und seiner Herrschaft
zu erhalten». Damit ist nur eine Seite des römischen Wesens bezeichnet, und man kann fragen,
ob es gerade diese ist, die in der Kunst vorherrscht. Bedeutende Gelehrte der letzten Jahrzehnte
haben eine andere Auffassung vertreten, und schon J. J. Bachofen ist jener rationalen Deutung

mit seinem ganzen Werk und Wesen entgegengetreten, wie jetzt seine eben erschienenen
Briefe neu bezeugen80. Die «Ratio», das Verstehen der Erscheinungswelt, ist eher ein Grundzug
der griechischen als der römischen Kunst.

Die Römer selbst sahen ihr Verdienst in ihrer der Ratio schroff entgegenstehenden Religion,
in ihrem Gehorsam und ihrer Achtsamkeit den Göttern gegenüber. Hören wir Polybios an:
«Was mehr als alles sonst den römischen Staat von jedem andern unterscheidet und über ihn
heraushebt, ist seine Haltung zu den Göttern. Dasjenige, was andern Gemeinschaften zum
Vorwurf wird, scheint mir, hält tatsächlich den römischen Staat zusammen, ich meine die
Götterfurcht.» Und Cicero: «Wir Römer haben Spanier, Gallier, Karthager, Griechen, Italiker
und Latiner nicht an militärischer oder diplomatischer Tüchtigkeit übertroffen, sondern allein
durch die Frömmigkeit. Rom hat von jeher erkannt, daß nach göttlichen Winken alles regiert
werde.»91

Im Folgenden seien einige von den Verfassern nicht oder wenig berücksichtigte Arbeiten
aufgeführt, durch die die Geschichte des Transzendierens in der römischen Kunst in neues
Licht getreten ist. Ein Stolz des römischen Instituts sind die in seinen 'Mitteilungen' erschienenen

Abhandlungen Andreas Alföldis über die Ausgestaltung des monarchischen Zeremoniells

18 F. Matz, Bemerkungen zur römischen Komposition, Abh. Mainz 1952, 625-647. - Ders.,
Gnomon 1960, 296.

19 Die kunstgeschichtliche Stellung der Marcussäule, Jdl 46 (1931) 107f.
90 J. J. Bachofen, Oes. Werke, hg. von K. Meuli, Bd. 10: Briefe, hg. in Verbindung mit

H. Fuchs, K. Meuli und P. Von der Mtihll von F. Husner (1967). Von anderer Seite beleuchtet
den Gegensatz zur griechischen Ratio neu A. Alföldi, Struktur des Römerstaates, Entretiens
sur l'antiquite classique 13 (1967) 277.

91 M. Hauser, Wesenszüge der römischen Kultur. Als Manuskript gedruckter Vortrag vor dem
Kader-Club der Spengler AG am 7. Juni 1966. Polyb. 6, 56, 6f. Cic. Harusp. resp. 19 nec
numero Hispanos nec rebore Odilos nec calliditate Poenos nec artibus Graecos nec denique hoc

ipso huius gentis ac terrae domestico nativoque sensu Italos ipsos ac Latinos, sed pietate ac religione
atque hoc una sapientia, quod deorum numine omnia regi gubernarique perspeximus, omnis gentis
nationesque superavimus. Vgl. Cic., Nat. deor. 2, 8 intellegi potest eorum imperiis rem prublicam
amplificatam, qui religionibus paruissent; et si conferre volumus nostra cum externis, ceteris rebus
aut pares aut etiam inferiores reperiemur: religione, id est cultu deorum, multo superiores. Wie
im Katholizismus kann sich mit solcher offizieller Haltung 'Aufklärung' mannigfaltiger Form
verbinden, aber es geht nicht an, mit K. Latte, Römische Religionsgeschichte (1960) und andern
seit dem späteren Hellenismus nur diese Seite zu betonen. Man wendet sich von der
überlieferten Religion zu den neuen, transzendierenden, zu denen der Kaiserkult gehört.



Archäologische Berichte 191

und über Insignien und Tracht der römischen Kaiser22. Alföldi zeigt, daß sich die in der
Transzendenz begründete Funktion des christlichen Kaisers, der in Byzanz zu einem «lebenden
Götzen» erstarren kann, in einer transzendierenden Haltung seit den Anfängen der monarchischen

Bestrebungen im römischen Weltreich vorbereitet. Er hat die Heilsvorstellungen, welche
die Ausbildung der Monarchie begleiteten, in einer ganzen Folge von Aufsätzen genauer
geschildert28. Eine große Bedeutung hatten seit dem Beginn dieses Transzendierens im 2./1.
Jahrhundert v. Chr. die orientalischen Religionen als Medien des Heilsverlangens, insbesondere
die der Isis, und Alföldi hat die Rolle der Isissymbole der Wanddekoration durch ihre Funktion

in der Propaganda besonders auf den Münzen erläutert21. Transzendierende Auffassungen
des Herrschers hat G. Ch. Picard an Augustus und Nero dargestellt25. Die Stilgeschichte der
Kunst geht genau mit der Ausbildung jener religiös-politischen Vorstellungen zusammen und
ist nur so zu verstehen. Mag die Bedeutung der ägyptisierenden Motive im dritten Stil zum
Teil verblaßt sein, wie Krauss meint, sollte doch nicht verschwiegen werden, daß sie im zweiten
Stil weit gewichtiger hervortreten, als man bis vor kurzem wußte, also gleichzeitig mit der
Propaganda auf den Münzen. Ein anderer großer Historiker, Michael Rostovtzeff, hat die
dionysischen Mysterien Italiens in einem grundlegenden Buch «Mystic Italy» (New York
1927) zur Deutung der römischen Wanddekoration herangezogen. P. Boyance, Etudes sur le

songe de Scipion (1936), schildert mit wundervoller Weite des Blicks und Tiefe des Verstehens,
wie die Römer der späten Republik mit mannigfaltigen Vorstellungen eines höheren Daseins
spielten, ohne sich dogmatisch festzulegen29. So ist es auch in der Kunst zunächst weniger
wichtig, wohin transzendiert wird, als daß transzendiert wird. Im Literaturverzeichnis wird
auch nur ein Teil von H. P. L'Oranges bahnbrechenden geistesgeschichtlichen Erklärungen
des Stilwandels genannt2'.

Neben Rostovtzeffs Mystic Italy war grundlegend für das Verständnis der römischen
Wanddekoration P. Grimal, Les jardins romains (Paris 1943); denn die Ausgestaltung des Peristyls
als Heiliger Hain ist zusammen mit dem Larenheiligtum ein Grundmotiv für die Verteilung
der Dekorationselemente. Man sollte auch R. Herhigs gewichtige Stimme nicht vergessen, der
zu diesem Thema sagte28: «Nicht zu leugnen ist die Richtigkeit der Erkenntnis, daß auf vielen
Wänden, in unzähligen malerischen Kompositionen diese religiösen Bereiche nachdrücklich
in Erscheinung treten und in vollem, bewußt programmatischen Ernst vorgetragen werden»
und «wie sich in augusteischer Zeit der von oben gelenkte religiose Ernst gegenüber der frivolen
Verspieltheit der vorhergehenden Generationen der römischen Gesellschaft wieder durchsetzt.»
Herbig hat meiner Zusammenfassimg der Motive, mit denen die Wandmalerei spielt, durchaus
zugestimmt: «So wirken etwa sieben Motivkreise an der komplizierten Erscheinung der pom-
pejanischen Wanddekoration mit: die Vorstellung vom Haus als Heiligtum (Penatenbilder
schmücken oft das Atrium und seine Umgebung); vom Garten als dem Heiligen Hain, dem
Kleinen Griechenland; vom Herrn des Hauses als Nachfolger der hellenistischen Herrscher,
der wie sie Tiergarten und Kunstschätze besitzt; von der Erhöhung des Daseins durch Mysterien,

die zur Schöpfung des 'Zweiten Stils' führt; von der ethischen Bindung des Lebens, die

22 RM 49 (1934); 50 (1935). Dazu sein Beitrag Römische Kaiserzeit in Historia Mundi 4
(1956) 190-297.

28 Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik, Mus. Helv. 7 (1950) Iff.; 8 (1951) 190ff.; 9

(1952) 205ff.; 10 (1953) 103ff.; 11 (1954) 133ff.
24 The Main Aspect of Political Propaganda on the Coinage of the Roman Republic, in Essays

presented to H. Mattingly (1957) 63-95. Aus der im Lexikon der Alten Welt (1965) 2158f.
angegebenen Literatur ist besonders F. Cumont, Die orientalischen Religionen im römischen
Heidentum hervorzuheben (1906, 21914); dazu zuletzt D. Dietrich, Der hellenistische Isiskult
als kosmopolitische Religion und die sogenannte Isismission (Diss. Leipzig 1966).

26 G. Ch. Picard, Auguste et Heran (1962). Ungerechte Rezension der englischen Ausgabe
(1966) durch G. B. Townend, JRS 57 (1967) 249.

29 Vgl. auch H. Herter, Gnomon 1967, 846f. zu J. Marcade, Roma Amor (1961).
27 H. P. L'Orange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship (1953).
28 DLZ 75 (1954) 162. Zur Bildungsvorstellung auch H. Jucker, Vom Verhältnis der Römer

zur bildenden Kunst der Griechen (1950), ein Buch, das zwar zitiert, aber kaum berücksichtigt
ist.



192 Archäologische Berichte

in den Sagenbeispielen und Pinakotheken des 'Dritten Stils' gepredigt wird; von der
Verklärungsstimmung der claudiseh-neronischen Zeit und endlich von der strengen Bildung der
vespasianischen.»39

Aber nicht nur in der Wandmalerei, sondern in der ganzen römischen Kirnst äußert sich das
Transzendieren der griechischen Immanenz in der Einordnung der autonomen griechischen
Formen in heteronome römische Systeme, in der architektonischen Planung, in der
Unterordnung der griechischen Farbigkeit unter repräsentatives Rot und Gold, vor allem aber in
der Einfügung in gedankliche Zusammenhänge30. In alledem geht es nicht um das Verstehen
der Welt, wie bei den 'rationalen' Griechen, sondern um Ideale, wie uns gleich ein unumstrittenes

Beispiel zeigen soll. Zu den Sarkophagen aus dem Leben eines vornehmen Römers (Taf.
229) sollte G. Rodenwaldts Nachweis genannt werden, daß es der Sinn dieser Sarkophage war,
mit Beispielen der Tugenden der Verstorbenen ihre Unsterblichkeit zu beweisen31. Von hier
aus läßt sich ein neues Verständnis der römischen Umdeutung und Umgestaltung griechischer
Sagen auf den mythologischen Sarkophagen begründen und, was noch wichtiger ist, der Sinn
der Trajans- und der Marcussäule. Der Begriff «Historisches Relief» trägt eine Vorstellung
von Geschichte in die römische Kunst, der diese verfälscht. H. von Heintze schildert einige
der Ideen, denen Relief und Bildniskunst dienen (S. 218ff.). Sie würden noch deutlicher
hervortreten, wenn uns nicht vielfach nur Bruchstücke großer Komplexe erhalten wären, die als
vollständige, durch Ideen bestimmte Kompositionen verstanden werden wollten. Aber an den
Säulen ist der Sinn ja deutlich genug, mit den Tugenden des Heeres und des Kaisers dessen
Unsterblichkeit zu begründen.

Ein echtes 'historisches' Faktum ist das Aufkommen der Sarkophagbestattimg, das A. D.
Nock aus der neuen Stellung der Senatsaristokratie unter den Adoptivkaisern erklärt33. Mit
allen ihren ideellen Elementen transzendiert die Gattung: mit der Nachahmung der
hellenistischen Fürsten, der Bildungsidee und dem allegorischen Gehalt der Thematik. Der
transparente Charakter dieser Kunst wird am großartigsten sichtbar in ihrem expressionistischen
Spätbarock im 3. Jahrhundert n. Chr., den G. Rodenwaldt an den Löwensarkophagen am
tiefsten gedeutet hat33. Von ähnlicher Bedeutung ist A. Alföldis Erklärung der zeremoniellen
Glücksvorstellungen auf dem Deckengemälde von Trier34. Hans Jucker, Das Bildnis im Blätterkelch

(1961), hat am feinsten differenziert, wie transzendierende Symbolik die Kunst des
Lebens und der Gräber gleichermaßen durchdringt.

III
Bedeutung und griechischer Charakter des hellenistischen Rom werden noch zu wenig

gesehen. Die Freude an griechischer Kunst erwacht in Rom nicht erst mit den Raubzügen
des 2. Jahrhunderts und damit, daß die griechische Kunst nun der Kultur der neuen Herrin
der Welt zu dienen beginnt. In den Dienst Roms tritt damals auch die Wendung vom
Hellenismus zum Klassizismus, der grundlegend für alles Römische bleibt, auch wenn es im 1.
Jahrhundert noch einmal einen 'asiatischen', 'subbarocken' Stil gibt. Dieser wird oft mit dem
echten hohen Hellenismus verwechselt, von dem ihn aber die klassizistische Grundlage und
die freie Behandlung des Räumlichen unterscheidet, wie oben zu den Sperlongagruppen
ausgeführt wurde. Von ganz anderer Art ist der vorausgehende Hellenismus in Rom, den wir
nicht überschätzen, aber auch nicht verschweigen sollten.

Die Einleitung des neuen Propyläenbandes geht mit richtigem Empfinden zu den berühmten

39 Verf., Nachrichten der Giessener Hochschulgesellschaft 22 (1952/53) 31f.
30 M. L. Thompson, Marsyas 9 (1960/61) 36ff. - Verf., zuletzt Vergessenes Pompeji (1962)

bes. 73ff. Selbst römische Münzemissionen haben zuweilen zyklischen Charakter, was K. Kraft
wichtige neue Deutungen erlaubt hat.

31 Seine Abhandlung über den Stilwandel der antoninischen Kunst erscheint nur S. 315 im
Literaturverzeichnis.

33 A. D. Nock, Harvard Theol. Review 1932, 345. - Verf., La force criatrice du symbölisme
funeraire des Romains, Rev. Arch. 1961 II 177-209.

33 Römische Löwen, Critica d'arte 1 (1935/36) 22öff.
34 Historia 4 (1955) 121ff.



Archäologische Berichte 193

Bronzen des Capitols zurück, zur Wölfin und zum 'Brutus'. Wenn man aber den 'Brutus'
nennt, sollte man sagen, daß wir das Verständnis dieser Richtung des italischen Porträts
Kaschnitz verdanken, der den 'Brutus' auch richtig mit frühhellenistischen (nicht spätklassischen!)

Bildnissen verglichen hat36. Die Ausdruckskraft der Wölfin und des 'Brutus' hebt
sich von der etruskischen Tradition in einer Weise ab, die man schon als römisch empfinden
kann. Es läßt sich zeigen, daß das Rom der Republik immer griechischer, das gleichzeitige
Etrurien provinzieller wird. Man sollte also nicht nur von den provinziellen etruskischen,
sondern auch von den hellenistischen Werken im Umkreis der Urbs ausgehen, wenn man die
Bedeutung Roms in dieser Periode begreifen will. Deutlich spricht die großzügige Neuanlage des
Forums um 500 v. Chr., die Frank Brown nachgewiesen hat, ferner die in und um Rom
gefundenen griechischen Kunstwerke der Klassik, die mindestens zum Teil in Rom hergestellten,
in Praeneste gefundenen Gravierungen in Erz, die 'servianische' Mauer, die großartigen
Polygonalmauern der von Rom abhängigen mittelitalischen Städte, die eindrucksvolle Neugestaltung

des Capitols nach dem Gallierbrand und andere Auswirkungen, die um so wichtiger sind,
als das hellenistische Rom unter den späteren Überbauungen noch so wenig hervorgetreten
ist36. Dazu gehört neben der von den Amerikanern ausgegrabenen Kolonie Cosa besonders die
Wirkung auf Pompeji und das Fortunaheiligtum von Praeneste.

In Pompeji lenken die seitlichen Kolonnaden des Forums den Blick auf die Fassade des

Jupitertempels, in ungriechischer Weise, die ihre Vorbilder in Rom hat. Das hat W. Technau
schon vor dreißig Jahren aus der Forma Urbis, dem Stadtplan Roms, erschlossen37. Dasselbe
Prinzip liegt aber der Anlage der Basilika von Pompeji zugrunde, in der die seitlichen Hallen
den Blick des von der Mitteltür Kommenden auf die Fassade des Tribunals lenken. Zur
Wirkung gehört das Podium, auf dem sich Tribunal und Tempel erheben. Schon dadurch wird
bewiesen, wie überholt die alte, nun wieder nachgesprochene Annahme ist, die Form gehe
auf großgriechische Königshallen zurück. Was Delbrück einst als hellenistische Baukunst in
Latium und Winter als hellenistische Kunst in Pompeji aufgefaßt hatten, hat sich zumeist als
Auswirkung der neuen Herrin der Welt herausgestellt. Schon das Pompeji der Tuffzeit ist eine
unschätzbare Quelle für die Auffassung von Haus und Stadt im jungen römischen Weltreich
und hätte deshalb mehr an den Anfang des Bandes gehört als provinzielles Etruskisches38.
Damit soll das Nachwirken des etruskischen Charakters des archaischen Rom in keiner Weise
geleugnet werden39. Schon damals äußert sich, zum Beispiel in der Raumgestaltung, eine
transzendierende Tendenz, die dann nach dem Aufhören der griechischen hellenistischen
Überlagerung in der 'Römerzeit' mächtig hervorbricht. Im hellenistischen Etrurien haben
mehr als provinzielle Bedeutung die Szenen aus der etruskischen Frühgeschichte Roms in der
Tomba Francois. Dazu hätte A. Alföldis geniale Erklärung in seinem Buch «Early Rome and
the Latins» (1963) zitiert werden sollen; auch seine Datierung in den frühen Hellenismus40.

Die geschichtliche Bedeutung der in Pompeji am besten bezeugten römischen Formen geht
schon daraus hervor, daß sie bereits im 2. Jahrhundert auf Griechenland zurückwirken: Es

35 Ausgewählte Schriften 3 (1965) 390f. Im Literaturverzeichnis S. 314 wird nur eine der
älteren Abhandlungen, und diese unter Plastik (nicht unter Bildnis) aufgeführt, mit falschem
Verweis auf Band 3 statt Band 2 der Ausgewählten Schriften. Vgl. auch G. Hafner, RM 73/74
(1966/67) 51f. Anm. 122f.

36 F. E. Brown, New Soundings in the Regia, Entretiens sur l'antiquite classique 13 (1967)
47ff. Im gleichen Band 67ff. betont P. J. Riis, Art in Etruria and Latium during the First
Half of the Fifth Century B.C. mehr das Etruskische; vgl. aber die Diskussionsbemerkungen
zur Lupa 93ff. - Zum Cerestempel vgl. A. Alföldi, Early Rome (1963) 92ff. Zu den griechischen
Kunstwerken in Rom zuletzt G. Hafner, Jdl 81 (1966) 204. Kampanisch-römisch könnte auch
der große eherne Silen aus Armentum in München sein (zuletzt H. Jucker, Gnomon 1965,
301, 3).

37 Kunst der Römer (1940) 47.
33 Verf., Pompejis Tuffzeit als Zeuge für die Begründung römischer Kunst, in: Neue Beiträge,

Festschrift B. Schweitzer (1954) 297-310.
39 Dazu zuletzt H. Blanck, Zwei Corneliersarkophage, RM 73/74 (1966/67) 76.
40 212ff.; bes. 221f. Taf. 8-12. Ree. J. Heurgon, Historia 16 (1967) 370-377 und A. Mo-

migliano, JRS 57 (1967) 211-216.



194 Archäologische Berichte

sei nur an die Einrahmung der Fassade des Artemisions von Magnesia durch Säulenhallen
erinnert, ferner an den überkuppelten Baderaum des oberen Gymnasiums in Eretria und an
die prachtvollen Häuser der Italiker in Delos mit ihren Bildmosaiken und Wandfriesen, einem
Aufwand, der im Privathaus in Griechenland unerhört ist11. Die Mosaiken in hellenistischen
Privathäusern kennen noch nicht das Prinzip, berühmte Kunstwerke in Fußbodenmosaiken
nachzubilden - das ist römische Bildungsvorstellung.

Das großartigste Monument aus dem Beginn der Kirnst des römischen Weltreichs ist aber
das Fortunaheiligtum von Praeneste (Taf. 12f.), das von den Ausgräbern ins 2. Jahrhundert
v. Chr., von andern, auch im neuen Band (S. 158f.), erst nach Sulla datiert wird. Daß hier eine
Kontroverse besteht, hätte wenigstens angedeutet werden sollen. Mir scheint die frühe Datierimg

gesichert durch die Dekorationen ersten Stils, wie sie nur vor Sulla vorkommen, ferner
durch altertümliche Züge der Architektur, die dem sullanischen Tabularium vorausliegen, endlich

durch das erhaltene hochhellenistische Kultbild und Spuren von großartigen Weihgeschenken
des 2. Jahrhunderts. Während das Gegenspiel von Raumgrenze und Raumillusion die

Baukunst des 1. Jahrhunderts kennzeichnet, herrscht im oberen Teil des Fortunaheiligtums
noch wie in Basilika, Forum und Haus des Faun in Pompeji die Freude am neuentdeckten
weiten Raum. Der sullanische untere Teil des Heiligtums mit dem Apsidensaal hat dagegen
den Charakter des zweiten Stils.

Daß die italischen Wanddekorationen ersten Stils sich durch ihren Sockel von den griechischen

bedeutsam unterscheiden, hatte schon August Mau richtig gesehen41. Man gebärdet sich
griechisch, ohne Grieche zu sein; man weiht die römische mit einer idealen klassizistischen
Welt. Das ist schon ein Keim des römischen Transzendierens, das sich vom griechischen
Verstehen der Wirklichkeit entfernt.

Von drei Aufgaben der Forschung war hier die Rede: dem Aufbau der Kunstgeschichte, der
Deutung des Gehalts und den Ursprüngen der römischen Kunst. Für alle drei Aufgaben wird
der neue Band lange das wertvollste Arbeitsinstrument bleiben. Als Zeugnis dafür, wie eng
das hier Ausgeführte mit der Strukturforschung verbunden ist, zu der sich die Verfasser
bekennen, sei mit Kaschnitz' Satz über den religiösen Gehalt der Kunst geschlossen13: «Faßt
man die bildende Kunst als ein menschliches Gleichnis der Welt und der in ihr wirkenden
göttlichen und menschlichen Bindungen, dann ist die Struktur die Wirkungsform jener Kraft, die
in der Kunst als Symbol an die Stelle der kosmischen oder göttlichen Energien tritt, wie sie
in unserer Auffassung und in unserer Phantasie sich spiegeln.»

11 Verf., Die Grabungen in Eretria, Ant. Kunst 9 (1966) 114.
12 Danach Andreae S. 202; vgl. aber S. 33!
13 Ausgewählte Schriften 1 (1965) 16. - G. Zinserling, der parteigebunden anscheinend nur in

Ideologien denken kann, hat in der DLZ 1964, 51-53 meine Darstellung des Weges der
römischen Kunst zur Transzendenz der Spätantike als christliche Demagogie verketzert. Dabei
hat er gar nicht bemerkt, daß ich scharf unterscheide zwischen dem Evangelium und seiner
spätantiken Auslegung, die mir weit vom Evangelium hinwegzuführen seheint. Es sollte
gezeigt werden, wieviel die Theologie zu tun hat, um sich von dieser spätantiken Ausdeutung
zu befreien und sie in ihrer historischen Bedingtheit zu sehen. Mein Buch ist also nicht
demagogisch, sondern kritisch. Der Vorwurf fällt eher auf den Rezensenten zurück, der das
historische spätantike Christentum und das Evangelium für identisch erklärt.


	Archäologische Berichte

