Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 25 (1968)
Heft: 3
Rubrik: Archaologische Berichte

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Archiiologische Berichte
Zur Bildnisherme des Parmenides
Von Hans Jucker, Bern

Im Sommer 1962 fand C. Sestieri in einer siidlich der Agora gelegenen Zone von
Velia einen Hermenschaft mit der Inschrift ITagueve{dng ITdpnrog | OdAiddng

TTARsENEIAFT N YPHTSY
OYAIAAHSEY S 1{e)3

Den Vatersnamen Pyres kannten wir schon von Diogenes Laertius (9, 21);
Uliades aber heilt Parmenides nur hier. Das Patronymikon mufl von Ulios ab-
geleitet sein: O¥Atos* 6 *AndAAwr' iatpdg yag 7y (Sud.), und Strabon (14, 635) sagt,
daB die Milesier und Delier einen Apollon Ulios nannten, olov vyiactixor xai
mawyiedy: To yap obAew vyraiven?. Uliades verhilt sich also zu Ulios wie Asklepia-
des zu Asklepios.

Zwei gleichartige Hermenschifte (Nr. 1 und 3) und eine Togastatue (Nr. 2) des-
selben Fundorts tragen die Inschriften:

1. OdAis >Aplorwrog | iarpos pdAagyos [ Erel on’ (280)

2. OB Ed&lvov “Yedijrns iateos pwdagyog [ Erer 1ot (379)

3. OV “Iepwvipov | iatpds pwiapyos | Eve vug’ (446)
Die drei geehrten Arzte tragen also alle den gleichen Namen Ulis, der als Kurz-
form von Ulios oder Uliades anzusehen ist?, und alle sind mit dem bis dahin un-
bekannten Titel Pholarchos bezeichnet. Wie P. Ebner und G. Pugliese Carratelli
schon gesehen haben?, mul @wlagyos mit pwieds in der Bedeutung Schule zu-

1 H. des Hermenschaftes 1,51 m, der Buchstaben 2,1 cm. P. Ebner, Scuola di medicina a
Velia ¢ a Salerno, Apollo. Bolletino dei Musei Prov. del Salernitano 2 (1962) 25ff. Ders.,
Tlustrated London News 31. Aug. 1963, 306f. Abb. 4. Nicht zugénglich war mir P. Ebner,
L’errore di Alalia e la colonizzazione di Velia nel responso delfico, Rassegna Storica Salernitana
23 (1962) 4ff. M. Napoli in Encicl. dell’arte antica 7 (1966) 1112ff.

3 Vgl. RE 9 A (1961) 536 (G. Radke). 532 (K. Ziegler) zu Uliades. Wichtiger W. Schulze,
Quaestiones epicae 516 und Wilamowitz, KI. Schriften 4, 155; fiir den Hinweis danke ich
P. Von der Miihll.

3 E. Schwyzer, Griechische Grammatik 1 (1939) 464. 636f.

4 Ebner, oben Anm. 1. G. Pugliese Carratelli, PRQAAPX0OZX, Parola del Passato 18
(1963) 385f. Ders., Sulla scuola medica di Elea, Parola del Passato 20 (1965) 26f. Vgl. M. Na-
poli, La ricerca archeologica di Velia, Parola del Passato 21 (1966) 191ff. 222ff.




182 Archéologische Berichte

sammenhéngen: pwiedy: didaoraleiov. Unter Hinweis auf die weitere von Hesych
dazu mitgeteilte Erklirung of 6¢ onndaioy und pwinrieta xal pwieal tdv Hracw-
T@Y xal ovvddwy olxor mochte Pugliese Carratelli die Verwendung des seltenen
Wortes in Velia aus dem Brauch der Pythagoreer, sich in Grotten zu versammeln,
erkliren. pwAedc wire hier also eigentlich oixia tij¢ pilocopiag fiir die pythagore-
ische érqipeia, iatpds pdlapyos demnach der Vorsteher eines Medizinerkollegiums
pythagoreischer Observanz®. Ulios scheint hier erblicher Name gewesen zu sein,
sel es nur unter den Leitern oder — weniger wahrscheinlich — unter allen Ange-
hérigen der Uliadenfamilie. Ob die Pholarchie ein Jahresamt war oder linger aus-
geiibt wurde, 148t sich nicht entscheiden, doch sprechen die Jahreszahlen eher fiir
die erste Alternative. Wenn die Daten von der Griindung Velias (zwischen 540
und 535)¢ an gerechnet sind, so waren die Bilder lange nach dem Tod der Dar-
gestellten errichtet worden, da keines in vorchristlicher Zeit entstanden sein kann;
da die Zahlen weit auseinanderliegen, der Schriftcharakter und die Art der Her-
men aber, soweit die Abbildungen ein Urteil erlauben, dafiir sprechen, daf} diese
in einem ziemlich kurzen Zeitraum gefertigt sein miissen, diirfte es sich bei allen
um postume Ehrungen handeln. Der allein bei dem Togatus erhaltene Kopf trigt
einen dicken Kranz, dessen Beschaffenheit die Reproduktion? nicht genau er-
kennen 1éBt; er erinnert aber sehr an die Krénze, die wir von einigen Képfen und
Statuen aus Kos kennen®. 242 v, Chr. schickte Kos eine Festgesandtschaft auch
nach Velia®, wobei wohl doch die gemeinsame Pflege der Heilkunde eine verbin-
dende Rolle spielte. Eine Statue des Asklepios fehlt denn auch nicht unter den
Funden der neuen Ausgrabungen von Velial®. Aus der Bedeutung der von Ulios
abgeleiteten Namen und aus den Miinzbildern von Hyele, die Lowen, Dreifufl und
Apoll zeigen!, darf man iiberdies darauf schliefen, dal Apollon — offenbar vor
allem als Heilgott — nicht nur in der «Kuranstalt», sondern in der ganzen Stadt
besondere Verehrung genol.

Bei Parmenides stehen weder Amt noch Jahreszahl. Dafiir wird er als guoxds
bezeichnet, was im Sinne von Aristoteles als vorsokratischer Philosoph gemeint
sein wird!?; guowrol hieBen allerdings auch die Angehorigen einer Stufe in der

8 Parola del Passato 18 (1963) 385f. Liddell-Scott s.v. @wAlede II. J. Carcopino, La basi-
ligue pythagoricienne de la Porte Majeure? (1944) 215 mit Nachweisen. W. Burkert, Weisheit
und Wissenschaft (1962) 136f. 139f.

¢ RE 8 A (1958) 2400, 48 (G. Radke). Ebner dachte, daB sich die Zahlung auf die Schul-
griindung beziehe.

7 I11. London News 1963, 307 Abb. 10. Apollo 2 (1962) 131.

8 Clara Rhodos 5, 2 (1932) 98ff.

® R. Herzog/G. Klaffenbach, Asylieurkunden von Kos, Abh. d. Dtsch. Ak. d. Wiss. 1952
(1957) 1, Nr. 11 S. 20f. 29 III. Pugliese Caratelli, Parola del Passato 18 (1963) 386.

10 T11. London News 1963, 306 Abb. 3. Apollo 2 (1962) 131.

11 B. V. Head, Historia Numorum (1911) 89f. British Museum Cat., Coins Italy (1873) 304ff.
H. A. Cahn, Die Lowen des Apollon, Mus. Helv. 7 (1950) 185ff., erwihnt Velia nicht. 188:
Kos, 192 westgriech. Kolonien, dazu auch E. S. G. Robinson, JHS 66 (1946) 15f. Encicl.
dell’arte antica 7 (1966) 1115f.

12 Diels/Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker® 3 (1952) 463.




Archiéologische Berichte 183

Hierarchie der pythagoreischen Gemeinschaft's. Die pythagoreischen Anfinge des
Parmenides!* waren es jedenfalls, woraus die Mediziner von Velia die Berechtigung
ableiteten, den grofen Biirger der Stadt als Uliades und damit wohl als Heros
Ktistes ihrer Institution zu ehren's.

Der neue Ausgrabungsleiter von Velia, der Soprintendent der Provinzen Salerno,
Avellino und Benevent, Mario Napoli, hatte das Gliick, in der vorletzten Kam-
pagne nun auch noch den Kopf zu finden, der zu der Parmenidesherme gehdort
(Abb. 1-3)6, In liberalster Weise hat er uns Photos zur Veréffentlichung in dieser
Zeitschrift iiberlassen, und er zerstreut mit folgender Mitteilung etwaige Zweifel
an der Zugehorigkeit des unversehrt erhaltenen bértigen Hauptes: «I dati di
rinvenimento del busto di Parmenide e della iscrizione sono tali da essere asso-
lutamente sicura la loro reciproca appartenenza. Del resto, anche se ci potessero
essere dei dubbi (ma non ve ne sono), i due pezzi combaciano perfettamente,
anche nei pilt piceoli particolari, per cui non vi & dubbio alcuno a giudizio unanime
di chiunque abbia visto il pezzo.» Auf eine Zusammenfiigung der Teile hat M. Na-
poli vorldufig verzichtet, um jedermann die Kontrolle zu ermoglichen'’. Dieser
«aufregendste Fund» (Trendall) aus Velia schenkt uns also das erste und, soviel
ich sehe, einzige Portrit des groBen Eleaten. Eine authentische ikonographische
Aussage darf man natiirlich nicht von ihm erwarten. Wahrend aber die hellenisti-
schen Schopfer des blinden Homer oder «Hesiod»'® intensiv darum gerungen
haben, das verlorene duflere Bild aus einer inneren, geistigen Schau wiedererstehen
zu lassen, machte es sich der Erfinder des Parmenides-Portrits leider iiber die
MaBen bequem. Er begniigte sich ndmlich damit, das sehr verbreitete Bildnis des
Metrodoros aus Lampsakos (Abb. 4)% in eher belanglosen Einzelheiten etwas ab-
zuindern. Den fiir Metrodor (wie fiir dessen Lehrer Epikur) charakteristischen
langen Schidel verkiirzte er, indem er ihn oben abflachte. Die in der horizontalen
Vorderansicht allein noch sichtbare eine Lockenreihe gruppierte er teilweise um
(s. Skizze S. 184). Auch der Bart ist leicht variiert und wirkt nun dichter und mas-
siger als bei guten Metrodorrepliken, wie iiberhaupt der ganze Kopf vierschrotiger
(quadratus)?® wirkt, was sich wohl aus dem Bemiihen erklirt, das Werk klassischer

13 RE 24 (1963) 219, 56 (K. v. Fritz). Liddell-Scott s.v., II b: «army surgeonn.

1 RE 18 (1949) 1554, 15ff. (W. Nestle). J. E. Raven, Pythagoreans and Eleatics (London
1948, Reprint Amsterdam 1966) 22f.: «Parmenides was a dissident Pythagorean.»

15 Medizinische Interessen bei Parmenides: O. Gigon, Der Ursprung der griechischen Philo-
sophie (1945) 287. Pythagoras war mehr Medizinmann als Mediziner; aber die auch medi-
zinisch verwendbare Katharsis wurde jedenfalls spater zu seinen Methoden gerechnet, vgl.
Burkert a. O. (oben Anm. 5) 141ff. Inwieweit der Hyperboreische Apoll, mit dem er sich
identifizierte (Burkert 117ff. 126. 134), auch Heilgott war, ist nicht zu entscheiden.

16 Abb. 3 nach A. D. Trendall, Archaeological Reports for 1966-67 (1967) 33 Abb. 5.

17 Brief vom 29. Febr. 1968.

18 «Pseudoseneca», G. M. A. Richter, The Portraits of the Greeks 1 (1965) 56ff.

19 Athen, Nat. Mus. Inv. 368 nach Photo, die ich der Freundlichkeit von N. Yalouris ver-
danke. Richter a. O. 2, 202 Nr. 16. 200ff. Abb. 1227-1267.

20 Plin., N.h. 34, 56. H. Jucker, Vom Verhdlinis der Romer zur bildenden Kunst der Griechen
(1950) 118f.




184 Archiologische Berichte

g,

)

C&\ij\

Metrodoros Parmenldes
f
)

oder doch altertiimlicher als das Vorbild erscheinen zu lassen. In das unbeschwerte,
ruhige Antlitz des Epikureers hat der Bildner zudem einen Zug geistiger Anstren-
gung gebracht, dadurch daf§ er die Brauen iiber der Nasenwurzel zusammen-
geschoben hat, ein mimisches Mittel, das auch bei anderen Vorsokratikerbildnissen
angewandt ist?l. Aus der nur oberflichlich verhiillten Tatsache, daf dem Bildnis
des Parmenides dasjenige des Metrodor zugrunde gelegt wurde, darf man nicht auf
irgendwelche gelehrte Anspielungen schlieBen. Daf das Vorbild einen Philosophen
darstellte, wird dem Bildhauer geniigt haben, den die Arzte von Velia mit ihrem
Auftrag betrauten. Ein élteres Bildnis des beriihmten Eleaten war offenbar nicht
zur Hand, und Wiederholungen unserer Parmenides-Variante des Metrodoros
scheint es nicht zu geben. Aullerhalb der Vaterstadt war offenbar keine Nachfrage
nach den Portrits des Eleaten. Der normale romische Bildungsanspruch kam
ohne ihn aus?2,

Pugliese Carratelli hat die Inschrift der Parmenidesherme aus paldographischen
Griinden zuerst nach der Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. angesetzt?3, dann, unter
Hinweis auf die Forderung, die Claudius den Arzten angedeihen lieB, in die Regie-
rung dieses Kaisers?. Bevor ich diese Vorschlige kannte, hatte ich allein nach der
von Trendall publizierten Face-Aufnahme (Abb. 3) an die Zeit von Nerva bis
Traian gedacht. Die Doppelherme mit Epikur und Metrodor im Kapitolinischen
Museum, die man fiir traianisch erklirt hat?, zeigt eine verwandte «trockene»
Stilisierung. Doch die neuen Photographien (Abb. 1-2) lassen eine lebendigere
Modellierung des Gesichts und der es einrahmenden Locken erkennen, und sie
lehren, daBl die Haare auf dem Hinterhaupt und besonders iiber dem Nacken in
sehr summarischer Weise angegeben sind. Ahnliche, wie aus Holz geschnitzte und

2 Z. B. Bias: Richter a. O. 1, Abb. 352ff. M. Napoli schreibt in dem oben zitierten Brief:
«Ho subito vista la somiglianza con la testa di Metrodoro, somiglianza che & solo esteriore,
infatti appare piu attraverso le fotografie e molto meno attraverso I’esame diretto del pezzo,
dal quale appaiono le nette differenze.» Leider hatte ich noch nicht Gelegenheit, das Original
zu sehen, und vermutlich urteilten auch K. Schefold und Gisela Richter nur nach Aufnahmen,
wenn beide, wie mir Schefold sagte, zur Uberzeugung kamen, daB der Parmenides nur eine
Replik des Metrodor sei und wohl gar nicht zu dem Hermenschaft gehére.

22 Vgl. Th. Lorenz, Galerien von griechischen Philosophen- und Dichterbildnissen bei den
Romern (1965). Hier zu Metrodor Index S. 69.

23 Parola del Passato 18 (1963) 385. Auch Napoli, Parola del Passato 21 (1966) 329.

2 Parola del Passato 20 (1965) 27.

2 Richter a. O. 2, Abb. 1230-1232. W. Helbig/H. Speier, Fiihrer durch die off. Sammiungen
klass. Altertiimer in Rom* 2 (1966) Nr. 1342.




(e1poA) sopruGULIE] L9y

g aqv




(uey3y) soropondly ¥ ‘qqV (BI[PA) sopruowaeg g "qqy




Archiologische Berichte 185

schematisch aufgereihte Nackenlocken gibt es bei Tiberiusportrits26, sind aber
auch bei Claudius noch anzutreffen, mit dessen fritheren Portrits etwa die Be-
handlung der Stirnpartie besser in Einklang stiinde?”. Auch die nicht bis ins Letzte
ausgearbeiteten Ohrmuscheln scheinen mir auf die frithe Kaiserzeit hinzuweisen.
Nach den Beobachtungen des Ausgrdbers begann in hadrianischer Zeit eine mit
intensiver Bautitigkeit verbundene Neuordnung des Spitalareals von Velia. Die
vier hier erwihnten Ehrenbilder sind jedenfalls vorher errichtet worden. So ent-
tduschend die kiinstlerischen Qualititen des offenbar im Original erhaltenen Par-
menides-Bildnisses auch sind, so kann die ikonographische Forschung doch niitz-
liche Lehren aus dem Falle ziehen. Die eine besteht in der neuen Bestétigung da-
fiir, daB romische Bildnisschopfer nicht iiber die notigen kunstgeschichtlichen
Kenntnisse verfiigten, um den Stil der Zeit des Darzustellenden zu treffen, wie
man es etwa dem Kopisten der Themistoklesherme zugetraut hat®. Die andere
warnt uns davor, Portritvarianten ohne weiteres mit dem gleichen Namen zu
belegen?.

2 L. Polacco, Il volto di Tiberio (1955) Taf. 18. 22, vgl. auch 28f. V. Poulsen, Les portraits
romains 1 (1962) Nr. 52f. (Germanicus).

27 Vgl. z. B. J.-Ch. Balty, MonPiot 54 (1963) 95ff. Abb. 6. 7. 9. 16! 17. 19. Poulsen a. O.
Nr. 64. Die Metrodorbiiste hier Abb. 4 ist dagegen, auch nach der Biistenform, flavisch.

28 Richter a. 0. 1, 97.

2 7. B. der Miltiades: Richter a. O. 1, 94ff., oder Sappho, H. v. Heintze, Das Bildnis der
Sappho (1966), wo nach einer klassizistischen Inschriftbiiste die Artemis im Pirdus Sappho
getauft wird; vgl. demnéchst Verf. in Gnomon. Das entgegengesetzte Problem behandelt
J. D. Breckenridge, Multiple portrait types, Acta Inst. Rom. Norvegiae 2 (1965) 9ff.




Das Transzendieren der romischen Kunst

Von Karl Schefold, Basel
@

Man darf den Band «Das réomische Weltreich» in der Propylienkunstgeschichte, der vor
kurzem erschienen ist!, das ideale Handbuch der romischen Kunst nennen, das wir uns seit
Generationen gewiinscht haben. Wenn hier trotzdem drei Grenzen des Werkes bezeichnet
werden, sollen damit die Verdienste der hervorragenden Mitarbeiter in keiner Weise geschmaé-
lert, sondern nur Aufgaben der Forschung umrissen werden. Manche der Aspekte, von denen
hier die Rede sein wird, findet man auch in dem gedankenreichen Buch von G. Ch. Picard,
L’art romain (1962), das offenbar den Verfassern noch nicht vorgelegen hat (Rec. H. Jucker,
Gnomon 1985, 411ff.), ebenso wie G. M. A. Hanfmanns reich dokumentiertes Bilderbuch
«Roémische Kunst» (1964) und M. Wheelers « Roman Art and Architecture» (1964).

I

Die Geschichte der Form wird seit dem zweiten Weltkrieg in der Archiologie etwas vernach-
lassigt, nachdem die von Wickhoff und Riegl begriindete Geschichte der romischen Kunst
von L. Curtius, G.von Kaschnitz, H. Koch, F, Matz, G. Rodenwaldt, B. Schweitzer, W.
Technau und M. Wegner entscheidend geférdert worden war. Ein charakteristisches Beispiel:
In der alten Propyldenkunstgeschichte hatte Rodenwaldt das Zeitalter Justinians als letzten
Hohepunkt und Ende der monumentalen Antike eindrucksvoll dargestellt. Der neue Band
endet ohne kunstgeschichtliche Begriindung mit dem Untergang des westromischen Reiches,
der in der Geschichte der Form fast bedeutungslos ist.

Inzwischen ist allerdings, gerade aus Griinden der Formgeschichte, Rodenwaldts Auffas-
sung Hans Jantzen, Die Hagia Sophia (1967) entgegengetreten, in einem der schonsten Biicher
unserer Wissenschaft. Jantzen nennt die Sophienkirche nicht mehr antik, weil in ihr das Pro-
blem von Last und Stiitze nicht mehr gelte. Nun hat sich diese Definition aber als zu eng
erwiesen. Das erste Drittel der Geschichte der griechischen Kunst, die geometrische Periode,
kennt nur eine ‘schwebende’ Tektonik, und im ganzen Verlauf der Geschichte der romischen
Kunst bereitet sich das Schwerelose vor, das in der Sophienkirche seine Erfiillung findet.
Schon im italischen ersten Stil der Wanddekoration wird die Tektonik der Wand dadurch ge-
lockert, daB sie nicht mehr auf Orthostaten ruht, sondern daf diese iiber einem Sockelstreifen
gleichsam schweben. Deutlicher werden Wand und Raum im zweiten Stil in leichte Hallen
verwandelt. Die irrationalen Beziehungen der Dekorationselemente im dritten Stil leugnen
vollends alle feste Beziehung von Stiitze und Last. Rodenwaldt diirfte also recht behalten.
Erst nach Justinian verliert die Kunst des christlichen Abendlandes ihre antike Monumentali-
tat.

Leider werden im neuen Band die drei grolen Hauptperioden der romischen Kunst nicht
unterschieden, deren erste durch die illusionistische Wandmalerei und deren dritte durch die
Transzendenz der Spatantike so deutlich bezeichnet ist. Wie berechtigt es ist, die zweite
Periode, die Kunst der mittleren Kaiserzeit, transparent zu nennen!s, geht aus dem héufigen
Gebrauch dieses Wortes im Propyldenband in Analysen von Kunstwerken dieser Periode her-
vor. Schon mit dem Illusionismus, dem Darstellen einer héheren Welt, wird die Realitat
transzendiert, wihrend es der griechischen Kunst um das Verstehen der Wirklichkeit gegangen
war. Dies Transzendieren wird intensiver in der transparenten Periode. Jedenfalls kann man
den ganzen Verlauf nur als folgerichtigen Stilwandel zur Spéatantike hin begreifen, und das
Verstehen des Gehaltes setzt das der Form voraus. Es scheint aber vielen schwer zu fallen,

1 Th, Kraus, Das rémische Weltreich. Mit Beitrigen von B. Andreae, H. von Gall, H. von
Heintze, F. Rakob, J. W. Salomonson und H. Sichtermann. Propylaen-Kunstgeschichte 2,
Propylaen-Verlag, Berlin 1967.

1a Ausfiihrlich begriindet vom Verf., Rimische Kunst als religioses Phinomen (1964) 55-57.




Archidologische Berichte 187

den religiosen Gehalt des echten kiinstlerischen Schaffens ernst zu nehmen, der sich auch in der
Geschichte der Form offenbart. Und doch diirfte dies der wichtigste Beitrag sein, den unsere
Wissenschaft zur geistigen Situation der Gegenwart geben kann. Man mag dazu den Satz
von Kaschnitz vergleichen, mit dem wir diesen Aufsatz beschlieSen.

DaB man sich gegenwiirtig so wenig bemiiht, den Stilwandel der rémischen Kunst zu erfor-
schen, ist zum Teil darin begriindet, da8 die bedeutenden Arbeiten von G. von Kaschnitz
und F. Matz iiber romische Kunst mehr den Konstanten als den Wandlungen der Strukturen
gelten?. Unter dem Eindruck dieser Forschungsrichtung hat man das nicht sehr gliickliche
Wort «Gattungsstile» gepragt und meint damit die wichtige Erscheinung, daB3 die verschie-
denen Kunstgattungen ihre eigenen Gesetze und Traditionen haben. In der griechischen friih-
und strenggeometrischen Periode ist zum Beispiel das Gemeinsame des Zeitstils von Vasen,
Bronzen und Goldreliefs schwer zu erkennen. Auf der Reifestufe der Periode im zweiten Viertel
des 8. Jahrhunderts tritt aber der gemeinsame Zeitstil deutlich hervor. So wird man auch
sonst das Gemeinsame der Gattungen in den Bliitezeiten einer Kultur leichter erkennen. Das
sollte zumal von der schopferischsten Epoche der romischen Kunst gelten, dem 1. Jahrhun-
dert v. Chr.

Das GroBartige der romischen Synthese der griechischen Elemente ist uns in der Wand-
malerei am deutlichsten bewahrt, in voller Farbigkeit, wihrend diese Einheit in der iibrigen
monumentalen Uberlieferung meist auseinandergerissen ist in nackte Ruinen und entfirbte
Architekturglieder und Statuen. F. Rakob betont im Propylienband in seiner vortrefflichen
Darstellung der Architektur mit Recht, wie entscheidend wichtig es ist, sich die polychrome
Marmorverblendung, Stuck, Malerei und Mosaik hinzuzudenken, und B. Andreae ist der von
H. Beyen begriindeten feineren Kunstgeschichte der Wandmalerei vorsichtig gefolgt®. Aber
die Konsequenzen fiir die schwerer zu verstehende Geschichte der Rundplastik und des Reliefs
werden nicht gezogen, und erst recht fehlt die geistesgeschichtliche Deutung. Wiirde man die
nun so sicher begriindete und klare Chronologie der Malerei heranziehen, wiirde man nicht an
einer einheitlichen stilistischen Entwicklung verzweifeln miissen (S. 218). In der Wandmalerei
ist das Gemeinsame des Zeitstils verschiedener Gattungen unmittelbar zu sehen.

Die Verfasser datieren die Domitiusbasis (Taf. 173f.) aus antiquarischen Griinden ins Ende
des 2. Jahrhunderts v. Chr., obwohl die illusionistische Raumauffassung der Friese mit den
vor 80 v. Chr. datierten spithellenistischen (Meerwesenfriese von Pergamon, Homerapotheose,
Laginafries) schlechthin nicht zu vereinen ist. Die grundsétzliche Verschiedenheit der Reliefs
der Domitiusbasis von hellenistischen landschaftlichen Reliefs wird vielleicht am deutlichsten,
wenn man mit jenen den von D. Burr Thompson erklirten AbguB eines Silberreliefs aus Kairo
und den Berliner AbguB eines alexandrinischen MetallgefiBes aus Athribis vergleicht. Hier
entfaltet sich die plastische Reliefbewegung vom Grund nach vorn, ohne diesen aufzulockern,
im Gegensatz zur Domitiusbasis und zur «Coppa Paesistica», die nur im 1. Jahrhundert ent-
standen sein kann, wie D. Thompson a. O. auch nach GefaBform und Ornamentik gezeigt hat.
Die Domitiusbasis setzt wie die Coppa Paesistica die Raumlichkeit des zweiten Stils voraus,
geht aber iiber die der Coppa noch weit hinaus, wihrend jene friihhellenistischen Reliefs noch
in einer kraftvollen Spannung zum Raum stehen, die man freilich nur am Original ganz

2 Zum Grundsitzlichen F. Matz, Geschichte der griechischen Kunst 1 (1950) 8ff.; dazu
G. Niebling, Forschungen und Fortschritte 34 (1960) 333. — G. Kaschnitz von Weinberg,
Rémische Kunst 14 (1961-63). — Ders., Ausgewdihlte Schriften 1-3 (1965). — Die im hier be-
sprochenen Band S. 305 und 314 zitierten Abhandlungen von Matz.

3 Die farbige Stuckwand Taf. XIV hat in Neapel die Inventarnummer 9595 f und stammt
nach P. Ciprotti, Studia et documenta historiae et iuris 23 (1957) 377 aus dem Tablinum der
Casa di Meleagro; iiber die Bedeutung der Motive vgl. Verf., Winde Pompejis (1957) 356. —
Die Malereien der Casa del Frutteto (Abb. 128f.) halte ich fiir vespasianische Nachahmung:
Vergessenes Pompeji (1962) 140f. '

4 D. Burr Thompson, Pannychis, Journal of Egyptian Archaeology 50 (1964) 147-163. —
W. Kaiser, Katalog Agypt. Museum Berlin Nr. 1014.

8 A, Adriani, Divagazioni intorno ad una coppa paesistica (1959). Deutung auf Marsyas’ Er-
findung des Flotenspiels: F. Matz, Gnomon 1960, 289. Vgl. auch K. Parlasca, Oriental. Litera-
turzeitung 1960, 238-241.




188 Archiologische Berichte

erkennen kann. Der hellenistische Grundcharakter wirkt bis zum Beginn des zweiten Stils
nach.

A. Furtwinglers und J. Sievekings glinzende Kombination der Basis mit dem Admiral
Domitius und die Deutung des Stils als Vorstufe der Ara Pacis hitten wenigstens zitiert wer-
den sollen, ebenso wie der Nachweis, daB eine friedliche Hochzeit Poseidons nicht zum Bild
des stiirmischen Gottes in der griechischen Kunst paBt®, am wenigsten zur hellenistischen
Poseidonv(ojste]lung, sondern erst moglich ist, nachdem Antonius und Octavia ihre Hochzeit
als die von Poseidon und Amphitrite hatten verherrlichen lassen’. Die antiquarischen Details,
die aus dem 2. Jahrhundert stammen, erkliaren sich leicht daraus, daB der Admiral Domitius
mit dem Denkmal seinen UrgroBvater, den Censor, verherrlichen wollte, wie es auch sonst in
der Spétzeit der Republik iiblich war, sich auf groBe Ahnen zu berufen, und wie es damals
besonders Augustus gefallen muBte, der einen neuen Census plante.

Als Antwort auf das Poseidon-Amphitrite-Bild der Hochzeit des Antonius mit Octavia ist
der wundervolle Kameo in Boston zu verstehen, den Furtwingler® auf Augustus als Neptun
gedeutet hat, der ein Viergespann von Seepferden lenkt, also als Anspielung auf den Sieg von
Actium, und den M. L. Vollenweider? zum erstenmal so abgebildet hat, daB dieses zwischen
31 und 27 datierte Werk in seiner ganzen kunstgeschichtlichen Bedeutung gewiirdigt werden
kann. M. L. Vollenweider hat auch auf andere Steine und Pasten hingewiesen, die mit Actium
zusammenhingen. Unter diesen ragt der Kameo in Wien hervor, den F. Eichler als ein kurz
nach 27 v. Chr. datiertes Werk erwiesen hat!®. Die Vorderansicht des Poseidongespanns ist
wichtig in der Geschichte des Reprisentationsbildes. Die Auflockerung des Grundes mit den
Fischschwinzen entspricht der Domitiusbasis noch mehr als die auf dem Bostoner Kameo, der
in einer anderen hochhellenistischen Tradition steht, aber in der Ausfilhrung um einen Grad
klassizistischer ist als die um ein paar Jahre #ltere Domitiusbasis.

Zu den Reliefs, die im neuen Band in die Friihzeit des Augustus datiert werden, paBt die
Domitiusbasis freilich nicht. Der Fries der Basilica Aemilia (Taf. 176) 148t sich aber mit der
Wandmalerei zweiten Stils nicht vereinen, muB also sehr viel spiter entstanden sein, und die
nicht sehr reprisentative Basis von Civita Castellana (Taf. 177) paBt nur zur Stufe der Far-
nesina um 20, wahrend die Domitiusbasis das Relief in der Villa Borghese mit den Ludi
Caesaris voraussetzt, das mit guten Griinden bald nach 46 datiert worden ist, und ebenso den
Meerwesenfries der um 40 datierbaren Villa von Boscoreale!!. Die illusionistische Auflockerung
des Reliefgrunds war, wie die Wandmalerei zeigt, am kiihnsten in der Mitte des Jahrhunderts,
ist auf der Domitiusbasis schon im Riickgang, und auf der Ara Pacis wird der Illusionismus
einer irrationalen Flachigkeit untergeordnet.

Warum Stiicke des Hildesheimer Silberschatzes, deren freie Raumillusion und Auflockerung
des Reliefsgrunds nur zum zweiten Stil, in keiner Weise aber zur irrationalen Raumlichkeit des
dritten Stils passen (Taf. 369a), um die Zeitwende datiert werden, ist schwer zu verstehen!2.

¢ Auf Tonpinakes von Penteskufia und wenigen anderen Monumenten erscheint das Paar
Poseidon-Amphitrite in ruhiger Wiirde, aber nie ein Hochzeitszug.

" Verf., Zur Basis des Domitius Ahenobarbus, in: Essays in Memory of Karl Lehmann (1964)
279-287. In die dreiBiger Jahre datiert auch H. von Heintze im Lexikon der Alten Welt (1965)
238.

8 Antike Gemmen (1900) Taf. 50, 19.

® Die Steinschneidekunst und ihre Kiinstler in spitrepublikanischer und augusteischer Zeit
(1966) 51, 23 Taf. 49, 2. Aus der Literatur ist J. D. Beazley, The Lewis Gems (1920) Nr. 105
hervorzuheben. Vgl. auch E. Diehl, Gymnasium 74 (1967) 564.

0 F, Eichler und E. Kris, Die Kameen im kunsth. Museum (1927) Nr. 5 Taf. 7.

1 Vgl. oben Anm. 7 und C. Weickert, Ein romisches Relief aus der Zeit Caesars, Festschrift
P. Arndt (1925) 48-61. Neuere Literatur Helbig?(1966) IT Nr. 1958 (E. Simon). Die Géttin mit
dem Szepter kann nur die Venus Genetrix Caesars sein, wie die zahlreichen Nachbildungen
beweisen. Die Aphrodite, die im Schlafzimmer von Boscoreale der Artemis mit den Fackeln
gegeniibersteht (Verf., Probleme der pomp. Malerei, RM 72 [1965] 118) ist ebenfalls, und dhn-
lich, bekleidet, wahrend Aphrodite sonst im Hellenismus nackt dargestellt zu werden pflegt.
Lebte die Vorstellung der bekleideten Aphrodite daneben in der Bildwelt der Isis weiter ?

12 Verf., Vom Ursprung und Sinn romischer Reliefkunst, Charites Langlotz (1957) 187-196.




Archiologische Berichte 189

Geht man vom Stilwandel der Wandmalerei aus, 1Bt sich der kunstgeschichtliche Ort von
Denkmélern anderer Gattungen leichter bestimmen. Das ist besonders wichtig fiir die Ideal-
plastik.

Die interessante und folgerichtige Reihe von Idealskulpturen, die H. Sichtermann vorlegt,
beginnt erst mit der Kaiserzeit (Taf. 2581f.). GroBartiger sind die Schépfungen des 1. Jahr-
hunderts v. Chr., die freier mit dem Raum schalten, so der epische Zyklus von Sperlonga®.
Zu ihm gehort auch die Gruppe des Menelaos mit dem toten Patroklos, und nach dem Stil
scheint mir zuzugehoren auch die des Achill mit Penthesilea, die Ernst Berger jetzt eindrucks-
voll wiederhergestellt hatt. Was fiir den Meister der groBen Gallier ‘Urerlebnis’ gewesen war,
wird hier zum ‘Bildungserlebnis’. Wie man in den epischen Zyklen des zweiten Stils, den
‘Irrfahrten des Odysseus’, hellenistische Vorbilder kopiert, so will man in jenen plastischen
Gruppen die mythische Vorgeschichte Roms in kolossalen Bildern verewigen. Die Vorbilder
wird man eher in der Malerei als in der Plastik suchen, weil die Kompositionsweise durchaus
malerischen Charakter hat. Die plastische Dichte der hellenistischen Skulptur steht in einer
Spannung zum freien Raum. Jene Gruppen verbinden sich dagegen in der Art des zweiten
pompejanischen Stils malerisch frei mit dem Raum. Auch das Original der Lakoongruppe wird
in dieser freieren Weise komponiert zu denken sein, wihrend die erhaltene, wohl erst flavische
Umbildung flachiger ist'®. Ebenso sind die gemalten Gruppen von Achill und Chiron und
Marsyas und Olympos aus der Basilika von Herculaneum klassizistischer, als es die literarisch
iiberlieferten Vorbilder in den Saepta gewesen sein werden, von deren freier Réumlichkeit der
Torso vom Belvedere eine Vorstellung gibt!é,

Das kunstgeschichtliche Verstehen dieser Werke ist entscheidend wichtig fiir das des tran-
szendierenden Charakters der romischen Kunst. Denn in der Idealitdt der sich griechisch
gebirdenden Gruppen tritt eine hohere Welt dem empirischen Dasein gegeniiber, eine Welt,
die ihm Weihe und Wiirde geben soll. Ohne eine folgerichtige Vorstellung von der Wandlung
der plastischen und rdumlichen Strukturen lassen sich diese Zusammenhinge nicht erkennen.
Die Verfasser sagen mit Recht, daB die iiberkommenen Stilbegriffe fiir die Geschichte der
romischen Kunst nicht geniigen, aber sie geben uns keine neuen Begriffe. Sie sagen richtig,
daf man Grundbegriffe der neueren Kunstgeschichte nicht einfach von einer Periode, fiir die
sie geschaffen sind, auf eine andere iibertragen kann, aber man kommt ohne solche Uber-
tragungen nicht aus. Man wehrt allen Irrtiimern, wenn man spezifische Adjektiva hinzusetzt,
also zum Beispiel das barock Malerische von dem impressionistisch Malerischen unterscheidet,
oder die archaische, die klassische, die orientalische und die byzantinische Frontalitat9s,

Die spatantike Frontalitit aus der parthischen abzuleiten, ist seit E. Wills grundlegendem
Buch iiber die Kultreliefs nicht mehr moglich?’. Frontalwendung stammt nicht aus dem
Orient, sondern aus der Klassik. ‘Orientalisch’, ‘byzantinisch’ wirkt sie iiberall, wo das grie-
chisch Organische einem additiven Komponieren weicht, wie vielfach in allen Provinzen. Eine

Auch die grundlegende Arbeit von H. Kiithmann, Untersuchungen zur Toreutik (1959) wird
zum Maskenbecher nicht zitiert.

13 B. Andreae, zuletzt im Lexikon der Alten Welt (1965) 2856. — H. P. L’Orange, Acta ad
archaeologiam ... pertinentia 2 (1965) 261-272. — W. Buchwald, Philologus 110 (1966) 287. —
P. Krarup, Gymnasium 74 (1967) 485. — G. Siflund, Opusc. Romana 7 (1967) 9.

14 Gestalt und Geschichte, 4, Beiheft zu Antike Kunst (1967) 61-75. Vgl. K.T. Erim, AJA 72
(1968) 165.

15 Propylien-Kunstgeschichte 1 Taf. 145. DaB dieses Werk und der Faustkampfer Taf. 144
im ersten statt im zweiten Band abgebildet werden, hat die Redaktion zu verantworten!

16 Einem in einen Marsyas umgedeuteten Herakles scheinen mir die gewaltigen Formen
angemessener als einem Philoktet, fiir den sich W. Fuchs, Helbig* I Nr. 265 entscheidet. Vgl.
meine Pomp. Malerei (1952) 137f. und A. von Salis, Antike und Renaissance (1947) 165ff.
Zum Vorbild schon J. Dérig, AM 71 (1956) 190-192. Die romische Raumlichkeit wird auch
von den Ringergruppen vorausgesetzt, die J. Sieveking, Die Bronzen der Sammilung Loeb
(1913) 52ff. behandelt hat. Anders Lippold, Griech. Plastik (1950) 345, 14.

16a Zum Problem F. Weissengruber, Klassischer Stddtebau, Ant. Kunst 11 (1968) 45-49.

17 E. Will, Le relief cultuel gréco-romain (1955). Anders H. von Gall, Propylien-Kunstge-
schichte 2, 289,

13 Museum Helveticam




190 Archéologische Berichte

tiefere transzendierende Bedeutung erhalt die Frontalitit in Rom selbst schon seit der illusio-
nistischen Periode'®, seit der Ausbildung der Fassade, dem Gegeniiberstellen von Verehrer
und Kultbild, besonders aber in der transparenten Phase, wie M. Wegner an der Marcussiule
gezeigt hat'®.,

II

Es wird immer klarer, da man Stil mit formalen Kriterien allein nicht erfassen kann, son-
dern daB man ihn in seinem Gehalt erforschen muB, um seine geschichtliche Stellung zu be-
greifen. Dafiir ist in den letzten beiden Generationen manches geschehen. Da8 der Leser dar-
iiber wenig informiert wird, ist zum Teil der Redaktion zuzuschreiben, die fiir die Literatur-
angaben zu wenig, fiir die Beschreibungen zu viel Raum vorgesehen hat. Vollstindige Beschrei-
bungen konnen in einem Band mit diesem Thema und Umfang doch nicht gegeben werden:
also sollte man sich auf die notwendigsten Angaben beschrinken und wiirde so viel Platz ge-
winnen.

Gewichtiger ist aber die von Fr. Krauss in der Einleitung ausgesprochene Tendenz, die
Kultur der Romer als Ausdruck ihrer Klarheit und Tatkraft aufzufassen, ihrer « Ratio», die
dem Romer «die Kraft gab, sich eine ganze Welt untertan zu machen und seiner Herrschaft
zu erhalten». Damit ist nur eine Seite des romischen Wesens bezeichnet, und man kann fragen,
ob es gerade diese ist, die in der Kunst vorherrscht. Bedeutende Gelehrte der letzten Jahrzehnte
haben eine andere Auffassung vertreten, und schon J. J. Bachofen ist jener rationalen Deu-
tung mit seinem ganzen Werk und Wesen entgegengetreten, wie jetzt seine eben erschienenen
Briefe neu bezeugen®. Die «Ratio», das Verstehen der Erscheinungswelt, ist eher ein Grundzug
der griechischen als der rémischen Kunst.

Die Romer selbst sahen ihr Verdienst in ihrer der Ratio schroff entgegenstehenden Religion,
in ihrem Gehorsam und ihrer Achtsamkeit den Gottern gegeniiber. Horen wir Polybios an:
«Was mehr als alles sonst den rémischen Staat von jedem andern unterscheidet und iiber ihn
heraushebt, ist seine Haltung zu den Géttern. Dasjenige, was andern Gemeinschaften zum
Yorwurf wird, scheint mir, hilt tatséichlich den rémischen Staat zusammen, ich meine die
Gotterfurcht.» Und Cicero: «(Wir Romer haben Spanier, Gallier, Karthager, Griechen, Italiker
und Latiner nicht an militérischer oder diplomatischer Tiichtigkeit iibertroffen, sondern allein
durch die Frommigkeit. Rom hat von jeher erkannt, daBl nach géttlichen Winken alles regiert
werde.»?!

Im Folgenden seien einige von den Verfassern nicht oder wenig beriicksichtigte Arbeiten
aufgefiihrt, durch die die Geschichte des Transzendierens in der rémischen Kunst in neues
Licht getreten ist. Ein Stolz des rémischen Instituts sind die in seinen ‘Mitteilungen’ erschie-
nenen Abhandlungen Andreas Alf6ldis iiber die Ausgestaltung des monarchischen Zeremoniells

18 F. Matz, Bemerkungen zur romischen Komposition, Abh. Mainz 1952, 625-647. — Ders.,
Gnomon 1960, 296.

19 Die kunstgeschichtliche Stellung der Marcussdule, JAI 46 (1931) 107f.

20 J, J. Bachofen, Ges. Werke, hg. von K. Meuli, Bd. 10: Briefe, hg. in Verbindung mt
H. Fuchs, K. Meuli und P. Von der Miihll von F. Husner (1967). Von anderer Seite beleuchtet
den Gegensatz zur griechischen Ratio neu A. Alf6ldi, Strukiur des Rimerstaates, Entretiens
sur ’antiquité classique 13 (1967) 277.

21 M. Hauser, Wesensziige der romischen Kultur. Als Manuskript gedruckter Vortrag vor dem
Kader-Club der Spengler AG am 7. Juni 1966. Polyb. 6, 56, 6f. Cic. Harusp. resp. 19 nec
numero Hispanos nec robore Gallos nec calliditate Poenos nec artibus Graecos nec denique hoc
1pso huius gentis ac terrae domestico nativoque sensu Italos ipsos ac Latinos, sed pietate ac religione
atque hac una sapientia, qguod deorum numine omnia regi gubernarique perspeximus, omnis gentis
nationesque superavimus. Vgl. Cic., Nat. deor. 2, 8 ... intellegi potest eorum itmperiis rem publicam
amplificatam, qui religionibus paruissent; et si conferre volumus nostra cum externis, ceteris rebus
aut pares aut etiam inferiores reperiemur: religione, id est cultu deorum, multo superiores. Wie
im Katholizismus kann sich mit solcher offizieller Haltung ‘Aufklarung’ mannigfaltiger Form
verbinden, aber es geht nicht an, mit K. Latte, Romische Religionsgeschichte (1960) und andern
seit dem spateren Hellenismus nur diese Seite zu betonen. Man wendet sich von der iiber-
lieferten Religion zu den neuen, transzendierenden, zu denen der Kaiserkult gehort.




Archiologische Berichte 191

und iiber Insignien und Tracht der romischen Kaiser?®. Alf6ldi zeigt, daB sich die in der Tran-
szendenz begriindete Funktion des christlichen Kaisers, der in Byzanz zu einem «lebenden
Gotzen» erstarren kann, in einer transzendierenden Haltung seit den Anfangen der monarchi-
schen Bestrebungen im romischen Weltreich vorbereitet. Er hat die Heilsvorstellungen, welche
die Ausbildung der Monarchie begleiteten, in einer ganzen Folge von Aufsitzen genauer ge-
schildert?®. Eine grofe Bedeutung hatten seit dem Beginn dieses Transzendierens im 2./1.Jahr-
hundert v. Chr. die orientalischen Religionen als Medien des Heilsverlangens, insbesondere
die der Isis, und Alféldi hat die Rolle der Isissymbole der Wanddekoration durch ihre Funk-
tion in der Propaganda besonders auf den Miinzen erlautert®, Transzendierende Auffassungen
des Herrschers hat G. Ch. Picard an Augustus und Nero dargestellt?. Die Stilgeschichte der
Kunst geht genau mit der Ausbildung jener religios-politischen Vorstellungen zusammen und
ist nur so zu verstehen. Mag die Bedeutung der dgyptisierenden Motive im dritten Stil zum
Teil verblaBt sein, wie Krauss meint, sollte doch nicht verschwiegen werden, daB sie im zweiten
Stil weit gewichtiger hervortreten, als man bis vor kurzem wufite, also gleichzeitig mit der
Propaganda auf den Miinzen. Ein anderer groBer Historiker, Michael Rostovtzeff, hat die
dionysischen Mysterien Italiens in einem grundlegenden Buch «Mystic Italy» (New York
1927) zur Deutung der rémischen Wanddekoration herangezogen. P. Boyancé, Etudes sur le
songe de Scipion (1936), schildert mit wundervoller Weite des Blicks und Tiefe des Verstehens,
wie die Romer der spiten Republik mit mannigfaltigen Vorstellungen eines hoheren Daseins
spielten, ohne sich dogmatisch festzulegen?®. So ist es auch in der Kunst zunachst weniger
wichtig, wohin transzendiert wird, als dafl transzendiert wird. Im Literaturverzeichnis wird
auch nur ein Teil von H. P. L’Oranges bahnbrechenden geistesgeschichtlichen Erklarungen
des Stilwandels genannt®?.

Neben Rostovtzetfs Mystic Italy war grundlegend fiir das Verstandnis der romischen Wand-
dekoration P. Grimal, Les jardins romains (Paris 1943); denn die Ausgestaltung des Peristyls
als Heiliger Hain ist zusammen mit dem Larenheiligtum ein Grundmotiv fiir die Verteilung
der Dekorationselemente. Man sollte auch R. Herbigs gewichtige Stimme nicht vergessen, der
zu diesem Thema sagte®: « Nicht zu leugnen ist die Richtigkeit der Erkenntnis, daB auf vielen
Winden, in unzihligen malerischen Kompositionen diese religivsen Bereiche nachdriicklich
in Erscheinung treten und in vollem, bewufit programmatischen Ernst vorgetragen werden»
und «wie sich in augusteischer Zeit der von oben gelenkte religiose Ernst gegeniiber der frivolen
Verspieltheit der vorhergehenden Generationen der romischen Gesellschaft wieder durchsetzt.»
Herbig hat meiner Zusammenfassung der Motive, mit denen die Wandmalerei spielt, durchaus
zugestimmt: «So wirken etwa sieben Motivkreise an der komplizierten Erscheinung der pom-
pejanischen Wanddekoration mit: die Vorstellung vom Haus als Heiligtum (Penatenbilder
schmiicken oft das Atrium und seine Umgebung); vom Garten als dem Heiligen Hain, dem
Kleinen Griechenland; vom Herrn des Hauses als Nachfolger der hellenistischen Herrscher,
der wie sie Tiergarten und Kunstschitze besitzt; von der Erhohung des Daseins durch Myste-
rien, die zur Schépfung des ‘Zweiten Stils’ fiihrt; von der ethischen Bindung des Lebens, die

2 RM 49 (1934); 50 (1935). Dazu sein Beitrag Romische Kaiserzeit in Historia Mundi 4
(1956) 190-297.

2 Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik, Mus. Helv. 7 (1950) 1ff.; 8 (1951) 190ff.; 9
(1952) 205fF.; 10 (1953) 103ff.; 11 (1954) 133ff.

% The Main Aspect of Political Propaganda on the Coinage of the Roman Republic, in Essays
presented to H. Mattingly (1957) 63-95. Aus der im Lexikon der Alten Welt (1965) 2158f.
angegebenen Literatur ist besonders F. Cumont, Die orientalischen Religionen wm romischen
Heidentum hervorzuheben (1906, 21914); dazu zuletzt D. Dietrich, Der hellenistische Isiskult
als kosmopolitische Religion und die sogenannte Isismission (Diss. Leipzig 1966).

% . Ch. Picard, Auguste et Néron (1962). Ungerechte Rezension der englischen Ausgabe
(1966) durch G. B. Townend, JRS 57 (1967) 249.

2% Vgl. auch H. Herter, Gnomon 1967, 846f. zu J. Marcadé, Roma Amor (1961).

2 H. P. L’Orange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship (1953).

2 DLZ 75 (1954) 162. Zur Bildungsvorstellung auch H. Jucker, Vom Verhdltnis der Romer
zur bildenden Kunst der Griechen (1950), ein Buch, das zwar zitiert, aber kaum beriicksichtigt
ist.




192 Archiologische Berichte

in den Sagenbeispielen und Pinakotheken des ‘Dritten Stils’ gepredigt wird; von der Ver-
klirungsstimmung der claudisch-neronischen Zeit und endlich von der strengen Bildung der
vespasianischen.»®

Aber nicht nur in der Wandmalerei, sondern in der ganzen rémischen Kunst duBert sich das
Transzendieren der griechischen Immanenz in der Einordnung der autonomen griechischen
Formen in heteronome rémische Systeme, in der architektonischen Planung, in der Unter-
ordnung der griechischen Farbigkeit unter reprisentatives Rot und Gold, vor allem aber in
der Einfiignng in gedankliche Zusammenhinge®. In alledem geht es nicht um das Verstehen
der Welt, wie bei den ‘rationalen’ Griechen, sondern um Ideale, wie uns gleich ein unumstritte-
nes Beispiel zeigen soll. Zu den Sarkophagen aus dem Leben eines vornehmen Rémers (Taf.
229) sollte G. Rodenwaldts Nachweis genannt werden, daB es der Sinn dieser Sarkophage war,
mit Beispielen der Tugenden der Verstorbenen ihre Unsterblichkeit zu beweisen®!. Von hier
aus laBt sich ein neues Versténdnis der romischen Umdeutung und Umgestaltung griechischer
Sagen auf den mythologischen Sarkophagen begriinden und, was noch wichtiger ist, der Sinn
der Trajans- und der Marcussdule. Der Begriff «Historisches Relief» trigt eine Vorstellung
von Geschichte in die rémische Kunst, der diese verfilscht. H. von Heintze schildert einige
der Ideen, denen Relief und Bildniskunst dienen (S. 218ff.). Sie wiirden noch deutlicher her-
vortreten, wenn uns nicht vielfach nur Bruchstiicke groBer Komplexe erhalten wiren, die als
vollstdndige, durch Ideen bestimmte Kompositionen verstanden werden wollten. Aber an den
Saulen ist der Sinn ja deutlich genug, mit den Tugenden des Heeres und des Kaisers dessen
Unsterblichkeit zu begriinden.

Ein echtes ‘historisches’ Faktum ist das Aufkommen der Sarkophagbestattung, das A. D.
Nock aus der neuen Stellung der Senatsaristokratie unter den Adoptivkaisern erklart®. Mit
allen ihren ideellen Elementen transzendiert die Gattung: mit der Nachahmung der helle-
nistischen Fiirsten, der Bildungsidee und dem allegorischen Gehalt der Thematik. Der trans-
parente Charakter dieser Kunst wird am grofartigsten sichtbar in ihrem expressionistischen
Spatbarock im 3. Jahrhundert n. Chr., den G. Rodenwaldt an den Léwensarkophagen am
tiefsten gedeutet hat®. Von éhnlicher Bedeutung ist A. Alfoldis Erklarung der zeremoniellen
Gliicksvorstellungen auf dem Deckengemalde von Trier®. Hans Jucker, Das Bildnis im Bliitter-
kelch (1961), hat am feinsten differenziert, wie transzendierende Symbolik die Kunst des
Lebens und der Griber gleichermaBen durchdringt.

III

Bedeutung und griechischer Charakter des hellenistischen Rom werden noch zu wenig
gesehen. Die Freude an griechischer Kunst erwacht in Rom nicht erst mit den Raubziigen
des 2. Jahrhunderts und damit, daB die griechische Kunst nun der Kultur der neuen Herrin
der Welt zu dienen beginnt. In den Dienst Roms tritt damals auch die Wendung vom Helle-
nismus zum Klassizismus, der grundlegend fiir alles Rémische bleibt, auch wenn es im 1. Jahr-
hundert noch einmal einen ‘asiatischen’, ‘subbarocken’ Stil gibt. Dieser wird oft mit dem
echten hohen Hellenismus verwechselt, von dem ihn aber die klassizistische Grundlage und
die freie Behandlung des Raumlichen unterscheidet, wie oben zu den Sperlongagruppen aus-
gefithrt wurde. Von ganz anderer Art ist der vorausgehende Hellenismus in Rom, den wir
nicht iiberschitzen, aber auch nicht verschweigen sollten.

Die Einleitung des neuen Propylaenbandes geht mit richtigem Empfinden zu den berithmten

2 Verf., Nachrichten der Giessener Hochschulgesellschaft 22 (1952/53) 31f.

3 M. L. Thompson, Marsyas 9 (1960/61) 36ff. — Verf., zuletzt Vergessenes Pompeji (1962)
bes. 73ff. Selbst romische Miinzemissionen haben zuweilen zyklischen Charakter, was K. Kraft
wichtige neue Deutungen erlaubt hat.

81 Seine Abhandlung iiber den Stilwandel der antoninischen Kunst erscheint nur S. 315 im
Literaturverzeichnis.

32 A, D. Nock, Harvard Theol. Review 1932, 345. — Verf., La force créatrice du symbolisme
funéraire des Romains, Rev. Arch. 1961 IT 177-209.

33 Romische Lowen, Critica d’arte 1 (1935/36) 225fF.

% Historia 4 (1955) 1211




Archiologische Berichte 193

Bronzen des Capitols zuriick, zur Wélfin und zum ‘Brutus’. Wenn man aber den ‘Brutus’
nennt, sollte man sagen, daB8 wir das Verstindnis dieser Richtung des italischen Portrits
Kaschnitz verdanken, der den ‘Brutus’ auch richtig mit frithhellenistischen (nicht spatklassi-
schen!) Bildnissen verglichen hat®. Die Ausdruckskraft der Wélfin und des ‘Brutus’ hebt
sich von der etruskischen Tradition in einer Weise ab, die man schon als rémisch empfinden
kann. Es laBt sich zeigen, da das Rom der Republik immer griechischer, das gleichzeitige
Etrurien provinzieller wird. Man sollte also nicht nur von den provinziellen etruskischen, son-
dern auch von den hellenistischen Werken im Umkreis der Urbs ausgehen, wenn man die Be-
deutung Roms in dieser Periode begreifen will. Deutlich spricht die groBziigige Neuanlage des
Forums um 500 v. Chr., die Frank Brown nachgewiesen hat, ferner die in und um Rom ge-
fundenen griechischen Kunstwerke der Klassik, die mindestens zum Teil in Rom hergestellten,
in Praeneste gefundenen Gravierungen in Erz, die ‘servianische’ Mauer, die groBartigen Poly-
gonalmauern der von Rom abhéngigen mittelitalischen Stédte, die eindrucksvolle Neugestal-
tung des Capitols nach dem Gallierbrand und andere Auswirkungen, die um so wichtiger sind,
als das hellenistische Rom unter den spiteren Uberbauungen noch so wenig hervorgetreten
ist3, Dazu gehort neben der von den Amerikanern ausgegrabenen Kolonie Cosa besonders die
Wirkung auf Pompeji und das Fortunaheiligtum von Praeneste.

In Pompeji lenken die seitlichen Kolonnaden des Forums den Blick auf die Fassade des
Jupitertempels, in ungriechischer Weise, die ihre Vorbilder in Rom hat. Das hat W. Technau
schon vor dreilig Jahren aus der Forma Urbis, dem Stadtplan Roms, erschlossen?’. Dasselbe
Prinzip liegt aber der Anlage der Basilika von Pompeji zugrunde, in der die seitlichen Hallen
den Blick des von der Mitteltiir Kommenden auf die Fassade des Tribunals lenken. Zur Wir-
kung gehort das Podium, auf dem sich Tribunal und Tempel erheben. Schon dadurch wird
bewiesen, wie iiberholt die alte, nun wieder nachgesprochene Annahme ist, die Form gehe
auf groBgriechische Ko6nigshallen zuriick. Was Delbriick einst als hellenistische Baukunst in
Latium und Winter als hellenistische Kunst in Pompeji aufgefaf3t hatten, hat sich zumeist als
Auswirkung der neuen Herrin der Welt herausgestellt. Schon das Pompeji der Tuffzeit ist eine
unschétzbare Quelle fiir die Auffassung von Haus und Stadt im jungen rémischen Weltreich
und hitte deshalb mehr an den Anfang des Bandes gehort als provinzielles Etruskischess.
Damit soll das Nachwirken des etruskischen Charakters des archaischen Rom in keiner Weise
geleugnet werden®. Schon damals &uBert sich, zum Beispiel in der Raumgestaltung, eine
transzendierende Tendenz, die dann nach dem Aufhoren der griechischen hellenistischen
Uberlagerung in_der ‘Romerzeit’ machtig hervorbricht. Im hellenistischen Etrurien haben
mehr als provinzielle Bedeutung die Szenen aus der etruskischen Friihgeschichte Roms in der
Tomba Frangois. Dazu hiatte A. Alfgldis geniale Erklarung in seinem Buch «Early Rome and
the Latins» (1963) zitiert werden sollen; auch seine Datierung in den friihen Hellenismus?®,

Die geschichtliche Bedeutung der in Pompeji am besten bezeugten rémischen Formen geht
schon daraus hervor, dafB sie bereits im 2. Jahrhundert auf Griechenland zuriickwirken: Es

35 _Ausgewdhlte Schriften 3 (1965) 390f. Im Literaturverzeichnis S. 314 wird nur eine der
dlteren Abhandlungen, und diese unter Plastik (nicht unter Bildnis) aufgefiihrt, mit falschem
Verweis auf Band 3 statt Band 2 der Ausgewdhlten Schriften. Vgl. auch G. Hafner, RM 73/74
(1966/67) 51f. Anm. 122f.

3 F. E. Brown, New Soundings in the Regia, Entretiens sur 'antiquité classique 13 (1967)
47ff. Im gleichen Band 67ff. betont P. J. Riis, Art in Etruria and Latium during the First
Half of the Fifth Century B.C. mehr das Etruskische; vgl. aber die Diskussionsbemerkungen
zur Lupa 93ff. — Zum Cerestempel vgl. A. Alféldi, Early Rome (1963) 92ff. Zu den griechischen
Kunstwerken in Rom zuletzt G. Hafner, JdI 81 (1966) 204. Kampanisch-rémisch kénnte auch
der groBe eherne Silen aus Armentum in Miinchen sein (zuletzt H. Jucker, Gnomon 1965,
301, 3).

3 Kunst der Romer (1940) 47.

8 Verf., Pompejis Tuffzeit als Zeuge fiir die Begriindung romischer Kunst, in: Neue Beitrige,
Festschrift B. Schweitzer (1954) 297-310.

3 Dazu zuletzt H. Blanck, Zwei Corneliersarkophage, RM 73/74 (1966/67) 76.

10 212fF.; bes. 221f. Taf. 8-12. Rec. J. Heurgon, Historia 16 (1967) 370-377 und A. Mo-
migliano, JRS 57 (1967) 211-216.




194 Archiologische Berichte

sei nur an die Einrahmung der Fassade des Artemisions von Magnesia durch Séulenhaller.
erinnert, ferner an den iiberkuppelten Baderaum des oberen Gymnasiums in Eretria und an
die prachtvollen Héuser der Italiker in Delos mit ihren Bildmosaiken und Wandfriesen, einem
Aufwand, der im Privathaus in Griechenland unerhért ist®. Die Mosaiken in hellenistischen
Privathéusern kennen noch nicht das Prinzip, beriihmte Kunstwerke in FuBbodenmosaiken
nachzubilden — das ist romische Bildungsvorstellung.

Das groBartigste Monument aus dem Beginn der Kunst des romischen Weltreichs ist aber
das Fortunaheiligtum von Praeneste (Taf. 12f.), das von den Ausgrabern ins 2. Jahrhundert
v. Chr., von andern, auch im neuen Band (S. 158£.), erst nach Sulla datiert wird. DaB hier eine
Kontroverse besteht, hatte wenigstens angedeutet werden sollen. Mir scheint die frithe Datie-
rung gesichert durch die Dekorationen ersten Stils, wie sie nur vor Sulla vorkommen, ferner
durch altertiimliche Ziige der Architektur, die dem sullanischen Tabularium vorausliegen, end-
lich durch das erhaltene hochhellenistische Kultbild und Spuren von groBartigen Weihgeschen-
ken des 2. Jahrhunderts. Wahrend das Gegenspiel von Raumgrenze und Raumillusion die
Baukunst des 1. Jahrhunderts kennzeichnet, herrscht im oberen Teil des Fortunaheiligtums
noch wie in Basilika, Forum und Haus des Faun in Pompeji die Freude am neuentdeckten
weiten Raum. Der sullanische untere Teil des Heiligtums mit dem Apsidensaal hat dagegen
den Charakter des zweiten Stils.

DaB die italischen Wanddekorationen ersten Stils sich durch ihren Sockel von den griechi-
schen bedeutsam unterscheiden, hatte schon August Mau richtig gesehen?. Man gebérdet sich
griechisch, ohne Grieche zu sein; man weiht die rémische mit einer idealen klassizistischen
Welt. Das ist schon ein Keim des romischen Transzendierens, das sich vom griechischen Ver-
stehen der Wirklichkeit entfernt.

Von drei Aufgaben der Forschung war hier die Rede: dem Aufbau der Kunstgeschichte, der
Deutung des Gehalts und den Urspriingen der romischen Kunst. Fiir alle drei Aufgaben wird
der neue Band lange das wertvollste Arbeitsinstrument bleiben. Als Zeugnis dafiir, wie eng
das hier Ausgefiihrte mit der Strukturforschung verbunden ist, zu der sich die Verfasser be-
kennen, sei mit Kaschnitz’ Satz iiber den religitsen Gehalt der Kunst geschlossen®: «FaBt
man die bildende Kunst als ein menschliches Gleichnis der Welt und der in ihr wirkenden gott-
lichen und menschlichen Bindungen, dann ist die Struktur die Wirkungsform jener Kraft, die
in der Kunst als Symbol an die Stelle der kosmischen oder gottlichen Energien tritt, wie sie
in unserer Auffassung und in unserer Phantasie sich spiegeln.»

4 Verf., Die Grabungen in Eretria, Ant. Kunst 9 (1966) 114.

22 Danach Andreae S. 202; vgl. aber S. 35!

3 Ausgewdhlte Schriften 1 (1965) 16. — G. Zinserling, der parteigebunden anscheinend nur in
Ideologien denken kann, hat in der DLZ 1964, 51-53 meine Darstellung des Weges der rémi-
schen Kunst zur Transzendenz der Spitantike als christliche Demagogie verketzert. Dabei
hat er gar nicht bemerkt, daB ich scharf unterscheide zwischen dem Evangelium und seiner
spatantiken Auslegung, die mir weit vom Evangelium hinwegzufiihren scheint. Es sollte ge-
zeigt werden, wieviel die Theologie zu tun hat, um sich von dieser spatantiken Ausdeutung
zu befreien und sie in ihrer historischen Bedingtheit zu sehen. Mein Buch ist also nicht dem-
agogisch, sondern kritisch. Der Vorwurf fillt eher auf den Rezensenten zuriick, der das
historische spéitantike Christentum und das Evangelium fiir identisch erklart.




	Archäologische Berichte

