
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 24 (1967)

Heft: 4

Artikel: Arrians Erinnerungen an Epiktet

Autor: Wirth, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 24 1967 Pasc. 4

Arrians Erinnerungen an Epiktet

Von Theo Wirth, Zürich

III. Voraussetzungen und Vorbilder

Die in Kap. II vorgelegten Interpretationen ließen Arrians eigene schriftstellerische

Tätigkeit in den Diatriben erkennen. Wie oben S. 174f. ausgeführt, ergibt
sich damit gegenüber § 2 des Briefes an Gellius ein Widerspruch, der nur zu lösen

ist, wenn man die dort aufgestellte Behauptung, es handle sich um authentische

Berichte, als Fiktion auffaßt; bei Xenophon fand sich Entsprechendes.
«Die Beglaubigung einer Erzählung durch eigene angebliche Erinnerung oder

Zeugenschaft ist ein literarisches Motiv»1; daher stellt sich die Frage, wie Arrians
Werk literargeschichtlich einzuordnen ist. Ihre Beantwortimg, in deren Verlauf
sich auch die Rechtfertigung für den Vergleich mit Schriften Xenophons ergibt,
soll Gegenstand dieses Kapitels sein. Angesichts der vielschichtigen Themenkreise
kann es nur darum gehen, in ganz knappen Zügen das Wichtigste herauszuheben.

1. Zur Fiktion und fiktiven Beglaubigung in der antiken Literatur

A. Geschichtsschreibung

Die antike Historiographie, deren Ursprung in Sage und Epos liegt, ist durch
ihre Nähe zur Dichtimg etwas anderes als die moderne Geschichtsschreibung. Sie

sieht ihr Anliegen nicht allein in der Bearbeitung historischer Tatsachen, sondern
ist - in unterschiedlichem Maße - auch Kunst; als Literaturgattung stellt sie

gewisse Ansprüche an das ihr gegebene Material und formt es auf ein von der
Persönlichkeit des einzelnen Historikers bestimmtes Ziel hin.

Bei der Beurteilung der Reden im Werke des Thukydides stehen wir in der für
uns vorhandenen Spannung zwischen Kunst und Historiographie. Es ist offensichtlich

so, daß Thukydides sie nicht als Wiedergabe wirklich gehaltener Reden
verstand, sondern «um ihrer inneren Wirklichkeit willen läßt er sie so gehalten sein,
wie sie in der äußeren Wirklichkeit weder gehalten wurden noch gehalten worden

sein kannten»2. Sie sind Träger einer ganz bestimmten Funktion, indem sie die
Hinweise liefern, nach denen das Geschehen beurteilt werden soll. In den Reden

zeigen sich am klarsten die künstlerischen Ziele, die Thukydides verfolgt. Spricht

* Vgl. Mus. Helv. 24 (1967) 149-189; dort ist S. 149 Anm. die abgekürzt zitierte Literatur
verzeichnet.

1 Gigon, Sokrates (Bern 1947) 53.
a H. Strasburger, Thukydides und die politische Selbstdarstellung der Athener, Hermes 86

1958) 32.

13 Museum Helveticum



198 Theo Wirth

man von den Reden, so meint man zugleich Thukydides' grundsätzliche Stellungnahme

in I 22, 1. Man mag diesen vielinterpretierten Satz verstehen wie man will,
man kommt nicht um die Feststellung herum, daß Thukydides in den Reden
mehr Eigenes gibt, als er im Methodensatz ankündigt, einem Satz, «der, wie auch
immer im einzelnen zu verstehen, für einen unbefangenen Leser doch den
Eindruck erwecken muß, Thukydides habe die Annäherung wenn nicht an den Wortlaut,

so doch an die Gedankenführung der wirklich gehaltenen Reden für seine

Aufgabe gehalten»3. Das in I 22, 1 aufgestellte Prinzip muß man erklären als

literarische Lizenz, nach persönlichen Gesichtspunkten gestalten und trotzdem
behaupten zu dürfen, man sei bemüht, die historischen Gegebenheiten
wiederzugeben4; der antike Leser war sich dieses Sachverhaltes gewiss bewußt5. Die
Behauptung dient sozusagen als captatio benevolentiae. Als extremes Beispiel für
diese Freiheit läßt sich das Werk des Ktesias von Knidos erwähnen, der seine

Erzählungen, welche als Erfindungen von den antiken Kritikern abgelehnt wurden,

als authentisch ausgab, um seine Leser für sich einzunehmen6.

Auch Xenophon, der unserem Gesamtzusammenhang besonders nahesteht, ist
hier zu nennen. In Cyrup. I 1, 6 versichert er, er wolle berichten, was sich über

Kyros in Erfahrung habe bringen lassen. Doch was sich im Werk findet, ist
bedeutend mehr als das, was den Quellen zu entnehmen war; denn es ging ihm nicht
um das historische Bild des Königs, sondern um dessen Idealporträt in seiner

eigenen Sicht7. Auch Reden, die allein durch ihr Auftreten als Äußerungen der
betreffenden Persönlichkeiten schon ein historisches Aussehen erhalten, aber
Instrumente des Schriftstellers sind, «wie dies in antiken Geschichtswerken allgemein

gebräuchlich war»8, verwendet der Historiker Xenophon in nicht geringem
Maße. Dies zeigen z. B. die Hellenika und die Anabasis9.

Auch in der Anabasis Arrians finden sich eine ganze Anzahl von Reden; ihre
Stellung innerhalb des Werkes ist kurz zu betrachten. Es gilt für sie dasselbe, was
0. Regenbogen für Thukydides in eindrücklicher Art festgehalten hat10: «Sie (die
Reden) finden sich vor allem dort, wo ein repräsentativer Moment vorliegt, das

heißt, wo die Fäden des Geschehens zusammenlaufen, wo sie aus einer Vergangen-

3 Strasburger a. O. 18.
4 Daß beides zusammen im Sinne einer adäquaten Wirklichkeitsdarstellung auf höherer

Ebene auch zur Erfassung der «potentiellen Realität» dienen kann, sich also nicht zu
widersprechen braucht und ein geeignetes historiographisches Mittel ist, zeigt Strasburger in Die
Wesensbestimmung der Geschichte durch die antike Geschichtsschreibung, SB Wiss. Ges. an der
J. W. Goethe-Universität Frankfurt a. M. 5 (1966) 3, 80ff.

6 Hinweis auf Dion. Hal. De Thuc. 18 bei Strasburger, Die Wesensbestimmung 73 Anm. 7;
auf Marcellin. Vit. Thuc. 50 und 51 bei E. Norden, Kunstprosa 87 Anm. 2 (und Nachtrag z. St.).
Vgl. auch E. Schwartz, Das Geschichtswerk des Thukydides (Bonn 1919) 25ff.

6 F. Jacoby, RE Ktesias 2062, 42 ff.
7 Cic. Ad Q.fr. 1,1, 23 Cyrus ille a Xenophonte non ad historiae fidem scriptus, sed ad effigiem

iusti imperii.
8 Strasburger, Thukydides 18.
9 Dazu Hirzel (oben S. 149 Anm.) I 161.
10 Kl. Schriften (München 1961) 221 ; ähnlich Thukydides. Politische Reden (Leipzig 1949) 20.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 199

heit heraus zum Knoten sich verschlingen und nun in einer Gegenwart zusammengefaßt

wieder ausstrahlen in eine schicksalsvolle Zukunft hinein. Sie stehen an
Punkten, die zur Rückschau, Umschau und Vorschau einladen.» Die Reden in
Arrians Anabasis erlauben die gleiche Beobachtung, wie sich an den ersten beiden,
einem Paar von 'Feldherrengesprächen', gut ersehen läßt: I 13, 2ff. Vor der
Schlacht am Granikos will Parmenion mit detaillierten Überlegungen den jugendlichen

Heißsporn Alexander von einem Direktangriff auf die jenseits des Flusses
stehenden Perser abhalten. Doch der König schlägt alle Vorbehalte in den Wind,
verweist u. a. auf seine êç rovç xivôvvovç ôÇvxrjç, worauf er den Angriff befiehlt.
Die Stellung des Gesprächspaares ist bezeichnend: kurz zuvor hat Alexander den

Hellespont überschritten (I 11, 6f.) - hier stehen wir am Beginn des ganzen
ungeheuerlichen Unternehmens, welchen Arrian sehr in den Vordergrund rückt.
Dazu dient auch der Bericht über den Besuch von Ilion. Um die Wichtigkeit des

Einschnittes noch mehr hervorzuheben, folgt eine persönliche Betrachtung des

Schriftstellers zusammen mit dem zweiten Teil des Prooemiums (12, 2-5; vgl.
oben S. 152. 156). Nach kurzer Erwähnung des weiteren Vorrückens Alexanders
blendet Arrian an wirkungsvollem Punkt die Gegenseite ein : damit sind die
Positionen bezogen. Nim steht den Makedonen die Feuerprobe im Feindesland bevor.
Diesen schicksalshaften Augenblick markiert das Redenpaar.

Wie absichtsvoll Arrians Vorgehen ist, zeigt das gegengleiche Gesprächspaar
I 18, 6ff. (in indirekter Rede). Hier sind die Fronten umgekehrt: wieder erteilt
Parmenion dem König einen Rat, aber diesmal ist es der General, der in falscher

Beurteilung der Lage den Entschluß zur Schlacht empfiehlt; Alexander sieht
realistischer und vermeidet ein zu gewagtes Kräftemessen. Es ist klar, daß 18, 6

erst von 13, 3 ff. her das volle Gewicht erhält, was auch umgekehrt giltu. Denn
Arrian erreicht neben der Betonung des historischen Momentes eine Charakterisierung

weniger des Unterführers, der nur die Hilfsfigur abgibt, als vielmehr des

jungen Königs, eine Charakterisierung, die in ihren zwei gegensätzlichen
Komponenten - Mut und Kühnheit neben realistischer Sicht der Gegebenheiten - den

gesamten Bericht mitbestimmt, die «in einer Gegenwart zusammengefaßt wieder
ausstrahlt in eine schicksalsvolle Zukunft hinein». - Weitere Beispiele wären etwa
die Reden an die Kommandanten vor dem Kampf bei Issos (II 7, 3ff.) und vor
Tyros (II 17), vor der Schlacht bei Gaugamela (III 9, 5-10, 4), bei dem entscheidenden

Einschnitt der Umkehr am Hyphasis (V 25, 3ff.: Redenpaar Alexander/
Koinos) und nach dem Ausbruch der Meuterei in Opis (VII 9 f.).

Dies zeigt zur Genüge, daß die künstlerische Bedeutimg eingelegter Reden dem

Historiker Arrian geläufig war, obschon er im Prooemium so viel Gewicht auf die
Historizität seiner Ausführungen legt - eine Feststellung, die für die Beurteilung
seiner Beglaubigung der Diatribenbücher nicht unwesentlich sein dürfte12.

11 Vgl. auch III 10, 1-11, 2.
12 Einige andere, teilweise an Xenophon gemahnende Einzelheiten, die Arrian offenbar von

sich aus in seine Anabasis einfügte, erwähnt Hartmann, BPhW 30 (1910) 604ff.



200 Theo Wirth

B. Xenophons sohratische Schriften

Auch Xenophons vier sokratische Schriften sind in einem weiteren Sinne

Geschichtswerke; in ihrem Mittelpunkt steht eine historische Persönlichkeit.
Dadurch und durch die in ihnen wirksamen genetischen Voraussetzungen13 ist von
vorneherein bestimmt, daß man mit der künstlerischen Freiheit des Schriftstellers
rechnen muß. Deutlich wird dies wiederum in den Beglaubigungen, welche alle
vier Schriften am Anfang oder an einem wichtigen Einschnitt (Mem. I 3)
aufweisen; mit ihnen will Xenophon seine Zuständigkeit dartun. Es ist längst
erkannt und anerkannt, daß wenigstens zwei der Beglaubigungen Fiktionen sind.
Die eine bildet den Eingang des Oikonomikos: Die Formulierung, mit welcher

Xenophon seine Anwesenheit am Gespräch bekundet, erinnert sehr an die schematischen

Einleitungen einzelner Dialoge in den Memorabilien14. Die andere fiktive
Beglaubigung leitet das Symposion ein; Xenophon gibt sich als Teilnehmer des

Gastmahles, welches somit historisch sein soll, in Wirklichkeit aber Dichtung ist.
Herodikos bei Athen. 5, 216c f. zeigt, daß der antiken Kritik die Fiktivität des

Augenzeugenberichtes bekannt war. Nicht anders ist die Einleitung der Apologie
zu werten18.

Ob die entsprechende Beteuerung in Mem. I 3, 1 ebenfalls als Fiktion oder in

guten Treuen als ernstgemeinte Beglaubigung aufzufassen sei, darüber gingen
und gehen zum Teil auch heute noch die Meinungen auseinander; in den Vordergrund

getreten ist jedoch die Auffassung, welche den betreffenden Satz - zumindest

für Teile der Memorabilien - als Fiktion versteht18. Dies wird an sich schon

nahegelegt, wenn man die Memorabilien als historisches Werk mit seiner
künstlerischen Lizenz begreift und I 3, 1 mit den genannten Beglaubigungsfiktionen in
den anderen sokratischen Schriften zusammensieht. Bestätigt wird eine solche

Ansicht durch die Untersuchimg des Werkes selbst. Hier leisten Gigons
Interpretationen einen entscheidenden Beitrag, auch wenn sie in einigem zu weit gehen

mögen. Gigon hat festgestellt, daß Xenophon weitgehend literarisch arbeitete,
d. h. Schriften anderer Sokratiker verwendete. Daneben läßt Xenophon eigene

Anschauungen im Munde des Sokrates erscheinen17. Dennoch wird man dem
Sokratiker Xenophon die persönliche Erinnerung an den Meister nicht völlig
absprechen können.

Die Methode, die wir bei Arrians Diatriben und dem Königsgespräch des Lucius

13 Unten S. 201f. und Anm. 20.
» I 4, 2; II 4, 1 und 5, 1.
15 Gigon, Xenophons Apologie des Sokrates, Mua. Helv. 3 (1946) 211 f.
13 Außer der bei Gigon I (oben S. 149 Anm.) zusammengestellten Literatur vgl. J. H. Kühn,

Gnomon 26 (1954) 519 und 521 ; E. Gebhardt, Polykrates' Anklage gegen Sokrates und
Xenophons Erwiderung (Diss. Frankfurt 1957); Lesky, Oriech. Lit.gesch,2 539 und 669f. ; K. v. Fritz,
Hermes 93 (1965) 270 f. und 275 f. Anm. 3; H. R. Breitenbach, RE Xenophon 6, 1771, 29 ff.

" S. Gigon II 7f. zusammen mit H. R. Breitenbach, Historiographisehe Anschauungsformen
Xenophons (Diss. Basel 1950) 60 ff. Gebhardt betont das eigentlich Xenophontische in den
Mem. bedeutend stärker als Gigon, vgl. bes. 99ff.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 201

anwendeten, läßt sich auf die Memorabilien übertragen. Es zeigt sich, daß von der

jeweiligen Dialogsituation her die Anwesenheit Xenophons in manchen Fällen
mit Sicherheit ausgeschlossen war. Zu Beginn des zentralen Gespräches im ersten

großen Euthydemos-Kapitel IV 2 sagt Xenophon ausdrücklich, die Unterredung
habe unter vier Augen stattgefunden : § 8 /wvoç (im Gegensatz zu § 1 a. E.) tfÂûev

(Sokrates) elç to rjvioiioisïov, wo sich Euthydemos aufzuhalten pflegte. Der nun
folgende Dialog präsentiert sich so, als hätte ihn eine Drittperson, eben Xenophon,

festhalten können; nach dessen eigenen Worten waren aber die beiden

Gesprächspartner allein. Von Arnim glaubte, einen Ausweg aus dieser Schwierigkeit

gefunden zu haben, indem er annahm18, Euthydemos habe sich die
Unterredung aufgeschrieben und seine «sokratischen Hefte» Xenophon zur literarischen
Ausarbeitung übergeben, eine Vermutung, die wohl unter dem Eindruck von
Diog. Laert. 2, 48 und 122 sowie Plat. Theait. 143a entstanden und in zu engen
Vorstellungen von der literarischen Tätigkeit der Sokratiker befangen ist. Von
Arnims Irrtum wird deutlich, sobald man seine Theorie auf Gespräche wie II 2

und 3 (oben S. 173. 185) auszudehnen sucht, für welche Xenophon zwar nicht
ausdrücklich festhält, es handle sich um Dialoge unter vier Augen, die man aber

von der Situation her als solche auffassen muß. Lamprokles, Sokrates' Sohn, und
Chairekrates werden kaum über ihre Unterredung mit Sokrates Buch geführt
und die Notizen Xenophon anvertraut haben...

Das erste Anliegen dieser Erzählungen ist nicht das historische Bild des Sokrates,

sondern die Darstellung seiner exemplarischen Überlegenheit in jedem Lebensbereich.

Mem. IV 2, II 2 und 3 sind typische Beispiele für eine Literatur, «die man
mit Fug und Recht als Sokratesdichtung bezeichnen darf»19. Die Beglaubigung in
Mem. I 3, 1 ist daher als Fiktion zu verstehen, obwohl echte persönliche Erinnerungen

Xenophons wie gesagt ebenfalls anzunehmen sind. Damit stellen sich die
Memorabilien in den Rahmen seiner übrigen sokratischen Schriften ; die
Beglaubigungsfiktionen erweisen sich als ein künstlerisches Mittel Xenophons. Diese

Feststellung wird beim Sokratiker Xenophon nicht überraschen, weil die Sokratik so

verschiedene Ausprägungen in ihren Vertretern fand; jeder wollte die eigene

Überzeugung als die einzig richtige darstellen, indem er seinen Sokrates sie

aussprechen und damit 'authentisch' werden ließ. Ausdrückliche Beglaubigungen
sollten eine solche Wirkung noch verstärken.

ö. Dialogliteratur

Den Memorabilien nahe steht die Dialogliteratur im allgemeinen; im wesentlichen

setzen sich jene aus einer Sammlung kurzer sokratischer Dialoge zusammen.
Im Grunde genommen lassen sich alle Dialoge zu den Erinnerungsschriften und
somit zu den sich mit geschichtlichen Themen befassenden Werken zählen. Dies

18 H. v. Arnim, Xenophons Memorabilien und Apologie des Sokrates (Kopenhagen 1923) 152 ff.
18 Lesky a. 0. 540. - Im oben dargestellten Sinne wird Mem. IV 2, 8 auch bei K. Joël, Der

echte und der Xenophontische Sokrates I (Berlin 1893) 57 verwendet.



202 Theo Wirth

und der Hintergrund ihrer Entstehung20 eröffneten der künstlerischen Freiheit
mannigfaltige Möglichkeiten; nur ist deren Anteil hier noch höher zu
veranschlagen, weil die Dialoge in ihrer Zielsetzung viel weiter gingen. Hier darf man
von eigentlicher Dichtimg sprechen.

Es stimmt mit ihrem Wesen überein, wenn die Dialoge fiktiven Anspruch auf
Historizität erheben. So behauptet Xenophon im Oikonomikos und im Symposion,
er berichte nur Erinnerungen. Piaton wählte eine andere Form der Beglaubigung;
in der Rahmenerzählung einzelner Dialoge treten Gewährsleute auf, die ein
einstiges Gespräch als unmittelbare oder mittelbare Zeugen wiedergeben und somit
dessen Echtheit 'verbürgen'21. Grundsätzlich nicht anders ist die verlorene
Dialogliteratur der übrigen Sokratiker zu beurteilen. Man weiß zwar nicht, ob und wie
sie ihre Berichte als historisch bezeugten; den Titeln der Schriften und den antiken
Nachrichten kann man immerhin entnehmen, daß eine apologetische Tendenz
ihnen weitgehend gemeinsam war, wodurch sie eo ipso Anspruch auf Authentizität
erhoben. Wie es mit dieser in Wirklichkeit aussah, hat unter andern Gigon
aufgezeigt22, und wie man sie im Altertum auffassen konnte, wird neben anderem23

vor allem aus Cicero klar. Seine Äußerungen in den Briefen lassen die geradezu
handwerkhche Verwendung beider Typen der Beglaubigungsfiktion bewußt werden.

In Att. 13, 19, 4 teilt er seine Dialoge in zwei Gruppen: diejenigen Dialoge,
die in ferner Vergangenheit spielen und für deren 'Bericht' er Drittpersonen heranzieht,

hätten ihr Vorbild in Herakleides ; jene, die er als Erinnerung gibt, weil er
persönlich zugegen gewesen sei (und die Hauptrolle innegehabt habe), nennt er
nach dem 'AqiototéXeioç mos verfaßt. Je ein Beispiel sei angeführt.

Cicero nennt a. 0. zuerst die sechs Bücher De re publica, die er nach der Art des

Herakleides verfaßt habe. Als Gewährsmann bezeichnet er Rep. 1, 13 und 17

P. Rutilius Rufus. Es handelt sich hierbei um eine Fiktion, wie anhand der Briefe
erkennbar ist. In Att. 4, 16, 2 legt Cicero den Plan des Werkes dar; er wollte das

Gespräch kurz vor Scipios Tode stattfinden lassen (vgl. Ad Q. fr. 3, 5, 1).
Ungefähr vier Monate nach Att. 4,16 berichtet er dem Bruder (3, 5, lf.), er habe auf
Anraten des Sallustius, welcher die Vorlesung der ersten zwei Bücher mitangehört
habe, seine Absicht geändert und werde nach aristotelischem Vorbild sich selbst
als Gesprächspartner einführen. Daß er seinen Plan nochmals änderte und den

ursprünglichen wieder aufnahm, ist aus dem Werk ersichtlich. Dieses Schwanken

20 Die Ausgangsformen sind in der Memoirenliteratur und darüber hinaus in den phantasievollen

volkstümlichen Erzählungen (Apophthegmata, Chrien, Novellen, z. B. über die Sieben
Weisen) zu suchen, s. Gigon, Sokrates (oben Anm. 1) 195ff.

21 Hinter der Verwendung dieses feinen und belebenden Mittels - das Xenophon
bezeichnenderweise im letzten Dialog der Memorabüien einmal verwendet - steht natürlich eine noch
wichtigere Absicht: die Rahmenerzählung entrückt und verklärt das berichtete Gespräch.

22 Vor allem in seinem Sokratesbuch, zusammenfassend auch II 5f.
23 Vgl. die den Sokratikern feindliche Kritik bei Athen. 5, 215c ff. ; 11, 504e ff. ; Diog. Laert.

3, 35. Auch auf die sorgfältige Durchgestaltung der gewollt einfachen Dialogsprache wurde
hingewiesen: Longin. in Rhet. Gr. I 2, 187, 22ff. Sp.-H.; Hermog. 407, 2ff. R. (Hirzel I 133)
und 405, 14 ff. R.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 203

zwischen den Dialogtypen, das einem Schwanken zwischen den Beglaubigungsarten

gleichkommt, demonstriert deren Fiktivität aufs deutlichste; sie sind für
den Schriftsteller nur ein künstlerisches Mittel.

Zu den nach dem 'AQiarorsXsioç mos verfaßten Dialogen gehören die Academici

libri, wobei die Entstehung der Acad. posteriores für uns von Interesse ist. Die in
der Fassung der priores agierenden Dialogpartner Catulus, Lucullus und Hor-
tensius erschienen Cicero, wenn er an ihre wirkliche Lebenshaltung dachte, für
sein Thema ungeeignet, weshalb er eine erste Umarbeitung vornahm und ihre
Rollen auf Cato und Brutus übertrug. Da traf von Atticus die Nachricht ein,
Varro möchte sich in einem Werk Ciceros geehrt sehen. So kam es zur zweiten

Umarbeitung mit den Teilnehmern Cicero, Varro und Atticus24. Das Gespräch
hat, wie die Entstehungsgeschichte und der Widmungsbrief an Varro (s. unten)
beweisen, also sicher nicht'stattgefunden; dennoch bildet die Erinnerungsfiktion
den Anfang (Ac. 1, 1). Immerhin ist es nicht uninteressant zu sehen, daß der

Dialog insofern nicht vollständig von den historischen Möglichkeiten gelöst erfunden

ist, als Cicero Mitunterredner, zu denen das Gesagte nicht paßte, ausschaltete

und geeignetere einfügte. Wie gering jedoch der Anteil der historischen Grundlagen
ist, wird durch Ciceros Widmungsbrief an Varro deutlich, einen Brief, der zugleich
für die ganze Dialogliteratur im Hinblick auf unser Problem höchst aufschlußreich
ist (Farn. 9, 8, 1) : feci sermonem inter nos habitum in Cuma.no ...; tibi dedi partis
Antiochinas mihi sumpsi Philonis. puto fore ut, cum legeris, mirere nos id
locutos esse inter nos, quod numquam bcuti sumus; sed nosti morem dialogorum.

D. Biographie

Die sokratische Dialogliteratur führt uns zur antiken Biographie25, die am
Rande unseres eigentlichen Themas steht. In jener wurde erstmals ein Philosoph
als Persönlichkeit bewußt26, nachdem sich die - für die Entstehung des sokratischen

Dialoges wichtige - Erinnerung an die früheren Denker nur in anekdotisch-pointiert

geformten typischen Einzelzügen niedergeschlagen hatte. Solche volkstümlichen

Erzählungen über die Lebensumstände von Denkern wie auch von Dichtern
bildeten zugleich die Anfänge der biographischen Bemühungen, wobei es in der
Natur der Sache lag, daß der Anteil der zuverlässigen Überlieferung gering, dafür
aber derjenige der Erfindimg recht groß war. Aus ihrer Entstehungsgeschichte ist
es deshalb zu erklären, daß antike Lebensbeschreibungen zu allen Zeiten wenn

nötig auch zur Fiktion griffen. In den Darstellungen des Sokrates wurden sie zwar
weit über die Schilderung von mehr oder weniger anekdotischen Einzelheiten
hinausgehoben, aber die Verbindung von historischem und fiktivem Gut änderte sich

24 Zum geschilderten Werdegang vgl. vor allem Att. 13, 16, 1 und 19, 3.
25 Im folgenden geht es nur um die Lehensbeschreibungen von Dichtern und Philosophen;

wir stützen uns auf P. Wehrli, Von der antiken Biographie, Neue Zürcher Zeitimg Nr. 3691

(6. Sept. 1964) Blatt 4.
22 A. Dihle, Studien zur griechischen Biographie, Abh. Gött. 3, 37 (1956) 13ff.



204 Theo Wirth

dadurch prinzipiell nicht. Daher erhielten sich in den Biographien sowohl der

Peripatetiker und ihnen Nahestehender als auch der alexandrinischen Gelehrten
fiktive Elemente, die demnach nicht als Entartung, sondern als ursprungsbedingter

Wesenszug der antiken Biographie zu begreifen sind.
Daneben gilt es zu beachten, daß das Apophthegma und die Chrie nicht nur

frühe Vorstufen der eigentlichen Biographie darstellten, sondern als lebendige,
volkstümliche und zeitlose Formen sich immer wieder an bekannte Persönlichkeiten

anhefteten. In besonders ausgeprägter Weise ist dies der Fall bei Diogenes
dem Kyniker, der überhaupt nur in Chrien und chrienhaften Aussprüchen zu
fassen ist. Die Stoiker waren der Chrienliteratur sehr zugetan, wie aus den
Verzeichnissen ihrer Schriften bei Diog. Laert. ersichtlich ist: Zenon (6, 91), Klean-
thes (7, 175), Persaios (7, 36), Ariston (7, 163), Hekaton (6, 95).

In den besprochenen Gattungen der im weitesten Sinne historischen Literatur
zeigt sich die Fiktion als mehr oder weniger ausgeprägter konstitutiver Bestandteil ;

sie dient dem Schriftsteller dazu, den Gegenstand nicht einfach im Tatsachenmaterial

vorzuführen und im Vordergründigen zu belassen, sondern das nach seiner

Überzeugung in einem tieferen Sinne richtige und vollständige Bild zu vermitteln.
Seinen Anspruch kann er durch eine Beglaubigung bekräftigen, die, in der

Einleitung des Werkes ausgesprochen, gewissermaßen als captatio benevolentiae

fungiert.

In den Kreis dieser Literaturgattungen und speziell der Erinnerungsschriften,
in denen ein Mensch in seiner Vorbildlichkeit gezeigt wird, gehören offenbar
Arrians Diatriben, denn die eben angeführten Kennzeichen finden sich auch in
ihnen. Der Brief an Gellius dient der fiktiven Beglaubigung. Arrian traf seine
Auswahl und brachte gerade das, was er für seinen Lehrer für charakteristisch hielt.
Was Lucius zur Erfindung des Gesprächs zwischen Musonius und dem syrischen
König veranlaßte, führte auch Arrian zur Abfassung seiner Dialoge : beide wollten
ihren Meister als den erweisen, der in allen Belangen das Richtige wußte und daher
den besten Rat erteilen konnte - genau wie Sokrates in den Memorabilien, nur
daß hier mit schematischer Exaktheit jeweils festgehalten ist, auf welchen Gebieten
Sokrates 'nützte', während Arrian feiner und daher unauffälliger vorging; er ließ
seine Erinnerungen allein, beinahe ohne verbindenden Text wirken.

Im Anschluß an die Einordnung der Diatriben in einen größeren Zusammenhang
verschiedener literarischer Gattungen, welche die Voraussetzungen für Arrians
Werk geschaffen haben, kann die Untersuchung noch etwas weiter vorgetrieben
und das offensichtliche Vorbild Arrians bestimmt werden.

2. Zu Xenophons Einfluß auf die literarische Tätigkeit der Stoiker,
insbesondere Arrians

Die Wirkung, welche Xenophons Schriften auf die literarische Tätigkeit der
Stoiker ausübten, soll hier in den wichtigsten Zügen beschrieben werden. Es ist



Arrians Erinnerungen an Epiktet 205

längst festgestellt27, daß Xenophon in der späteren Literatur eine zwar wechselnde,
im ganzen aber wichtige Rolle spielte. In dem zunächst als Historiker anerkannten
Schriftsteller sahen der Hellenismus, das republikanische Rom und besonders die
Kaiserzeit auch den Sokratiker und den Philosophen, was zur Hauptsache auf den

Einfluß der Apomnemoneumata zu setzen ist. Die seit dem Sieg des Attizismus
immer höhere stilistische Wertschätzung «führt allmählich zu unbeschränkter

Verehrung Xenophons des Philosophen wie Xenophons des Historikers»28.

Xenophons Rolle bei den Stoikern läßt sich daran erkennen, daß sie die
Darstellung seines 'Lehrers' Sokrates als Vorbild für Darstellungen ihrer eigenen
Lehrer wählten. Zur Übernahme führten verschiedene Voraussetzungen, die in
der Auffassung des Stoizismus als sokratischer Schule und im Wesen der sokrati-
schen Schriften Xenophons zu suchen sind. Sokrates' Vorbildlichkeit wurde für die
Stoiker nur durch die Schriften der Sokratiker wirksam. Das philosophische und
das literarische Element gehörten damit für Zenon sowie seine Nachfolger von
Anfang an zusammen, so daß nicht nur Sokrates, sondern auch die literarischen
Formen der Werke der Sokratiker für sie bestimmend waren. Wie der Tod des

Sokrates geschildert wurde, so konnte darnach das Lebensende eines Kleanthes29,
Cato und Seneca stilisiert werden. Einen starken Einfluß auf die literarische

Tätigkeit der Stoiker übten die sokratischen Schriften Xenophons aus, einmal
weil er insofern eine neutrale Persönlichkeit war, als er keine Schule gegründet
hatte; zum zweiten weil er anders als Piaton in den Apomnemoneumata ein
umfassendes literarisches Porträt des Sokrates geben wollte, in welchem dessen
Gestalt gegenständlicher, realer erscheinen mußte. Deshalb gelangten auch die
Erinnerungen Xenophons zu einer Schlüsselstellung in der stoischen Literatur. Wie
Sokrates zum philosophischen Vorbild wurde, so könnte man formulieren, wurde
Xenophon zu einem schriftstellerischen Leitbild der Stoiker.

Das zeigt sich bereits bei Zenon mit aller Deutlichkeit. Nach dem Vorgehen
Xenophons schrieb er Erinnerungen an einen seiner Lehrer; im Verzeichnis der
Werke bei Diog. Laert. 7, 4 findet sich der Titel 'Aitoßvtj/j.ovevfiaxa Kgâxrjxoç.
Daß die Anregimg wirklich auf den Sokratiker zurückzuführen ist, läßt sich mit
Gewißheit sagen. Es ist zwar trotz Diog. Laert. 2, 48 nicht bekannt, ob Xenophon
die Bezeichnung 'Apomnemoneumata' als erster gebrauchte, denn einmal
existierten Memoiren schon früher, und zum zweiten gab es vor ihm auch bereits eine

sokratische Dialog- und Memorabilienliteratur, auf die er sich in weitem Umfange
stützte, wie Gigon nachgewiesen hat. Aber die zahlreichen Titel 'ATiofivrj/uovevjuaxa
unter den Schriften der sokratischen Philosophenschulen machen den Einfluß
Xenophons doch höchst wahrscheinlich, und die Bezugnahme Zenons auf ihn

27 So vor allem in der zwar nicht ganz vollständigen, aber sehr eingehenden und übersichtlichen

Darstellung Münschers (oben S. 149 Anm.), die im folgenden benützt und für weitere
Angaben und Verweise heranzuziehen ist.

28 Münscher 70.
28 Pohlenz (oben S. 149 Anm.) II 16.



206 Theo Wirth

wird durch Diog. Laert. 7, 2f. illustriert: die Anekdote läßt den Stoiker durch
Xenophons Memorabilien zum Philosophenschüler werden. Mag die Geschichte

aus Zenons Apomnemoneumata selbst herrühren30 oder nicht, jedenfalls bestätigt
sie das in irgendeiner Form wirksame Vorbild Xenophons. Als weitere Bestätigung
können einzelne Gedankenkomplexe betrachtet werden, die Zenon von ihm
übernahm31.

Der Gründer der Stoa wurde damit auch der Begründer einer fruchtbaren
literarischen Tätigkeit. Sein vertrauter Schüler Persaios folgte ihm in der Xenophon-
nachahmung, nur griff sie hier noch tiefer. Neben 'AjtofivrjfiovevfiaTa, über deren

Anlage wir wenig wissen, verfaßte er eine IloXnsîa Aaxœvixrj (Diog. Laert. 7, 36),
für welche vermutlich Xenophons Werk über den Staat der Lakedämonier Modell
stand.

Ein anderer Zenonschüler, Ariston von Chios, schrieb nach Diog. Laert. 7, 163

ebenfalls Apomnemoneumata. Panaitios und Sosikrates bestritten allerdings, daß
die Schrift von Ariston stamme (Diog. Laert. a. 0.). Andere haben sie einem
seiner Schüler - womit sie als Erinnerung an Ariston zu verstehen wäre32 - oder
dem Peripatetiker Ariston zugesprochen. Der Schriftenkatalog bei Diog. Laert.
a. 0. würde jedoch gut zum Stoiker passen33, weshalb von den drei Möglichkeiten
die erste oder die zweite am wahrscheinlichsten ist.

Wie sehr Xenophons Vorgehen, Erinnerungen - oder was als solche ausgegeben
wird - an den eigenen Lehrer zu veröffentlichen, bei den Stoikern Schule machte,

zeigt nicht minder der sowohl für Eratosthenes (Athen. 7, 281c) wie für Apollo-
phanes (Athen. 7, 281d) bezeugte Titel 'Agiarmv, unter welchem man sich gewiß

Erinnerungen an den Chier zu denken hat.
Auch die Popularphilosophie - dies ist im Hinblick auf die späte Stoa wichtig -

zählte Xenophon, wie die Fragmente des Teles zeigen, unter ihre bevorzugten
Autoren, allerdings ohne ihn nachzuahmen, sondern nur als Zeugen für Sokrates.
Dasselbe gilt für Xenophons Bedeutung in der mittleren Stoa, bei Panaitios und
Poseidonios.

Innerhalb der griechischen Literatur wird die Wirkung des Sokratikers in der

späten Stoa wieder faßbar. Musonius, «ein Mann vom Schlage Xenophons, ein

Praktiker»34, war mit seinen Schriften vertraut35; wohl deshalb waren es auch seine

Schüler, welche die stoische Tradition der Erinnerungsliteratur nach Xenophons
Vorbild weiterführten : von einem Polio werden 'Ano/uvrj/uovev/naTa Movamviov

rov <pi?.oo6q>ov als Titel überliefert, während Überreste von Lucius' Erinnerungen
an Musonius erhalten sind. Letztere erwecken als Vorläufer des Werkes Arrians
besonderes Interesse. Obschon ein solcher Titel nicht bezeugt ist, darf man sie

80 Gigon, Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie, Mus. Helv. 3 (1946) 20.
81 Pohlenz I 99 und II 56.
88 Schwartz, RE Apomnemoneumata 171, 32ff. ; v. Arnim, SVF zu I 333, 27.
88 Praechter in Ueberweg-Heinze18 413.
84 Pohlenz I 300.
86 Münscher 122f. ; Pohlenz I 300f. ; Geytenbeek (oben S. 165 Anm. 9) 89.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 207

ihrem Wesen nach als Apomnemoneumata bezeichnen38. In manchem entsprachen
sie der Anlage der xenophontischen ; hier ist man nun einmal in der Lage, die
Parallelen zu ziehen, weil einige längere Fragmente erhalten sind. Verschiedenes

weist darauf hin, daß Lucius seine Erinnerungen ebenfalls erst einige Zeit nach dem
Aufenthalt bei seinem Lehrer verfaßt hat37 ; wie Xenophon bei Sokrates38 deutete

er gerne eine freiere, d. h. größtenteils von ihm geschaffene Wiedergabe der
Gespräche an39. Oft aber ließ er solche Einschränkungen weg, als wollte er ein genaues
Referat bringen, welchen Anschein sich ja auch Xenophon gibt. Ein bezeichnendes

Beispiel ist Musonius' Begegnung mit dem syrischen König, die Lucius frei
nachgebildet hat (oben S. 164 f.). Gerade dieses Stück und XVIII A zeigen, daß er
wie Xenophon und Arrian charakteristisch erscheinende Episoden für seine

Zwecke auswählte. Öfters skizzierte er mit einem knappen Zusatz die Gesprächssituation;

manchmal werden Musonius' Worte ohne Rahmenbemerkung gegeben,

was sicher nur zu einem kleinen Teil auf das Konto der Überlieferung geht,
sondern ein von Lucius gewähltes Vorgehen ist, wie aus Arrian ersichtlich wird.
Xenophon gebrauchte es nur selten; dafür liebte er es, die Einzeldialoge unter
einen einleitenden Satz zu stellen, in welchem er seine Interpretation des Gesprächs

vorwegnahm40. So konnte auch Lucius verfahren41. Recht zahlreich sind Sokrates'
Antworten auf Fragen aus dem 'Schülerkreis'42; bei Lucius und Arrian findet sich

Entsprechendes43. - Lucius' Schrift ist daher als literarische Erinnerung an Musonius

zu verstehen, die wie viele ihrer Vorgänger ihr Vorbild in Xenophon hat44.

Noch klarer tritt uns Xenophons Rolle bei Epiktet und seinen Schülern

entgegen. Für Epiktet, der sich jeder schriftstellerischen Tätigkeit enthielt, wurde

Xenophon nur deshalb wichtig, weil er die Erinnerung an Sokrates festgehalten
hatte. Die bei Schenkl aufgeführten Stellen46 erlauben zwar nur zum Teil eine

Antwort auf die Frage, wie weit Epiktets Zitate, Verweise und Anspielungen auf

persönlicher Kenntnis der verschiedenen Werke beruhen; es wird aber immerhin
klar, daß die Memorabilien, das Symposion und wohl auch die Apologie zu seiner

Lektüre gehörten, um ihm als Zeugnisse für Sokrates zu dienen46.

36 Dies mit Münscher 122 und gegen die in der älteren Literatur oft vertretene Ansicht, die
Gattimg der Apomnemoneumata müsse nicht nur die dicta, sondern auch die facta eines
Mannes umfassen. Eine solche Bestimmung ist zu schematisch und trennt zu scharf von
anderen Gattungen und Stilarten, z. B. der literarischen Diatrihe (vgl. Kap. IV).

37 Hense hei Muson. (oben S. 149 Anm.) p. XIVf.
38 z. B. Mem. II 6, 1 roidôe Xéycov. I 7, 5 t. ôiaXeyo/ievoç. II 10, 1; III 3, 1 ; IV 4, 5; 5, 2

r. ôuiXey&évra. II 1, 1; IV 3, 18; 4, 25 roiavra Xèymv. IV 6, 2. 13 môé tiwç.
39 p. 94, 9 roidôe rivà elnev. 76, 16f. roiavra riva elnev. 8, 16; 41, 4f. oSrco tkoç. Auf diese

freiere Behandlung wird denn auch in der modernen Literatur mehrfach hingewiesen, vor
allem um einen Gegensatz zu Arrian aufzuzeigen (oben S. 171).

40 z. B. Mem. I 7; II 1 und 6. 41 p. 22, 6f.; 94, 4ff.
43 Etwa Mem. III 9, 1. 14; IV 2, 2.
43 Muson. p. 8, 15f. ; 88, 14f. ; Diss. I 2, 26 usw. (s. unten).
44 Vgl. auch Hirzel II 244 mit Anm. 1 (unten S. 212).
46 Schenkl (oben S. 149 Anm.) in den Indices s.v. Sevoqjcöv (499) und Xenophon (720).
46 z. B. Diss. IV 5, 3; II 12, 15; 2, 8f.



208 Theo Wirth

Es war daher nur natürlich und liegt außerdem in der geschilderten Tendenz
der Stoa überhaupt, wenn Epiktets Schüler mit Xenophon vertraut waren. In
diesem Zusammenhang ist Diss. II 17, 35 zu nennen. Arrian läßt seinen Lehrer
in tadelndem Sinne Redensarten nachahmen, welche die Schüler über ihre literarischen

Arbeiten austauschen: 'ûêXeiç âvayvä> aoi, âôeXrpé, xai ai) è/noî;' 'êav/xa-
arôjç, äv&QOJTie, ygdqieiç'. xai 'ai) /ueydXojç eîç rov Sevoep&vroç xctQaxrfjQa.', 'ai)
eîç rov IIMrcovoç', 'ai> eîç rov 'Avriaêévovç'47. Hier verkörpert Xenophon bestenfalls

noch im Hintergrund das, was er für Epiktet darstellt, und erscheint den
Schülern dafür in einer Rolle, die dem Lehrer fremd ist, nämlich in derjenigen
eines literarischen Vorbildes. Die Stelle ist höchst bedeutungsvoll, wenn wir uns
nun jenem Schüler zuwenden, den wir fassen können, Arrian.

Er ist unter den stoischen Schriftstellern, welche Xenophon zum Vorbild hatten,
am besten zu greifen; und gerade er, einem Persaios in manchem vergleichbar,
wurde - zumindest für uns heutige Betrachter - am stärksten von Xenophon
beeinflußt. Die Vorliebe für den Sokratiker und dessen Schriften war ihm seit seiner

Jugendzeit eigen, wie die oft zitierte Stelle Kyneg. 1, 448 und die Xenophon-
schätzung Epiktets, bei welchem er in jungen Jahren weilte, glauben lassen (vgl.
auch oben Diss. II 17, 35). Arrians Werk «ist... durchsetzt mit xenophontischem
Gute»49, sowohl sprachlich-stilistisch als auch, in stärkerem Maße, sachlich-gedanklich;

«Beziehungen auf Xenophon finden sich in fast allen seinen Schriften»80,
wobei Arrian sehr oft seine Quelle erwähnt. Die Anabasis Alexanders, entsprechend

der xenophontischen in sieben Büchern abgefaßt, und der ebenfalls nach
der - nicht verdächtigten - Schrift Xenophons benannte Kynegetikos, der seinen

Vorgänger vervollständigen sollte, zeigen, wie sehr der Sokratesschüler Mittelpunkt

von Arrians Bemühungen war. Es ging ihm nicht darum, Xenophon bloß

auszuschreiben, sondern er wollte ihn gewissermaßen wiederholen, da er sich

wesensmäßig mit ihm verwandt fühlte, was in Kyneg. 1, 4 klar zum Ausdruck
kommt. Daher bezeichnete er sich als zweiten oder jüngeren Xenophon81, und bei
den Zeitgenossen hieß er ebenso82; «die ganze Persönlichkeit (des Xenophon), wie
sie sich ihm darstellte, war das Original, das er mutatis mutandis zu copieren
hatte»83.

*' Personenverteilung nach Souilhé und Schenkl in der ersten Auflage von 1894.
48 (Arrian spricht von sich selbst) ô/ubvvfiéç re âtv avxâ> (Xenophon) xat xàXecoç xfjç avxfjç

xai âfj.<pi xavxà (ait) véov îanovôaxmç, xwrjyéaia xai axgaxrjytav xai aorpiav.
48 Miinscher 125. Daneben für das Folgende C. Renz, Arrianus quatenus Xenophontis imitator

sit (Diss. Rostock 1879); H. R. Grundmann, Quid in elocutione Arriani Herodoto debeatur
(Diss. Leipzig 1884) 1 ff. und 4 ff. ; A. G. Roos, Flavii Arriani quae exstant omnia vol. I (Leipzig
1907) 426 und II (Leipzig 1928) 292 s.v. Xenophon; Hartmann, BPhW 30 (1910) 604ff.

50 Münscher 126.
51 Verzeichnis der zahlreichen Stellen bei Roos a. O. II p. XLII im Apparat zu test. 2, 7

und 292 s.v. Eevopärv.
52 Photios, Eibl. 58 p. 17 b 14f. Bekker: ÈTiarvôfiaÇov ôè avxov Eevotpüvxa véov. Suda s.v.

'Aqqlovôç' 6 èmxhq&eiç véoç Eevoqpâiv.
68 Schwartz, RE Arrianus 1234, 18ff. Ein differenzierteres Bild bei G. Wirth, 'Aggiavàç o

çuAoaopoç, Klio 41 (1963) 229.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 209

Für uns ist daher die Frage wichtig, wie weit eine Verwandtschaft, die zwischen

einzelnen Schriften Xenophons und Arrians vorhanden ist, direkt oder indirekt
auch zwischen ihren philosophischen Erinnerungswerken, den Memorabilien und
den Diatriben, besteht; beide hielten darin das Wirken ihrer Meister fest, die selbst
nichts geschrieben hatten. Ein Vergleich ist nach dem bisher Gesagten
gerechtfertigt84.

Unsere Interpretationen haben bereits einige Gesichtspunkte geliefert: Arrian
behauptet zwar, er biete nur eine Nachschrift der Worte Epiktets; es handelt sich
dabei aber um eine Fiktion, denn das Werk trägt offensichtlich literarischen
Charakter. In diesem Vorgehen stimmt der Xenophon-Nachfolger nicht nur mit
seinem Vorgänger überein, sondern stellt sich prinzipiell in den weiten Rahmen
der historiographischen bzw. von historischen Anlässen ausgehenden
Literaturgattungen und insbesondere in denjenigen der Erinnerungsschriften, für welche

Xenophon der wichtigste Vertreter war. Mehrere der Formen, die dieser seinen

Andenken an Sokrates gab, findet man auch bei Arrian. In den ersten Kapiteln
des dritten Buches der Memorabilien erzählt Xenophon, wie Sokrates einigen der

politisch führenden Köpfe Athens den richtigen Weg wies (vgl. III 1, 1). Ebenfalls

am Anfang des dritten Buches schildert Arrian verschiedene Gespräche

Epiktets mit höhergestellten Persönlichkeiten und deren Belehrung. Diese und
andere von Arrian verfaßte Unterredungen entsprechen in mehreren äußeren

Zügen den in gewisser Hinsicht auf ähnliche Weise entstandenen Dialogen Xenophons

: in den meisten Fällen (bei Arrian stets) kommt der Partner am Ende nicht
mehr zum Wort; die abschließenden Ausführungen werden dem Meister
überlassen; Anlaß und äußere Umstände eines Dialoges sind gar nicht oder sehr wenig
bestimmt, weshalb es nicht verwunderlich ist, wenn die betreffenden Diatriben
zeitlich nicht befriedigend fixierbar sind, obwohl doch gerade sie aus einer
bekannten Situation herauswuchsen. - Im weitern haben wir den bemerkenswerten
sachlichen Zusammenhang von Mem. II 3 und Diss. I 15 sowie die Verwandtschaft

von Mem. II 1-3 mit Diss. 19-13 und 15 besprochen. - Seine Themen wählte
Arrian vor allem aus dem aus, was der Meister außerhalb des Unterrichtes mit
den Jüngern und Besuchern besprach oder was an Unvorhergesehenem (und
irgendwie für Epiktet Bezeichnendem) während des Unterrichtes geschah. Nicht
unähnlich tritt uns aus den Memorabilien der sich als Lehrer betätigende xeno-
phontische Sokrates entgegen: in den Dialogen steht er einzelnen Mitbürgern
gegenüber oder hat in Anwesenheit der übrigen Zuhörer mit einem von ihnen
eine der Mitteilung werte Auseinandersetzimg - aber einem Teil seines

Unterrichtes, wie ihn Xenophon an der auffallenden Stelle Mem. I 6, 14 versteht,
begegnet man nicht; denn seine Lektüre und Interpretation der Bücher alter Weiser

54 Zunächst scheint es wirklich so zu sein, wie Hartmann (oben S. 149 Anm.) 271 ausfährt:
«Die Epiktetschriften das einzige Werk Arrians, das im Stil und in den Ideen mit Xenophon

gar nichts gemein hat, ...»; der Vergleich, den Hirzel II 249f. zieht, endet ebenfalls mit
negativem Ergebnis.



210 Theo Wirth

wird nirgends dargestellt. Dieses vergleichbare Vorgehen erklärt eine weitere
parallele Erscheinung: in beiden Werken finden sich Stücke, welche diejenigen
Äußerungen der Meister festhalten, die infolge der Störung einer Unterweisung
durch den Eintritt von Fremden hervorgerufen wurden85.

Bevor wir zu mehr formalen Vergleichspunkten übergehen, sei noch auf eine
Einzelheit hingewiesen : es ist ein Zug der «pädagogischen Technik des xenophonti-
schen Sokrates..., mit einer Frage zu beginnen, die ganz im Allgemeinen bleibt
und mit dem Ziel des Gesprächs nichts zu tun zu haben scheint; erst später verrät
sich mehr oder weniger unerwartet, daß sie den Partner selbst treffen soll»56.

Der Dialog Mem. II 1 zwischen Sokrates und Aristipp über dessen âxoXaaia «ist...
der klarste dieser Art». Genau so spielt sich der Dialog in Diss. III 1 ab, was wohl
kaum ein Zufall sein dürfte, denn der von Epiktet gerügte Charakterzug des

jungen Rhetors ist nächstverwandt mit der an Aristipp getadelten Haltung57;
Einleitung und Beginn der beiden Gespräche stehen sich zudem formal nahe.

Die letzte Beobachtung bleibt in ihrer Art nicht die einzige. Es wurde bereits

gesagt, daß Xenophon in «den Einleitungen einem festen Schema folgt»58 und
daß Arrian in jenen Stücken, die Unterredungen festhalten wollen, Vergleichbares
bietet. Am häufigsten ist bei ihm der Typus nvêo/xévov ôé tivoç'9 o. ä., womit
Fragen aus dem Auditorium bezeichnet werden60; er begegnete in ähnlicher Form
bei Lucius und Xenophon. Dem genannten nahe verwandt ist der Typus eînôvroç
rivôç o. ä.61; er entspricht dem xenophontischen aXkov ôs Xéyovroç o. ä.62.

Andere Möglichkeiten sind avfißovkevojuivov rtvoç (Diss. I 15, 1), âipixo/uévov ôé

tivoç (Diss. I 11, 1) und besonders eiasXêôvroç ôé rivoç o. ä.63; letzteres läßt sich
mit Mem. III 10, 1. 6. 9 vergleichen; weitere einleitende Wendungen sind bei

Xenophon naturgemäß zahlreicher, aber durchwegs stereotyp. -Die erwähnte Diss.

III 6 führt noch einen Schritt weiter. Sie trägt den Titel ZnoQaôrjv riva, ebenso

III 11 und 14 (vgl. oben S. 151 f.) ; den Inhalt bilden jeweils mehrere kurze
Einzelepisoden. Solche Kapitel finden sich auch bei Xenophon: III 9 und 13. Diss.

III 6 steht ihnen besonders nahe, denn zwei Episoden (§§ Iff. und 8) führen in
einem Gen. abs. des ersten Typus einen Fragesteller ein wie etwa Mem. III 9, 14

(und 13, 2) und ähnlich 9, 1 ; die zwei übrigen teilt Arrian ohne Nennung eines

65 Mem. IV 4, öff. ; Diss. II 4 und 14.
58 Gigon II 13.
57 Schweingruber a. 0. (oben S. 161 Anm. 47) erinnert für Diss. III 1, 42 an Plat. Ale. 1

131d (vgl. oben S. 170 Anm. 15).
68 Gigon II 11.
68 Auch bei Hijmans (oben S. 149 Anm.) 48 Anm. 1 erwähnt: «... those chapters which

start with Ilw&avoiisvov (sic) ôs tivoç (sic) ...» (solche und gewichtigere Ungenauigkeiten,
abgesehen von den zahlreichen Druckfehlern, sowie Versehen in den Stellenangaben von
Zitaten sind bei Hijmans leider häufig).

80 I 2, 26 und 30; 13, 1; 14, 1; III 6, 1 und 8; 22, 1 und 62.
81 II 24, 1 und 25, 1.
82 Mem. III 13, 2. 3. 6; vgl. Muson. p. 1, 5; 13, 8.
88 Diss. II 14, 1; III 1, 1; 7, 1; 9, 1.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 211

äußeren Anlasses mit wie Xen. Mem. III 9, 5 ff.64. Formal stimmen also die beiden
Stücke praktisch überein.

Wie sind - bei Xenophon und bei Arrian - diese auffallenden schematischen

Dialoganfänge und Kapitel mit aneinandergereihten kurzen Erzählungen zu
verstehen? Der erste Satz in Mem. III 9, 14 weist auf Stellen wie Gnom. Yat. (ed.
L. Sternbach) Nr. 470 und 471; 471 sei angeführt : ZcoxQdxrjç êgmrrj&siç ri xxrjfia
ovfj,<poQ(oxa.Tov eine- goiXoç ßeßaioQ. In die gleiche Richtung deutet die als

Fortsetzimg mit näkiv anschließende Geschichte in Mem. III 9, 14: in Gnom. Vat.
Nr. 440 werden in derselbenWeise zweiAnekdoten mit TtâXiv zusammengeschlossen.
Wir bewegen uns hier in der Tradition der Chrie und des Apophthegma, die in
Xenophons Erinnerungen gut greifbar ist. Ein Apophthegma, das wiederum mit
nâXiv an das Vorangehende anknüpft, steht in Mem. I 6, 1565; die einzelnen Anekdoten

können jedoch auch ohne äußerliche Verbindung unter gewisser Beachtung
allfälliger Beziehungen einfach aneinandergereiht werden; dies ist der Fall in
Mem. III 13. Ihre nach einem Schema gehaltene Gestalt erklärt sich aus den
festen Formen, in denen Chrie und Apophthegma erscheinen66. Beide sind als
Versuche, eine Persönlichkeit biographisch zu fassen, neben dem viel zahlreicher
vertretenen mto[ivrj/j,6vsv/j,a konstitutive Bestandteile der Memorabilien Xenophons;
sachlich sind die drei Gattungen nahe verwandt, denn das Apomnemoneuma
unterscheidet sich nur durch seine weitere Ausführung von den beiden knappen,
zugespitzten Ausdrucksweisen67. Dadurch erklärt sich, daß das Apomnemoneuma
auch ihre stereotype Form aufweist, die jeweils in der Einleitung deutlich bleibt.

Das eben Ausgeführte gilt entsprechend für Arrians Erinnerungen. Die beiden

Kurzerzählungen III 6, 1 ff. und 8 stehen der Gattung des Apophthegma nahe68,

ebenso III 15, 14 (in Epiktets Munde) ; das beste Beispiel liefert II 25. Häufiger
als das Apophthegma ist das Apomnemoneuma vertreten. In diese Gattimg reihen
sich die in Kap. II Abschn. 1 besprochenen und als Fiktion Arrians erkannten
Diatriben ein. Damit erklären sich ihre typenhaften Züge und die formalen
Übereinstimmungen mit Xenophon, die ja weit über das Einleitungsschema hinausgehen.

Ebenfalls dazuzurechnen sind Stücke wie I 13f.; II 4. 14. 24; III 1. 4.

Es steht hiermit fest, daß Arrian diesen Traditionen literarisch verpflichtet ist69.

Gesamthaft läßt sich zu den Parallelen zwischen Xenophons und Arrians
Erinnerungen so viel sagen : Einerseits ist manches im Werk des Epiktetschülers aus
der Natur und der literarischen Tradition der Erinnerungsschriften zu erklären

64 Nur gibt Xenophon sie ausdrücklich als Aussage des Meisters in indirekter Rede.
66 Vgl. Gigon z. St.
86 Die Darstellung mit den antiken Theorien bei Lausberg a. O. (oben S. 159 Anm. 41)

536ff. (zur Chrie).
6' Lausberg a. O. 539 und 540. Angaben z. B. bei Hermog. Prog. 3.
68 Die Anlage des Kapitels ist wie gesagt auf dem speziellen Hintergrund von Mem. III 9

zu sehen.
88 Es sei daran erinnert, daß die Chrie in der Stoa recht beliebt war (oben S. 204).



212 Theo Wirth

und hierin - wie die Berührungen mit den Musoniusfragmenten des Lucius zeigen -
wohl insbesondere der stoischen, hinter welchen letztlich der Sokratiker steht;
anderseits greift Arrian offenbar direkt auf Xenophon zurück, was bei dem véoç

Sevocpwv nicht verwundert.
Als Problem sei noch die Frage aufgeworfen, wie weit die Parallelen, die

zwischen dem xenophontischen Sokrates und dem arrianischen Epiktet wie auch
zwischen einzelnen Problemkreisen bestehen, zurückgehen auf die Vorbildlichkeit
des Sokrates, dem Epiktet nacheifert, auf diejenigen Züge innerhalb der traditionellen

stoischen Themen, die sich bereits bei Xenophon finden, und auf Arrians
eigene Formimg70.

FV. Ergebnis

«So hat das Auftreten eines sokratischen Mannes zur Folge daß auch die
Geschichte der Sokratik sich im Kleinen wiederholt. Die Aufzeichnungen waren auch
hier keine bloßen Stenogramme sondern mehr oder minder künstlerisch gestaltet

...». Dieses Urteil Hirzeis1, das Musonius und den durch Polio und Lucius
verfaßten Erinnerungen gilt, wäre andernorts bei gleichen Voraussetzungen ebenso

gültig; die Einsicht in das Wesen der Andenken an Musonius ist jedoch nicht zum
Ausgangspunkt eines Verständnisses dieser ganzen Art von Schriftstellerei geworden,

welche im Hinblick auf ihre philosophisch-protreptische Zielsetzung2 einen
historischen und einen künstlerischen Anspruch verfolgte. Nach der heute geltenden

Ansicht sind Arrians Diatriben etwas völlig anderes, denn hier findet sich
eine ausdrückliche Beglaubigung, deren Fiktivität nicht erkannt wurde; zudem
verlor Arrian den programmatischen Satz des Gelliusbriefes nicht aus den Augen
und gab sich alle Mühe, als getreulich niederschreibender Schüler zu erscheinen,
indem er sich kaum je eine zusammenfassende Bemerkung, keine indirekten Reden
und kein xoiàôe Xéywv o. ä. erlaubte, womit eine freiere Wiedergabe angedeutet
werden konnte.

Wie wir sahen, fallen Arrians Diatriben jedoch nicht aus dem gegebenen
Rahmen; auch sie müssen als literarische Erinnerungen verstanden werden, die der

Autor auf ein bestimmtes Ziel hin formte : Wie frühere Stoiker und schon Xenophon

wollte er ein Bild seines Lehrers vermitteln, das dessen Eigenschaften, dessen

Besonderheit und Überlegenheit umfassend wiedergeben sollte, um damit die

protreptische Wirkung der Schrift zu erhöhen. Gerne stellte er daher Epiktet dar,
wie er hohen Persönlichkeiten gegenübertrat und sich ihnen überlegen erwies.

Gerade in dieser Zeit liebte es die philosophische Theorie, über die Beziehungen
zwischen dem Weisen und den Großen der Welt zu handeln (u. a. Musonius,

Plutarch). Dies sind jedoch nur die späten Zeugnisse einer durchgehenden griechischen

Diskussion, die sich bis zu den alten Novellen über den Weisen und den

70 Vgl. oben S. 185 Anm. 65.
1 Hirzel (oben S. 149 Anm.) II 244. 2 Vgl. Brief an Gellius § 5ff.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 213

König verfolgen läßt. Da es Arrian wie seinen Vorgängern darauf ankam, das

Besondere an Epiktet darzustellen, klammerte auch er die gewöhnliche Lehrtätigkeit

aus. Ein Zweites dürfte ihn darin bestärkt haben: Wie Lucius stand er in
einer alten Tradition der stoischen Schule, welche neben dem Unterricht die
literarische Betätigung (mit Vorliebe in der Form von Erinnerungsschriften) pflegte,
eine Doppelung der Interessen, die mutatis mutandis in der Akademie und im
Peripatos ebenfalls zu beobachten ist.

Um die - durch die Tradition geforderte - umfassende Darstellung des Meisters

zu erreichen, schrieb Arrian seine eigenen 'Ergänzungen', Gespräche, die zwischen

Epiktet und einem einzelnen, nicht namentlich genannten Partner geführt wurden.

Ihre wirkliche Herkunft zeigt sich darin, daß sie sich meistens mit einem
Ratsuchenden beschäftigen, aber die Situation, die Szenerie, kaum berücksichtigen,

fast in jedem Fall Epiktet als ersten redend einführen - wobei der Anfang
zum Teil unklar und ungereimt ist - und ihm immer das letzte Wort überlassen,
auch wenn statt seines wirkungsvollen Schlusses eine Äußerung des Mitunterredners

nötig wäre. Dazu ließ sich jeweils ein sorgfältiger Aufbau mit scharfer

Gedankenführung feststellen, während in einem echten Gespräch Epiktet den
Ablauf nicht immer hätte bestimmen können, weil dieser vom Partner mitbeeinflußt
worden wäre. Ferner passen bei gewissen Stücken einzelne Gedanken und
Argumentationen, die auch andernorts für Epiktet belegt sind, nicht richtig in den

Zusammenhang oder laufen der Situation gar zuwider. Die Probleme, die zur
Sprache kommen, sind nicht weniger festgelegt: teilweise steht ihre Behandlung
unter Xenophons Einfluß, öfters sind sie stoische Schulthemen, die an einer
'zufällig' vorhandenen und als Beispiel geeigneten Person illustriert werden. Nicht
Konkretes, Individuelles, das einem realen Fall doch anhaften müßte, ist sichtbar,
sondern es bleibt beim Theoretischen3; dazu paßt der streckenweise unpersönliche
Ton.

Den Beitrag Arrians, dessen Vertrautheit mit den Methoden der Historiographie
sich erwiesen hat4, als reine Erfindung zu bezeichnen, wäre ebenso unzutreffend
wie bei Thukydides oder Xenophon. Zwar stammt die Gestaltung von Arrian,
aber das Material, das er benützt, ist epiktetisch und wird in diesem Sinne
verwendet. Daher durfte er nach dem nahehegenden, von den Lesern - wie die

Parallelbeispiele zeigen - wohl richtig verstandenen Mittel der Beglaubigung

3 Hirzel II 250 sprach in anderem Zusammenhang denselben Gedanken aus: «... die
Epiktetischen Reden fordern gar nicht eine nähere Bekanntschaft mit den auftretenden
Gesprächspersonen: sie sind nicht wie die sokratischen aus deren eigenthümlichen Natur
herausgesponnen, sondern, so sehr sie immer auf das Concrete und Einzelne dringen, ist es am Ende
doch nur das Individuum in abstracto das sie behandeln und unter den verschiedenen
Gesichtspunkten der Stoisch-Kynischen Moral beleuchten.»

4 Wie sich zeigte, darf man Arrian nicht isoliert einerseits als Stenographen der Diatriben
Epiktets, anderseits in seinen übrigen Werken als Schriftsteller verstehen, sondern muß ihn
im Umkreis seines ganzen literarischen Schaffens als Persönlichkeit begreifen, die ihrerseits
nicht für sich allein dasteht, sondern erst im Rahmen der historischen Gegebenheiten, ihrer
Voraussetzungen und Vorbüder, richtig faßbar wird.

14 Museum Helveticum



214 Theo Wirth

greifen und den Anspruch erheben, tatsächlich Epiktet wiederzugeben. Die Kluft,
die zwischen diesem Anspruch und dem in Wirklichkeit Gebotenen besteht, ist
auf solche Weise betrachtet gar nicht so tief.

Hier muß das Problem der Sprache und des Stils erwähnt werden. Hartmann
meinte6 - Capelle6 und andere haben sich ihm angeschlossen -, das «vulgärgriechische

Idiom» der Diatriben als Indiz für deren stenographische Niederschrift
verwenden zu können, denn bei einer nachträglichen Redaktion hätte Arrian «ganz
ohne Skrupel nach seinem eignen, attizistischen Stilgefühl verfahren können».

Ein solches Urteil verkennt das Wesen einer literarischen Gattung. Ursprünglich

- und auch bei Epiktet selbst - handelte es sich bei der Diatribe um eine Form
der mündlichen Belehrung, welcher naturgemäß umgangssprachliche Schlichtheit
und Anschaulichkeit zukam. Aber sie eroberte sich daneben den Bereich der
Literatur und wurde zu einer Ausdrucksmöglichkeit philosophischer Schrift-
stellerei; ihre herkunftbedingten Eigenheiten blieben dabei als typische
Kennzeichen erhalten. Es ist deshalb richtig, vom Stil der Diatribe zu sprechen. Eigen
waren ihr die anspruchslose und nicht selten läßliche Gedankenführung, die sorglose

Alltagssprache und einfache Syntax. Doch rhetorische Mittel wurden nicht
verschmäht7, denn alles war auf Wirkung berechnet; dazu trugen Anekdoten,
Zitate, Vergleiche und Bilder bei, die sich zu ganzen Szenen erweitern ließen. Die

Fragmente des Teles sind die frühesten überlieferten Zeugnisse der literarischen

Diatribe; wirksam ist sie auch bei Horaz in den Satiren, und gut ist ihre Eigenart

bei Seneca zu sehen. Die Luciliusbriefe erwecken in einem Punkt besonderes

Interesse. Obschon sie bis ins letzte geformte literarische Episteln sind, versichert
der Autor (vor allem in Epist. 75, Iff.), sie seien anspruchslose Privatbriefe, quae
nihil habent accersitum nec fictum. Gerade diese Parallele zu den Äußerungen der

Bescheidenheit, welche Arrian im Widmungsbrief über die fehlende sprachlichstilistische

Ausarbeitung seiner Erinnerungen vorbringt, zeigt, in welchen Bereich
letztere einzuordnen sind. Jedenfalls war die Diatribe eine auch ihn bestimmende
literarische Form; er hätte gar nicht in einem anderen Stile schreiben können.
Bultmann bemerkt dazu insofern richtig8: (Arrian gebrauchte in seiner
schriftstellerischen Tätigkeit jedesmal den Stil, den der Stoff... forderte Wie er seine

historischen Werke im Stile Herodots oder Xenophons verfaßte, so hat er in den

Aufzeichnungen der Vorträge seines Lehrers dessen Diatribenstil erhalten».

Der Verweis auf die - sicher infolge des Vorbildes Herodots - im ionischen Dialekt
geschriebene 'Ivdixrj ist wichtig. Arrian konnte sich den Stil der Diatribe aneignen,
wie er sich für die 'Ivöixrj die Gegebenheiten der Gattung aneignete; durch den

6 Hartmann (oben S. 149 Anm.) 275. 259.
• Capelle a. 0. (oben S. 150 Anm. 6) 70.
7 Das Material (zum Scheindialog; zu den Klangfiguren, Antithesen, Reihungen,

Wiederholungen, Asyndeta und Polysyndeta usw.) sehr ausführlich dargestellt bei R. Bultmann,
Der Stil der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe, Forschungen zur Relig. und
Lit. des AT und NT Heft 13 (Göttingen 1910) lOff.

8 Bultmann a. 0. 8f.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 215

vertrauten Umgang mit Epiktet lernte er zudem, sich in dessen Anschauungen
und Eigenheiten einzufühlen.

Wie groß ist der Anteil Arrians am Ganzen In den ausführlich besprochenen
Stücken hat man durchgehend mit seiner Tätigkeit zu rechnen, da die betreffenden

Unterredungen ohne Zuhörer stattgefunden haben müssen. Bei anderen Gelegenheiten

war Arrian offensichtlich anwesend und hätte einen genaueren Bericht
vermitteln können; trotzdem gestaltete er die Szene frei (Diss. II 14). Daß die übrigen
Diatriben den exakten Wortlaut wiedergeben, ist deshalb und wegen § 2 des

Widmungsbriefes überhaupt unwahrscheinlich. Immerhin ist anzunehmen, daß
Arrian weniger Eigenes gab und sich enger an die Gedanken seines Lehrers hielt
als Xenophon; die gänzlich verschiedenen Voraussetzungen sprechen dafür. Aber
seine schriftstellerische Leistung ist jedenfalls so groß, daß man die Diatriben unter
seinem und nicht - wie es meist geschieht - unter Epiktets Namen zitieren sollte.

Wie sich gezeigt hat, ist in den Diatriben Arrians die Tradition des ânôip&ey/j.a
und des àno/ivrjfiovEV/Lia lebendig. Dies paßt ausgezeichnet zum Wesen der
Diatribe, die als mündliche Unterrichtsform bzw. deren literarischer Reflex sich in
verschiedener Gestalt verwirklichen konnte, wie Halbauer richtig bemerkte9:

«potest... öiaTQißrj dialogi forma indui, potest etiamdialexeos, quin varia litterarum

genera permiscere potest ...». Dies erklärt die Uneinheitlichkeit der Sammlung
Arrians. Die Form der literarischen Diatribe ist somit besonders geeignet, die

gegenüber den mündlichen Diatriben des Lehrers stilgetreue Schrift als

Erinnerungsbuch zu konzipieren, wobei sich alles in einer von der Gattung selbst
geforderten lockeren und großzügigen Weise zusammenbringen ließ10. Damit wird klar,
welche literarische Funktion der véoç Sevocpwv den Diatriben zudachte: sie sind
seine - den anderen Umständen angepaßten - Apomnemoneumata11, welche das

Bild des verehrten Lehrers der Nachwelt erhalten sollen.

9 Halbauer (oben S. 149 Anm.) 10.
10 Arrian reiht deshalb seine Schrift mit vollem Recht unter die Hypomnemata ein, denn

diese sind trotz der - graduellen - Anspruchslosigkeit nicht einfache Privatnotizen, wie es
die Fiktion des öftern will, sondern eigenständige Literatur.

11 Von diesem Resultat her gewinnt man eine von der sonstigen Argumentation unabhängige
Entscheidungsmöglichkeit in einem Punkt der vielbehandelten Frage, ob die verschiedenen
Titel, die für Arrians philosophische Schriften überliefert sind, sich alle auf die Diatriben
beziehen oder noch andere, verlorene Werke betreffen (zur ganzen Diskussion vgl. die
Zusammenfassung bei Souilhé Xllff. und die dort verzeichnete Lit.). Die meistvertretene Ansicht
bezieht mit Recht alle Titel auf die hier besprochene Schrift; der eine oder andere ist offenbar
von einzelnen Stücken auf das Ganze verallgemeinert worden, wie z. B. AuiXéS-eiç (vgl. die
oben im Text zitierte Bemerkimg Halbauers). Entgegen der communis opinio glaubten
Schenkl, Halbauer (der sich u. a. auf ein offensichtlich falsches Argument stützte, wie bereits
Schenkl XLIII selbst ausführte) und Stellwag, die von Stobäus unter der Bezeichnung 'Ex
r&v 'Emxrrjrov änofivrKiovev/iärwv überlieferten Fragmente stammten aus einem anderen
Werk, das möglicherweise gar nicht von Arrian verfaßt sei. Nachdem sich hat feststellen lassen,
daß die Diatribe auch in der Form des (inofivrniovevfia auftritt, löst sich die Schwierigkeit:
die genannte Überschrift bei Stobäus ist ebenso zu erklären wie der Titel AiaXéÇeiç. Die
Diatribe war eben nicht durch Gattungsgrenzen fest bestimmt; dies förderte die Vielfalt der
Bezeichnungen.



216 Theo Wirth: Arrians Erinnerungen an Epiktet

Die Gleichsetzung mit Xenophons Apomnemoneumata wird auf Grund der
allgemeinen Xenophonnachfolge Arrians in den modernen Würdigungen denn
auch gerne vollzogen, z. B. bei Münscher12: «Wie Xenophon in den Apomnemoneumata

seines Lehrers Sokrates Gedanken und Art der Nachwelt überliefert
hatte, dasselbe Ziel zu erreichen, in bewußter Nachfolge Xenophons, war Arrians
Absicht, als er Epiktets Lehrvorträge aufzeichnete.» Ein solches Urteil ist
jedoch nicht berechtigt, wenn man einen grundlegenden Unterschied zwischen
beiden Schriften macht, indem man sich zwar der literarischen Lizenz in Xenophons

Erinnerungen bewußt ist, aber an eine getreue stenographische Nachschrift
Arrians glaubt, die er nur zur eigenen Erbauung angefertigt habe. Daß die
Gleichsetzung der Diatriben mit den Memorabilien dennoch richtig ist, nur in einem
viel tieferen Sinne, und von Arrian tatsächlich angestrebt war, hat sich aus unseren
Betrachtungen ergeben.

Wenn also der véoç Eevocpwv die Absicht hegte, es dem großen Vorbild gleichzutun,

so darf man hieraus - wie das auch andere getan haben - eine wesentliche

Folgerung ziehen: bestimmt wollte Arrian, wie auch der Widmungsbrief zeigt,
Epiktet als zweiten Sokrates erscheinen lassen. Jedenfalls hat er erreicht, was er
erstrebte, wie der Ausspruch Mark Aurels beweist (VII 19, 2) : nôaovç ijôrj o alcbv

XqvainTtovç, nôaovç Zcoxgœreiç, nôaovç 'Emxrrjrovç xaranéncoxev.

12 Münscher (oben S. 149 Anm.) 125.


	Arrians Erinnerungen an Epiktet

