Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 24 (1967)

Heft: 4

Artikel: Arrians Erinnerungen an Epiktet
Autor: Wirth, Theo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-20427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-20427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 24 1967 Fase. 4

Arrians Erinnerungen an Epiktet
Von Theo Warth, Ziirich

III. Voraussetzungen und Vorbilder

Die in Kap. II vorgelegten Interpretationen lieen Arrians eigene schriftstelle-
rische Tétigkeit in den Diatriben erkennen. Wie oben 8. 174f. ausgefiihrt, ergibt
sich damit gegeniiber § 2 des Briefes an Gellius ein Widerspruch, der nur zu lésen
ist, wenn man die dort aufgestellte Behauptung, es handle sich um authentische
Berichte, als Fiktion auffaB3t; bei Xenophon fand sich Entsprechendes.

«Die Beglaubigung einer Erzihlung durch eigene angebliche Erinnerung oder
Zeugenschaft ist ein literarisches Motiv»!; daher stellt sich die Frage, wie Arrians
Werk literargeschichtlich einzuordnen ist. Ihre Beantwortung, in deren Verlauf
sich auch die Rechtfertigung fiir den Vergleich mit Schriften Xenophons ergibt,
soll Gegenstand dieses Kapitels sein. Angesichts der vielschichtigen Themenkreise
kann es nur darum gehen, in ganz knappen Ziigen das Wichtigste herauszuheben.

1. Zur Fiktion und fiktiven Beglaubigung in der antiken Literatur

A. Geschichtsschreibung

Die antike Historiographie, deren Ursprung in Sage und Epos liegt, ist durch
ihre Nihe zur Dichtung etwas anderes als die moderne Geschichtsschreibung. Sie
sieht ihr Anliegen nicht allein in der Bearbeitung historischer Tatsachen, sondern
ist — in unterschiedlichem MafBle — auch Kunst; als Literaturgattung stellt sie
gewisse Anspriiche an das ihr gegebene Material und formt es auf ein von der
Personlichkeit des einzelnen Historikers bestimmtes Ziel hin.

Bei der Beurteilung der Reden im Werke des Thukydides stehen wir in der fiir
uns vorhandenen Spannung zwischen Kunst und Historiographie. Es ist offensicht-
lich so, daB} Thukydides sie nicht als Wiedergabe wirklich gehaltener Reden ver-
stand, sondern «um ihrer inneren Wirklichkeit willen 148t er sie so gehalten sein,
wie sie in der #uBeren Wirklichkeit weder gehalten wurden noch ... gehalten wor-
den sein konnten»?, Sie sind Triger einer ganz bestimmten Funktion, indem sie die
Hinweise liefern, nach denen das Geschehen beurteilt werden soll. In den Reden
zeigen sich am klarsten die kiinstlerischen Ziele, die Thukydides verfolgt. Spricht

* Vgl. Mus. Helv. 24 (1967) 149-189; dort ist S. 149 Anm. die abgekiirzt zitierte Literatur
verzeichnet.

1 Gigon, Sokrates (Bern 1947) 53.

® H. Strasburger, Thukydides und die politische Selbstdarstellung der Athener, Hermes 86
(1958) 32,

13 Museum Helveticam




198 Theo Wirth

man von den Reden, so meint man zugleich Thukydides’ grundsétzliche Stellung-
nahme in I 22, 1. Man mag diesen vielinterpretierten Satz verstehen wie man will,
man kommt nicht um die Feststellung herum, da Thukydides in den Reden
mehr Eigenes gibt, als er im Methodensatz ankiindigt, einem Satz, «der, wie auch
immer im einzelnen zu verstehen, fiir einen unbefangenen Leser doch den Ein-
druck erwecken muf}, Thukydides habe die Anndherung wenn nicht an den Wort-
laut, so doch an die Gedankenfiihrung der wirklich gehaltenen Reden ... fiir seine
Aufgabe gehalten»®. Das in I 22, 1 aufgestellte Prinzip mul man erkléren als
literarische Lizenz, nach personlichen Gesichtspunkten gestalten und trotzdem
behaupten zu diirfen, man sei bemiiht, die historischen Gegebenheiten wieder-
zugeben?; der antike Leser war sich dieses Sachverhaltes gewiss bewuBt®. Die
Behauptung dient sozusagen als captatio benevolentiae. Als extremes Beispiel fiir
diese Freiheit 1aBt sich das Werk des Ktesias von Knidos erwihnen, der seine
Erzéhlungen, welche als Erfindungen von den antiken Kritikern abgelehnt wur-
den, als authentisch ausgab, um seine Leser fiir sich einzunehmen®.

Auch Xenophon, der unserem Gesamtzusammenhang besonders nahesteht, ist
hier zu nennen. In Cyrup. I 1, 6 versichert er, er wolle berichten, was sich iiber
Kyros in Erfahrung habe bringen lassen. Doch was sich im Werk findet, ist be-
deutend mehr als das, was den Quellen zu entnehmen war; denn es ging ihm nicht
um das historische Bild des Konigs, sondern um dessen Idealportrdt in seiner
eigenen Sicht’. Auch Reden, die allein durch ihr Auftreten als AuBerungen der
betreffenden Personlichkeiten schon ein historisches Aussehen erhalten, aber In-
strumente des Schriftstellers sind, «wie dies ... in antiken Geschichtswerken allge-
mein gebrduchlich war»®, verwendet der Historiker Xenophon in nicht geringem
MaBe. Dies zeigen z. B. die Hellenika und die Anabasis®.

Auch in der Anabasis Arrians finden sich eine ganze Anzahl von Reden; ihre
Stellung innerhalb des Werkes ist kurz zu betrachten. Es gilt fiir sie dasselbe, was
0. Regenbogen fiir Thukydides in eindriicklicher Art festgehalten hat'?: «Sie (die
Reden) finden sich vor allem dort, wo ... ein reprisentativer Moment vorliegt, das
heiBt, wo die Faden des Geschehens zusammenlaufen, wo sie aus einer Vergangen-

3 Strasburger a. 0. 18.

# DaB beides zusammen im Sinne einer addquaten Wirklichkeitsdarstellung auf hoherer
Ebene auch zur Erfassung der «potentiellen Realitdt» dienen kann, sich also nicht zu wider-
sprechen braucht und ein geeignetes historiographisches Mittel ist, zeigt Strasburger in Die
Wesensbestimmung der Geschichte durch die antike Geschichtsschreibung, SB Wiss. Ges. an der
J. W. Goethe-Universitiat Frankfurt a. M. 5 (1966) 3, 80ff.

¢ Hinweis auf Dion. Hal. De Thuc. 18 bei Strasburger, Die Wesensbestimmung ... 73 Anm. 7;
auf Marcellin. Vit. Thuc. 50 und 51 bei E. Norden, Kunstprosa 87 Anm. 2 (und Nachtrag z. St.).
Vgl. auch E. Schwartz, Das Geschichtswerk des Thukydides (Bonn 1919) 251f.

¢ F. Jacoby, RE Ktesias 2062, 42ff.

7 Cic. Ad Q. fr. 1, 1, 23 Cyrus ille a Xenophonte non ad historiae fidem scriptus, sed ad effigiem
1ustt imperis.

8 Strasburger, Thukydides ... 18.

® Dazu Hirzel (oben S. 149 Anm.) I 161.

10 K1. Schriften (Miinchen 1961) 221 ; dhnlich Thukydides. Politische Reden (Leipzig 1949) 20.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 199

heit heraus zum Knoten sich verschlingen und nun in einer Gegenwart zusammen-
gefaBBt wieder ausstrahlen in eine schicksalsvolle Zukunft hinein. Sie stehen an
Punkten, die zur Riickschau, Umschau und Vorschau einladen.» Die Reden in
Arrians Anabasis erlauben die gleiche Beobachtung, wie sich an den ersten beiden,
einem Paar von ‘Feldherrengesprichen’, gut ersehen laft: I 13, 2ff. Vor der
Schlacht am Granikos will Parmenion mit detaillierten Uberlegungen den jugend-
lichen HeiB3sporn Alexander von einem Direktangriff auf die jenseits des Flusses
stehenden Perser abhalten. Doch der Konig schligt alle Vorbehalte in den Wind,
verweist u. a. auf seine & Tovg xwdvvovs 6£vTng, worauf er den Angriff befiehlt.
Die Stellung des Gespréichspaares ist bezeichnend: kurz zuvor hat Alexander den
Hellespont iiberschritten (I 11, 6f.) — hier stehen wir am Beginn des ganzen un-
geheuerlichen Unternehmens, welchen Arrian sehr in den Vordergrund riickt.
Dazu dient auch der Bericht iiber den Besuch von Ilion. Um die Wichtigkeit des
Einschnittes noch mehr hervorzuheben, folgt eine persénliche Betrachtung des
Schriftstellers zusammen mit dem zweiten Teil des Prooemiums (12, 2-5; vgl.
oben 8. 152. 156). Nach kurzer Erwahnung des weiteren Vorriickens Alexanders
blendet Arrian an wirkungsvollem Punkt die Gegenseite ein: damit sind die Posi-
tionen bezogen. Nun steht den Makedonen die Feuerprobe im Feindesland bevor.
Diesen schicksalshaften Augenblick markiert das Redenpaar.

Wie absichtsvoll Arrians Vorgehen ist, zeigt das gegengleiche Gesprichspaar
I 18, 6ff. (in indirekter Rede). Hier sind die Fronten umgekehrt: wieder erteilt
Parmenion dem Konig einen Rat, aber diesmal ist es der General, der in falscher
Beurteilung der Lage den EntschluBl zur Schlacht empfiehlt; Alexander sieht
realistischer und vermeidet ein zu gewagtes Kriftemessen. Es ist klar, daB 18, 6
erst von 13, 3ff. her das volle Gewicht erhilt, was auch umgekehrt gilt'. Denn
Arrian erreicht neben der Betonung des historischen Momentes eine Charakteri-
sierung weniger des Unterfiihrers, der nur die Hilfsfigur abgibt, als vielmehr des
jungen Konigs, eine Charakterisierung, die in ihren zwei gegensétzlichen Kom-
ponenten — Mut und Kiihnheit neben realistischer Sicht der Gegebenheiten — den
gesamten Bericht mitbestimmt, die «in einer Gegenwart zusammengefal3t wieder
ausstrahlt in eine schicksalsvolle Zukunft hinein». — Weitere Beispiele wiren etwa
die Reden an die Kommandanten vor dem Kampf bei Issos (II 7, 3ff.) und vor
Tyros (II 17), vor der Schlacht bei Gaugamela (III 9, 5-10, 4), bei dem entschei-
denden Einschnitt der Umkehr am Hyphasis (V 25, 3ff.: Redenpaar Alexander/
Koinos) und nach dem Ausbruch der Meuterei in Opis (VII 9f.). "

Dies zeigt zur Geniige, dafl die kiinstlerische Bedeutung eingelegter Reden dem
Historiker Arrian geldufig war, obschon er im Prooemium so viel Gewicht auf die
Historizitét seiner Ausfiihrungen legt — eine Feststellung, die fiir die Beurteilung
seiner Beglaubigung der Diatribenbiicher nicht unwesentlich sein diirfte!2.

11 Vgl. auch III 10, 1-11, 2.
12 Einige andere, teilweise an Xenophon gemahnende Einzelheiten, die Arrian offenbar von
sich aus in seine Anabasis einfiigte, erwihnt Hartmann, BPhW 30 (1910) 604 ff.




200 Theo Wirth

B. Xenophons sokratische Schriften

Auch Xenophons vier sokratische Schriften sind in einem weiteren Sinne Ge-
schichtswerke; in ihrem Mittelpunkt steht eine historische Personlichkeit. Da-
durch und durch die in ihnen wirksamen genetischen Voraussetzungen'? ist von
vorneherein bestimmt, dafl man mit der kiinstlerischen Freiheit des Schriftstellers
rechnen mufB. Deutlich wird dies wiederum in den Beglaubigungen, welche alle
vier Schriften am Anfang oder an einem wichtigen Einschnitt (Mem. I 3) auf-
weisen; mit ihnen will Xenophon seine Zustdndigkeit dartun. Es ist lingst er-
kannt und anerkannt, dal wenigstens zwei der Beglaubigungen Fiktionen sind.
Die eine bildet den Eingang des Oikonomikos: Die Formulierung, mit welcher
Xenophon seine Anwesenheit am Gespréach bekundet, erinnert sehr an die schema-
tischen Einleitungen einzelner Dialoge in den Memorabilien'®. Die andere fiktive
Beglaubigung leitet das Symposion ein; Xenophon gibt sich als Teilnehmer des
Gastmahles, welches somit historisch sein soll, in Wirklichkeit aber Dichtung ist.
Herodikos bei Athen. 5, 216¢ f. zeigt, dall der antiken Kritik die Fiktivitit des
Augenzeugenberichtes bekannt war. Nicht anders ist die Einleitung der Apologie
zu werten?®,

Ob die entsprechende Beteuerung in Mem. I 3, 1 ebenfalls als Fiktion oder in
guten Treuen als ernstgemeinte Beglaubigung aufzufassen sei, dariiber gingen
und gehen zum Teil auch heute noch die Meinungen auseinander; in den Vorder-
grund getreten ist jedoch die Auffassung, welche den betreffenden Satz — zumin-
dest fiir Teile der Memorabilien — als Fiktion versteht!®. Dies wird an sich schon
nahegelegt, wenn man die Memorabilien als historisches Werk mit seiner kiinst-
lerischen Lizenz begreift und I 3, 1 mit den genannten Beglaubigungsfiktionen in
den anderen sokratischen Schriften zusammensieht. Bestétigt wird eine solche
Ansicht durch die Untersuchung des Werkes selbst. Hier leisten Gigons Inter-
pretationen einen entscheidenden Beitrag, auch wenn sie in einigem zu weit gehen
mogen. Gigon hat festgestellt, daB Xenophon weitgehend literarisch arbeitete,
d. h. Schriften anderer Sokratiker verwendete. Daneben 148t Xenophon eigene
Anschauungen im Munde des Sokrates erscheinen!’. Dennoch wird man dem
Sokratiker Xenophon die personliche Erinnerung an den Meister nicht vollig ab-
sprechen konnen.

Die Methode, die wir bei Arrians Diatriben und dem Konigsgesprich des Lucius

13 Unten S. 201f. und Anm. 20.

1uT4,2;114,1undS5,]l.

15 Gigon, Xenophons Apologie des Sokrates, Mus. Helv. 3 (1946) 211f{.

16 AuBer der bei Gigon I (oben S. 149 Anm.) zusammengestellten Literatur vgl. J. H. Kiihn,
Gnomon 26 (1954) 519 und 521; E. Gebhardt, Polykrates’ Anklage gegen Sokrates und Xeno-
phons Erwiderung (Diss. Frankfurt 1957); Lesky, Griech. Lit.gesch.? 539 und 669{.; K. v. Fritz,
Hermes 93 (1965) 2701f. und 275f. Anm. 3; H. R. Breitenbach, RE Xenophon 6, 1771, 29 ff.

17 8, Gigon II 7f. zusammen mit H. R. Breitenbach, Historiographische Anschauungsformen
Xenophons (Diss. Basel 1950) 60ff. Gebhardt betont das eigentlich Xenophontische in den
Mem. bedeutend stiarker als Gigon, vgl. bes. 99ff.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 201

anwendeten, 148t sich auf die Memorabilien iibertragen. Es zeigt sich, da von der
jeweiligen Dialogsituation her die Anwesenheit Xenophons in manchen Fillen
mit Sicherheit ausgeschlossen war. Zu Beginn des zentralen Gespriiches im ersten
groBen Euthydemos-Kapitel IV 2 sagt Xenophon ausdriicklich, die Unterredung
habe unter vier Augen stattgefunden: § 8 udvoc (im Gegensatz zu § 1 a. E.) 5jidey
(Sokrates) eic 7o 7wiomoieior, wo sich Euthydemos aufzuhalten pflegte. Der nun
folgende Dialog prisentiert sich so, als hétte ihn eine Drittperson, eben Xeno-
phon, festhalten konnen; nach dessen eigenen Worten waren aber die beiden
Gesprichspartner allein. Von Arnim glaubte, einen Ausweg aus dieser Schwierig-
keit gefunden zu haben, indem er annahm?!®, Euthydemos habe sich die Unter-
redung aufgeschrieben und seine «sokratischen Hefte» Xenophon zur literarischen
Ausarbeitung iibergeben, eine Vermutung, die wohl unter dem Eindruck von
Diog. Laert. 2, 48 und 122 sowie Plat. Theait. 143a entstanden und in zu engen
Vorstellungen von der literarischen Tétigkeit der Sokratiker befangen ist. Von
Arnims Irrtum wird deutlich, sobald man seine Theorie auf Gespridche wie II 2
und 3 (oben S. 173. 185) auszudehnen sucht, fiir welche Xenophon zwar nicht
ausdriicklich festhilt, es handle sich um Dialoge unter vier Augen, die man aber
von der Situation her als solche auffassen mull. Lamprokles, Sokrates’ Sohn, und
Chairekrates werden kaum iiber ihre Unterredung mit Sokrates Buch gefiihrt
und die Notizen Xenophon anvertraut haben...

Das erste Anliegen dieser Erzéihlungen ist nicht das historische Bild des Sokra-
tes, sondern die Darstellung seiner exemplarischen Uberlegenheit in jedem Lebens-
bereich. Mem. IV 2, IT 2 und 3 sind typische Beispiele fiir eine Literatur, «die man
mit Fug und Recht als Sokratesdichtung bezeichnen darf»®. Die Beglaubigung in
Mem. I 3, 1 ist daher als Fiktion zu verstehen, obwohl echte personliche Erinne-
rungen Xenophons wie gesagt ebenfalls anzunehmen sind. Damit stellen sich die
Memorabilien in den Rahmen seiner iibrigen sokratischen Schriften ; die Beglaubi-
gungsfiktionen erweisen sich als ein kiinstlerisches Mittel Xenophons. Diese Fest-
stellung wird beim Sokratiker Xenophon nicht iiberraschen, weil die Sokratik so
verschiedene Ausprigungen in ihren Vertretern fand; jeder wollte die eigene
Uberzeugung als die einzig richtige darstellen, indem er seinen Sokrates sie aus-
sprechen und damit ‘authentisch’ werden lief. Ausdriickliche Beglaubigungen
sollten eine solche Wirkung noch verstérken.

C. Dialogliteratur

Den Memorabilien nahe steht die Dialogliteratur im allgemeinen; im wesent-
lichen setzen sich jene aus einer Sammlung kurzer sokratischer Dialoge zusammen.
Im Grunde genommen lassen sich alle Dialoge zu den Erinnerungsschriften und
somit zu den sich mit geschichtlichen Themen befassenden Werken zihlen. Dies

18 H. v. Arnim, Xenophons Memorabilien und Apologie des Sokrates (Kopenhagen 1923) 152 ff.
19 Lesky a. 0. 540. — Im oben dargestellten Sinne wird Mem. IV 2, 8 auch bei K. Joél, Der
echte und der Xenophontische Sokrates I (Berlin 1893) 57 verwendet.




202 Theo Wirth

und der Hintergrund ihrer Entstehung?® ercffneten der kiinstlerischen Freiheit
mannigfaltige Moglichkeiten; nur ist deren Anteil hier noch héher zu veran-
schlagen, weil die Dialoge in ihrer Zielsetzung viel weiter gingen. Hier darf man
von eigentlicher Dichtung sprechen.

Es stimmt mit ihrem Wesen iiberein, wenn die Dialoge fiktiven Anspruch auf
Historizitét erheben. So behauptet Xenophon im Oikonomikos und im Symposion,
er berichte nur Erinnerungen. Platon wihlte eine andere Form der Beglaubigung;
in der Rahmenerziahlung einzelner Dialoge treten Gewihrsleute auf, die ein ein-
stiges Gesprich als unmittelbare oder mittelbare Zeugen wiedergeben und somit
dessen Echtheit ‘verbiirgen’®. Grundsétzlich nicht anders ist die verlorene Dialog-
literatur der iibrigen Sokratiker zu beurteilen. Man weill zwar nicht, ob und wie
sie ihre Berichte als historisch bezeugten ; den Titeln der Schriften und den antiken
Nachrichten kann man immerhin entnehmen, daf eine apologetische Tendenz
ihnen weitgehend gemeinsam war, wodurch sie eo ipso Anspruch auf Authentizitét
erhoben. Wie es mit dieser in Wirklichkeit aussah, hat unter andern Gigon auf-
gezeigt?®, und wie man sie im Altertum auffassen konnte, wird neben anderem??
vor allem aus Cicero klar. Seine AuBerungen in den Briefen lassen die geradezu
handwerkliche Verwendung beider Typen der Beglaubigungsfiktion bewuflt wer-
den. In Att. 13, 19, 4 teilt er seine Dialoge in zwei Gruppen: diejenigen Dialoge,
die in ferner Vergangenheit spielen und fiir deren ‘Bericht’ er Drittpersonen heran-
zieht, hitten ihr Vorbild in Herakleides; jene, die er als Erinnerung gibt, weil er
personlich zugegen gewesen sei (und die Hauptrolle innegehabt habe), nennt er
nach dem *Aptototédeioc mos verfaBit. Je ein Beispiel sei angefiihrt.

Cicero nennt a. O. zuerst die sechs Biicher De re publica, die er nach der Art des
Herakleides verfaBt habe. Als Gewahrsmann bezeichnet er Rep. 1, 13 und 17
P. Rutilius Rufus. Es handelt sich hierbei um eine Fiktion, wie anhand der Briefe
erkennbar ist. In Att. 4, 16, 2 legt Cicero den Plan des Werkes dar; er wollte das
Gesprich kurz vor Scipios Tode stattfinden lassen (vgl. Ad Q. fr. 3, 5, 1). Un-
gefahr vier Monate nach Att. 4, 16 berichtet er dem Bruder (3, 5, 1{.), er habe auf
Anraten des Sallustius, welcher die Vorlesung der ersten zwei Biicher mitangehort
habe, seine Absicht geéindert und werde nach aristotelischem Vorbild sich selbst
als Gespréichspartner einfiihren. Da8 er seinen Plan nochmals @nderte und den
urspriinglichen wieder aufnahm, ist aus dem Werk ersichtlich. Dieses Schwanken

2 Die Ausgangsformen sind in der Memoirenliteratur und dariiber hinaus in den phantasie-
vollen volkstiimlichen Erzéhlungen (Apophthegmata, Chrien, Novellen, z. B. iiber die Sieben
Weisen) zu suchen, s. Gigon, Sokrates (oben Anm, 1) 195fF,

2t Hinter der Verwendung dieses feinen und belebenden Mittels — das Xenophon bezeich-
nenderweise im letzten Dialog der Memorabilien einmal verwendet — steht natiirlich eine noch
wichtigere Absicht: die Rahmenerzihlung entriickt und verklart das berichtete Gespriich.

2 Vor allem in seinem Sokratesbuch, zusammenfassend auch II 5f.

23 Vgl. die den Sokratikern feindliche Kritik bei Athen. 5, 215¢ ff.; 11, 504e ff. ; Diog. Laert.
3, 35. Auch auf die sorgfiltige Durchgestaltung der gewollt einfachen Dialogsprache wurde
hingewiesen: Longin. in Rhet. Gr. I 2, 187, 22 ff. Sp.-H.; Hermog. 407, 2ff. R. (Hirzel I 133)
und 405, 14ff. R.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 203

zwischen den Dialogtypen, das einem Schwanken zwischen den Beglaubigungs-
arten gleichkommt, demonstriert deren Fiktivitdt aufs deutlichste; sie sind fiir
den Schriftsteller nur ein kiinstlerisches Mittel.

Zu den nach dem *Agiororédeioc mos verfaBten Dialogen gehoren die Academict
libri, wobei die Entstehung der Acad. posteriores fiir uns von Interesse ist. Die in
der Fassung der priores agierenden Dialogpartner Catulus, Lucullus und Hor-
tensius erschienen Cicero, wenn er an ihre wirkliche Lebenshaltung dachte, fiir
sein Thema ungeeignet, weshalb er eine erste Umarbeitung vornahm und ihre
Rollen auf Cato und Brutus iibertrug. Da traf von Atticus die Nachricht ein,
Varro mochte sich in einem Werk Ciceros geehrt sehen. So kam es zur zweiten
Umarbeitung mit den Teilnehmern Cicero, Varro und Atticus®. Das Gespréich
hat, wie die Entstehungsgeschichte und der Widmungsbrief an Varro (s. unten)
beweisen, also sicher nicht ‘stattgefunden; dennoch bildet die Erinnerungsfiktion
den Anfang (Ac. 1, 1). Immerhin ist es nicht uninteressant zu sehen, daf der
Dialog insofern nicht vollstéindig von den historischen Moglichkeiten gelost erfun-
den ist, als Cicero Mitunterredner, zu denen das Gesagte nicht paBte, ausschaltete
und geeignetere einfiigte. Wie gering jedoch der Anteil der historischen Grundlagen
ist, wird durch Ciceros Widmungsbrief an Varro deutlich, einen Brief, der zugleich
tiir die ganze Dialogliteratur im Hinblick auf unser Problem hochst aufschluBreich
ist (Fam. 9, 8, 1): fect ... sermonem inter nos habitum in Cumano ...; tibi deds partis
Antiochinas ...; mihi sumpsi Philonis. puto fore ut, cum legeris, mirere nos id
locutos esse inter mos, quod numquam locuts sumus; sed nosti morem dialogorum.

D. Biographie

Die sokratische Dialogliteratur fiihrt uns zur antiken Biographie?, die am
Rande unseres eigentlichen Themas steht. In jener wurde erstmals ein Philosoph
als Personlichkeit bewuf3t?6, nachdem sich die - fiir die Entstehung des sokratischen
Dialoges wichtige — Erinnerung an die fritheren Denker nur in anekdotisch-poin-
tiert geformten typischen Einzelziigen niedergeschlagen hatte. Solche volkstiim-
lichen Erzihlungen iiber die Lebensumstéinde von Denkern wie auch von Dichtern
bildeten zugleich die Anfinge der biographischen Bemiihungen, wobei es in der
Natur der Sache lag, daB der Anteil der zuverlissigen Uberlieferung gering, dafiir
aber derjenige der Erfindung recht groB war. Aus ihrer Entstehungsgeschichte ist
es deshalb zu erkliren, daB antike Lebensbeschreibungen zu allen Zeiten wenn
nétig auch zur Fiktion griffen. In den Darstellungen des Sokrates wurden sie zwar
weit iiber die Schilderung von mehr oder weniger anekdotischen Einzelheiten hin-
ausgehoben, aber die Verbindung von historischem und fiktivem Gut &dnderte sich

% Zum geschilderten Werdegang vgl. vor allem A¢t. 13, 16, 1 und 19, 3.

2 Im folgenden geht es nur um die Lebensbeschreibungen von Dichtern und Philosophen;
wir stiitzen uns auf F. Wehrli, Vonr der antiken Biographie, Neue Ziircher Zeitung Nr. 3691
(6. Sept. 1964) Blatt 4.

2 A, Dihle, Studien zur griechischen Biographie, Abh. Goétt. 3, 37 (1956) 13ff.




204 Theo Wirth

dadurch prinzipiell nicht. Daher erhielten sich in den Biographien sowohl der
Peripatetiker und ihnen Nahestehender als auch der alexandrinischen Gelehrten
fiktive Elemente, die demnach nicht als Entartung, sondern als ursprungsbeding-
ter Wesenszug der antiken Biographie zu begreifen sind.

Daneben gilt es zu beachten, daBl das Apophthegma und die Chrie nicht nur
frithe Vorstufen der eigentlichen Biographie darstellten, sondern als lebendige,
volkstiimliche und zeitlose Formen sich immer wieder an bekannte Personlich-
keiten anhefteten. In besonders ausgeprigter Weise ist dies der Fall bei Diogenes
dem Kyniker, der iiberhaupt nur in Chrien und chrienhaften Ausspriichen zu
fassen ist. Die Stoiker waren der Chrienliteratur sehr zugetan, wie aus den Ver-
zeichnissen ihrer Schriften bei Diog. Laert. ersichtlich ist: Zenon (6, 91), Klean-
thes (7, 175), Persaios (7, 36), Ariston (7, 163), Hekaton (6, 95).

In den besprochenen Gattungen der im weitesten Sinne historischen Literatur
zeigt sich die Fiktion als mehr oder weniger ausgeprigter konstitutiver Bestandteil ;
sie dient dem Schriftsteller dazu, den Gegenstand nicht einfach im Tatsachen-
material vorzufiihren und im Vordergriindigen zu belassen, sondern das nach seiner
Uberzeugung in einem tieferen Sinne richtige und vollstindige Bild zu vermitteln.
Seinen Anspruch kann er durch eine Beglaubigung bekriftigen, die, in der Ein-
leitung des Werkes ausgesprochen, gewissermafen als captatio benevolentiae fun-
giert.

In den Kreis dieser Literaturgattungen und speziell der Erinnerungsschriften,
in denen ein Mensch in seiner Vorbildlichkeit gezeigt wird, gehoren offenbar
Arrians Diatriben, denn die eben angefiihrten Kennzeichen finden sich auch in
ihnen. Der Brief an Gellius dient der fiktiven Beglaubigung. Arrian traf seine Aus-
wahl und brachte gerade das, was er fiir seinen Lehrer fiir charakteristisch hielt.
Was Lucius zur Erfindung des Gesprichs zwischen Musonius und dem syrischen
Konig veranlaBte, fiihrte auch Arrian zur Abfassung seiner Dialoge: beide wollten
ihren Meister als den erweisen, der in allen Belangen das Richtige wullte und daher
den besten Rat erteilen konnte — genau wie Sokrates in den Memorabilien, nur
daf hier mit schematischer Exaktheit jeweils festgehalten ist, auf welchen Gebieten
Sokrates ‘niitzte’, wahrend Arrian feiner und daher unauffilliger vorging; er lief
seine Erinnerungen allein, beinahe ohne verbindenden Text wirken.

Im Anschluf} an die Einordnung der Diatriben in einen gréBeren Zusammenhang
verschiedener literarischer Gattungen, welche die Voraussetzungen fiir Arrians
Werk geschaffen haben, kann die Untersuchung noch etwas weiter vorgetrieben
und das offensichtliche Vorbild Arrians bestimmt werden.

2. Zu Xenophons Ewnfluf auf die literarische Tétigkeit der Stotker,
wnsbesondere Arrians

Die Wirkung, welche Xenophons Schriften auf die literarische Titigkeit der
Stoiker ausiibten, soll hier in den wichtigsten Ziigen beschrieben werden. Es ist




Arrians Erinnerungen an Epiktet 205

lingst festgestellt?”, daB Xenophon in der spéiiteren Literatur eine zwar wechselnde,
im ganzen aber wichtige Rolle spielte. In dem zunéichst als Historiker anerkannten
Schriftsteller sahen der Hellenismus, das republikanische Rom und besonders die
Kaiserzeit auch den Sokratiker und den Philosophen, was zur Hauptsache auf den
EinfluB der Apomnemoneumata zu setzen ist. Die seit dem Sieg des Attizismus
immer hohere stilistische Wertschétzung «fithrt allméhlich zu unbeschriankter
Verehrung Xenophons des Philosophen wie Xenophons des Historikers»?,

Xenophons Rolle bei den Stoikern 148t sich daran erkennen, dafl sie die Dar-
stellung seines ‘Lehrers’ Sokrates als Vorbild fiir Darstellungen ihrer eigenen
Lehrer wihlten. Zur Ubernahme fiihrten verschiedene Voraussetzungen, die in
der Auffassung des Stoizismus als sokratischer Schule und im Wesen der sokrati-
schen Schriften Xenophons zu suchen sind. Sokrates’ Vorbildlichkeit wurde fiir die
Stoiker nur durch die Schriften der Sokratiker wirksam. Das philosophische und
das literarische Element gehorten damit fiir Zenon sowie seine Nachfolger von
Anfang an zusammen, so dal nicht nur Sokrates, sondern auch die literarischen
Formen der Werke der Sokratiker fiir sie bestimmend waren. Wie der Tod des
Sokrates geschildert wurde, so konnte darnach das Lebensende eines Kleanthes?®,
Cato und Seneca stilisiert werden. Einen starken Einfluf auf die literarische
Tatigkeit der Stoiker iibten die sokratischen Schriften Xenophons aus, einmal
weil er insofern eine neutrale Personlichkeit war, als er keine Schule gegriindet
hatte; zum zweiten weil er anders als Platon in den Apomnemoneumata ein um-
fassendes literarisches Portrit des Sokrates geben wollte, in welchem dessen Ge-
stalt gegenstéindlicher, realer erscheinen mufBite. Deshalb gelangten auch die Er-
innerungen Xenophons zu einer Schliisselstellung in der stoischen Literatur. Wie
Sokrates zum philosophischen Vorbild wurde, so konnte man formulieren, wurde
Xenophon zu einem schriftstellerischen Leitbild der Stoiker.

Das zeigt sich bereits bei Zenon mit aller Deutlichkeit. Nach dem Vorgehen
Xenophons schrieb er Erinnerungen an einen seiner Lehrer; im Verzeichnis der
Werke bei Diog. Laert. 7, 4 findet sich der Titel *Arouynuoveduara Kodrnrog.
DaB} die Anregung wirklich auf den Sokratiker zuriickzufiihren ist, 1iBt sich mit
GewiBheit sagen. Es ist zwar trotz Diog. Laert. 2, 48 nicht bekannt, ob Xenophon
die Bezeichnung ‘Apomnemoneumata’ als erster gebrauchte, denn einmal exi-
stierten Memoiren schon friiher, und zum zweiten gab es vor ihm auch bereits eine
sokratische Dialog- und Memorabilienliteratur, auf die er sich in weitem Umfange
stiitzte, wie Gigon nachgewiesen hat. Aber die zahlreichen Titel > Amouynuoveduara
unter den Schriften der sokratischen Philosophenschulen machen den EinfluB
Xenophons doch héchst wahrscheinlich, und die Bezugnahme Zenons auf ihn

# So vor allem in der zwar nicht ganz vollstindigen, aber sehr eingehenden und iibersicht-
lichen Darstellung Miinschers (oben S. 149 Anm.), die im folgenden beniitzt und fiir weitere
Angaben und Verweise heranzuziehen ist.

8 Miinscher 70.

* Pohlenz (oben 8. 149 Anm.) II 16.




206 Theo Wirth

wird durch Diog. Laert. 7, 2f. illustriert: die Anekdote 148t den Stoiker durch
Xenophons Memorabilien zum Philosophenschiiler werden. Mag die Geschichte
aus Zenons Apomnemoneumata selbst herriithren® oder nicht, jedenfalls bestétigt
sie das in irgendeiner Form wirksame Vorbild Xenophons. Als weitere Bestétigung
konnen einzelne Gedankenkomplexe betrachtet werden, die Zenon von ihm iiber-
nahm3,

Der Griinder der Stoa wurde damit auch der Begriinder einer fruchtbaren lite-
rarischen Tatigkeit. Sein vertrauter Schiiler Persaios folgte ihm in der Xenophon-
nachahmung, nur griff sie hier noch tiefer. Neben *Amournuoveduara, iiber deren
Anlage wir wenig wissen, verfalte er eine [loAirela Aaxwvixr) (Diog. Laert. 7, 36),
fiir welche vermutlich Xenophons Werk iiber den Staat der Lakedémonier Modell
stand.

Ein anderer Zenonschiiler, Ariston von Chios, schrieb nach Diog. Laert. 7, 163
ebenfalls Apomnemoneumata. Panaitios und Sosikrates bestritten allerdings, da
die Schrift von Ariston stamme (Diog. Laert. a. O.). Andere haben sie einem
seiner Schiiler — womit sie als Erinnerung an Ariston zu verstehen wire?? — oder
dem Peripatetiker Ariston zugesprochen. Der Schriftenkatalog bei Diog. Laert.
a. 0. wiirde jedoch gut zum Stoiker passen®3, weshalb von den drei Moglichkeiten
die erste oder die zweite am wahrscheinlichsten ist.

Wie sehr Xenophons Vorgehen, Erinnerungen — oder was als solche ausgegeben
wird — an den eigenen Lehrer zu veréffentlichen, bei den Stoikern Schule machte,
zeigt nicht minder der sowohl fiir Eratosthenes (Athen. 7, 281c) wie fiir Apollo-
phanes (Athen. 7, 281d) bezeugte Titel *AploTwy, unter welchem man sich gewil
Erinnerungen an den Chier zu denken hat.

Auch die Popularphilosophie — dies ist im Hinblick auf die spite Stoa wichtig —
zéhlte Xenophon, wie die Fragmente des Teles zeigen, unter ihre bevorzugten
Autoren, allerdings ohne ihn nachzuahmen, sondern nur als Zeugen fiir Sokrates.
Dasselbe gilt fiir Xenophons Bedeutung in der mittleren Stoa, bei Panaitios und
Poseidonios.

Innerhalb der griechischen Literatur wird die Wirkung des Sokratikers in der
spiten Stoa wieder faBbar. Musonius, «ein Mann vom Schlage Xenophons, ... ein
Praktiker»®, war mit seinen Schriften vertraut?®; wohl deshalb waren es auch seine
Schiiler, welche die stoische Tradition der Erinnerungsliteratur nach Xenophons
Vorbild weiterfiihrten: von einem Polio werden *Amouvnuoveduara Movowviov
700 rdoadpov als Titel iiberliefert, wihrend Uberreste von Lucius’ Erinnerungen
an Musonius erhalten sind. Letztere erwecken als Vorldufer des Werkes Arrians
besonderes Interesse. Obschon ein solcher Titel nicht bezeugt ist, darf man sie

% Gigon, Antike Erzihlungen iber die Berufung zur Philosophie, Mus. Helv. 3 (1946) 20.
31 Pohlenz I 99 und II 56.

32 Schwartz, RE Apomnemonewmata 171, 32ff.; v. Arnim, SVF zu I 333, 27.

% Praechter in Ueberweg-Heinze!? 413.

% Pohlenz I 300.

3 Miinscher 122f.; Pohlenz I 300f.; Geytenbeek (oben S. 165 Anm. 9) 89.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 207

ihrem Wesen nach als Apomnemoneumata bezeichnen®, In manchem entsprachen
sie der Anlage der xenophontischen; hier ist man nun einmal in der Lage, die
Parallelen zu ziehen, weil einige lingere Fragmente erhalten sind. Verschiedenes
weist darauf hin, dal Lucius seine Erinnerungen ebenfalls erst einige Zeit nach dem
Aufenthalt bei seinem Lehrer verfaBt hat??; wie Xenophon bei Sokrates® deutete
er gerne eine freiere, d. h. grofitenteils von ithm geschaffene Wiedergabe der Ge-
spréche an®. Oft aber lie er solche Einschrankungen weg, als wollte er ein genaues
Referat bringen, welchen Anschein sich ja auch Xenophon gibt. Ein bezeichnendes
Beispiel ist Musonius’ Begegnung mit dem syrischen Kénig, die Lucius frei nach-
gebildet hat (oben 8. 164f.). Gerade dieses Stiick und XVIII A zeigen, daf er
wie Xenophon und Arrian charakteristisch erscheinende Episoden fiir seine
Zwecke auswihlte. Ofters skizzierte er mit einem knappen Zusatz die Gesprichs-
situation ; manchmal werden Musonius’ Worte ohne Rahmenbemerkung gegeben,
was sicher nur zu einem kleinen Teil auf das Konto der Uberlieferung geht, son-
dern ein von Lucius gewihltes Vorgehen ist, wie aus Arrian ersichtlich wird.
Xenophon gebrauchte es nur selten; dafiir liebte er es, die Einzeldialoge unter
einen einleitenden Satz zu stellen, in welchem er seine Interpretation des Gespréchs
vorwegnahm®, So konnte auch Lucius verfahren?!, Recht zahlreich sind Sokrates’
Antworten auf Fragen aus dem ‘Schiilerkreis™®?; bei Lucius und Arrian findet sich
Entsprechendes?. — Lucius’ Schrift ist daher als literarische Erinnerung an Muso-
nius zu verstehen, die wie viele ihrer Vorginger ihr Vorbild in Xenophon hat#.

Noch klarer tritt uns Xenophons Rolle bei Epiktet und seinen Schiilern ent-
gegen, Fiir Epiktet, der sich jeder schriftstellerischen Tétigkeit enthielt, wurde
Xenophon nur deshalb wichtig, weil er die Erinnerung an Sokrates festgehalten
hatte. Die bei Schenkl aufgefiihrten Stellen®® erlauben zwar nur zum Teil eine
Antwort auf die Frage, wie weit Epiktets Zitate, Verweise und Anspielungen auf
personlicher Kenntnis der verschiedenen Werke beruhen; es wird aber immerhin
klar, daB die Memorabilien, das Symposion und wohl auch die Apologie zu seiner
Lektiire gehorten, um ihm als Zeugnisse fiir Sokrates zu dienen®.

3 Dies mit Miinscher 122 und gegen die in der dlteren Literatur oft vertretene Ansicht, die
Gattung der Apomnemoneumata miisse nicht nur die dicte, sondern auch die facta eines
Mannes umfassen. Eine solche Bestimmung ist zu schematisch und trennt zu scharf von
anderen Gattungen und Stilarten, z. B. der literarischen Diatribe (vgl. Kap. IV).

37 Hense bei Muson. (oben S. 149 Anm.) p. XIV{.

%z, B. Mem. I 6, 1 totdde Aéyaw. 17, 5 1. Srakeyduevos. I1 10, 1; 111 3, 1; IV 4, 5; 5, 2
T. StadeyPévra. I1 1, 1; IV 3, 18; 4, 25 Towaira Aéywr. IV 6, 2. 13 &dé mwe.

3 p. 94, 9 voudde Twva elney. 76, 16f. Toatrd Twva elmey. 8, 16; 41, 4f. olrw mws. Auf diese
freiere Behandlung wird denn auch in der modernen Literatur mehrfach hingewiesen, vor
allem um einen Gegensatz zu Arrian aufzuzeigen (oben S. 171).

“z.B. Mem.I7;I11 und 6. 41 p, 22, 6f.; 94, 4ff.

2 BEtwa Mem. 1119, 1. 14; 1V 2, 2,

43 Muson. p. 8, 151f.; 88, 14f.; Diss. I 2, 26 usw. (s. unten).

4 Vgl. auch Hirzel IT 244 mit Anm. 1 (unten S. 212).

% Schenkl (oben S. 149 Anm.) in den Indices 8.v. Eevopdv (499) und Xenophon (720).

4 z. B. Diss. IV 5, 3; IT 12, 15; 2, 8f.




208 Theo Wirth

Es war daher nur natiirlich und liegt auerdem in der geschilderten Tendenz
der Stoa iiberhaupt, wenn Epiktets Schiiler mit Xenophon vertraut waren. In
diesem Zusammenhang ist Diss. II 17, 35 zu nennen. Arrian liBt seinen Lehrer
in tadelndem Sinne Redensarten nachahmen, welche die Schiiler iiber ihre literari-
schen Arbeiten austauschen: ‘DPéAeic dvayvd ooi, Gdedpé, xai od éuol;’ “Pavua-
oThg, dvidowme, yodpets’. xai ‘e pueydiws eic Tov Eevopdvrog yapaxtijoa’, ‘ov
gic Tov ITAdrwvog’, oV eic Tov > Avriodévovs’¥. Hier verkorpert Xenophon besten-
falls noch im Hintergrund das, was er fiir Epiktet darstellt, und. erscheint den
Schiilern dafiir in einer Rolle, die dem Lehrer fremd ist, ndmlich in derjenigen
eines literarischen Vorbildes. Die Stelle ist hochst bedeutungsvoll, wenn wir uns
nun jenem Schiiler zuwenden, den wir fassen konnen, Arrian.

Er ist unter den stoischen Schriftstellern, welche Xenophon zum Vorbild hatten,
am besten zu greifen; und gerade er, einem Persaios in manchem vergleichbar,
wurde — zumindest fiir uns heutige Betrachter — am stdrksten von Xenophon be-
einflut. Die Vorliebe fiir den Sokratiker und dessen Schriften war ihm seit seiner
Jugendzeit eigen, wie die oft zitierte Stelle Kyneg. 1, 4¢ und die Xenophon-
schitzung Epiktets, bei welchem er in jungen Jahren weilte, glauben lassen (vgl.
auch oben Diss. IT 17, 35). Arrians Werk «ist ... durchsetzt mit xenophontischem
Gute»®, sowohl sprachlich-stilistisch als auch, in stirkerem Mafe, sachlich-ge-
danklich; «Beziehungen auf Xenophon finden sich in fast allen seinen Schriften»,
wobei Arrian sehr oft seine Quelle erwiéhnt. Die Anabasis Alexanders, entspre-
chend der xenophontischen in sieben Biichern abgefaBt, und der ebenfalls nach
der — nicht verdéichtigten — Schrift Xenophons benannte Kynegetikos, der seinen
Vorginger vervollstindigen sollte, zeigen, wie sehr der Sokratesschiiler Mittel-
punkt von Arrians Bemiithungen war. Es ging ihm nicht darum, Xenophon blo
auszuschreiben, sondern er wollte ihn gewissermaBen wiederholen, da er sich
wesensméfig mit ihm verwandt fiihlte, was in Kyneg. 1, 4 klar zum Ausdruck
kommt. Daher bezeichnete er sich als zweiten oder jiingeren Xenophon?, und bei
den Zeitgenossen hieBl er ebenso®?; «die ganze Personlichkeit (des Xenophon), wie
sie sich ihm darstellte, war das Original, das er mutatis mutandis zu copieren
hattens,

47 Personenverteilung nach Souilhé und Schenkl in der ersten Auflage von 1894.

% (Arrian spricht von sich selbst) suwvvuds e @v avr® (Xenophon) xai wédews s adrijs
xal Guel Tavrd dmo véov éemovdaxde, xvwnyéaia xal orparnyiay xal copiay.

# Miinscher 125. Daneben fiir das Folgende C. Renz, Arrianus quatenus Xenophontis imitator
sit (Diss. Rostock 1879); H. R. Grundmann, Quid in elocutione Arriani Herodoto debeatur
(Diss. Leipzig 1884) 1{f. und 4ff.; A. G. Roos, Flavii Arriani quae exstant omnia vol. I (Leipzig
1907) 426 und II (Leipzig 1928) 292 s.v. Xenophon,; Hartmann, BPhW 30 (1910) 604 ff.

50 Miinscher 126.

51 Verzeichnis der zahlreichen Stellen bei Roos a. O. IT p. XLIT im Apparat zu test. 2, 7
und 292 s.v. Eevopdv.

52 Photios, Bibl. 58 p. 17 b 14f. Bekker: émwvdualov 6¢ adrov Eevopovra véov. Suda s.v.
*Agoravds: ¢ émuxindeic véos Eevopdy.

58 Schwartz, RE Arrianus 1234, 18ff. Ein differenzierteres Bild bei G. Wirth, *Aggiavds 6
giAdaogpogs, Klio 41 (1963) 229.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 209

Fiir uns ist daher die Frage wichtig, wie weit eine Verwandtschaft, die zwischen
einzelnen Schriften Xenophons und Arrians vorhanden ist, direkt oder indirekt
auch zwischen ihren philosophischen Erinnerungswerken, den Memorabilien und
den Diatriben, besteht; beide hielten darin das Wirken ihrer Meister fest, die selbst
nichts geschrieben hatten. Ein Vergleich ist nach dem bisher Gesagten gerecht-
fertigt®.

Unsere Interpretationen haben bereits einige Gesichtspunkte geliefert: Arrian
behauptet zwar, er biete nur eine Nachschrift der Worte Epiktets; es handelt sich
dabei aber um eine Fiktion, denn das Werk trigt offensichtlich literarischen
Charakter. In diesem Vorgehen stimmt der Xenophon-Nachfolger nicht nur mit
seinem Vorgéinger iiberein, sondern stellt sich prinzipiell in den weiten Rahmen
der historiographischen bzw. von historischen Anldssen ausgehenden Literatur-
gattungen und insbesondere in denjenigen der Erinnerungsschriften, fiir welche
Xenophon der wichtigste Vertreter war. Mehrere der Formen, die dieser seinen
Andenken an Sokrates gab, findet man auch bei Arrian. In den ersten Kapiteln
des dritten Buches der Memorabilien erzihlt Xenophon, wie Sokrates einigen der
politisch fiihrenden Kopfe Athens den richtigen Weg wies (vgl. III 1, 1). Eben-
falls am Anfang des dritten Buches schildert Arrian verschiedene Gespriche
Epiktets mit hohergestellten Personlichkeiten und deren Belehrung. Diese und
andere von Arrian verfalte Unterredungen entsprechen in mehreren duBeren
Ziigen den in gewisser Hinsicht auf dhnliche Weise entstandenen Dialogen Xeno-
phons: in den meisten Féllen (bei Arrian stets) kommt der Partner am Ende nicht
mehr zum Wort; die abschlieBenden Ausfiihrungen werden dem Meister iiber-
lassen; AnlaB und duBere Umsténde eines Dialoges sind gar nicht oder sehr wenig
bestimmt, weshalb es nicht verwunderlich ist, wenn die betreffenden Diatriben
zeitlich nicht befriedigend fixierbar sind, obwohl doch gerade sie aus einer be-
kannten Situation herauswuchsen. — Im weitern haben wir den bemerkenswerten
sachlichen Zusammenhang von Mem. II 3 und Diss. I 15 sowie die Verwandt-
schaft von Mem. IT 1-3 mit Diss. I 9-13 und 15 besprochen. — Seine Themen wihlte
Arrian vor allem aus dem aus, was der Meister aulerhalb des Unterrichtes mit
den Jiingern und Besuchern besprach oder was an Unvorhergesehenem (und
irgendwie fiir Epiktet Bezeichnendem) wihrend des Unterrichtes geschah. Nicht
unghnlich tritt uns aus den Memorabilien der sich als Lehrer betétigende xeno-
phontische Sokrates entgegen: in den Dialogen steht er einzelnen Mitbiirgern
gegeniiber oder hat in Anwesenheit der iibrigen Zuhtrer mit einem von ihnen
eine der Mitteilung werte Auseinandersetzung — aber einem Teil seines Unter-
richtes, wie ihn Xenophon an der auffallenden Stelle Mem. I 6, 14 versteht, be-
gegnet man nicht; denn seine Lektiire und Interpretation der Biicher alter Weiser

54 Zuniichst scheint es wirklich so zu sein, wie Hartmann (oben S. 149 Anm.) 271 ausfiihrt:
«Die Epiktetschriften ..., das einzige Werk Arrians, das im Stil und in den Ideen mit Xeno-
phon gar nichts gemein hat, ...»; der Vergleich, den Hirzel IT 249f. zieht, endet ebenfalls mit
negativem Ergebnis.




210 Theo Wirth

wird nirgends dargestellt. Dieses vergleichbare Vorgehen erklirt eine weitere
parallele Erscheinung: in beiden Werken finden sich Stiicke, welche diejenigen
AuBerungen der Meister festhalten, die infolge der Storung einer Unterweisung
durch den Eintritt von Fremden hervorgerufen wurden?.

Bevor wir zu mehr formalen Vergleichspunkten iibergehen, sei noch auf eine
Einzelheit hingewiesen: es ist ein Zug der «pidagogischen Technik des xenophonti-
schen Sokrates ..., mit einer Frage zu beginnen, die ganz im Allgemeinen bleibt
und mit dem Ziel des Gespréchs nichts zu tun zu haben scheint; erst spiter verrit
sich mehr oder weniger unerwartet, daB sie den Partner selbst treffen soll»,
Der Dialog Mem. II 1 zwischen Sokrates und Aristipp iiber dessen dxolacfa «ist ...
der klarste dieser Art». Genau so spielt sich der Dialog in Diss. III 1 ab, was wohl
kaum ein Zufall sein diirfte, denn der von Epiktet geriigte Charakterzug des
jungen Rhetors ist néchstverwandt mit der an Aristipp getadelten Haltung®;
Einleitung und Beginn der beiden Gespriche stehen sich zudem formal nahe.

Die letzte Beobachtung bleibt in ihrer Art nicht die einzige. Es wurde bereits
gesagt, daBB Xenophon in «den Einleitungen ... einem festen Schema folgt»*® und
daB Arrian in jenen Stiicken, die Unterredungen festhalten wollen, Vergleichbares
bietet. Am héaufigsten ist bei ihm der Typus mvdouévov d¢ Tivoc*® o. 4., womit
Fragen aus dem Auditorium bezeichnet werden®; er begegnete in dhnlicher Form
bei Lucius und Xenophon. Dem genannten nahe verwandt ist der Typus eindvrog
Twéc o. 4.5; er entspricht dem xenophontischen d&Adov 8¢ Aéyovros o. 4.2,
Andere Moglichkeiten sind gvuflovicvouévov Twds (Diss. 1 15, 1), dpuxouévov 64
Twog (Diss. I 11, 1) und besonders ioeAddvroc 6€ Twvos o. 4.83; letzteres 148t sich
mit Mem. III 10, 1. 6. 9 vergleichen; weitere einleitende Wendungen sind bei
Xenophon naturgeméB zahlreicher, aber durchwegs stereotyp. —Die erwéhnte Diss.
III 6 fithrt noch einen Schritt weiter. Sie trigt den Titel Zmopddny Tivd, ebenso
IIT 11 und 14 (vgl. oben 8. 1511.); den Inhalt bilden jeweils mehrere kurze Einzel-
episoden. Solche Kapitel finden sich auch bei Xenophon: III 9 und 13. Diss.
III 6 steht ihnen besonders nahe, denn zwei Episoden (§§ 1ff. und 8) fiihren in
einem Gen. abs. des ersten Typus einen Fragesteller ein wie etwa Mem. III 9, 14
(und 13, 2) und dhnlich 9, 1; die zwei iibrigen teilt Arrian ohne Nennung eines

55 Mem. IV 4, 5ff.; Diss. II 4 und 14.

5¢ Gigon II 13.

57 Schweingruber a. O. (oben S. 161 Anm. 47) erinnert fiir Diss. III 1, 42 an Plat. Alc. 1
131d (vgl. oben S. 170 Anm. 15).

58 Gigon II 11.

5 Auch bei Hijmans (oben S.149 Anm.) 48 Anm. 1 erwidhnt: «... those chapters which
start with ITuvwdavoudvov (sic) 6é Twwdg (sic) ...» (solche und gewichtigere Ungenauigkeiten,
abgesehen von den zahlreichen Druckfehlern, sowie Versehen in den Stellenangaben von
Zitaten sind bei Hijmans leider héaufig).

6] 2, 26 und 30; 13, 1; 14, 1; III 6, 1 und 8; 22, 1 und 62.

611 24, 1 und 25, 1.

2 Mem. III 13, 2. 3. 6; vgl. Muson. p. 1, 5; 13, 8.

% Digs. 1114,1;1111,1;7,1;9, 1.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 211

duBeren Anlasses mit wie Xen. Mem. III 9, 5ff.¢4. Formal stimmen also die beiden
Stiicke praktisch iiberein.

Wie sind - bei Xenophon und bei Arrian — diese auffallenden schematischen
Dialoganfinge und Kapitel mit aneinandergereihten kurzen Erzihlungen zu ver-
stehen? Der erste Satz in Mem. III 9, 14 weist auf Stellen wie Gnom. Vat. (ed.
LL. Sternbach) Nr. 470 und 471; 471 sei angefiihrt: Zwxpdrne dpwrndeis ©f xrijua
ovugopwTatoy elne: @pilos Béfarog. In die gleiche Richtung deutet die als Fort-
setzung mit wdAw anschlieBende Geschichte in Mem. IIT 9, 14: in Gnom. Vat.
Nr. 440 werden in derselben Weise zwei Anekdoten mit ZdAw zusammengeschlossen.
Wir bewegen uns hier in der Tradition der Chrie und des Apophthegma, die in
Xenophons Erinnerungen gut greifbar ist. Ein Apophthegma, das wiederum mit
ndAw an das Vorangehende ankniipft, steht in Mem. I 6, 158; die einzelnen Anek-
doten konnen jedoch auch ohne duBlerliche Verbindung unter gewisser Beachtung
allfalliger Beziehungen einfach aneinandergereiht werden; dies ist der Fall in
Mem. III 13. Ihre nach einem Schema gehaltene Gestalt erklirt sich aus den
festen Formen, in denen Chrie und Apophthegma erscheinen®. Beide sind als Ver-
suche, eine Personlichkeit biographisch zu fassen, neben dem viel zahlreicher ver-
tretenen dmopynudvevpa konstitutive Bestandteile der Memorabilien Xenophons;
sachlich sind die drei Gattungen nahe verwandt, denn das Apomnemoneuma
unterscheidet sich nur durch seine weitere Ausfithrung von den beiden knappen,
zugespitzten Ausdrucksweisen®”. Dadurch erklirt sich, daB das Apomnemoneuma,
auch ihre stereotype Form aufweist, die jeweils in der Einleitung deutlich bleibt.

Das eben Ausgefiihrte gilt entsprechend fiir Arrians Erinnerungen. Die beiden
Kurzerzahlungen III 6, 1ff. und 8 stehen der Gattung des Apophthegma nahe®,
ebenso III 15, 14 (in Epiktets Munde); das beste Beispiel liefert IT 25. Haufiger
als das Apophthegma ist das Apomnemoneuma vertreten. In diese Gattung reihen
sich die in Kap. IIT Abschn. 1 besprochenen und als Fiktion Arrians erkannten
Diatriben ein. Damit erkliren sich ihre typenhaften Ziige und die formalen Uber-
einstimmungen mit Xenophon, die ja weit iiber das Einleitungsschema hinaus-
gehen. Ebenfalls dazuzurechnen sind Stiicke wie I 131.; II 4. 14. 24; III 1. 4.
Es steht hiermit fest, daBl Arrian diesen Traditionen literarisch verpflichtet ist®.

Gesamthaft 148t sich zu den Parallelen zwischen Xenophons und Arrians Er-
innerungen so viel sagen : Einerseits ist manches im Werk des Epiktetschiilers aus
der Natur und der literarischen Tradition der Erinnerungsschriften zu erkliren

% Nur gibt Xenophon sie ausdriicklich als Aussage des Meisters in indirekter Rede.

% Vgl. Gigon z. St.

% Die Darstellung mit den antiken Theorien bei Lausberg a. 0. (oben S.159 Anm. 41)
536ff. (zur Chrie).

7 Lausberg a. O. 539 und 540. Angaben z. B. bei Hermog. Prog. 3.

® Die Anlage des Kapitels ist wie gesagt auf dem speziellen Hintergrund von Mem. III 9
zu sehen.

% Es sei daran erinnert, daB die Chrie in der Stoa recht beliebt war (oben S. 204).




212 Theo Wirth

und hierin — wie die Beriihrungen mit den Musoniusfragmenten des Lucius zeigen —
wohl insbesondere der stoischen, hinter welchen letztlich der Sokratiker steht;
anderseits greift Arrian offenbar direkt auf Xenophon zuriick, was bei dem »éog
Zevopdy nicht verwundert.

Als Problem sei noch die Frage aufgeworfen, wie weit die Parallelen, die zwi-
schen dem xenophontischen Sokrates und dem arrianischen Epiktet wie auch
zwischen einzelnen Problemkreisen bestehen, zuriickgehen auf die Vorbildlichkeit
des Sokrates, dem Epiktet nacheifert, auf diejenigen Ziige innerhalb der traditio-
nellen stoischen Themen, die sich bereits bei Xenophon finden, und auf Arrians
eigene Formung™.

IV. Ergebnis

«So hat das Auftreten eines sokratischen Mannes zur Folge da auch die Ge-
schichte der Sokratik sich im Kleinen wiederholt. Die Aufzeichnungen waren auch
hier keine bloBen Stenogramme sondern mehr oder minder kiinstlerisch gestal-
tet ...». Dieses Urteil Hirzels!, das Musonius und den durch Polio und Lucius ver-
faBten Erinnerungen gilt, wire andernorts bei gleichen Voraussetzungen ebenso
giiltig; die Einsicht in das Wesen der Andenken an Musonius ist jedoch nicht zum
Ausgangspunkt eines Verstindnisses dieser ganzen Art von Schriftstellerei gewor-
den, welche im Hinblick auf ihre philosophisch-protreptische Zielsetzung? einen
historischen und einen kiinstlerischen Anspruch verfolgte. Nach der heute gelten-
den Ansicht sind Arrians Diatriben etwas vollig anderes, denn hier findet sich
eine ausdriickliche Beglaubigung, deren Fiktivitdt nicht erkannt wurde; zudem
verlor Arrian den programmatischen Satz des Gelliusbriefes nicht aus den Augen
und gab sich alle Miihe, als getreulich niederschreibender Schiiler zu erscheinen,
indem er sich kaum je eine zusammenfassende Bemerkung, keine indirekten Reden
und kein 7oidde Aéyawr o. 4. erlaubte, womit eine freiere Wiedergabe angedeutet
werden konnte.

Wie wir sahen, fallen Arrians Diatriben jedoch nicht aus dem gegebenen Rah-
men; auch sie miissen als literarische Erinnerungen verstanden werden, die der
Autor auf ein bestimmtes Ziel hin formte: Wie frithere Stoiker und schon Xeno-
phon wollte er ein Bild seines Lehrers vermitteln, das dessen Eigenschaften, dessen
Besonderheit und Uberlegenheit umfassend wiedergeben sollte, um damit die
protreptische Wirkung der Schrift zu erhohen. Gerne stellte er daher Epiktet dar,
wie er hohen Personlichkeiten gegeniibertrat und sich ihnen iiberlegen erwies.
Gerade in dieser Zeit liebte es die philosophische Theorie, iiber die Beziehungen
zwischen dem Weisen und den GroBlen der Welt zu handeln (u.a. Musonius,
Plutarch). Dies sind jedoch nur die spéten Zeugnisse einer durchgehenden griechi-
schen Diskussion, die sich bis zu den alten Novellen iiber den Weisen und den

% Vgl. oben 8. 185 Anm. 55.
1 Hirzel (oben S. 149 Anm.) II 244.  Vgl. Brief an Gellius § 51f.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 213

Konig verfolgen ldft. Da es Arrian wie seinen Vorgingern darauf ankam, das
Besondere an Epiktet darzustellen, klammerte auch er die gewshnliche Lehrtatig-
keit aus. Ein Zweites diirfte ihn darin bestdrkt haben: Wie Lucius stand er in
einer alten Tradition der stoischen Schule, welche neben dem Unterricht die lite-
rarische Betdtigung (mit Vorliebe in der Form von Erinnerungsschriften) pflegte,
eine Doppelung der Interessen, die mutatis mutandis in der Akademie und im
Peripatos ebenfalls zu beobachten ist.

Um die — durch die Tradition geforderte — umfassende Darstellung des Meisters
zu erreichen, schrieb Arrian seine eigenen ‘Erginzungen’, Gespréche, die zwischen
Epiktet und einem einzelnen, nicht namentlich genannten Partner gefiihrt wur-
den. Ihre wirkliche Herkunft zeigt sich darin, daB sie sich meistens mit einem
Ratsuchenden beschéftigen, aber die Situation, die Szenerie, kaum beriicksich-
tigen, fast in jedem Fall Epiktet als ersten redend einfiihren — wobei der Anfang
zum Teil unklar und ungereimt ist — und ihm immer das letzte Wort iiberlassen,
auch wenn statt seines wirkungsvollen Schlusses eine AuBerung des Mitunter-
redners notig wire. Dazu lieB sich jeweils ein sorgfiltiger Aufbau mit scharfer
Gedankenfiihrung feststellen, wihrend in einem echten Gesprich Epiktet den Ab-
lauf nicht immer héiitte bestimmen konnen, weil dieser vom Partner mitbeeinfluBt
worden wire. Ferner passen bei gewissen Stiicken einzelne Gedanken und Argu-
mentationen, die auch andernorts fiir Epiktet belegt sind, nicht richtig in den
Zusammenhang oder laufen der Situation gar zuwider. Die Probleme, die zur
Sprache kommen, sind nicht weniger festgelegt: teilweise steht ihre Behandlung
unter Xenophons Einflul, 6fters sind sie stoische Schulthemen, die an einer ‘zu-
fallig’ vorhandenen und als Beispiel geeigneten Person illustriert werden. Nicht
Konkretes, Individuelles, das einem realen Fall doch anhaften miifite, ist sichtbar,
sondern es bleibt beim Theoretischen?®; dazu paBt der streckenweise unpersonliche
Ton.

Den Beitrag Arrians, dessen Vertrautheit mit den Methoden der Historiographie
sich erwiesen hat4, als reine Erfindung zu bezeichnen, wire ebenso unzutreffend
wie bei Thukydides oder Xenophon. Zwar stammt die Gestaltung von Arrian,
aber das Material, das er beniitzt, ist epiktetisch und wird in diesem Sinne ver-
wendet. Daher durfte er nach dem naheliegenden, von den Lesern — wie die
Parallelbeispiele zeigen — wohl richtig verstandenen Mittel der Beglaubigung

3 Hirzel IT1 250 sprach in anderem Zusammenhang denselben Gedanken aus: «... die Epi-
ktetischen Reden fordern ... gar nicht eine nihere Bekanntschaft mit den auftretenden Ge-
sprachspersonen: sie sind nicht wie die sokratischen aus deren eigenthiimlichen Natur heraus-
gesponnen, sondern, so sehr sie immer auf das Concrete und Einzelne dringen, ist es am Ende
doch nur das Individuum in abstracto das sie behandeln und unter den verschiedenen Ge-
sichtspunkten der Stoisch-Kynischen Moral beleuchten.»

* Wie sich zeigte, darf man Arrian nicht isoliert einerseits als Stenographen der Diatriben
Epiktets, anderseits in seinen iibrigen Werken als Schriftsteller verstehen, sondern muB ihn
im Umkreis seines ganzen literarischen Schaffens als Personlichkeit begreifen, die ihrerseits
nicht fiir sich allein dasteht, sondern erst im Rahmen der historischen Gegebenheiten, ihrer
Voraussetzungen und Vorbilder, richtig faBbar wird.

14 Museum Helveticum




214 . Theo Wirth

greifen und den Anspruch erheben, tatsichlich Epiktet wiederzugeben. Die Kluft,
die zwischen diesem Anspruch und dem in Wirklichkeit Gebotenen besteht, ist
auf solche Weise betrachtet gar nicht so tief.

Hier muf} das Problem der Sprache und des Stils erwéhnt werden. Hartmann
meinte® — Capelle® und andere haben sich ihm angeschlossen —, das «vulgérgriechi-
sche Idiom» der Diatriben als Indiz fiir deren stenographische Niederschrift ver-
wenden zu konnen, denn bei einer nachtriglichen Redaktion hétte Arrian «ganz
ohne Skrupel nach seinem eignen, attizistischen Stilgefiihl verfahren konnen».
Ein solches Urteil verkennt das Wesen einer literarischen Gattung. Urspriinglich
— und auch bei Epiktet selbst — handelte es sich bei der Diatribe um eine Form
der miindlichen Belehrung, welcher naturgemaf umgangssprachliche Schlichtheit
und Anschaulichkeit zukam. Aber sie eroberte sich daneben den Bereich der
Literatur und wurde zu einer Ausdrucksmoglichkeit philosophischer Schrift-
stellerei; ihre herkunftbedingten Eigenheiten blieben dabei als typische Kenn-
zeichen erhalten. Es ist deshalb richtig, vom Stil der Diatribe zu sprechen. Eigen
waren ihr die anspruchslose und nicht selten liBliche Gedankenfiihrung, die sorg-
lose Alltagssprache und einfache Syntax. Doch rhetorische Mittel wurden nicht
verschmiht?, denn alles war auf Wirkung berechnet; dazu trugen Anekdoten,
Zitate, Vergleiche und Bilder bei, die sich zu ganzen Szenen erweitern lieen. Die
Fragmente des Teles sind die friihesten iiberlieferten Zeugnisse der literarischen
Diatribe; wirksam ist sie auch bei Horaz in den Satiren, und gut ist ihre Eigen-
art bei Seneca zu sehen. Die Luciliusbriefe erwecken in einem Punkt besonderes
Interesse. Obschon sie bis ins letzte geformte literarische Episteln sind, versichert
der Autor (vor allem in Epist. 75, 11f.), sie seien anspruchslose Privatbriefe, quae
nihil habent accersitum mec fictum. Gerade diese Parallele zu den AuBerungen der
Bescheidenheit, welche Arrian im Widmungsbrief iiber die fehlende sprachlich-
stilistische Ausarbeitung seiner Erinnerungen vorbringt, zeigt, in welchen Bereich
letztere einzuordnen sind. Jedenfalls war die Diatribe eine auch ihn bestimmende
literarische Form; er héitte gar nicht in einem anderen Stile schreiben kénnen.
Bultmann bemerkt dazu insofern richtig®: «Arrian gebrauchte in seiner schrift-
stellerischen Tatigkeit jedesmal den Stil, den der Stoff ... forderte ... Wie er seine
historischen Werke im Stile Herodots oder Xenophons verfafte, so hat er in den
Aufzeichnungen der Vortrige seines Lehrers ... dessen ... Diatribenstil erhalten».
Der Verweis auf die — sicher infolge des Vorbildes Herodots — im ionischen Dialekt
geschriebene *Ivduxi) ist wichtig. Arrian konnte sich den Stil der Diatribe aneignen,
wie er sich fiir die *Jvduxs} die Gegebenheiten der Gattung aneignete; durch den

8 Hartmann (oben S. 149 Anm.) 275. 259.

¢ Capelle a. O. (oben S. 150 Anm. 6) 70.

7 Das Material (zum Scheindialog; zu den Klangfiguren, Antithesen, Reihungen, Wieder-
holungen, Asyndeta und Polysyndeta usw.) sehr ausfithrlich dargestellt bei R. Bultmann,
Der Stil der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe, Forschungen zur Relig. und
Lit. des AT und NT Heft 13 (Gottingen 1910) 101f.

8 Bultmann a. O, 8f.




Arrians Erinnerungen an Epiktet 215

vertrauten Umgang mit Epiktet lernte er zudem, sich in dessen Anschauungen
und Eigenheiten einzufiihlen.

Wie groB ist der Anteil Arrians am Ganzen? In den ausfiihrlich besprochenen
Stiicken hat man durchgehend mit seiner Tétigkeit zu rechnen, da die betreffenden
Unterredungen ohne Zuhérer stattgefunden haben miissen. Bei anderen Gelegen-
heiten war Arrian offensichtlich anwesend und hétte einen genaueren Bericht ver-
mitteln kénnen; trotzdem gestaltete er die Szene frei (Diss. II 14). DaB die iibrigen
Diatriben den exakten Wortlaut wiedergeben, ist deshalb und wegen § 2 des
Widmungsbriefes iiberhaupt unwahrscheinlich. Immerhin ist anzunehmen, da
Arrian weniger Eigenes gab und sich enger an die Gedanken seines Lehrers hielt
als Xenophon; die ginzlich verschiedenen Voraussetzungen sprechen dafiir. Aber
seine schriftstellerische Leistung ist jedenfalls so gro, daf man die Diatriben unter
seinem und nicht — wie es meist geschieht — unter Epiktets Namen zitieren sollte.

Wie sich gezeigt hat, ist in den Diatriben Arrians die Tradition des andpdeyua
und des dmwopvnuovevua lebendig. Dies pat ausgezeichnet zum Wesen der Dia-
tribe, die als miindliche Unterrichtsform bzw. deren literarischer Reflex sich in
verschiedener Gestalt verwirklichen konnte, wie Halbauer richtig bemerkte®:
«potest ... dwarpiPn dialoge forma indus, potest etiam dialexeos, quin varia litterarum
genera permiscere polest ...». Dies erklirt die Uneinheitlichkeit der Sammlung
Arrians. Die Form der literarischen Diatribe ist somit besonders geeignet, die
gegeniiber den miindlichen Diatriben des Lehrers stilgetreue Schrift als Erinne-
rungsbuch zu konzipieren, wobel sich alles in einer von der Gattung selbst gefor-
derten lockeren und groBziigigen Weise zusammenbringen lieB'°. Damit wird klar,
welche literarische Funktion der véog Eevopdy den Diatriben zudachte: sie sind
seine — den anderen Umstédnden angepaflten — Apomnemoneumatal!, welche das
Bild des verehrten Lehrers der Nachwelt erhalten sollen.

* Halbauer (oben S. 149 Anm.) 10.

10 Arrian reiht deshalb seine Schrift mit vollem Recht unter die Hypomnemata ein, denn
diese sind trotz der — graduellen — Anspruchslosigkeit nicht einfache Privatnotizen, wie es
die Fiktion des oftern will, sondern eigenstindige Literatur.

11 Von diesem Resultat her gewinnt man eine von der sonstigen Argumentation unabhéngige
Entscheidungsmoglichkeit in einem Punkt der vielbehandelten Frage, ob die verschiedenen
Titel, die fiir Arrians philosophische Schriften iiberliefert sind, sich alle auf die Diatriben
beziehen oder noch andere, verlorene Werke betreffen (zur ganzen Diskussion vgl. die Zusam-
menfassung bei Souilhé XIIff. und die dort verzeichnete Lit.). Die meistvertretene Ansicht
bezieht mit Recht alle Titel auf die hier besprochene Schrift; der eine oder andere ist offenbar
von einzelnen Stiicken auf das Ganze verallgemeinert worden, wie z. B. diadéfais (vgl. die
oben im Text zitierte Bemerkung Halbauers). Entgegen der communis opinio glaubten
Schenkl, Halbauer (der sich u. a. auf ein offensichtlich falsches Argument stiitzte, wie bereits
Schenkl XLITT selbst ausfiihrte) und Stellwag, die von Stobdus unter der Bezeichnung *Ex
@y Emxtitov dmopvnuovevudrow iiberlieferten Fragmente stammten aus einem anderen
Werk, das moglicherweise gar nicht von Arrian verfaBt sei. Nachdem sich hat feststellen lassen,
daB die Diatribe auch in der Form des dmouvnudvevua auftritt, 16st sich die Schwierigkeit:
die genannte Uberschrift bei Stobius ist ebenso zu erkliren wie der Titel Avadééeic. Die Dia-
tribe war eben nicht durch Gattungsgrenzen fest bestimmt; dies férderte die Vielfalt der
Bezeichnungen.




216 Theo Wirth: Arrians Erinnerungen an Epiktet

Die Gleichsetzung mit Xenophons Apomnemoneumata wird auf Grund der
allgemeinen Xenophonnachfolge Arrians in den modernen Wiirdigungen denn
auch gerne vollzogen, z. B. bei Miinscher!?: «<Wie Xenophon in den Apomnemo-
neumata seines Lehrers Sokrates Gedanken und Art der Nachwelt iiberliefert
hatte, dasselbe Ziel zu erreichen, in bewufiter Nachfolge Xenophons, war Arrians
Absicht, als er Epiktets Lehrvortrige ... aufzeichnete» Ein solches Urteil ist
jedoch nicht berechtigt, wenn man einen grundlegenden Unterschied zwischen
beiden Schriften macht, indem man sich zwar der literarischen Lizenz in Xeno-
phons Erinnerungen bewuBt ist, aber an eine getreue stenographische Nachschrift
Arrians glaubt, die er nur zur eigenen Erbauung angefertigt habe. Daf die Gleich-
setzung der Diatriben mit den Memorabilien dennoch richtig ist, nur in einem
viel tieferen Sinne, und von Arrian tatsichlich angestrebt war, hat sich aus unseren
Betrachtungen ergeben.

Wenn also der véog Eevop@r die Absicht hegte, es dem grofen Vorbild gleich-
zutun, so darf man hieraus — wie das auch andere getan haben — eine wesentliche
Folgerung ziehen: bestimmt wollte Arrian, wie auch der Widmungsbrief zeigt,
Epiktet als zweiten Sokrates erscheinen lassen. Jedenfalls hat er erreicht, was er
erstrebte, wie der Ausspruch Mark Aurels beweist (VII 19, 2): mdoovg 7jon 6 aidw
Xovainmovs, mdoovs Lwrpdreis, mooovs *Emixtijtovs xavaménwaxey.

12 Miinscher (oben S. 149 Anm.) 125.




	Arrians Erinnerungen an Epiktet

