
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 24 (1967)

Heft: 3

Artikel: Arrians Erinnerungen an Epiktet

Autor: Wirth, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arrians Erinnerungen an Epiktet

Von Theo Wirth, Zurich

Die meisten Abhandlungen, welche Epiktet und seinen Wirkungskreis betreffen,
bemühen sich um philosophische Fragen oder behandeln in mehr umfassender
Weise Probleme, die sich aus den überlieferten Schriften und Fragmenten sowie

aus den Nachrichten antiker Autoren ergeben. Hier hingegen soll untersucht werden,

welche Bedeutimg dem Schüler Epiktets, Arrian, bei der Entstehung und

Veröffentlichung seiner Sammlung der Xoyot des Lehrers zukam, ein
Fragenkomplex, dessen Prüfung uns von Wichtigkeit für eine sachgerechte Würdigung
der Diatriben zu sein scheint.

I. Der Brief Arrians an Lucius Gellius

Den Diatriben des ersten Buches vorangestellt - genauer: zwischen der
Inhaltsübersicht des ersten Buches und der Diatribe II1- ist ein Brief Arrians an einen

uns unbekannten Lucius Gellius überliefert. Arrian schreibt darin, er habe alle

Äußerungen Epiktets mit dessen eigenen Worten - soweit es möglich gewesen sei -
aufzuschreiben versucht. Daher sei das Spontane in den Eeden erhalten gebbeben,
sie seien nicht für Leser ausgearbeitet. Gegen seinen Willen und ohne sein Wissen
seien diese Aufzeichnungen irgendwie veröffentbcht worden. Es kümmere ihn aber

kaum, wenn er sich als unfähiger Schriftsteller erweisen sollte, und Epiktet
berühre es überhaupt nicht, wenn seine Sprache verachtet werde, denn seine Worte
hätten einzig die Aufgabe gehabt, die Zuhörer nqoç rà ßeXriara zu führen. Wenn die

* Die nachstehend genannten Epiktet-Ausgaben sind mit dem bloßen Namen des Herausgebers

zitiert: Epictetus, Disserlation.es abArriano digestae, ed. H. Schenkl. Ed. maior (Leipzig
21916. Nachdruck Stuttgart 1965). Epictetus. The Discourses, with an English translation by
W. A. Oldfather (Loeb Class. Library, London 1926; repr. vol. I 1961, II 1959). Epietète,
Entretiens, texte établi et traduit par J. Souilhé, III und IV avec la collaboration de A. Jagu
(Les Belles Lettres, Paris: 131962, II 1949, III 1963, IV 1965). Musonius ist nach 0. Henses
Ausgabe (Leipzig 1905) zitiert.

Außerdem sind die folgenden Schriften nur mit dem Verfassernamen angeführt: Th. Colar-
deau, Etude sur Epietète (Thèse Paris 1903). O. Gigon, Kommentar zum ersten Buch von Xeno-
phons Memorabilien, Schweiz. Beiträge z. Altertumswissenschaft, Heft 5 (Basel 1953) Gigon
I). Ders., Kommentar zum zweiten Buch ebda. Heft 7 (Basel 1956) Gigon II). O.
Halbauer, De diatribis Epicteti (Diss. Leipzig 1911). K. Hartmann, Arrian und Epiktet, Neue Jahrbb.
f. d. klass. Altert. 15 (1905) 248fif. B. L. Hijmans jr., "Aaxpaiç. Notes on Epictetus' Educational
System (Diss. Utrecht 1959). R. Hirzel, Der Dialog Ijll (Leipzig 1895. Nachdruck Hildesheim
1963). K. Münscher, Xenophon in der griechisch-römischen Literatur, Philol. Suppl. 13, Heft 2

(Leipzig 1920). M. Pohlenz, Die Stoa I/II (Göttingen 1948. B1964). P. Rabbow, Seelenführung
(München 1954). H. W. F. Stellwag, Epictetus. Het Eerste Boek der Diatriben. Inleiding, ver-
taling en commentaar (Diss. Utrecht 1933).

1 Vgl. dazu Schenkl 2; Souilhé XVI f.; G. Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo
(Florenz 21952) 32f. (ähnliche Beispiele).



150 Theo Wirth

vorliegenden Reden dies immer noch zustande brächten, erfüllten sie ihren Zweck;
wenn nicht, so müsse der Leser wissen, daß Epiktet, als er sie hielt, heim Zuhörer
stets die Wirkung erreichte, die er beabsichtigte. Wenn es jetzt an dieser Wirkung
fehle, sei vielleicht er, Arrian, schuld.

Die modernen Autoren2 übernehmen Arrians Ausführungen entweder vorbehaltlos

oder doch sehr weitgehend, wobei sie sich freilich zu einer Deutung des nicht
scharf formulierten Textes gezwungen sehen. So wird denn gesagt, Arrian müsse

sich eines tachygraphischen Systems bedient haben, denn sonst wäre nicht möglich

gewesen, was er im Brief § 2 schreibt: öaa ôè rjtcovov avrov Myovroç, ravra
avrà èneiQâûrjV avroïç ôvôjuaaiv d>ç oïôv re tfv ygœpâfievoç vnojxvrjjxara... dtaepvÀâÇai.

Soviel mir bekannt ist, hat H. von Arnim3 als erster diese Überzeugung
ausgesprochen, ebenso äußerte sich Th. Colardeau4; es war aber dann besonders K.Hart¬
mann, der das Postulat einer stenographischen Nachschrift vertrat5. Die Neueren
sind ihm darin fast ausnahmslos gefolgt6. Daß Arrian eine Kurzschrift verwendet
haben kann, läßt sich nicht ausschließen; allerdings sind die antiken Systeme
schwierig und brauchen eine außerordentliche Fertigkeit, weshalb v. Arnim
erwägt, ob Arrian nicht sogar berufsmäßige notarii eingesetzt haben könnte. Letzteres

ist in Anbetracht der Umstände sehr unwahrscheinlich.
Eine zweite Undeutlichkeit, die man zu klären versucht, liegt in § 4 : rotavta

6' ovta (d. h. nicht ausgearbeitet, sondern mit dem spontanen Charakter der
Reden) ovx oïôa onmç ovre êxovxoç èfiov ovre eîôoroç êÇéneoev eîç àv&QWTtovç.

Man deutet den Satz dahin, daß Arrian seine Notizen an Freunde oder Bekannte
ausgeliehen habe, die dann ihrerseits Abschriften genommen und nach ihnen die
Diatriben ediert hätten. Auf diese Weise seien die Erinnerungen entgegen Arrians
Absicht und ohne sein Wissen unter die Leute gekommen. Schließlich habe er
einsehen müssen, daß sein Bemühen, die Aufzeichnungen zurückzuhalten,
gescheitert sei ; um die unberechtigte, fehlerhafte Edition zu ersetzen, habe er sich
daraufhin entschlossen, die Diatriben in einer einwandfreien, 'offiziellen' Ausgabe
selbst zu veröffentlichen7 - unter Voranstellung des Entschuldigungsbriefes an
Lucius Gellius. In dieser Richtung interpretiert z. B. v. Arnim: «Er hat sie

herausgegeben (das beweist uns der Brief, der nur in einer von ihm besorgten
Ausgabe stehen konnte), aber erst nachdem die Nachschrift, die er für seinen persön-

2 Abgesehen von den Notae ad Arriani epistolam ad L. Gellium J. Sehweighaeusers (Epicteteae
philosophiae monumenta II 1 [Leipzig 1799] 3 ff.) findet sich jedoch keine eingehendere
Besprechung des Briefes. Das Vorgehen von H. W. F. Stellwag ist für seine Vernachlässigung
symptomatisch: während das erste Buch der Diatriben sehr ausführlich von ihr behandelt wird,
kommentiert sie den Brief mit keinem Wort - er seheint so problemlos zu sein.

' H. v. Arnim, Leben und Werke des Bio von Prusa (Berlin 1898) 175.
4 Colardeau 30 f.
6 Hartmann 257. 274f.
6 z. B. Oldfather XIH; Souilhé XI Anm. 1; recht energisch W. Capelle, Epiktet, Teles und

Musonius (Zürich 1948) 69f.
7 Wobei oft auf (scheinbare) Parallelen wie Quint. Inst. 1 praef. 7 hingewiesen wird (vgl.

S. 154 und Anm. 26).



Amans Erinnerungen an Epiktet 151

lichen Gebrauch gefertigt hatte, ohne sein Wissen und Wollen an die Öffentlichkeit

gelangt war.»8

Neben dem völligen Anschluß an Arrians Behauptungen werden auch Ansichten

vertreten, welche einzelne Aussagen des Briefes nur bedingt - wie oben S. 150

angetönt - gelten lassen, zum Teil ohne auf diese Einschränkung hinzuweisen.

Colardeau, der von der wortgetreuen Wiedergabe der Reden Epiktets überzeugt
ist, bemerkt zu den Diatriben III 6. 11. 14 mit dem Titel ZnoQâài]v rivet9: «II
est probable qu'au cours de certaines leçons, peu importantes ou déjà traitées

précédemment, Arrien ne notait que les maximes frappantes, et se bornait à les

grouper après coup, ne pouvant faire de chacune la matière d'un chapitre.» Er
rechnet also mit der Möglichkeit, daß Arrian aus dem, was er von Epiktet hörte,
eine gewisse Auswahl getroffen habe. Mit dieser Auffassung paßt Arrians
einleitende Notiz in Diss. 111,1 gut zusammen : nv&ôfjtEvoç (Epiktet) tioq' avrov (dem

Gesprächspartner) rà inI ijlÉqovç, worauf Arrian, ohne auf diese Einzelheiten
einzugehen, gleich Epiktets nächste Frage anführt, da sie den Gegenstand der
Diatribe bestimmt. So viel kann man daher festhalten : Arrians Versicherung, er habe

alles, was er von Epiktet hörte, aufzuschreiben versucht, darf nicht sklavisch eng

genommen werden; er konnte sich erlauben, ihm belanglos Scheinendes nur
zusammenfassend zu berichten oder gar wegzulassen.

Doch wichtiger ist eine zweite Beobachtung. Hartmann glaubte, die Reihenfolge

der einzelnen Diatriben sei «chronologisch im ganzen verlässig»10; folgerichtig
ergibt sich das aus der oben dargelegten Interpretation der §§ 1-3 des Briefes.
Denn wenn Arrian wirklich nur die Worte Epiktets aufgeschrieben und nichts
Eigenes hinzugetan hat, so muß die Abfolge der Diatriben chronologisch sein, ein

allfälliges Disponieren einzelner Stücke wäre bereits als Eingriff zu werten11.

W. A. Oldfather, der ebenfalls an stenographische Niederschrift glaubt12, hält
Hartmann entgegen13: «The arrangement of topics by Arrian is a point which
seems not to have been discussed as fully as it deserves. Hartmann's view, that
the order is that of exact14 chronological sequence, seems to be an exaggeration
of what may be in the main correct, but I think I can trace evidences of a somewhat

formal nature in some of the groupings, and it seems not unlikely that a
few of the chapters contain remarks delivered on several occasions.» Leider gibt
er keine Beispiele an. Einige besonders klare Fälle seien deshalb angeführt.

8 v. Arnim a. O. Ahnlich äußern sich unter andern E. Schwartz, RE Arrianus 1232, 4ff. ;
Colardeau 16; Schenkl XXV f.; K. Praechter in Ueberweg-Heinze, Grundriß der Geschichte der
Philosophie Ila 499; etwas vorsichtiger Souilhé XI und XX; A. Lesky, Geschichte der griech,
Literatur2 903.

" Colardeau 28 Anm. 1. 10 Hartmann 259.
11 Hier ist eine Bemerkung Colardeaus festzuhalten, der trotz seines Glaubens an die treue

Bewahrung der Äußerungen Epiktets sagt (112): «Plusieurs chapitres, qui se rapportent
apparemment au même sujet, et qu'Arrien, sans doute avec intention, a rapprochés dans son
recueil, forment une sorte de bréviaire à leur usage.» Gemeint sind Diss. I 24. 25. 29. 30.

12 Oldfather XHI. 18 Oldfather XV Anm. 2. Ahnlich Hijmans 48.
14 Hartmann formuliert nicht so absolut (vgl. das Zitat oben im Text).



152 Theo Wirth

Die drei mit Enogdôrjv xivd überschriebenen Diatriben (III 6. 11. 14) wurden
schon erwähnt. Sie bestehen aus mehreren Einzelepisoden, für die sich zum Teil
ein gemeinsamer Nenner finden läßt. In drei der vier Einzelstücke von III 6 ist
die Schulatmosphäre das Gemeinsame, zwei davon werden mit Schülerfragen
eingeleitet. Das Verbindende in den zwei Teilen von 11 ist noch augenfälliger; im
ersten geht es um die Strafen, die jenen auferlegt sind, welche der göttlichen
Ordnung nicht gehorchen, und im zweiten um Zeus als èndnxrjç der menschlichen
Beziehungen. Die fünf kurzen Abschnitte von III 14 lassen sich dagegen kaum alle
unter einem leitenden Gedanken vereinen. Immerhin geben sich der erste und
zweite als Einzelfälle der àaxrjaiç zu erkennen15; zudem ist die Thematik des ersten
die gleiche wie in der vorangehenden Diatribe III 13, bes. § 7, jene des zweiten
dieselbe wie in III 12, 16f. Ebenso ist eine Verbindung vom zweiten zum dritten
Abschnitt vorhanden; der dritte besteht aus einem definitorischen Satz, unter
den der zweite fällt. Doch im folgenden werden allfällige Bezüge unklar, außer
daß vielleicht der vierte Abschnitt mit dem fünften durch oïrjoiç verbunden ist.
Der erste und letzte sind formal miteinander verwandt, indem beide einen
Vergleich enthalten. Zudem steht der allgemeine Satz möglicherweise nicht zufällig
an dritter und dadurch mittlerer Stelle.

Arrians Versicherung, er habe Epiktets Worte möglichst genau zu notieren
versucht, wird zwar durch die eben gemachten Einschränkungen nicht in Frage
gestellt. Aber er hat zumindest etwas anderes, Persönliches hinzugetan, wenn er
offenbar Getrenntes zusammenbrachte. Es folgt daraus, daß seine Beteuerung, er
habe die epiktetischen Gespräche, ohne etwas Eigenes hineinzulegen (ovyygdqieiv),
aufgeschrieben, cum grano salis zu verstehen ist.

Der für unseren Zusammenhang wichtigste Einwand betrifft die Frage der

Veröffentlichung. Arrian sagt, sie sei ohne sein Wissen geschehen. Dazu bemerkt
Hartmann16: «Wir dürfen wohl annehmen, daß er an der Veröffentlichimg nicht
so ganz unbeteiligt gewesen ist. Denn der ihn ehrende Wunsch, dies philosophische
Gut auch anderen nutzbar zu machen17, ein Gefühl, das ihn später auch zur
Abfassung des Encheiridions drängte, mußte ihn ja zur Hinausgabe und Verbreitung
veranlassen. Darum rechnen wir jene Bemerkung zu den halb reizvollen, halb
seltsam berührenden Verschleierungen, die Arrian in der Einführung seiner Werke
liebt, und die zugleich mit seinem starken, reizbaren Selbstbewußtsein einen
besonderen Zug seiner Psyche ausmachen.» Hartmann verweist unter anderm
auf An. I 12, 4f., die Ergänzung zum Vorwort der Anabasis. Arrian äußert sich
dort über sich selbst : ro fièv ovo/ia ovôèv ôéofiai dvaygdipai, ovôè yào oèôè àyvcoaxov
èç âv&çwnovç êaxîv, ovôè naxqîôa ffxiç iioî èaxiv ovôè yévoç xo èfiôv, ovôè et ôtj riva
àqxrjv êv xfj èfiavxov vjgia. Die - innere - Verwandtschaft dieser Stelle mit der-

15 Zum «Mit-sich-selbst-sprechen» vgl. Rabbow 189ff. ; zum Wassertrinken Diss. III 12
(mit dem Titel nsoi àmajascoç), 17.

16 Hartmann 270.
17 Vgl. S. 155f. und Anm. 29.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 153

jenigen des Briefes an Gellius § 4 ist evident. Arrian geht in der Formulierung
oder besser der Umschreibung seiner Absicht an den beiden Stellen zwar ganz
verschieden vor, die Absicht aber ist dieselbe : seine Urheberschaft in den Hintergrund

zu rücken, zu verschleiern, um mit Hartmann zu reden. Diese Feststellung
sollte genügen, um den Interpreten vor einem allzu getreulichen Anschluß an
Arrians Darstellung der Veröffentlichung zu warnen.

Aus dem bisher Gesagten ist ersichtlich, daß Arrians Brief nicht als Dokument
tel quel verstanden werden darf. Die Sache ist komplizierter, und es stellen sich

neue Aspekte heraus, welche den Brief und damit die Absicht Arrians in einem
anderen Licht erscheinen lassen. Es ist daher notwendig, einige Punkte näher zu
betrachten.

Prinzipiell bestehen zwei Möglichkeiten, das Schreiben Arrians zu deuten.
Entweder ist es ein ursprünglich echter Privatbrief18, den Arrian nur an Lucius Gellius

gerichtet hat, gewissermaßen als Erklärungs- oder Rechtfertigungsschreiben19,
oder es ist von allem Anfang an auf die Veröffentlichung hin konzipiert, also ein
literarischer Brief, mit dem Arrian die ganze Ausgabe Lucius Gellius widmet. Auf
diese zweite Möglichkeit deutet eine Bemerkung des Simplicius20, aus der man
schließen muß, Arrian habe das Encheiridion in gleicher Weise mit einem
Widmungsbrief versehen. - Damit bekäme der Brief Arrians eine literarische Funktion,

die man bei jeder Beurteilung der Diatriben nicht aus den Augen verlieren
dürfte. Wir prüfen im folgenden anhand weiterer Stellen des Briefes, ob sich diese

Deutung bestätigt21.
Zu § 2: Zeugnisse für die Nachschrift von Worten eines Lehrers durch seine

Schüler finden sich recht oft22. Die Überlieferung weiß von solchen Aufzeichnungen
schon im sokratischen Kreis zu berichten, so von Xenophon (Diog. Laert. 2, 4823) :

JiQÛToç vTioarjfieuoadfievoç rà Xeyofieva sïç àv&gmnovç rjyayev 'Anofivrj/jiovevfxaxa
èmygdipaç. Doch liegt der Verdacht nahe, daß diese Angaben aus Xenophons
eigener Darstellung herausgesponnen sind, der sich ja, besonders Mem. I 3, 1, als

Augen- und Ohrenzeugen der Taten und Worte des Sokrates gibt. Wie vnofivri/iaxa
entstehen können, zeigt Plat. Theait. 143a.

Mit dem kurzen Zwischensatz mç oldv re fjv macht Arrian klar, daß es nicht

18 Nach der vorher dargelegten Theorie hätte Arrian den Brief nachher in seine eigene
Ausgabe übernommen und damit veröffentlicht.

18 So Stellwag 13.
20 Comm. in Epict. Ench,., praef. p. lc Heins. test. III Schenkl) a>ç avzoç èv rfj ngôç

Maaaakrjvov ëniazoXfj ëygatpev ô 'Aggiavoç, & xai zo avvzaypa ngoaeqxôvrjasv.
21 Die Hypothesen, die Stellwag I2ff. zum Brief aufstellte, brauchen hier nicht näher untersucht

zu werden. Ihre Theorie wurde von Souilhé XV ff. und Hijmans 47 Anm. 2 mit treffenden

Einwänden abgelehnt.
22 Angaben unter anderm bei Th. Birt, Das antike Buchwesen 346; v. Arnim a. 0. (oben

Anm. 3) 172 ff. ; A. v. Premerstein, RE Gommentarii 727, 21 ff. ; W. Bousset, Jüdisch-christlicher

Schulbetrieb in Alexandria und Rom (Göttingen 1915) Iff. und 200f.; Leskya. O. (oben
Anm. 8) 585 mit Anm. 3. 23 Vgl. auch 2, 122 zu Simon.



154
1

Theo Wirth

immer möglich war, Epiktets Worte genau festzuhalten24. Es müssen sich
demzufolge in den Diatriben Äußerungen des Lehrers finden, die dem Inhalt nach wohl
authentisch sind, deren Formulierungen aber von Arrian stammen.

Zu § 4 : Man muß sich hüten, Arrians unklare Darstellung der Publikation
sogleich durch die Annahme unbezeugter Vorgänge konkretisieren zu wollen, wie es

die Interpreten meist tun. Von Freunden oder Bekannten, welche die Notizen
geliehen und unerlaubterweise ediert haben sollen, sowie von einer dadurch ver-
anlaßten offiziellen Ausgabe Arrians steht im Briefe nichts, und wir glauben, daß

nichts Anlaß zu einer solchen Interpretation geben kann. Arrians Aussage ist dafür
zu vage, ja es ist geradezu ihre Unbestimmtheit, die am meisten in die Augen
sticht. Er behauptet nur - es sei wiederholt -, er selbst habe die köyoi Epiktets
nicht veröffentlicht, das sei, er wisse nicht wie, gegen seinen Willen und ohne sein

Wissen geschehen. Arrian könnte kaum so nichtssagend formuliert haben, wenn
Freunde seine eigenen Manuskripte wirklich herausgegeben hätten (wobei man
nicht vergessen darf, daß einige wenige Abschriften noch keine Edition ausmachen

würden25; um eine solche geht es aber, vgl. § 1 ovxe è£rjveyxa eiç àv&Qwnovç
und 4 êÇéjreoev sîç àv&Qcôizovç). Zudem entsteht eine beträchtliche Schwierigkeit,
wenn man sich vorzustellen versucht, weshalb Arrian nach der behaupteten
Veröffentlichung durch Freunde sich noch zu einer eigenen, 'offiziellen' hätte
entschließen und jene damit ersetzen sollen. Seine Ausgabe wäre nicht besser geworden

als die ihre, denn sie hätten die geliehenen Notizen ebenso wortgetreu edieren

können wie Arrian selbst, wenn er von sich aus eine Edition an die Hand genommen

hätte26.

Um die seltsam unscharfe Ausdrucksweise Arrians zu verstehen, wird man
vergleichbare literarische Äußerungen heranziehen müssen, die es ermöglichen, eine

breitere Basis für die Beurteilung zu gewinnen. Hier bietet sich Ov. Trist. 1, 7,

15ff. an (der Dichter erzählt das 'Schicksal' seiner Metamorphosen):
sic ego non meritos mecum peritura libeUos

20 imposui rapidis viscera nostra rogis:
vel quod eram Musas, ut crimina nostra, perosus,

vel quod adhuc crescens et rude carmen erat,

quae quoniam non sunt penitus sublata, sed extant

(pluribus exemplis scripta fuisse reor),
25 nunc precor, ut vivant et non ignava legentem

otia détectent admoneantque mei.

24 Yg] Thuk. I 22, 1 on iyyvtara. 85 Vgl. Birt a. O. 2 und 344ff.
29 Man darf die hier vorliegende Situation nicht etwa mit derjenigen Quintilians, Inst. 1

praef. 7, gleichsetzen, obschon dies allgemein üblich ist (vgl. z. B. Colardeau 16 Anm. 2).
Quintilian konnte eine von ihm ungewollte, auf fehlerhaften und unvollständigen stenographischen

Nachschriften beruhende Ausgabe der iuvenes durch eine eigene und wirklich
offizielle ersetzen; in unserem Fall aber würden beide Ausgaben auf einer Schülernachschrift,
und zwar ein und derselben, beruhen, beide müßten also gleich sein, und keine wäre authentischer

als die andere.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 155

nec tarnen ilia legi poterunt patienter ab ullo,
nesciet his sumrnam siquis abesse manum.

Mit Kraus und anderen27 sind wir der Ansicht, daß Ovid mit dem Blick auf das
Schicksal des Aeneismanuskriptes eine poetische Fiktion geschaffen hat. Darauf
deutet schon die doppelte Begründimg der angeblichen Verbrennung des

Manuskriptes, den Beweis aber liefert v. 24; wenn Ovid wirklich sein Werk verbrannt
hätte, es aber trotzdem noch existierte, so müßten vorher Abschriften genommen
worden sein, und er wüßte dies zumindest jetzt bei der Niederschrift der Tristien-
verse mit Sicherheit. Damit erweist sich rem als deplaziert. Die unbestimmte
Formulierung, die eine eindeutige Aussage scheut, kann nur auf eine Art erklärt
werden: die Fiktion erreicht an dieser Stelle ihren kritischen Punkt; da eine literarische

Fiktion weder eine Lüge ist noch sein will, muß sie sich mit einer möglichst
unverbindlichen und daher unscharfen Diktion begnügen. Auch die darauf
folgende Empfehlung des Werkes (vgl. unten) macht es wahrscheinlich, daß eine

Fiktion vorliegt.
Mit seiner Erfindung mag Ovid Verschiedenes bezweckt haben28. Vermutlich

verband er damit unter anderm die Absicht, die Form der Metamorphosen mit
diesem Hilfsmittel zu entschuldigen - und so belassen zu können. Die Beziehung
zwischen w. 25 f. und dem Epilog der Metamorphosen ist offensichtlich (vivant:
vivam als letztes Wort des letzten Verses der Metamorphosen).

Stellen wir nun v. 23 und besonders v. 24 dem Satze Arrians gegenüber. Ovid
äußert sich zwar nicht ausdrücklich dazu, aber in seinem Bericht von der
Verbrennung ist eingeschlossen, daß das Werk 'gegen seinen (ursprünglichen) Willen'
in der Öffentlichkeit vorhanden ist - also genau das, was Arrian von seinen
Notizen behauptet. Beide aber bleiben in gleicher Weise eine wirkliche Erklärung
für die ungewollte Verbreitung schuldig; sie weichen ihr mit einer möglichst
unscharfen, unverbindlichen Formulierungen ihres 'Nichtwissens' aus (wobei Ovid
noch weiter geht als Arrian, indem er versucht, die unglaubhafte Behauptung
seines Nichtwissens mit der Vermutimg zu mildern, es seien irgendwelche
Abschriften genommen worden). Dabei müssen gerade die Autoren am ehesten wissen,
welchen Weg in die Öffentlichkeit ihre Schriften genommen haben!

Die Tristienpartie kann nun aber nicht nur der Erhellung von § 4 des Briefes
an Gellius dienen, sondern läßt sich darüber hinaus mit weiteren Teilen vergleichen.

Die Berührungspunkte sind auffallend. Beinahe jeder Satz Ovids findet seine

innere Entsprechung bei Arrian: 1. die Absicht - ob fiktiv oder nicht, ist im
Augenblick belanglos -, das eigene Werk nicht in die Welt hinausgehen zu lassen

(Arrian § 1 ~ Ovid 19f.) ; 2. die Empfehlung des Werkes, die Ovid (25f.) ohne
weiteres an die Erzählung der angeblichen Vernichtung des Manuskriptes an-

2' W. Kraus, RE Ovidius Naso 1948, 63 ff. ; vgl. bes. A. Grisart, La publication des
«Métamorphoses», Atti del convegno internazionale ovidiano Sulmona 1958 (Rom 1959) II 125ff.
Unsere Argumentation trifft sich in den Hauptzügen mit derjenigen Grisarts.

28 Kraus a. O. 1949, 3 ff.



156 Theo Wirth

schließt, Arrian hingegen zurückhaltender und damit unauffälliger in seinen Brief
einfügt, indem er sie geschickt auf Epiktets Lehren bezieht (§§ 5-8, bes. 6f.)29;
3. die entschuldigende Erklärung zur Form des Werkes, welche beim Leser
Anstoß erregen könnte : Ovid entschuldigt die mangelnde Vollendung (27 f.), Arrian
Form und Sprache (§§ 3 und 5). Beide verschaffen sich die Begründung unter
anderm mit dem Verweis auf die ungewollte Veröffentlichung. - Ein Überblick
über die vergleichbaren Stellen läßt erkennen, daß Arrian sich jeweils zurückhaltender,

allgemeiner ausdrückt, weshalb seine Absichten weniger leicht zu
entdecken sind.

Arrians Satz kann nun dank der Parallele bei Ovid geklärt werden : hinter einer
absichtlich nichtssagend und unscharf gehaltenen Formulierung verbirgt der
Schriftsteller die Tatsache der in Wirklichkeit von ihm allein besorgten Ausgabe.
Die Feststellung Hartmanns (oben S. 152f.) wird von einer andern Seite her
bestätigt.

Zu § 7 akX èxeïvo ïoxœoav oî èvxvy%àvovxeç, ort bis § 7 Ende: Man denkt
wieder an An. I 12, 5, die Fortsetzung des oben (S. 152) zitierten Ausschnittes:
âAA' èxeïvo àvaygdrpo), ön èfioi jtaxqlç... oïôe ol Aôyoi elai. Die Vergleichbarkeit der
beiden Stellen liegt nicht einfach in wörtlicher und inhaltlicher Übereinstimmung,
auch funktionell sind sie einander ähnlich. Sie stellen eine Gegenbewegung nach
einem negierten Ausdruck dar, welcher einen das Werk betreffenden Einwand
verkörpert. Dadurch wird ihre Aussage hervorgehoben, was beabsichtigt ist, denn
sie bilden beide eine Beteuerung und ein Bekenntnis des Autors gegenüber seinen

Lesern, indem er die Gültigkeit und den Wert des Gesagten bekräftigt - im Gellius-
brief wie oben auf Epiktet bezogen. Die beiden Stellen zeigen, daß hier offenbar
ein Stilmittel vorliegt, welches Arrian in Proömien schätzte.

In der Schilderung des Eindruckes, den Epiktet auf seine Hörer machte, sieht
man allgemein ein pietätvolles, höchst persönliches und damit wahrhaftiges Zeugnis

des Schülers für die überwältigende Macht der Rede seines Lehrers. Diese
Ansicht ist bis zu einem gewissen Grade sicher richtig, aber man darf nicht außer
acht lassen, daß solche Schülerbekenntnisse in einer gut bezeugten literarischen
Tradition stehen. Im bekanntesten Beispiel, Plat. Symp. 215b ff., schildert Alki-
biades die Zaubermacht der Worte des Sokrates, denen die Zuhörer verfallen,
ohne widerstehen zu können. Über die gleiche Fähigkeit verfügt der xenophonti-
sche Sokrates, nur begnügt sich Xenophon mit einer viel knapperen und weniger
hintergründigen Darstellung: Mem. I 2, 14 fideoav (Kritias und Alkibiades)
ZmxQaxrjv roïç ôiakeyofiévoiç avxrn näoi yçéfievov èv xoïç Âoyoïç Sjiojç ßov-
Aoixo. Vgl. ebenso IV 6, 15.

Nicht selten berichten Stoiker und der Stoa oder Akademie Nahestehende vom
Einfluß, den die Reden ihrer Lehrer auf sie und andere ausübten. In Epist. 1, 10

29 So hat wohl auch Hartmann 270 die Stelle aufgefaßt (ohne ausdrücklichen Hinweis) :

«Der Wunsch, dies philosophische Gut auch anderen nutzbar zu machen, mußte ihn ja
zur Hinansgabe veranlassen.»



Arrians Erinnerungen an Epiktet 157

feiert Plinius begeistert den Euphrates und spricht in 10, 5 von dessen sermo, der

so sei, daß er repugnantis quoque ducat, impellat30. Auch Epiktet selbst hebt die
Macht des Wortes seines Lehrers Musonius hervor (Diss. III 23, 29 Muson.

XLVIII).
Schließlich zwei Beispiele Lukians : In Demon. 9 verherrlicht er den stoisch

beeinflußten Kyniker Demonax31 und seine Überzeugungsgabe. Viel stärker betont
Lukian dieselbe Fähigkeit bei seinem Lehrer Nigrin (Nigr. 35ff.), dessen Wirkung
auf ihn, nach seinen Worten, mehr als überwältigend war. Hier ist R. Hirzel
gewiß den richtigen Weg der Erklärung gegangen32. Nach ihm bildet der Dialog in
wesentlichen Teilen eine Nachahmung des Symposions Piatons, indem die

Bekehrung Lukians eine Kopie der Bekehrimg Apollodors (Symp. 172c ff.) darstellt
und die Schilderung des Eindrucks Nigrins auf Lukian derjenigen ähnlich gehalten
ist, die Alkibiades von jenem des Sokrates gibt (215c ff.). Lukian übersteigert das

Ganze noch, so daß es beinahe zur Farce wird ; er erzählt, er habe ob der Bekehrung
zum Piatonismus gar sein Augenleiden vergessen (4), und der Gefährte, mit dem
sich Lukian unterhält, wird durch den Bericht über Nigrins Vortrag gerade auch
noch zur Philosophie bekehrt (38). Lukian hat dadurch, daß er den Schlußteil
seines «Nigrinos» nach dem Vorbild der Alkibiadesszene des platonischen
Symposions gestaltete, die Erzählung vom Einfluß, den die Worte eines Lehrers auf
seine Zuhörer ausüben, als literarisches Motiv mit entsprechender Absicht
verwendet.

Was sich am «Nigrinos» feststellen läßt, berechtigt zu der Frage, ob Arrian mit
der Schilderung von Epiktets Überzeugungskraft nicht etwas Ähnliches verbunden

habe. Eine Verwandtschaft unseres Textes mit zwei der genannten Stellen
ist unverkennbar, erstens mit Plat. 215b ff. Diese Partie ist einer der Gipfelpunkte
des Werkes; in Alkibiades' Munde wird die Wirkung des Sokrates auf eine

großartige Höhe gehoben. Im Hauptteil (215d-216c) begegnet innerhalb einer Textseite

siebenmal das Verbum näo%eiv (fünfmal in der ersten Hälfte). Daß Sokrates'
Worte beim Zuhörer ein 7iâo%eiv verursachen, unterscheidet sie von den Reden
aller anderen und stellt sie hoch über diese. Die Wirkimg des Sokrates auf die
Menschen beruht auf jener Fähigkeit, in der Piaton und die Nachwelt seine eigentliche

Leistimg sahen, auf seiner dialektischen Kunst. Deshalb zeichnet sich die

Symposionstelle nicht nur durch ihre dichterische Gestaltung aus, sondern ist für
das innere Wesen des Sokrates von zentraler Bedeutimg.

Es ist zu vermuten - obschon beide Aussagen auf dem Hintergrund der
allgemeinen Auffassung von der psychagogischen Wirkung des gesprochenen Wortes
zu sehen sind -, daß Arrian in § 7 mit den kurz aufeinanderfolgenden Formen
ndo%etv und na&elv (s. unten) im gleichen inhaltlichen Zusammenhang die Verbindung

zum Symposion und damit von Epiktet zu Sokrates herstellen wollte. Es
wäre aber gewagt, auf Grund einer einzigen Wort- und Inhaltsgleichheit (und der

110 Auch Epiktet bezeugt (Diss. III 15, 8) den großen Eindruck von Euphrates' Reden.
81 Einen ehemaligen Schüler Epiktets. 32 Hirzel II 292f.



158 Theo Wirth

exponierten Standorte beider Stellen) diese Beziehung zu behaupten. Sie wird
jedoch durch eine noch auffallendere Bezugstelle gestützt, durch die oben (S. 156)

angeführten Worte Xenophons, Mem. I 2, 1433. Man vergleiche den Text Arrians:
âvâyxrj fjv tovto Ttdayeiv rov àxgoœjUEVov avrcöv (räv Xôycov) ôtzeq èxeïvoç avrov
na&eïv rjßovÄETO.

Die hier wie dort geschilderte Fähigkeit des Sokrates wird auch in den Diatriben
stark betont (vgl. II 12, 5ff. ; 26, 6f.); es trifft daher sicher zu, daß Arrian sein

Zeugnis der Macht von Epiktets Rede nach Piatons und Xenophons Vorbild
gestaltete und dadurch einen literarischen Anspruch erhob : Er wollte wie die Sokra-
tiker die Äußerungen des Meisters festhalten und weitergeben; sein Werk und sein
Verhältnis zu Epiktet sollten auf dem Hintergrund ihrer Werke und ihres
Verhältnisses zu Sokrates gesehen werden, wobei für ihn Xenophon im Vordergrund
stand (s. unten) ; zugleich befand er sich damit in guter stoischer Tradition (vgl.
Kap. III Abschn. 2).

Letztlich wird diese Rückbeziehung auf Sokrates und seine 'Schüler' verständlich,

wenn man sich vor Augen hält, daß die Sokratik die Grundlage der Stoa ist,
auf die sie immer wieder Bezug nimmt; Sokrates ist die eine große Idealgestalt,
der Weise, und Piaton und Xenophon sind seine Künder. Gerade für Epiktet und
seine Schüler sind Sokrates und die sokratische Welt Bestandteil des eigenen
geistigen Lebens; darin wird auch der Grund liegen, daß Xenophon für Arrian
zum umfassenden Vorbild geworden ist (vgl. Kap. III Abschn. 2), ein Umstand,
der die Bezugnahme auf Xenophon im Brief an Gellius miterklärt. Diese inneren

Voraussetzungen machen Arrians Absicht begreiflich, eine literarische Beziehung
zu seiner und der Schule Vorbildsphäre zu schaffen, um damit den Lehrer und sich

zu erhöhen.

Wir versuchen, zusammenfassend die Folgerungen zu ziehen: Arrian hat aus

Epiktets Reden eine Auswahl getroffen, zeitlich Getrenntes zusammengefügt und
die Diatriben offensichtlich aus eigenem Antrieb veröffentlicht. Diesen
Sachverhalt verdecken die Aussagen des Briefes; Arrian will darin seinen Anteil an der
Abfassung und Veröffentlichung der Diatriben verleugnen, in den Hintergrund
rücken, ja er setzt sogar sein schriftstellerisches Können herab : § 5 èfioi ys ov noXvç

Aoyoç, si ov% ixavoç qiavov/xai ovyygaepEtv. Die ganze Geschichte vom Werdegang
des Werkes dient dazu, dessen ' ungenügende' Form zu entschuldigen.

Was soll nun aber diese allzu große Bescheidenheit, die so im Widerspruch
steht zu dem Selbstbewußtsein, das etwa in An. I praef.; 12, 4 und besonders

12, 5 a.E. zum Ausdruck kommt? Arrians Worte reihen sich damit in jene
zahlreichen literarischen Äußerungen ein, welche Ausdruck antiker Höflichkeit
und Bescheidenheit84 sind. Oft legen die Autoren Wert darauf, nicht mit der per-

83 Übrigens bringt die Memorabilien-Stelle nicht nur inhaltlich dasselbe wie der Ausschnitt
aus dem Symposion, sondern führt Alkibiades wieder als Beteiligten an.

84 Vgl. A. Dihle, Antike Höflichkeit und christliche Demut, Studi Ital. di Filol. Class. 26



Amans Erinnerungen an Epiktet 159

sönlichen Leistung zu prunken, sondern sprechen lieber von deren Unzulänglichkeit,

auch wenn sie sich ihres Könnens voll bewußt sind. Diese mehr oder weniger
fiktive Bescheidenheit35 kann der Schriftsteller dadurch zum Ausdruck bringen,
daß er erklärt, seine Fähigkeiten seien ungenügend, um dem gestellten Thema

gerecht zu werden36 (gerne wird das Vorhandensein derselben Eigenschaften bei
der geschilderten Person oder den Vorbildern als Kontrast um so mehr
herausgestellt), oder er behauptet, sein Stil und seine Sprache seien unzulänglich, wozu
als Grund etwa der 'unfertige Zustand' des Werkes angeführt wird37. Als Folge
solcher Selbstkritik entsteht gerne die Behauptimg, die Publikation des Werkes
sei gegen den Willen des Verfassers geschehen. Entweder beteuert der Autor, er
habe seine Schriften nur auf das Drängen von Freunden oder Gönnern ediert38, oder

er versichert, die Veröffentlichung sei ohne sein Wissen und Wollen erfolgt39, wobei
wie im Fall Arrians bezeichnenderweise öfters nicht gesagt wird, wer denn für die

Verbreitung verantwortlich ist.
Äußerungen der Bescheidenheit haben ihren natürlichen Platz in Widmungspartien

und -briefen40. Ihre Aufgabe ist es, den Leser für das Anliegen des Schriftstellers

einzunehmen; sie dienen der captatio benevolentiae, wie denn die Theorie

vom Prooemium verlangt, es müsse den Zuhörer oder Leser benevolum parare, was
z. B. durch Hervorheben des eigenen Ungenügens, vor allem auch in stilistischer
Hinsicht (Anschein einer extemporalis oratio bzw. Erwähnung des einfachen,
ungebildeten Stiles), geschehen könne41.

(1952) 169ff. ; K. Lammermann, Von der attischen Urbanität und ihrer Auswirkung in der
Sprache (Diss. Göttingen 1935).

35 Dazu einiges Material bei E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter
(Bern 61965) 93ff. und 413f.

36 In Einleitung und Schluß von Cic. Orat., wozu man Farn. 6, 18, 4 und 12,17, 2 vergleiche;
Hirt. Gall. 8 praef.; ähnlich das dichterische recusatio-Motiv (vgl. z. B. M. Puelma Piwonka,
Lucilius und Kallimachos [Frankfurt a. M. 1949] 147ff.). - Der Ausdruck der Bescheidenheit
kann zur «Unterwürfigkeitsformel» (Curtius a. O. 94) werden, z. B. Val. Max. praef. mea par-
vitas.

3' Ov. Trist. 1, 1, Iff.; 1, 7, 22ff. zu den Metamorphosen; Quint. Inst, im Brief an Tryphon;
Tac. Agr. 3; Gell, praef. 10; ähnlich Stat. Silv. in den Widmungsbriefen zu den einzelnen
Büchern (vor allem in den ersten drei), wobei es dem Autor nichts ausmacht, unversehens die
Fiktion zu verlassen und recht selbstgefällig von seinen 'hingeworfenen Gelegenheitsgedichten'

zu sprechen oder sie gegen Einwände zu verteidigen, die er im ersten Brief zum Teil
sogar selbst erhebt. - Auch die commentarii Ciceros und Caesars sind grundsätzlich hier
anzuführen, s. unten.

38 Abgesehen von der Dichtung - seit Lucil. 1009 (vgl. Puelma a. O. 77f.) - in der Prosa bei
Cic. Orat. 1 u. öfters; Hirtius a. O. 1; Quint, a. O.; Plin. Epist. 1, 1, 1; ähnlich die Rolle
der Freunde bei Galen 19, lOff. und 56 K.

33 Plat. Parin. 128d (vgl. A. Jagu, Epictète et Piaton [Paris 1946] 16 Anm. 2); Cic. De orat.
1> 94 (gewiß auch als Fiktion zu verstehen, was gut zu dem von Cicero, bes. De orat. 2, Iff.,
gezeichneten Charakter des Redners M. Antonius, des dissimulator artis - Quint. Inst. 2, 17,
6 -, passen würde; vgl. auch De orat. 1, 5 über Inv.); Ov. Trist. 1,7,23f. und 37f. (vgl. Grisart
a- 0. [oben Anm. 27] 126ff. mit weiteren Stellen) ; Quint. Inst. 1 praef. 7 ; Gal. 19, 50ff. K.

40 Vgl. die in Anm. 36-39 genannten Beispiele.
41 Die Zeugnisse bei H. Lausberg, Handbuch der lit. Rhetorik 151. 156ff., insbes. 157f.



160 Theo Wirth

Puelma bemerkt richtig, die fiktive Anspruchslosigkeit eines Werkes, das
zunächst nicht zur Veröffentlichung bestimmt oder doch nur eine provisorische Form
sein will, sei «ein ofFenbar zur commentarii-Gattung gehöriger Prooimion-Topos»42.
Deutlich ist dies bei Sullas Memoiren43, bei Hirtius' Brief an Baibus und bei
Ciceros commentarius, der den Adressaten als Vorstufe einer noch zu schreibenden

historia übergeben wurde, obschon die Schrift totum Isocrati myrothecium con-

sumpsit (Att. 2, 1, 1) und der Autor sie in ganz Griechenland verbreitet zu sehen

wünschte, nachdem Poseidonios den Auftrag abgelehnt hatte, die historia zu
verfassen. Im weitern Sinne gehören auch die commentarii Caesars hierher; nach
Cic. Brut. 262 und Hirtius44 wollte Caesar seine Schöpfung ebenfalls nur als
Vorarbeit verstanden wissen45.

Die commentarii führen uns zu Aman zurück; die Diatriben, die als
Kollegnachschriften seine persönlichen Memoiren seien, bezeichnet er mit dem dafür
üblichen Namen xmojxvryiaxa. Damit steht der einleitende Brief in der Bescheiden-

heitstopik der commentarii und darüber hinaus der weiteren antiken Literatur;
denn wenn Arrian vielfache Entschuldigungsgründe anführt, sich selbst verkleinert

und beschuldigt (im Kontrast zu Epiktet!) und dennoch der Schrift eine gut
verschleierte Empfehlung mitgibt, so bewegt er sich völlig im traditionellen Rahmen

fiktiver literarischer Bescheidenheit. Deshalb ist es richtig, gerade das Gegenteil

von dem, was er 'bescheiden' über seinen Anteil am Entstehen des Werkes

aussagt, als zutreffend zu betrachten46. An. I praef. ; 12, 4 und 5, wo Arrian sich
seiner schriftstellerischen Fähigkeiten rühmt, stützen diese Auffassung.

Der ganze Brief ist offenkundig unter literarischen Gesichtspunkten geschrieben.
Der schriftstellerische Anspruch, der durch den Bezug auf die sokratische Literatur

erhoben wird, die Parallelen zum Anabasis-Vorwort und der Einleitungsbrief
zum Encheiridion erklären ihn als Vorwort zu den Diatriben, somit als eine von
Anfang an für die Öffentlichkeit geschriebene Epistel, die mit Hilfe der Bescheidenheitsfiktion

als captatio benevolentiae dient und zugleich - wie beim Encheiridion -
die Widmung an ihren Adressaten, Gellius, verkörpert. Arrians Vorwort gibt sich

somit als recht inhaltsschwer und für die ganze Schrift bedeutungsvoll zu erkennen.

Nach dem Obigen drängt sich die bisher nur angetönte Frage auf, wie man sich
die Entstehimg des Werkes zu denken habe. Dazu ergab sich bisher so viel: Arrian
hat aus dem, was Epiktet vor den Schülern sprach, eine Auswahl getroffen und
zeitlich Getrenntes zusammengefügt. Beides widerspricht den Behauptungen des

Briefes. Eine erste Beurteilung ließ diese als Äußerungen fiktiver Bescheidenheit

42 Puelma a. O. (oben Anm. 36) 77.
43 Plut. Luc. 1, 4; F. Börner, Der Commentarius, Hermes 81 (1953) 229 und 240f.
44 Call. 8 praef. 5.
43 Anders E. Howald, Vom Oeist antiker Geschichtsschreibung (München/Berlin 1944) 114f. ;

Börner a. O. 238 f. mit weiterer Literatur.
46 Hiermit wird eine Bestätigung dafür gewonnen, daß Arrian, und nur er, die Diatriben

herausgegeben hat.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 161

verstehen, so daß man im Gegenteil mit noch tiefergreifender Arbeit Arrians zu
rechnen hat.

Weitere Beobachtungen schließen sich an. Nach dem oben (S. 153f.) zu § 2

Dargelegten müssen die Diatriben zumindest Formulierungen, welche von Arrian
stammen, aufweisen. In § 8 xv%ôv fièv êyib aïrtoç ist wohl ein zweiter Hinweis
darauf zu sehen. Vergißt hier Arrian, was er kurz vorher von der genauen
Aufzeichnimg gesagt hat? Gesteht er infolge seines Anschlusses an die Topik der
fiktiven Bescheidenheit versehentlich ein, daß er etwas Eigenes bringt Den Satz
anders verstehen zu wollen wird nicht möglich sein ; denn wenn die unverändert
aufgeschriebenen Worte von sich aus die einstige Wirkung nicht erreichten, läge
die Schuld nicht bei ihm. Dieses Eigene müßte aus mehr als bloß einzelnen

Formulierungen bestehen; allein dann könnte von einer Schuld die Rede sein; nur
sporadische Ungenauigkeiten im Zitieren wären dafür zu unbedeutend. - Ein
drittes weist in die gleiche Richtung. Es hat sich gezeigt, daß der Brief für die
Öffentlichkeit bestimmt war, die Widmung des Werkes darstellte und daß Arrian
darin gewisse literarische Ansprüche für die Diatribensammlung erhob. Das
konnte nur dann sinnvoll sein, wenn er dementsprechend den Diatriben seine

Absicht eingeprägt, sie auf dieses Ziel hin gestaltet hatte. Damit wäre seine Arbeit
noch ausgedehnter und bestimmender zu veranschlagen.

Dies alles führt dazu, das zunächst begrenzte Problem weiter zu fassen und die

Frage allgemein zu stellen: was ist das Arrianische in den Diatriben47? Das
Ergebnis einer solchen Untersuchung hat für die Wesensbestimmung der Diatriben-
bücher wichtige Konsequenzen; daher wird dieses Problem von jetzt an Mittelpunkt

unserer Betrachtungen sein.

II. Interpretationen ausgewählter Diatriben

Die einzige Möglichkeit, zum Ziel zu gelangen, bietet die Interpretation des

Werkes; bestimmte Typen von Diatriben entsprechen unserer Fragestellung am
besten, weshalb wir unter ihnen unsere Auswahl treffen.

1. Epiktet im Zwiegespräch mit Außenstehenden, vor allem Persönlichkeiten
des politischen Lebens

Neben seiner Lehrtätigkeit beriet Epiktet Fremde, die ihn in persönlichen
Schwierigkeiten aufsuchten und um Beistand baten. I 11 ist die erste Diatribe,
die einen solchen Dialog zwischen Epiktet und einem Besucher als Augenzeugenbericht

bietet. Hartmann meinte zu derartigen Gesprächen1: «Als fragende Person

in solchen fingierten Dialogen führte Epiktet gerne irgend eine Figur ein,

47 Die Frage trifft sich mit einer Bemerkung von F. Schweingruber, Sokrates und Epiktet,
Hermes 78 (1943) 52.

I Hartmann 260.

II Museum Helveticum



162 Theo Wirth

die früher mit ihm in Berührung gekommen war ; doch wo bestimmte Personen
durch Namen oder Umstände wenigstens den Zeitgenossen erkenntlich bezeichnet
werden, hegen gewiß die Begebenheiten von der Zeit, in welcher sie Epiktet als
belehrendes Material verwendet, entfernt, denn so freimütig Epiktet war, so frei
war er gewiß von der Taktlosigkeit, intime noch bestehende Verhältnisse der
Neugier oder wohl gar dem Spotte junger Leute preiszugeben». Mit Recht
lehnt 0. Halbauer2 diese Begründung ab und verweist auf Epiktets JiaQQiqaia.

Hartmanns Ansicht, Epiktet hätte einstige reale Unterredungen von Anfang bis
Ende in direkter Dialogform den Schülern 'vorgeführt', so daß sich vom Text
her nicht erkennen ließe, ob die Dialoge bloß von Epiktet nachvollzogen seien
oder als Augenzeugenberichte Arrians erschienen, kann aus einem weiteren Grunde
nicht richtig sein. Arrian unterscheidet genau zwischen diesen beiden Arten von
Berichten, vgl. die Rahmenerzählungen, besonders die einleitenden Worte solcher

Episoden, z. B. Diss. I 9, 27f.; 10, 2ff.; 19, 26; III 17, 4 (Epiktet erzählt die
Gespräche; seinen Anteil daran referiert er in der Ich-Form) gegenüber I 11, Iff.;
15, If. und 6f.; II 24, lf.; III 1, 1 (Arrian gibt als Berichterstatter die Dialoge
wieder, entsprechend ist der Rahmen gehalten, und was von Epiktet handelt,
erscheint in der dritten Person).

Obschon Hartmanns Auffassung nicht zutrifft, ist der ihr zugrundeliegende
Gedanke zu prüfen. Seine irrtümliche Folgerung geht ja davon aus, Epiktet sei kaum
so taktlos gewesen, daß er intime Dinge bekannter Leute, welche ihn im Vertrauen
zu Rate gezogen hätten, seinen Schülern verraten habe. Nach den oben zitierten
Sätzen fährt er fort: «Noch weniger bestellten sich jene, die ihn in manchmal
recht heikler Sache als Gewissensberater in Anspruch nahmen, die Schülerwelt
zu Zeugen; solche Dinge pflegen unter vier Augen abgemacht zu werden.»

Darin gehen wir mit Hartmann einig, trotz der Ablehnung Halbauers; hier
kommt man mit dem Einwand, Epiktet habe dank seiner Freimütigkeit öffentlich
alles an- und ausgepackt, nicht durch. Ja, Epiktet konnte vor seinen Zuhörern
sehr offen sprechen - sofern ihm die Möglichkeit dazu gegeben war (wie in II 4).
Wenn aber jemand mit einem persönlichen Anliegen an ihn gelangte und Rat
oder konkretere Hilfe wünschte (I 15, 1 ; 9, 27), so begab er sich gewiß nicht in
Epiktets Unterricht®, erklärte dort seine Absicht und bat den Meister etwa, ibm
einen Empfehlungsbrief zu schreiben (I 9, 27f.), gewärtigend, dabei vor aller
Ohren etwas von des Lehrers naqQrjata abzubekommen - von der er sicher wußte,
da er ja Epiktet direkt oder indirekt bereits kennen mußte. Vielmehr bemühte
sich doch ein Ratsuchender um eine private Besprechung, in welcher er sein
Problem, das sonst niemanden etwas anging, vorlegte; daher konnte es nicht dazu
kommen, daß die Schüler Augen- und Ohrenzeugen der Unterhaltung wurden.

3 Halbauer 47 f.
3 Sofern der Besuch nicht unmittelbar damit zusammenhing ; Diss. II 14 gibt anscheinend

Kunde von einem solchen Fall: Naso kam mit seinem Sohne, vielleicht um ihn Epiktet zu
übergeben, und wollte vorher Lehrer und Unterricht kennenlernen.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 163

Solche Überlegungen stellt ein Leser begreiflicher- und richtigerweise an, wenn
er bei der Lektüre dialogischer Diatriben sich unvoreingenommen vorzustellen
versucht, wie die äußere, reale Situation anläßlich derartiger Besuche zu denken
ist. Sein Gefühl, daß man intime Probleme wenn immer möglich unter vier Augen
bespreche, ist nicht bloß modern, sondern entspricht auch antikem Empfinden,
wie P. Rabbow eingehend gezeigt hat4. Davon abgesehen ergeben sich aus den

von Epiktet erzählten Dialogen weitere Hinweise auf Unterhaltungen, die nur
zwischen ihm und einem Besucher stattfanden. Man erhält hier den bestimmten
Eindruck, es könne sich dabei nur um Zwiegespräche gehandelt haben; auch
schließen einzelne Formulierungen oder die ganze Geschichte alles andere praktisch

aus5.

Daher steht außer Zweifel, daß ein Besucher Epiktet unter vier Augen sprechen
konnte und daß in den Diatriben - entgegen der üblichen Ansicht - Berichte über
solche Zusammenkünfte erhalten sind.

A. Diss. 111 (liegt (ptloarogyiag)

Um Arrians Vorgehen klar zu machen, stellen wir Diss. 111, die erste Diatribe,
welche für unsere Fragestellung ergiebig ist, den Behauptungen in § 2 des Briefes

gegenüber. Wir versuchen, von Inhalt und Form her den realen Hintergrund und
die Szenerie von I 11 aufzuhellen und zu prüfen, wie weit das Ergebnis mit § 2

übereinstimmt.
Von den äußeren Umständen des Gespräches ist so viel klar : Ein Beamter sucht

Epiktet auf, um in einer persönlichen Schwierigkeit einen Rat zu erhalten (vgl.
§§ 16 und 29). Damit bekommen unsere Überlegungen von S. 161 ff. Gültigkeit:
Die beiden unterhielten sich vermutlich allein und nicht vor versammelter Schule.

Arrian sagt denn auch kein Wort, aus dem man ersehen könnte, es seien

Drittpersonen an der Zusammenkunft beteiligt gewesen (wie z. B. in II 4 und 14).
Dann aber war es ihm unmöglich, eine stenographische Nachschrift anzufertigen.
Läßt sich unsere Vermutung durch weitere Beobachtungen zur Gewißheit erheben

Einiges ergeben Arrians einleitende Erklärungen zur Situation. Besitzt man
Sinn für Realität, so fragt man erstaunt, wie Epiktet eigentlich dazu komme, sich
nach Frau und Kindern seines Gegenüber zu erkundigen - also genau das zu tun,
was den wunden Punkt des Mannes bloßlegt und die ganze Unterhaltung auslöst.
Bedenkt man, daß der Beamte nach §§ 16 und 29 in eben dieser Sache zu Epiktet
gekommen ist, so stutzt man vollends; in lf. sagte der Mann (nach Arrians
Darstellung) nichts über den Grund seines Kommens, sondern es sieht so aus, als ob

Epiktet aus Zufall auf das Problem seines Besuchers gestoßen sei oder es ' erspürt'
und selber aus ihm herausgeholt habe. Für diese Unklarheiten und Unstimmig-

4 Rabbow 267ff. und 317 Anm. 99 mit Belegen; 272ff. zitiert er ausführlich Diss. IV 6 als
Beispiel für die «Seelsorge» des Meisters einzelnen Jüngern gegenüber. Hierzu unten S. 186ff.

5 I 10, 2 ola elnév fiot und die Erzählung des Besuchers bis § 2 a. E. ; I 9, 27f. ; I 10, 6

nagaordg deutet wohl gerade auf das Gesuchte hin.

11* Museum Helveticum



164 Theo Wirth

keiten kann es nur die Erklärung geben, daß Arrian die Einleitung und den Beginn
des Dialogs frei gestaltet hat, der Anfang also fingiert ist. - Eine weitere Schwierigkeit

liegt in rà ènl /liéqovç (§ 1). H. W. F. Stellwag übersetzt: «allerlei bijzonder-
heden»6, J. Souilhé: «divers points particuliers»7. Diese oder ähnliche Wendungen
sind das Nächstliegende, befriedigen aber nicht recht. Es bleibt unklar, was
gemeint ist; zudem erscheint die darauffolgende Frage Epiktets ohne jeden
Zusammenhang. Vielleicht deshalb hat man versucht, die Stelle prägnant zu fassen und
mit «Privatverhältnissen»8 zu übersetzen; Epiktets Frage würde dadurch besser

verständlich. Entscheiden können wir jedoch nicht. Jedenfalls hat hier Arrian
einen Gesprächsteil, der ihn nicht interessierte, in einigen - allerdings
nichtssagenden - Worten zusammengefaßt, statt ihn in extenso wiederzugeben (vgl.
oben S. 151). Dies führt uns zu einer Stelle, die einen bedeutsamen Vergleich ermöglicht,

zur Einleitung von Musonius VIII.
Zunächst zum ganzen Stück. Ein syrischer König kommt zu Musonius, der

jenem sofort einen langen, durchgegliederten Vortrag über die Forderung hält,
daß jeder Herrscher ein Philosoph sein müsse. Der König hört stumm zu und
unterbricht die 'Vorlesung' mit keinem Wort - er, der aus seiner Praxis gewiß
allerlei zu den Auslassungen eines Philosophen beizusteuern hätte. Erst nach
Beendigung des Vortrages äußert er sich, bekundet seine Freude und macht Musonius
das generöse Angebot, er solle sich wünschen, was er wolle.

Was hinter dieser auffallenden Geschichte steckt, liegt auf der Hand. Ein
historischer Kern ist anzunehmen : ein syrischer König wird einmal bei Musonius

geweilt haben, das verbürgt die Herkunftsangabe. Aber alles Übrige trägt den

Stempel der Erfindung durch den Autor, durch Lucius. Im Stück findet sich kein
Hinweis auf die Schule als Ort der Handlung, der Ablauf der Begegnung legt im
Gegenteil nahe zu glauben, die beiden hätten sich nur zu zweit unterhalten. Dies
ist nicht verwunderlich ; man braucht sich nur wieder die Situation vorzustellen.
Der König hat sich, wenn er mit Musonius sprechen wollte, bestimmt nicht in das

Unterrichtslokal bemüht und dort einen Vortrag über seine Pflichten angehört,
zudem ohne daß es zu einem Dialog mit Musonius gekommen wäre. Noch
offenkundiger wird die Erfindung, wenn wir den Gegenstand bedenken: Es handelt
sich um das Thema, das seit Piaton in der Diskussion über die Pflichten des

Regierenden steht, das sich, wenn Philosoph und König als Gesprächspartner
gezeigt werden, geradezu aufdrängt. Und wenn am Schlüsse der König dem
Philosophen jeglichen Wunsch zu erfüllen verspricht, dieser jedoch, im unerschütterlichen

Wissen um die wahren Güter, alles Materielle ablehnt und eine den Mächtigen

völlig überraschende Bitte äußert, so ist darin die Anekdote vom König
und vom Weisen zu erkennen, deren wohl berühmteste Fassung jene von Alexander

dem Großen und Diogenes ist.

• Stellwag 61. Vgl. auch den Kommentar z. St. ' Souilhé 44.
8 So bei R. Mücke, Epiktet. Was von ihm erhalten ist. Neubearbeitung der Übersetzung von

J. G. Schulthess (Heidelberg 1926) 38.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 165

Damit kann man sich nun gut die Entstehungsgeschichte des Stückes denken;
sie macht die Erfindimg verständlich. Der Besuch des Königs war kein alltägliches
Ereignis und daher für die Schüler etwas Aufsehenerregendes. Allzu viel werden
sie von dem Fürsten weder gesehen noch gehört haben, auch nicht, wenn er sich
mit ihrem Meister unterredete. Aber es erfüllte sie mit Stolz, daß ihr Lehrer von
einer hohen Persönlichkeit aufgesucht wurde. Als später einer von ihnen, Lucius,
die Lehren des Philosophen schriftlich niederlegte, durfte die Episode nicht fehlen,
denn sie wirft ein besonderes Licht auf Musonius: sie sollte beweisen, daß er auch
den Großen seiner Zeit etwas zu sagen hatte und sie ihn anerkannten. Da Lucius
vom Inhalt der Unterredimg keine Kenntnis hatte, blieb ibm nichts anderes übrig,
als ein Gespräch zu fingieren. Als Stoff bot sich ihm von selbst das längst geformte
Thema des Philosophenkönigs an9, und als Abschluß und Höhepunkt wandelte
er die genannte Anekdote auf Musonius und den Herrscher ab. Nur auf diese

Weise ist es zu erklären, daß sich kein Dialog entwickelt, der Ton so theoretisch,
belehrend und der Wirklichkeit fern ist und daß es zu Beginn heißt : äMa xe noXXà

eine xal öff xal xavxa. Den folgenden Vortrag als den einzigen Gesprächsgegenstand

zwischen Musonius und dem König darzustellen, erschien Lucius zu
unwahrscheinlich, weshalb er die allgemein gehaltene und inhaltslose Bemerkung
vorausschickte.

Diese Einzelheit führt zurück zur Stelle in Diss. I 11, 1. Die ausführliche
Besprechung von Muson. VIII wird später von Nutzen sein, vorläufig beschränken
wir uns auf die Eingänge beider Gespräche. Sie sind in ihrer Anlage gleich
(abgesehen von der Parenthese bei Musonius). Jeweils nach den einleitenden parallelen
Genetivi absoluti folgt die Angabe, daß die Gesprächspartner noch anderes
zueinander gesagt hätten. Am Ende des ersten Satzes steht dann die unmittelbare
Einführung in die Unterredung. Mit Hilfe der Musoniusstelle und der Deutung von
rjQéxrjaev xxX. (oben S. 163f.). läßt sich die Schwierigkeit beheben, die xà ènl (lèqovç
verursacht. Als Arrian die Unterredung mit dem sorgenvollen Vater
niederschrieb, war es ihm klar, daß das Gespräch nicht ausschließlich aus dem behandelten

Familienproblem bestanden haben konnte; irgend etwas mußte

vorangegangen sein, einige begrüßende und einleitende Worte. Zumindest am Anfang
der Unterhaltung war Arrian nicht anwesend (oben S. 163f.) ; er konnte also nicht
wissen, worüber die beiden gesprochen hatten, bevor sie das Problem anpackten.
Da er dieses Detail nicht kannte, aber darauf hinweisen wollte, setzte er eine sehr

allgemeine Wendung ein, die man nicht genau fassen soll, da sie gar nicht genau
sein will.

Arrians Einleitung fällt auch als Ganzes auf. Sie ist äußerst knapp gehalten
und bringt vor allem nur eine jede genauere Aussage scheuende Skizzierung der

" Auch A. C. van Geytenbeek, Musonius Bufus and Greek Diatribe (Assen 21963) 129
bemerkt die fehlende Originalität der Argumentation, ohne jedoch das dadurch entstehende
Problem zu sehen: «It appears that Musonius develops a number of thoughts which are
well-known themes with the Cynics and the Stoics. His argument... lacks originality.»



166 Theo Wirth

Gesprächssituation, worauf unvermittelt die höchst konkrete Frage folgt, welche
den Dialog auslöst. Man möchte glauben, Arrian biete nicht mehr als das, was er
aus erster oder zweiter Hand über die Begegnung erfahren habe, erstens die Stellung

des Besuchers, welche für den Rahmen der Unterredung belanglos ist, aber
in den Augen des Schülers sowohl für sein unphilosophisches Verhalten als auch

für Epiktets Berühmtheit vielsagend gewesen sein dürfte, und zweitens den

Gegenstand der Unterredung. Jedenfalls ist der Rahmen des Gesprächs mehr
angedeutet als ausgeführt und bedeutend ungenauer als etwa in II 4, 1 und 14, lf.
oder in den von Epiktet erzählten Episoden wie I 9, 27 f. und 10, 2 ff. Den
Gedanken, daß ein solcher Mangel an szenischen Angaben auf irgendwelche
nachherige Mitteilung des Dialogs an den am Gespräch nicht beteiligten Schriftsteller
hinweise und - trotz der Versicherungen des Autors - einen Augenzeugenbericht

ganz unwahrscheinlich werden lasse, hat 0. Gigon für das Verständnis von Xeno-
phons Memorabilien fruchtbar gemacht10. Seine Feststellung darf auch als Indiz
für die Einleitung von Diss. Ill verwendet werden, wenn man sich die eben
erwähnten Gegenbeispiele vor Augen hält, im weitern daran denkt, daß bei Arrian
die stereotypen Dialogeinleitungen nicht fehlen, welche in den Memorabilien den
Normalfall bilden, und wenn man schließlich dasselbe Kargen mit genauen
Angaben in der Rahmenerzählung des bereits als Fiktion erkannten Stückes Muson.

VIII beobachten kann.
Einen wichtigen Beitrag liefert die Schlußpartie. Von § 34 an steigert sich die

Paränese, wird immer gegenständlicher und erreicht ihren Höhepunkt in den

konkreten protreptischen Ausführungen Epiktets 39 f. Die beiden Sätze, mit denen
das Kapitel endet, fallen dadurch auf, daß die Aufforderimg an den Beamten darin
etwas allzu plötzlich erfolgt ; auch wenn er sich momentan von Epiktet überzeugen
läßt, kann er die Brücken zu seinem bisherigen Leben und Denken kaum so rasch
abbrechen. Deshalb wird der Leser neugierig fragen, wie es Epiktets Bekehrungsversuch

im weitern ergangen sei. Gerade hier an der entscheidenden Stelle erwartet
man eine Fortsetzung - etwa in der Art von I 10, 4 ff. - oder mindestens noch
eine Äußerung des Beamten, wozu er sich entschließt. Aber er kommt nicht mehr

zum Wort; das Gespräch endet auf dem Gipfelpunkt, nachdem es sich hoch über
den aktuellen Anlaß emporgehoben hat, und mündet abgerundet in eine

Anweisung, deren Ende übrigens die gleiche Thematik wie der Abschluß der
ähnlichen Diatribe 115 zeigt. - In Wirklichkeit ist der Schluß der Unterredung sicher
anders verlaufen. Es sieht sehr darnach aus, als sei er wie der Beginn der Diatribe
ein Werk des Autors selbst, als habe Arrian der realen Situation eines Dialogs
ein wirkungsvolles, nur literarisch erklärbares Finale vorgezogen. Denn da dieses

weit über das von der tatsächlichen Diskussion Verlangte hinausführt, dürfte sein

Inhalt weniger für den Besucher als für die Leser von Arrians Werk bestimmt sein.

Deshalb kann der Schriftsteller nach der im gesamten Zusammenhange wichtig-

10 Gigon I und II öfters, grundsätzlich zu Mem. I 3, 1.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 167

sten Forderung aus dem Munde Epiktets nicht mehr den Gast zum Wort kommen

lassen; kompositorische Gründe verbieten es ihm, denn die Wirkung würde
darunter leiden, indem die Diatribe ihren wohlgerundeten Abschluß verlöre und

gerade bei einem neuen Anfang abbräche, also eher als Teil eines größeren Ganzen

erschiene. - Es wäre zu gewagt, auf Grund eines einzigen Beispiels über die Arbeitsweise

Arrians urteilen zu wollen. Doch wird sich noch zeigen, daß dieses in seinem

Werk nicht allein steht; außerdem lassen sich wichtige Parallelen wieder aus

Xenophons Memorabilien beibringen. Gigon achtet sorgfältig auf solche mit
unserer Stelle verwandte Fälle und verwendet sie überzeugend als Einzelkriterien,
welche die literarische Gestaltung der sokratischen Gespräche durch Xenophon
beweisen11.

Mit einem anderen Mittel, der Untersuchung des Aufbaues, läßt sich das Stück
als Ganzes fassen. Nach Arrian entstand das Gespräch infolge des Zufalles, daß

Epiktet ausgerechnet auf den schwachen Punkt des Besuchers stieß. Die
Unterhaltung bezeichnet sich dadurch ausdrücklich als Improvisation, und Epiktets
Argumentation entwickelt sich in 1-8 überhaupt erst anhand der Einwürfe des

Partners. Unter solchen Voraussetzungen kann ein wirkliches Gespräch keinen

durchgängigen, genau abgestimmten und streng auf ein Ziel gerichteten Aufbau
haben; er wird sich auf ein Disponieren innerhalb kleinerer Gedankenkomplexe
beschränken und diese mehr reihend abfolgen lassen. Trifft dies in 111 zu

Die Diatribe gliedert sich in die Exposition des Themas (1-4) und drei ziemlich

gleich lange Hauptteile (5-15, 16-26 und 27-40). Im ersten macht Epiktet in
einer Voruntersuchung mit dem scheinbaren Wissen des Beamten tabula rasa,
wodurch der Boden für das Folgende vorbereitet werden soll; im mittleren kommt
das eigentliche Thema, das Problem des bedrängten Vaters, zur Sprache; im
dritten wird der Einzelfall bis zum allgemeinen Hintergrund durchdrungen, worauf

die Konsequenzen gezogen werden, die in die Schlußparänese einmünden. -
Jeder der drei Hauptabschnitte besteht wiederum aus drei Teilen, wobei in der

Argumentation einer auf dem andern aufbaut oder der zweite und dritte eine

Anwendimg des ersten bilden.
In der ersten Hauptpartie (5-15) sind die drei Unterabschnitte von fast

derselben Länge. Im ersten (5-8) stellt der Besucher eine Behauptung auf, die er
sogleich beweisen soll. Er wird, zum Teil mit den eigenen Worten, widerlegt, muß
sein Scheitern zugeben und fordert Epiktet etwas arrogant auf, seinerseits zum
Beweis zu schreiten. - Im zweiten (9-11) beginnt Epiktets Argumentation, aber
anders als vom Gesprächspartner erwartet: Er macht zuerst einen Umweg und
beweist dem Beamten, daß er nicht einmal das xqix^qiov kennt, mit dem er
entscheiden kann, ob etwas xaxà cpvoiv ist oder nicht, und zwingt ihn zuzugeben,
dieses nicht zu kennen sei das größte Unglück. Im dritten (12-15) wird unter
anderm festgestellt, wo Unwissenheit sei, fehle es an Unterricht und Erziehung im

11 Bes. Gigon II 83. 118. 192.



168 Theo Wirth

Unentbehrlichen. Am Schluß von 15 faßt Epiktet zusammen und bringt die
Anwendung des eben Erkannten: Wenn sein Mitunterredner das alles wirklich
verstanden habe, werde er jegliche Anstrengung darauf richten, das xgixr/giov
kennenzulernen und es in jedem Einzelfalle anzuwenden.

Im zweiten Hauptteil (16-26) folgt ein Neueinsatz: erst jetzt, nachdem dem
Besucher sein Nichtwissen aufgezeigt und er für das Folgende empfänglicher
gestimmt, d. h. bescheidener geworden ist, kommt das Gespräch auf das eigentliche
Problem zurück und führt den in 8 geforderten Beweis durch, indem geprüft wird,
ob das Verhalten gegenüber dem Kinde tpiXôaxogyov und evXôyiaxov war. Im ersten
Unterabschnitt (16-19) werden die Begriffe bestimmt : (piXöaxogyov und evXoyiaxov
sind xaxà <pvoiv und xaXov. Im zweiten (20) wird festgehalten, ein krankes Kind
zu verlassen sei nicht evXoyiaxov, dies bedürfe keiner Diskussion. Der dritte (21-26)
bildet die längste Partie des Mittelteiles und steht in der Mitte der ganzen
Diatribe; er ist der wichtigste, denn hier wird das zentrale Problem des Gesprächs

untersucht; auch besitzt er den strengsten dialogischen Aufbau (in parallel
gebauten Sätzen). An und für sich ist der Beamte tpiXooxogyoç. An den Konsequenzen
aus drei Beispielen muß er erkennen, daß sein damaliges Verhalten unsinnig und
verkehrt, also nicht (piXöaxogyov und damit nicht xaxà cpvaiv und xaXöv war,
womit der Beweis geliefert und seine Behauptung (§ 5), er habe naturgemäß
gehandelt, widerlegt ist.

Im dritten Hauptteil (27-40), nachdem die Argumente des Besuchers erledigt
sind, er auf der ganzen Linie geschlagen und damit auf dem tiefsten Punkt angelangt

ist, beginnt die Gegenbewegung. Der erste Unterabschnitt (27-33) bringt
Epiktets Beantwortung der von ihm selbst gestellten Frage, was den Vater zu
seiner unüberlegten Handlung verleitet habe, dann die Erkenntnis der Veranlassung

und schließlich die Einordnung des Motivs in einen allgemein menschlichen

Wesenszug. Damit ist ein erstes Resultat, eine erste Stufe erreicht. Nach kurzem
Einhalt (Bestätigung des Ergebnisses durch die Zustimmung des Gesprächspartners)

geht die Argumentation weiter: es folgt das zweite Teilstück (34-38) mit
der theoretischen Bestimmung der zu erstrebenden richtigen Lebensweise, die sich

aus den vorangegangenen Erkenntnissen ergibt. Auch beim zweiten Ergebnis hält
der Gedankengang einen Augenblick inne. Der dritte Abschnitt (39-40) zeigt die

einzig mögliche Verwirklichung des in 34-38 Ausgeführten. - Wir überblicken den

gesamten Abschnitt 27-40: Vom 'Nullpunkt' aus wird in drei immer kürzeren
Teilen eine konsequente Aufwärtsbewegung gezeichnet, die in der Aufforderung
an den Besucher gipfelt, sich zum Schüler zu erniedrigen, ein Suchender zu werden,

was die Vorbedingung zu allem Fortschritt der Seele sei.

Es ist angezeigt, des Zusammenhanges wegen die drei Hauptpartien nochmals

zu durchgehen. Die erste umfaßt eine das konkrete Problem nicht direkt betreffende

und in etwas Allgemeineres gehende Vordiskussion, die zweite die

Auseinandersetzung mit dem eigentlichen Anliegen, die dritte die daraus resultierenden

allgemeinen Konsequenzen - man erkennt einen Wechsel zwischen Allgemeinem,



Arrians Erinnerungen an Epiktet 169

Besonderem (um die Mitte der Diatribe) und wieder Allgemeinem, das in einen
Bereich führt, der über dem von der Situation Verlangten liegt, auf den jedoch
ersichtlich von Anfang an hingestrebt wird (vgl. § 15). Zugleich ergibt sich eine

Bewegung des Gesprächs, die den Beamten von seiner ihm sicher scheinenden

Ausgangslage nach unten führt bis zu einem Tiefpunkt, wo sein vollständiges
Fehlgehen offenbar wird, dann aber ebenso zielstrebig ihn nach oben zur Einsicht
geleitet, die weit über der anfänglichen, nur scheinbaren steht, obschon oder

gerade weil ihm nichts geblieben ist von dem, was er zu wissen glaubte. Die drei
Abschnitte stehen also nicht nebeneinander auf gleicher Stufe und sind nicht bloß
lose verbunden. Vielmehr setzt der eine den anderen voraus, sie erweisen sich als
fein aufeinander abgestimmt; dadurch wird die von Beginn an umsichtig geführte
und von ihrem zielbewußten Gang nirgends abweichende Linie des Gedankens
erreicht.

Daß die Form von III etwas Besonderes ist, lehrt ein Vergleich mit Diatriben
anderer Art, z. B. mit der gerade vorangehenden, I 10. Die Gedanken Epiktets
fügen sich hier im allgemeinen locker aneinander, zum Teil assoziativ12; ein
durchgehendes Fortschreiten und Aufbauen des einen auf dem andern ist nicht
vorhanden. Es lassen sich also jene oben (S. 167) erwähnten Merkmale eines
unvorbereiteten Gesprächs feststellen. Eine gelöste, fast heitere Stimmung herrscht;
weitere Besonderheiten, die als für Epiktet typisch bezeichnet werden dürfen,
sind sein eigenes Nichternstnehmen (8), ein Zug, den die Stoa sonst nicht kennt,
und der Ausdruck des Menschlichen überhaupt (1-6. 8. 12f.) ; in beidem äußert
sich Epiktets echte Bescheidenheit. Außerdem wird in 12f. das Lehrer-Schüler-
Verhältnis in einer Tiefe der Erkenntnis sichtbar, wie sie wohl nur Epiktet selbst

unter allen Beteiligten besitzen konnte. In der von ihm erzählten Begegnung mit
dem Präfekten (2-6) finden sich eine ganze Anzahl konkreter Angaben über die
Bekanntschaft und an die reale Situation gebundener Details, und manches geht
über das für den Zusammenhang Notwendige hinaus. Zudem bleibt es in I 10

nicht bei der Erzählung der Begegnung; es folgt eine Fortsetzung (5f.), so daß
das Treffen der beiden nur einen Teil der ganzen Geschichte darstellt.

In I 11 ist von dem zu I 10 Festgestellten nichts vorhanden. Eine Fortsetzung
fehlt, szenische Einzelheiten sind spärlich, und Hinweise auf Epiktets Schule

finden sich nicht. Der Ton ist durchwegs impersönlich, belehrend und überführend;
von Epiktets eigentlichem Wesen spürt man kaum etwas, er ist nur Dialogperson.
Um den Unterschied in der Struktur herauszustellen, bedarf es nicht vieler Worte.
111 ist sehr stark durchgearbeitet, die Ziellinie des Dialogs wird von Anfang bis
Ende streng eingehalten, und nirgends wird für den Zusammenhang Entbehrliches

ausgesagt; die exakte Disposition stellt jeden Einzelschritt in den Dienst

12 Vgl. § 7f. Nur wenn man diese Tatsache verkennt, ergeben sich für das Verständnis
Schwierigkeiten, wie sie Stellwag lOf. hier empfand und im Sinne ihrer Theorie als Folge der
verschiedenen Umarbeitungen erklären wollte, die Epiktet selbst an den Diatriben, seinen
' Präparationen', vorgenommen habe.



170 Theo Wirth

einer übergeordneten Absicht; es scheint, als sei diese bei Epiktet schon zu Beginn
klar vorhanden gewesen. Die Unterredung weist eine umsichtig durchgeführte
Komposition auf13. Damit ist die oben (S. 167) gestellte Frage beantwortet; die
Diatribe trägt - im Gegensatz zu 110 - zahlreiche Merkmale, die mit einem
wirklichen, improvisierten Gespräch nicht vereinbar sind.

Hier sei ein weiteres Mal auf Gigon verwiesen. Er hat erkannt, daß der Stoff
in den Einzeldialogen der Memorabilien ebenfalls nach einem bestimmten Plan
angeordnet ist, was zur Annahme führen müsse, man habe es nicht mit echten

persönlichen Erinnerungen zu tun14.

Wie 111 zu beurteilen ist, hegt nun auf der Hand. Die Vermutung, Epiktet und
sein Besucher hätten sich unter vier Augen unterredet, so daß Arrian nicht
imstande war, direkt nachzuschreiben, fand ihre eine Teilbestätigimg in der
auffallenden Form der Einleitung (rà snl /tégovç und dessen Funktion; Fehlen einer

Szenerie) und dem Widerspruch zwischen dem Gesprächsbeginn und § 16; Arrian
hat demnach diese ganze Partie nach eigenem Ermessen gestaltet. Ebenso kann
der Schluß nur von ihm stammen. Arrian war also gewiß während der ganzen
Unterredung - und nicht bloß an ihrem Anfang und Ende - nicht anwesend und
konnte aus den oben (S. 161-163) dargelegten Gründen wohl überhaupt nicht
zugegen sein. Wenn er dennoch den Besuch des Beamten darstellen wollte, mußte er
selbst einen Dialog verfassen. Daß er dies getan hat, zeigt der Aufbau. Er ist
allzu künstlich, die Diatribe zu gut durchgeordnet, die Diskussion verläuft zu
gekonnt, als daß sie das Resultat einer knappen Überlegung an ihrem Ausgangspunkt

sein könnte, zumal da ja ihr Verlauf bis § 8 nicht nur von Epiktet, sondern
ebenso vom Gesprächspartner abhängt, der in 8 gar noch das Thema für 9-15
stellt. Die trotzdem von Anfang an zielbewußt geführte Linie der Auseinandersetzung

kann daher nicht bereits zu Beginn von Epiktet geplant worden, aber

ebensowenig zufällig entstanden sein. Anders als 110, wo die Beobachtungen eine

tiefgreifende Bearbeitung durch Arrian unwahrscheinlich machen, ist I 11 seine

eigene literarische Leistung15 - bestimmt nicht die einzige im Werk.
Unser Ergebnis mag im ersten Augenblick befremden, da es sich nicht mit den

geltenden Auffassungen von Epiktet und seiner Schule vereinbaren läßt. Arrian
13 Das zeigt wohl auch die Aufnahme von § 6 in § 7, die für eine Stegreifunterhaltung fast

zu raffiniert ist (ndvreç rj ol ye nXelcrtoi).
11 Gigon I 94; II 192 u. ö.
15 R. Renner, Zu Epiktets Diatriben (Diss. München 1904) 22 Anm. meint, Diss. Ill scheine

sich geradezu an den Oroßen Alkibiades anzuschließen. Für ihn ist diese Vermutung ein Hinweis

auf Epiktets ausgedehnte Lektüre der xenophontischen und platonischen oder unter
Piatons Namen gehenden Schriften, in denen sein großes Ideal Sokrates dargestellt wurde.
Daß Epiktet in einem Stegreifdialog sich rasch entschlossen ein literarisches Werk zum Muster
seines eigenen Vorgehens gewählt oder es ihm 'unbewußt als Vorbild gedient haben sollte,
dürfte - gerade bei Epiktet - jedoch wenig glaubwürdig sein. Verstünde man den Gedanken
Renners als eine eventuelle literarische Bezugnahme Arrians, so bekäme der Hinweis mehr
Wahrscheinlichkeit, auch wenn man sich (wie der Alkibiades selbst nahelegt) die Beziehung
nicht allzu direkt vorzustellen braucht, sondern eher an eine allgemeinere Möglichkeit der
literarischen Gesprächsführung denken möchte.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 171

steht aber nicht allein, wir haben unter seinesgleichen einen Vorläufer in Lucius
gefunden, der wie Epiktet Schüler des Musonius gewesen ist. Zwischen Lucius'
und Arrians Werk besteht also nicht ein prinzipieller Unterschied16, sondern bloß
ein gradueller: beide trafen eine Auswahl - ganz abgesehen davon, daß auch
Arrians Bücher nicht den gesamten Unterricht Epiktets, den er genossen hat,
umfassen -, und beide wirkten bei der Abfassung ihrer Erinnerungen als Schriftsteller;

nur dürfte dies bei Arrian in etwas geringerem Maße der Fall gewesen
sein, und in den Fragmenten des Lucius ist sowohl die Auswahl wie auch die

eigene Tätigkeit des Verfassers häufiger und klarer zu erkennen. - In diesen

Kreisen sind also die literarischen Bemühungen neben den philosophischen nicht
vernachlässigt worden.

Im Anschluß an unser Ergebnis stellen sich noch einige Fragen, so zum Werdegang

von 111 : wie und woraus hat Arrian den Dialog geschaffen Der Sachverhalt
dürfte dem für Muson. VIII angenommenen weitgehend entsprechen. Jener
Beamte hatte Epiktet einst aufgesucht, um bei ihm Bat zu holen. Gerade deshalb
wandte er sich bestimmt privat an Epiktet. Aus Gründen, auf die wir sogleich zu
sprechen kommen, wollte Arrian dennoch die Unterredung in seine Schriften
einfügen, und daher fingierte er sie, indem er auf den wenigen ihm zur Verfügung
stehenden Angaben aufbaute; er wußte vom Besucher nicht mehr, als daß dieser
ein Amt innehatte und - wie aus III anzunehmen ist17 - wegen seiner

Familienangelegenheit zu Epiktet kam. So viel konnte Arrian indirekt über den Fremden
erfahren. Was er daraus gemacht hat, ist nicht das Werk eines Stümpers ; er erweist
sich als vertraut mit den Ansichten und dem Stil seines Lehrers, und seine
schriftstellerischen Fähigkeiten sind nicht gering einzuschätzen. Nur ein einziges
augenfälliges Versehen ist ihm unterlaufen: der Widerspruch in der Motivation des

Dialoges.
An dieser Stelle drängt sich die Frage auf, was Arrian dazu veranlaßte, Diss.

I 11 zu verfassen, und welche Absichten er damit verband. Der eine Beweggrund
liegt wahrscheinlich in der Person des Besuchers, ein Umstand, der sich demnach
mit Muson. VIII vergleichen läßt. Der Fremde ist zwar nicht ein König, aber
auch ein Mann in Amt und Würden wird nicht alle Tage beim Philosophen
eingetreten sein; der Besuch eines Amtsträgers zeigt zur Genüge, wie angesehen

Epiktet war und wie er Leuten, die - in den Augen der Mitmenschen - weit über
ihm standen, helfen konnte. Daher wollte Arrian die Begegnung nicht verschweigen,

sondern formte das, was er davon wußte, zu einem vollständigen Dialog, in
welchem Epiktets Kuhm auf feine Weise, ohne direkte Äußerung, vor Augen
geführt werden sollte. Wir gehen mit unserer Erklärung kaum fehl, denn eine

ganze Anzahl der übrigen von Arrian berichteten Gespräche zwischen Epiktet und
Besuchern führen bekannte und hochgestellte Persönlichkeiten ein (II 14; III
4. 7. 9). Es war Arrian offenbar ein Anliegen, Größe und Ansehen seines Lehrers

19 Wie allgemein behauptet wird, vgl. z. B. Colardeau 296ff.
17 Eine andere Möglichkeit unten S. 173f.



172 Theo Wirth

recht augenscheinlich zu machen; vermutlich hat er aus diesem Grunde auch
Erzählungen von Epiktet selbst über Visiten von Männern höheren Standes in sein

Werk aufgenommen18.
Der andere Beweggrund ist im Thema zu suchen. Epiktet wird um Hilfe in

Familiendingen angegangen. Damit erhält Arrian die Möglichkeit, seinen Lehrer
als Berater in Angelegenheiten des Umganges mit den Mitmenschen und des
täglichen Lebens darzustellen, um auch hier dessen Überlegenheit zu beweisen. Dies
muß seine zweite Absicht gewesen sein, denn I 11 steht hierin nicht allein. In
I 9, 27f. begegnet die erste Episode mit einem Hilfsbedürftigen, und zwar in
einem Zusammenhang, der wie eine grundsätzliche Stellungnahme Epiktets zu den
Bitten seiner Besucher aussieht. In 10, 2 ff. wird Epiktet nicht direkt als Berater
sichtbar; wahrscheinlich aber wirkte er hier in gleichem Sinne, da der Fremde eine

- allerdings nur kurze - Anderimg seines Lebens beschließt (vgl. 11, 38 a. E.).
Zugleich erweist sich der Philosoph, der den Gütern der Welt fernsteht, gerade
als der, welcher die verkehrten Wünsche der ihr ergebenen Menschen besser kennt
als diese selbst: die Geschichte vom Präfekten scheint damit von Arrian als

Vorspiel zu den eigentlichen Gesprächen mit Batsuchenden hierhergesetzt zu sein.

112,18 ff. erinnert an die Thematik von 111 : das Verhältnis zu den Mitmenschen
wird bestimmt, vor allem (§§ 20. 22. 28f. 33) dasjenige der Kinder gegenüber den

Eltern, also die Umkehrung von I 11, und auch jenes der Eltern gegenüber den

Kindern und zwischen Brüdern. In 13 erkundigt sich einer, wie man gottgefällig
essen könne, und in 15 will sich jemand den Bat holen, wie er den Bruder
versöhnlich stimmen solle (vgl. 12, 20 und 33). I 9-13 und 15 stehen also in einem
thematischen Zusammenhang, den man etwa überschreiben kann: Epiktet - Kenner
menschlicher Schwächen, Helfer in mitmenschlichen Problemen und in Fragen
des täglichen Lebens. Diese sechs Diatriben bilden sicher nicht zufällig einen

Komplex, hinter welchem die Gebote der stoischen Pflichtenlehre stehen, und
zeigen damit, was Arrian mit III beabsichtigte19. Vielleicht erklärt sich daraus
auch jener 'Zufall', der Epiktet in 11, lf. auf das Problem des Besuchers geraten
läßt; daß Arrian ihm die beiden entscheidenden Fragen in den Mund legt, könnte
einen Beitrag zu dem in I 9-13 und 15 vorgetragenen Epiktetbild darstellen.

Mit diesen Überlegungen gelangen wir wieder in die Nähe von Xenophons
Memorabilien. Sokrates wird dort unter anderm als der Mann gezeichnet, der in
allen Belangen des Verkehrs mit den Mitmenschen und des Alltags seinen

Angehörigen und Bekannten «nützt»20. Die unter dem einheitlichen Gesichtspunkt ge-

18 Wie I 9, 27 f. und 10, 2 ff.
19 Natürlich sind die genannten Kapitel nicht die einzigen, die den besprochenen Themenkreis

aufweisen. Aber nirgends erfährt dieser eine solche Konzentration. Sie ist offensichtlich
Arrians Werk, denn an keiner anderen Stelle erscheint Epiktet fast durchgehend als Ratgeber,
Helfer und Beantworter von Fragen wie in I 9-11 und 13-15. Man erkennt darin ein komposi-
tionelles Schwergewicht, welches noch ausgeprägter ist als das von Colardeau 112 beschriebene
(oben S. 151 Anm. 11).

20 Vgl. Gigon II 3 und zu den unten genannten Kapiteln.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 173

schaffene Diatribengruppe I 9-13 und 15 hat mit dem ersten Teil dieses Themas
der Memorabilien einiges gemeinsam21. Am erstaunlichsten ist der sachliche
Zusammenfall von Diss. I 15 und Mem. II 322. Auf derselben inhaltlichen Ebene
stehen Diss. I 12, 20. 22. 28f. 33 und (mit umgekehrtem Vorzeichen) I 11 mit
Mem. II 2. Diss. I 13, If. (êyxQarajç) liegt in der Linie der Enkrateia im Essen,
die in Mem. II 1 diskutiert wird. Die thematischen Übereinstimmungen fallen auf,
auch wenn die sich ergebenden Gedanken nicht verwandt sind und Xenophon,
abgesehen von der viel schärferen Disposition, mehr Gewicht auf solche Aspekte
legt als Arrian.

Die Erkenntnis, daß vermutlich Xenophon Arrians Vorbild war, führt in der
Betrachtung des Themas von 111 noch einen Schritt weiter. War das hier diskutierte

Verhältnis zum Kinde wirklich ein persönliches Problem des ratsuchenden
Beamten, oder gehörte es zur traditionellen Topik der philosophischen Ethik?
Bereits von Vorsokratikern sind Aussprüche zu der Frage überliefert, ob Kinder
zu haben xaXov oder àavpepoQov sei23. Demokrit war nach Stob. IV 24, 29 und
31 H. VS 68 B 275f.) der Ansicht, es sei besser, keine Nachkommen
aufzuziehen, denn man lade sich dadurch viele Sorgen und Gefahren auf ; wenn es nicht
gelinge, sei der Schmerz keinem andern zu vergleichen. Richtig faßbar wird der
Versuch, die Beziehungen zu den Kindern zu bestimmen, in der stoischen
Pflichtenlehre als Teil des Topos tieqI yd/uov2i (vgl. Arr. Diss. 111, 3). So bezeugen Diog.
Laert. 7, 120 und Cic. Fin. 3, 62, daß nach der Lehre der Stoa die Liebe der
Eltern zu den Kindern naturgegeben {qwaixrj) sei. Von dieser Warte werden

Äußerungen wie jene bekämpft, man solle nicht heiraten, weil Kinder nur Schwierigkeiten

bereiteten und weil ihr Tod das größte Unglück sei. Der erstgenannte
Grund, den auch Demokrit anführt, findet sich in anderer Verwendung bei Plut.
De amore prolis 496 e, einer Stelle, deren Kontext wohl unter stoischem Einfluß26
die Naturgegebenheit der Kinderliebe nachweisen will; die zweite Begründimg
wird bei Plut. Sol. 6f. abgelehnt ; auch Liban. Thes. ei yaprjtéov p. 1063f. und Clem.
AI. Strom. II 142 wenden sich dagegen, die beide unter der Einwirkung der Stoa
stehen26. Wichtig sind Sen. Epist. 9427 und 95. Seneca wählt unser Problem als

Beispiel in der Frage, ob die praktische Lebensführung nur Einzelvorschriften (prae-
cepta) oder allgemeine Grundsätze (décréta) benötige, und kommt zum Schluß,
die praecepta seien zwar im Alltag wichtig, dahinter aber müßten die décréta

21 Auf die Parallelität zwischen Mem. II 2 ff. und Stellen in Arrians Diatriben sowie weiteren
Autoren verweist G. Budberg, Sokrates bei Xenophon, Uppsala Universitets Arsskrift 1939, 2
(Uppsala 1939) 47.

22 Die Situation ist nicht genau die gleiche.
23 So die Titel der entsprechenden Abschnitte bei Stob. IV 24.
24 Hier und im folgenden stützen wir uns weitgehend auf Praechter, Hierokles der Stoiker

(Leipzig 1901) 121ff. Vgl. auch L. Goessler, Plutarchs Oedanken über die Ehe (Diss. Basel 1962)
97 ff.

25 A. Dyroff, Die Tierpsychologie des Plutarchos (Progr. Würzburg 1897) 38ff.
26 Praechter a. O. 145f.
27 Auch von Praechter a. 0. 142 hervorgehoben.



174 Theo Wirth

dogmata 95, 10) als festes Fundament stehen (95, 64); auf das Thema der

Beziehungen zu den Kindern angewendet: 95, 45 M. Brutus in eo libro, quem Jiegl

xaûrjxovToç inscripsit, dot multa praecepta parentibus haec nemo fadet, quem-
admodum debet, nisi habuerit, quo referat. Wie nahe dies dem Gesamtgedankengang
in Diss. Ill ist, liegt auf der Hand; auch er steigt vom Einzelfall, dem verfehlten
Verhalten gegenüber dem Kinde, auf zu einer geforderten Grundhaltung, zum
Bemühen um die richtigen ôôypara. Diss. Ill steht also nicht nur inhaltlich,
sondern bis in die Einzelheiten der Argumentation im traditionellen Rahmen der
stoischen Pflichtenlehre, der zudem ja die ganze Gruppe I 9-13 und 15 gewidmet
ist. Daher ist es notwendig zu fragen, ob nicht Arrian eines der Themen, die er
auch sonst für Epiktet bezeugt (z. B. III 24, 58ff.), als Vorwurf für I 11 gewählt
und frei an einem ihm bekannten Besucher Epiktets als Dialog dargestellt hat.
Denkbar wäre auch: Der Beamte kam wirklich wegen seiner Familiensorgen,
Arrian hörte davon, und weil sich das verhandelte Problem mit einem traditionellen

Gegenstand der stoischen Ethik und Literatur deckte, griff er diese
Zusammenkunft heraus, um sie als Teil des Themenkreises über die Pflichten
darzustellen. Doch ist die erstgenannte Möglichkeit nicht unwahrscheinlich28.

Als letztes bleibt uns, aus der Untersuchung von Diss. I 11 die Folgerungen zu
ziehen, die mit der Bezugnahme auf den Anfang dieses Kapitels den Kreis schlies-

sen und zugleich weiterführen. Die Antwort auf die Frage, wie sich das Ergebnis
zu § 2 des Briefes an Gellius stellt, ist klar: unsere Feststellungen und Arrians
Behauptung stehen einander in beinahe diametralem Gegensatz gegenüber. Daß

I 11 von Arrian selbst stammt, ist offensichtlich. Wie kommt er dann dazu, so

sehr zu beteuern, er habe, ohne Eigenes hinzuzutun, Epiktets Worte möglichst
genau aufgeschrieben?

Arrians Selbstverkleinerung im Widmungsbrief wurde zunächst (oben S. 158ff.)
als Ausdruck fiktiver literarischer Bescheidenheit erkannt. Sie ist bis zu einem

gewissen Grade sicher wieder beteiligt, wenn er seine jetzt als wirklich
schriftstellerisch zu bezeichnende Arbeit zu verbergen sucht. Da er aber der Verfasser
eines Gesprächs ist, von dem er keine direkte Kunde hatte, so will seine Behauptung

mehr als nur den Eindruck der Bescheidenheit erwecken. Arrian möchte die

Vorstellung bewirken, er habe als Augen- und Ohrenzeuge an all dem von ihm
Berichteten teilgenommen, um dadurch dessen Zuverlässigkeit und Wahrhaftigkeit

zu verbürgen29 - auch dort, wo er nicht dabei war und deshalb die Authentizität

fingiert ist30.

Erneut finden sich Parallelen bei Xenophon, welcher fiktive Beglaubigungen
vor allem in seinen sokratischen Schriften verwendet, am ausgeprägtesten in den
Memorabilien. Er stellt die Episoden mit Sokrates als persönliche Erinnerung dar

28 Vgl. zudem unten Anm. 55.
29 Was ebenfalls der captatio benevolentiae zuzurechnen ist.
30 Durch «? olov rs fp> im Brief an Gellius § 2 ist der Fiktion immerhin die Spitze genommen.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 175

(Mem. I 3, 1), obwohl er sie, wie Gigon gezeigt hat, weitgehend nach literarischen
Anregungen gestaltet hat. Die Beglaubigungsfiktionen Xenophons und Arrians
werfen ein neues Licht auf die Verwandtschaft zwischen den Komplexen Mem.

II 1 ff. und Diss. I 9-13 und 15 im allgemeinen und zwischen Mem. II 2 und Diss.

III sowie Mem. II 3 und Diss. I 1531 im besonderen.

Damit sind wir zu einem Urteil über Arrians schriftstellerische Tätigkeit
gelangt, das sich vom üblichen wesentlich abhebt. Wir stehen einer Schrift gegenüber,

die als Literatur verstanden werden will, trotz bzw. gerade wegen der
Beglaubigungsfiktion, wie im nächsten Kapitel dargestellt werden soll. Zuvor ist
das gewonnene Ergebnis an weiteren Diatriben zu bestätigen und zu ergänzen.

B. Diss. III 7 (IIqoç xov ôioQficoxrjv xœv eXev&eqow jtéXewv 'Etiixovqelov övra)

III 7 ist im dritten Buch bereits die zweite Unterredung zwischen Epiktet und
einer hohen Persönlichkeit. Wieder fällt die Unbestimmtheit der äußeren Situation
auf. Man erfährt überhaupt nicht, wieso sich der ôioQ&coxijç xcöv eXev&eqcov noXecov

(die später bezeugte lateinische Entsprechimg des Titels lautet : corrector civitatium
liberarum) bei Epiktet einfindet; Arrian begründet den Dialog also noch weniger
als in I 11 oder III 4, wo er immerhin den Anlaß angibt. III 7 stellt sich folglich
nicht in die Beihe jener Diatriben, in denen ein Besucher mit einem Anliegen an
Epiktet gelangt, was ein gewichtiges Indiz dafür wäre, daß die betreffende

Besprechung unter vier Augen stattfand. Obschon dieses Indiz hier fehlt, scheinen
Arrians einleitende Worte denselben Tatbestand vorauszusetzen: Es finden sich
im Text keine Anhaltspunkte, welche auf die Anwesenheit von Schülern
hinweisen32. Zum zweiten schließt dies der Ablauf des Gesprächs eigentlich aus; eine

Persönlichkeit wie der corrector ließe sich nicht auf solche Weise öffentlich beleidigen

und schulmeistern. Zudem bleibt auch er anonym. Dies alles weist auf eine

Privatunterhaltung hin, was ein bezeichnendes Gegenstück, II 14, illustrieren

mag: Dort tritt der Besucher während einer Unterrichtsstunde ein und hört zu;
im Gespräch, das zwischen ihm und Epiktet zustande kommt, zeigt er sich
verwundert und unwillig über Epiktets Angriffigkeit, und das erste, das wir von ihm
erfahren, ist sein Name.

Hier wird man einwenden, der corrector sei gar nicht anonym, sondern klar zu
fassen; es handle sich um Sex. Quintilius Valerius Maximus (vgl. Plin. Epist. 8,

24), wie durch die Erwähnung des Namens Mdi-i/xog in Diss. III 7, 3 und 10
bewiesen werde, denn damit bezeichne Epiktet seinen Gesprächspartner. Obwohl
diese Identifizierimg, die eine Datierung für III 7 und damit auch - praktisch die

einzige - für Arrians Aufenthalt bei Epiktet abgäbe, fast durchgehend angenom-

81 An den Gesprächen II 2 und 3 war Xenophon gewiß nicht beteiligt, vgl. unten Kap. III
Abschn. 2.

88 Der Plural rovç lôiœraç rjfiâç (§1) besagt nichts, wie aus vuwv xcöv cpiXoaoqxuv (der
Besucher ist ja allein) ersichtlich ist.



176 Theo Wirth

men wird33, können wir ihr mit H. Schenkt34 nicht beipflichten. Stets spricht Epi-
ktet, wie es völlig natürlich ist, zu seinem Gegenüber in der 2. Person, während

an den beiden genannten Stellen von Mâ£i/toç unvermittelt in der 3. Person die
Rede ist, und zwar so, daß der Name, wie Schenkl ebenfalls bemerkt, offensichtlich
als eines der bei Epiktet zahlreichen exempta dient. Der corrector in III 7 kann
also nicht bestimmt werden.

Die Vermutung, III 7 sei ein Privatgespräch und damit keine Nachschrift
Arrians, läßt sich durch weitere Beobachtungen erhärten. Einen naheliegenden
Prüfstein gibt die Argumentation der beiden Gegner ab. Kann sie in Wirklichkeit
so verlaufen sein, oder ist sie etwas Künstliches, ein nachträgliches Ergebnis der
literarischen Tätigkeit Arrians?

Der corrector wird als Epikureer und <pMoo<poç bezeichnet. Man erwartet daher,
daß es zu einer Darstellung der stoischen und epikureischen Antwort auf die Frage,
Tt xgaxiardv êonv êv xôo/ta> (§ 1), zu einer Konfrontation der Standorte kommt.
Als Grundlage und Ausgangspunkt führt Epiktet in § 2 die bekannte Dreiteilung
der den Menschen betreffenden Güter durch: fvyrj, awfta, rà éxroç. Die Reihenfolge

bedeutet zugleich eine Wertabstufung, in welcher vor allem Seele und Körper
voneinander abgesetzt sind. Eine solche hierarchische Ordnung ist zwar zutiefst
stoisch, aber völlig unepikureisch, wie einerseits die atomistische Einteilung der
Welt in Körperliches und leeren Raum und die davon abgeleiteten Bestimmungen
des menschlichen Körpers und der Seele und andererseits die dadurch bedingte
ethische Bewertung der beiden Wesensteile zeigen. Gegen Epikur gerichtete Stimmen

sprechen hier eine deutliche Sprache, z. B. Plut. Non posse suaviter vivi sec.

Epic. 1088d-1096e; die polemische Überspitzung kehrt zwar die für die Stoa

gültige Wertung von yrvxrf und awpa geradezu um, aber daran ist immerhin richtig,
daß die Epikureer beides auf ungefähr gleicher Ebene sehen, während für die
Stoiker die Rangfolge grundlegend ist. Der corrector müßte also bei der Dreiteilung
in § 2 intervenieren und seine andere Auffassung vorbringen - hier ergäbe sich

dann, was Epiktet in I 20, 17ff. von der Diskussion mit Epikureern sagt: sie ziehe
sich stets in die Länge, weil sogar die elementarsten Gegebenheiten zuerst mühsam

festgestellt werden müßten. Doch von einem Eingreifen des corrector ist keine

Rede; er stimmt Epiktet stillschweigend zu und geht im folgenden gar so weit,
die Frage, ob denn wirklich der Körper der edelste Teil des Menschen sei, mit
pf) yévoiTo (4) entschieden zu verneinen und der Seele diesen Rang zuzuordnen.

Noch auffälliger wird sein Eingehen auf die stoische Auffassung und Terminologie

in § 5, wo er die Frage, ob die Güter der Seele ngoatgerixd oder cmgoatgexa
seien, sogleich richtig beantwortet, wie wenn die Begriffe ibm geläufig wären und

33 z. B. Th. Mommsen zu CIL III 6103; Rom. Staatsrecht II 857 Anm. 1; Colardeau 19;
Er. Zucker, Philologus 84 (1929) 209ff. (zur Datierung von III 7: 212 Anm. 15 u. 214); E.
Groag, Die römischen Reichsbeamten von Achaia bis auf Diokletian, Schriften Balkankomm.
Akad. Wiss. Wien, antiqu. Abt. IX (Wien 1939) 125ff.; R. Hanslik, RE Quintilius 24, 985,
48 ff.
" Schenkl XXXf.



Amans Erinnerungen an Epiktet 177

in seiner Weltanschauung im vorliegenden engen Zusammenhang ihren festen Platz
hätten. Dies kann nicht möglich sein, wie die beiden Wörter selbst zeigen. Sie

stellen sich zum wichtigen Terminus ngoaÎQsaiç. Nach M. Pohlenz ist dieses
aristotelische Wort im gesamten Bereich der Stoa erst bei Epiktet «mit einem ganz
bestimmten Inhalt erfüllt und zu einem Kernbegriff seiner Ethik» geworden35. Es
bedeutet die prinzipielle Entscheidung über den Wert aller Dinge, welche die

Grundlage jedes Einzelentscheides sein muß. Diese Grundsatzentscheidung
«besteht darin, daß wir unser Begehren... auf die Dinge beschränken, die in unserer
Macht stehen, und auf die Außendinge verzichten»36. Von da erhalten die
zugehörigen Adjektive ihren Sinn: ngoaigsTixâ sind Dinge, welche in unserem Urteilsbereich

und daher in unserer Macht liegen, âjiQoaÎQexa die gegenteiligen; dadurch
werden die beiden Wörter weitgehend Synonyma von rct ê<p' r\}üv und rà ovx
ê<p' riiüiP. Da sie erst bei Epiktet wichtige, feste Termini bilden, konnte der
Epikureer mit dieser privaten Terminologie nicht vertraut sein.

Die Antwort in § 5 ist zugleich dessen letzte wörtlich wiedergegebene Äußerung,
die allerletzte teilt Arrian in § 6 umschreibend mit. Im gesamten noch verbleibenden

Stück der Diatribe, das den viel größeren Teil ausmacht, verharrt er in
Schweigen und hört dem Vortrag Epiktets zu. Es ist deshalb jetzt angezeigt,
seinen Anteil am Dialog zusammenfassend zu beurteilen.

An ihm, dem Epikureer, läßt sich nichts Epikureisches erkennen. Das wenige,
das er spricht, ist radikal unepikureisch, aber um so mehr stoisch und insbesondere

epiktetisch. So könnte ein Schüler Epiktets mit dem Meister über die gegnerische
Sehlde diskutieren38, aber nicht ein Anhänger dieser Schule selbst. Die Erklärung
einer solchen Ungereimtheit kann nur dieselbe sein, die sich bereits aus anderen
Gründen für III 7 aufdrängte: wir haben nicht die Nachschrift eines Gesprächs
vor uns, sondern einen literarischen Dialog Arrians.

Woher aber nimmt Arrian die Argumente zu einem Dialog zwischen Epiktet
und dem Epikureer? Die Antwort läßt sich mit genügender Sicherheit geben.
Zieht man die übrige Polemik Epiktets gegen die Epikureer zum Vergleich heran,
so zeigt sich, daß die wichtigsten Vorwürfe gegen den corrector unter verschiedenen
Formen auch in jener enthalten sind39. Epiktets gewohnte Kritik mußte Arrian
geläufig sein. Die Argumentation gegen den Garten bestand aber nicht nur bei

Epiktet, sondern überhaupt in der Epikur feindlichen Tradition aus großenteils
stets denselben Gedankengängen, wie etwa Cic. Fin. 2, bes. §§ 80f., und die gegen
Epikur gerichteten Schriften eines Zeitgenossen unseres Stoikers, Plutarchs,
illustrieren. Ein Vergleich, insbesondere anhand des oben (S. 176) genannten Dialogs
Plutarchs, würde eine weitgehende Übereinstimmung mit Epiktet aufzeigen; auch
die Hauptbeweisfiihrung in Diss. III 7,4-9 findet sich dem Sinne nach bei Plutarch

85 Pohlenz I 332f. 88 Pohlenz I 333.
87 Vgl. Pohlenz II 164 und Babbow 303 Anm. 25.
88 § 5 erinnert etwa an III 8, 2f.
88 Vgl. auch die Anmerkung von Souilhé-Jagu zu IH 7, 8.



178 Theo Wirth

in 1088d-1096e40. Die Traditionalität der Argumente erleichterte Arrians
Bemühungen; er konnte vorgezeichnete Bahnen betreten, wenn er die Kritik an
einem Epikureer darstellen wollte. Damit läßt sich verstehen, weshalb der corrector

zu seiner merkwürdigen Rolle kam. Anscheinend war es für Arrian zu schwierig,
den Gegenstand aus dem Blickwinkel beider Partner durchzudiskutieren; es war
ihm nur möglich, den Beweisgang von der Seite des Stoikers zu führen. Daher
macht es den Eindruck, als suggeriere Epiktet dem Gegner die eigenen Ansichten,
darum wirkt dieser eher wie ein Stoiker und bleibt völlig blaß und ohne

eigenständige Aussage. Einen echten Dialog aufzubauen hätte gründlichere Kenntnisse
der epikureischen Philosophie über die traditionellen Argumente hinaus verlangt.
Dies mag auch erklären, warum der Dialog von § 10 an einem geschlossenen Vortrag

weicht. Man wird an die ähnliche Situation von Muson. VIII denken.

Nun zum Aufbau als drittem Kriterium. III 7 gliedert sich in vier
Hauptabschnitte von wenig unterschiedlicher Länge. Der erste umfaßt die §§ 1-9, das

Gespräch zwischen Epiktet und dem corrector mit dem Nachweis, daß eben doch
das Körperliche für den Epikureer das Wesen des Guten darstelle. Eingeleitet wird
das Stück und damit die ganze Diatribe durch einen Anflug sokratischer Ironie
(eÎQConxcôç bemerkt der Scholiast) : Epiktet - wieder spricht er als erster - nennt
seinen Gegner (pikôooipoç und sich selbst îdmrrjç. Mit größter gedanklicher Schärfe

und Konsequenz führt er den Dialog in 8f. zu seinem Ziel, nie vom geradlinigen
Weg abgebracht; der corrector, obwohl Mann vom Fach, hat keinen Einfluß auf
den Gang der Unterredung.

Im zweiten Abschnitt (10-18) zählt Epiktet die sich seiner Ansicht nach aus
einer solch verfehlten Auffassung des Guten ergebenden üblen Verhaltensweisen
auf. Sie müsse der corrector sich zu eigen machen; andernfalls sei er kein Philosoph,

weil er den eigenen ôôyfima zuwiderhandeln würde. Daran könne er
erkennen, wie verkehrt sie seien. Hier liegt der zentrale Punkt der Beweisführung -
stets mit den Augen der einen engagierten Partei gesehen -, indem der
grundsätzliche Widerspruch der epikureischen Lehre ausgesprochen wird; hier führt
sie der Stoiker ad absurdum. Es ist wohl wieder kein Zufall, daß diese Stelle, an
welcher er ins Innerste der gegnerischen Seite eingedrungen ist und es bloßgelegt
hat, die Mitte der Diatribe ausmacht.

Am Anfang des dritten Teiles (19-28) wiederholt er, um die Eindringlichkeit
zu steigern, nochmals dieselben Überlegungen, nur mit anderen Beispielen. Damit
ist der Boden gelegt, auf welchen die Konsequenzen abgestützt werden können:
der corrector solle von diesen verderblichen doy/iara abstehen; er müsse sich um
solche bemühen, die mit seinen politischen und menschlichen Aufgaben in
Einklang stünden. Daraus ergibt sich die Bestimmung dieser menschlichen Aufgaben:

40 Durch wörtliche Übereinstimmung - vgl. Diss. III 7, 12 und Plut. 1090c; weiteres s.

H. Usener, Epicurea 321, 22ff. ; zum Ganzen s. Useners Index s.v. Arrianus - wird der relativ
enge Kreis der Argumente, der (mit positiver oder negativer Stellungnahme) an verschiedensten

Stellen erscheint, noch augenfälliger.



Ârrians Erinnerungen an Epiktet 179

Sie liegen nicht im Körperlichen, sondern bestehen in der Verwirklichung der
menschlichen Natur. Was diese ausmacht (27f.), beantwortet die in § 1 gestellte
Hauptfrage - nur stammt die Antwort nicht vom Epikureer, wie sie es sollte (§ 2),
sondern vom Stoiker; sie ist aus anderen Zusammenhängen gut bekannt41.

Das Hauptthema von III 7 ist damit abgeschlossen. Das, was folgt, könnte man
als Nachtrag bezeichnen, wenn es nicht inhaltlich völlig mit dem Vorangegangenen
verknüpft wäre; hier muß der corrector erfahren, wie er auch seine politischen
Aufgaben zu erfüllen hat. Die Form des Stückes ist auffallend : der ganze Gedankengang

wird anhand von Einwänden aufgebaut, welche vom corrector zu stammen
scheinen, die in Wirklichkeit aber der Stoiker anbringt, um sie sogleich handfest

widerlegen zu können. Alle haben nur fiktiven Charakter42; Hartmann43 faßte sie

als Beweis dafür auf, daß Epiktet eine längst vergangene Episode erzähle, was
wir mit Halbauer oben (S. 162) abgelehnt haben. Wie Halbauer44 richtig bemerkt,
kommen nicht nur die Repliken, sondern auch die Einwände aus Epiktets Munde.
Dies zeigen die letzteren eindeutig; es handelt sich um Epiktets geläufige45 Proben
der Standhaftigkeit gegenüber den äußeren Scheinwerten. Nicht anders ist Kalodq
floi xcoôixeXXov ëyqarpev (30) zu beurteilen (vgl. IV 1, 8); die Fiktion ist an die
Situation angepaßt. - Die Diatribe erreicht hier ihren Höhepunkt: der Stoiker
gibt dem corrector die philosophischen Richtlinien46, nach denen er sein Amt
verwalten soll (vgl. § 21). Dieser Schluß (33-36) ist wiederum eine sehr wirkungsvolle
Paränese - man denkt sogleich an I 11. Wie in I 11 und III i äußert sich der

Dialogpartner nicht mehr, was in III 7 besonders in die Augen sticht, da der

'Nurphilosoph' in die Domäne des Politikers übergreift, wozu letzterer sicherlich
einiges bemerken könnte; der Vergleich mit Muson. VIII drängt sich auf. Sein

eigentliches Relief erhält dieser Höhepunkt und Schluß vom Anfang her. Im
Leser wird der Eindruck erweckt, daß Epiktet, der sich zu Beginn bescheiden als

îôubrrjç gegenüber einem yiXoaocpoç bezeichnete, den Epikureer nicht nur auf dem

philosophischen, sondern auch auf dem politisch-praktischen Feld geschlagen habe,

wovon er selber nichts wisse und worauf der andere doch Fachmann sei. Die beiden

Bezeichnungen müßten nachträglich vertauscht werden; nach sokratischem Vorbild

zeigt sich, wer der wirklich und wer der nur scheinbar Wissende ist.
Der Aufbau von III 7 ist also demjenigen von III ähnlich: zuerst wird die

Ansicht der Gegenseite geprüft und als unhaltbar erklärt, dann folgt die Darlegung
der eigenen und unwidersprochen richtigen Auffassimg, welche in einer Paränese

gipfelt. Diese Linie wird konsequent eingehalten; es scheint, als habe der Stoiker
sein Ziel und seinen Weg dazu im Voraus genau geplant; das Ganze rollt denn
auch störungsfrei ab.

41 Vgl. Schenkls Index zu den drei Adjektiven in § 27.
42 Vgl. das Scholion zu § 29: xarà wtoxQiaiv.
48 Hartmann 261.
44 Halbauer 49.
46 Vgl. bes. II 24, 24ff. ; Schenkls Index s.v. nXovotoç, cpvXaxrj und ÇvXoxojiœ.
46 Thematisch erinnern sie an III 4, 2ff., bes. 5.



180 Theo Wirth

Einen so folgerichtigen und gedrängten Ablauf von Beweisgängen (vgl. die
genannte realistischere Äußerung Epiktets in I 20, 17 ff.), einen so scharfen Aufbau
konnte Epiktet im Gespräch - dazu noch mit einem gegnerischen Philosophen -
nicht durchführen ; wieder bleibt nur der Schluß, III 7 sei eine Schöpfung Arrians47.

Ihr Ausgangspunkt mag ein wirklicher Besuch des Epikureers gewesen sein, wobei

man freilich nicht einmal erfährt, ob Arrian die erste Begegnung der beiden schildern

will oder ob er ihre Bekanntschaft voraussetzt; bezeichnend scheint es, daß

Arrian nur den Triumph über den Gegner darstellt. Genaueres konnten die Schüler
über den Besuch kaum in Erfahrung bringen; doch war Arrian auch nicht darauf
angewiesen, denn das Thema - «was muß sich ergeben, wenn mein Lehrer mit
einem Epikureer zusammentrifft» - war ihm durch die zahlreichen Auslassungen

gegen den Garten vorgezeichnet. Dazu verkörperte der Besucher eine hohe

Persönlichkeit; wie Lucius konnte Arrian hier eines seiner Anliegen verwirklichen:
zu zeigen, wie sehr der Meister hochgestellten Leuten nicht nur philosophisch,
sondern auch auf ihren ureigensten Wissensgebieten überlegen war (vgl. I 11;
Muson. VIII). Dies muß das Ziel von III 7 sein; das Zusammenspiel von Anfang
und Schluß bezeugt es. Die Bekanntschaft Epiktets mit dem corrector bot Arrian
den willkommenen Anlaß. Demgegenüber war die Absicht, einen philosophischen
Dialog zu verfassen, sekundär. Dieser ist denn auch höchst kümmerlich ausgefallen.

- Wann III 7 entstand, läßt sich - im Gegensatz zu Muson. VIII - nicht
bestimmen. Doch kann Arrian das Stück ebenso gut wie Lucius erst nach dem

Aufenthalt bei seinem Lehrer geschrieben haben.

C. Diss. III 9 (ÛqÔç xiva Qrjxoga âviôvxa elç 'Pco/Ltrjv èni dixfl)

Ein Rhetor, der sich wegen eines Prozesses von Kreta nach Rom begibt, kommt
bei Epiktet vorbei und will wissen, was dieser von der zu verhandelnden Sache

hält (§ 1) ; darüber hinaus wünscht er konkrete Hilfe (§ 10). Wieder liegt einer der
Fälle vor, in denen ein Fremder Unterstützung in persönlichen Angelegenheiten
sucht; dies und die höhere Stellung des Mannes machen es wahrscheinlich, daß

die Zusammenkunft unter Ausschluß von Drittpersonen stattfand. Im Text fehlen

471. Bruns, De schola Epicteti (Progr. Univ. Kiel 1897) 11 meinte zu III 7 : «Unam invenio
disputationem, quam fortasse non audivit in schola Arrianus.» Dagegen zu Unrecht Halbauer
49. - Bis zu einem gewissen Grade kann wieder Diss. II 14 (oben S. 175) als Gegenbeispiel
dienen (den Unterschied zwischen Stücken wie II 14 und Diss. III 7 hat auch Bruns a. 0.
bemerkt). Eine durchgehende Linie, ein strenger Aufbau ist in II 14 nicht vorhanden; nicht
fertig entwickelte Gedankenkomplexe werden nur nebeneinander gestellt, wobei es zum Teil
wirklich die Bemerkungen des Börners sind, die neue Überlegungen hervorrufen, welche nicht
in notwendigem Zusammenhang mit dem Vorausgegangenen stehen (§§ 14. 17). II 14 scheint
also eher ein Augenzeugenbericht zu sein; daß man aber auch hier nicht mit modernen
Vorstellungen getreulicher Nachschrift arbeiten darf, sondern immer mit Bearbeitung zu rechnen
hat, zeigt der Schluß: eine lange Partie, die nur von Epiktet bestritten wird, schließt mit dem
berühmten Vergleich der Welt mit einer navrfyvQiç. Damit ergibt sich zwar wieder ein
wirkungsvolles, auf das Ganze berechnetes Einale, aber die reale Situation wird aus den Augen
verloren und in der Schwebe gelassen. Arrians Tätigkeit ist deutlich erkennbar.



Amans Erinnerungen an Epiktet 181

denn auch jegliche Anhaltspunkte, die auf Zuhörer hinweisen. Vielmehr deutet
der dritte Satz von § 7 auf ein Zwiegespräch.

Die Umstände sind gut erkennbar, und der Besucher tritt recht deutlich hervor,

wenn auch sein Name nicht fällt. Der Einleitungssatz Arrians faßt Anlaß und
Beginn der Unterredimg knapp, aber glatt zusammen, wobei einmal mehr Epiktets
Worte als erste in direkter Rede wiedergegeben werden. Das Résumé, das so sehr

den Anschein hat, als gründe es in echter Zeugenschaft, darf jedoch nicht
täuschen; denn auch der Anfang von III schien von einer echten Gesprächssituation

genommen zu sein; erst der Zusammenhang zeigte, daß eine Erfindung Arrians
vorliegt. In Kenntnis der wenigen Voraussetzungen ließe sich auch in III 9 eine

Einleitung künstlich aufbauen.

III 9 handelt von den ôoy/nata jedes Menschen, von ihrer Prüfung, Berichtigung,
ihren Folgen und damit von einem zentralen Anliegen Epiktets, welches an vielen
Stellen das Thema bildet. Zieht man diese zum Vergleich heran, so läßt sich
feststellen, daß beinahe alle genannten Gedanken - abgesehen von den durch die
Situation bestimmten -, zum Teil in wörtlicher Übereinstimmung, auch außerhalb

von III 9 vorkommen. Wir greifen nur einige wesentliche Punkte heraus. - Das
Bemühen um richtige ôôyfiaxa ist in III 7 zentral48 und findet sich überhaupt
recht oft in den ersten Stücken des dritten Buches49. Ebenso kommt es in I 11,

27-40 ausführlich zur Sprache, wobei die auf weite Strecken (abgesehen von den

situationsbedingten Differenzen) zu III 9, 2-11 parallele Argumentation höchst
bemerkenswert ist:

III 9 I 11

1. 2 Ende 27 Anfang und 33

2. 3 28-32
3. 4 33-34
4. 6-10 35-39

(5. 11 Mitte H)
6. 11 Ende 40

Punkt 5 bedarf einer Besprechung. Das Ziel, das der Stoiker seinem Tim setzt,
wird in beiden Kapiteln mit den gleichen Mitteln eindrücklich gemacht: Epiktet
fragt jeweils den Besucher, ob denn die Erfüllung der Aufgabe, die für ihn das

einzig Entscheidende ist, eine «kleine Sache», pixgov (III 9, 11), bzw. negativ, ob
ihre Nichterfüllung eine fivxgà Çrj/Jiia (I 11, 11) sei, worauf er beide Male dieselbe

Antwort erhält - obschon die Begegnungen ja nichts miteinander zu tun haben -:
ov- âAAà to fjtéyioxov bzw. /leyiorr] [isv ovv. Zudem erscheint die prompte Reaktion

des Rhetors nicht unbedenklich, da sie doch ein wirkliches Verständnis für
den stoischen Satz to rjyepovixov... xaxà cpvaiv sysiv voraussetzt, das dem Fremden

kaum zu Gebote stand. - Dem Vergleich sind weitere Stellen beizufügen.
48 Epiktets Äußerung in III 9, 14, die indirekt seinen Ruhm aufzeigt, erinnert ihrerseits an

III 8, 7, den Schluß des unserer Diatribe vorangehenden Kapitels (vgl. auch I 9, 27 f.).
49 1, 42; 3, 18; 5, 4 neben III 7 und 9.

12 Museum Helveticum



182 Theo Wirth

Zunächst IV 1, 52 : Epiktet fragt, ob die Freiheit ein Gut sei; die Antwort lautet :

to fiéyiorov. In 112,15 spricht dagegen den gleichen Gedanken Epiktet selbst aus.
Dann IV 7, 38f. : Epiktet erkundigt sich vorwurfsvoll hei einem Anwesenden, ob

er sich je um seine ôoyfiata gekümmert habe (vgl. die Thematik von III 9, bes.

§§ 6 ff.). Der Betreffende räumt ein : âXlà ravr' ëori rà fiéyiora, worauf wie in III 9,
11 a. E. - allerdings indirekt - gesagt wird, es brauche dafür Zeit und Arbeit.
Noch deutlicher ist I 20, 13, wo nun beides aus Epiktets Munde kommt: man
könne nicht hoffen, die fisyiorrj réyvrj lasse sich ohne viel Aufwand an Zeit und
Mühe erwerben. Schließlich sei I 15, 7 erwähnt; wieder spricht Epiktet selbst die
entscheidenden Worte, inhaltlich aber ist das Beispiel zusammen mit § 4 eine

noch nähere Parallele zu III 9, 11: die Philosophie verheiße ihrem Jünger, in
allem ro rjyefiovixôv y.arà qwoiv zu bewahren (I 15, 4 III 9, 11 Anfang), doch

für so große Dinge brauche es Zeit (I 15, 7 III 9, 11 Ende). - Überblickt man
alle Stellen, so fällt auf, wie festgeprägt der Gedankenablauf ist und wie oft er
gerade bei Begegnungen mit ratsuchenden Fremden oder in schulinternen
Gesprächen auftaucht, und zwar mit Vorliebe so, daß es der Gesprächspartner ist,
der den Vorrang (ro fiéyiorov) der Philosophie bezeugt-ganz im Sinne von II 12, 5.

Einen weiteren Vergleich erlaubt II 2. Wie in III 9 wendet sich Epiktet an
einen Mann, der an einer Gerichtsverhandlung teilzunehmen hat; mehr erfährt
man über ihn nicht, auch meldet er sich während des Vortrages Epiktets nie zum
Wort. Die Gedanken sind naturgemäß weitgehend dieselben wie in III 9, nur in
andere Worte gekleidet. Uns interessiert besonders § 21 gegenüber III 9, 10

(Anfang); die Parallelität ist bemerkenswert: Am Ende einer Gedankenreihe wird ein

Einschnitt markiert durch die Bitte um Rat und Hilfe, die der Rhetor in III 9

stellt bzw. Epiktet seinem Gegenüber in II 2 vorwegnimmt. Epiktets Reaktion ist
in beiden Fällen die gleiche : einem solchen Anliegen könne er nicht gerecht werden,
es gehe vielmehr darum, die Grundlagen für den wahren Erfolg in jeder Situation
zu legen: III 9, 11 ngog rovro, ö ri äv änoßfj, ro rjye/uonxàv rjfjLcnv xarà <pvoiv

ëyeiv und II 2, 21 ri)v ôiâvoiav, ö n äv (moßaivi/, tiqoç rovro âgfiôoao'&ai. - Den
zwei genannten Stellen steht eine dritte, III, 16, formal und funktional nahe.

Die Untersuchung des Aufbaus liefert auch in III 9 einen wertvollen Beitrag
zur Beantwortung unserer Grundfrage. Das Stück besteht aus drei Teilen, wobei
der zweite Einschnitt (nach § 14) schärfer ist als der erste (nach § 9). Die
Argumentation Epiktets ist bis § 14 recht geschlossen ; der Unterbruch kurz nach dem

ersten Drittel besitzt nur aufschiebende Wirkung und hat die Aufgabe, zum Höhepunkt

(fiéyiorov) des Gespräches zu führen, zur Formulierung des Zieles der
Philosophie - genau in der Mitte der Diatribe, was einmal mehr wohl beabsichtigt ist.
Der letzte Teil, dem Umfang nach ein Drittel von III 9, ist durch einen Gedankensprung

deutlich abgesetzt, der für das Ganze allerdings ohne Bedeutung ist, da

er den Gang der Überlegungen nicht stört: in 12f. wird die gegenseitige Prüfung
der ö6y[iara gefordert, hernach aber nicht durchgeführt, so daß es zu keinem
Ergebnis kommt. In 15 ff. jedoch stehen die Folgerungen, wie wenn ein Ergebnis vor-



Arrians Erinnerungen an Epittet 183

angegangen wäre. - Die Gedankenführung bleibt also zielbewußt, sie mündet
wiederum in einen wirkungsvollen, paränetisch-protreptischen Schluß, der an
jenen von I 11 oder III 7 gemahnt. Und wieder endet das Stück mit dem
Zuspruch Epiktets, ohne daß der Rhetor sich nochmals äußert oder Rücksicht auf
die Situation genommen wird; die Diatribe läuft in Allgemeinheiten aus, die ohne
realen Hintergrund existieren könnten und nur als literarische Protreptik
verständlich sind (vgl. oben S. 166f.). Die Partie ist außerdem stark stilisiert; sie
besteht aus kurzen Aussagen und Prägen, einerseits Antithesen, anderseits parallelen
Gliedern und Sätzen.

Versuchen wir nun, unsere Peststellungen zu deuten. Die Tatsache, daß der
Großteil der Ausführungen sich auch in anderen Diatriben findet, ist angesichts
der Wesensart der Vorträge Epiktets kein Beweis, sondern nur ein Indiz für die
Autorschaft Arrians, wie anderseits die §§ 12 (Anfang) und 14, welche sehr
persönlich zu sein scheinen, keine Beweise für die Nachschrift des Gesprächs sind.

Doch die Gemeinsamkeiten erschöpfen sich ja nicht in Einzelzügen. Vielmehr
treten zum Teil ganze Gedankenfolgen an zwei oder mehreren unabhängigen
Stellen auf. Die Abschnitte über das fiéyiarov, welches zu erwerben viel Zeit und
Mühe erfordert, und über die Bitte um Beistand in schwieriger Lage geben sich als
besonders wichtig zu erkennen. Sie sind epiktetisch, wie die Verwendimg von fiéyi-
arov in dem auch bei III 9,11 vorliegenden Zusammenhang zeigt; gerade deshalb

fällt es um so stärker auf, wenn sie mehrmals unter der gleichen Form und mit
den gleichen Wörtern im Munde eines Fremden erscheinen. Ihre Züge sind typisch,
man darf sie füglich als Motive bezeichnen, sie machen den Eindruck von Bausteinen,

die sich an verschiedenen Stellen einsetzen lassen ; daher verwundert es nicht,
wenn in III 9, 11 der oben zitierte Satz auf den Rhetor nicht zu passen scheint.

All dies läßt sich nur mit der Annahme erklären, Arrian habe auf Epiktet
zurückgehende Gedanken und Wendungen nach eigenem Ermessen als selbständige
Kompositionsteile verwendet, wobei sich Unstimmigkeiten ergeben konnten. Eine

Bestätigung darf man einerseits im wohlüberlegten Aufbau mit dem in die Augen
fallenden Schlußabschnitt sehen, anderseits darin, daß die Parallelpartien sich

gerade auch in Diatriben finden, welche Begegnungen mit Fremden beschreiben

und, wie wir nachzuweisen suchten, nur ein Produkt der schriftstellerischen Tätigkeit

Arrians sein können.
Seine Urheberschaft gilt damit auch für III 9. Die Absicht des Stückes entspricht

gewiß jener von I 11 und III 7 : zu zeigen, wie Epiktet auf allen Gebieten besser

als der betreffende Mitunterredner selbst das Richtige wußte und wie berühmt
er war. Zur Zeichnung des Besuchers besaß Arrian diesmal mehr Angaben.

D. Diss. 115 (TL ênayyéXXerai (piXoaocpùa)

Ausdrücklich hält Arrian fest, der Gesprächspartner habe Epiktet wegen eines

Bruderzwistes um Rat gebeten. Wieder ist deshalb zu vermuten, die beiden hätten



184 Theo Wirth

ohne Zeugen miteinander gesprochen. Andere Beobachtungen bestätigen dies.

Einmal ist auch in 115 nichts zu finden, was sich als Hinweis auf die Anwesenheit

von Zuhörern auffassen ließe. Zum zweiten wird über den Fragesteller gar nichts

ausgesagt; anscheinend handelt es sich nicht um einen Mann von Rang und
Namen. Der Gesprächsrahmen wird also mit äußerster Knappheit bloß angedeutet
und erinnert in seiner Form an 113, 1 und 14, 1 ; eine Szenerie fehlt.

Das aufgeworfene Problem - das Verhältnis zwischen Brüdern - wird von
Epiktet auch sonst oft behandelt; damit und mit den daraus zu ziehenden

Folgerungen stellt sich I 15 neben III 9. Wie für diese Diatribe verkörpern für I 15

die übrigen Belege mehr als bloße Parallelen. Das Thema ist ein sehr beliebtes

exemplum Epiktets, wie über ein Dutzend Stellen zeigen. Der Vorwurf von I 15

bietet in seiner Grundstruktur nichts, was nicht auch in den anderen Zeugnissen
enthalten ist. Im Gegenteil, er hält sich bis zur Sinnwidrigkeit an solche Vorbilder,
denn die Frage des Mannes in § 6 paßt nicht in den durch das Problem bestimmten

Zusammenhang (dazu ist sie durch 4 schon beantwortet) ; allein von I 15 aus
beurteilt, muß sie als Fremdkörper empfunden werden. Vergleicht man sie aber

mit III 10, 18 ff. und besonders Ench. 30, so wird sie verständlich. Darnach hat
Epiktet die Erörterung der brüderlichen Beziehungen gerne mit der Ermahnung
verknüpft, es solle nicht der eine das Verhalten des anderen zu beeinflussen,
sondern das eigene xarà tpvaiv zu gestalten suchen. Wenn diese nach 115, 5 ebenfalls

aus Epiktets Munde folgte, ginge alles glatt auf. Dadurch aber, daß sie zur Frage
umgewandelt und auf den Ratsuchenden übertragen wird, ergibt sich der Bruch
des Zusammenhanges. - In 7 f. schließt sich der wohlvertraute Gedanke an, daß

alles Große Zeit brauche, eingebettet in den Trauben- und Feigenvergleich,
welcher auch in III 24, 86 begegnet50.

Das Problem des Verhaltens gegenüber einem zürnenden Bruder bildet jedoch

gar nicht den Hauptgegenstand von 115; worum es wirklich geht, zeigt der Titel:
um das Ziel, das die Philosophie zu erreichen verspricht51. Formuliert wird es in
§ 4 und ist von 6 an das Thema; die anfängliche Frage, die doch als Motivation
des gesamten Dialoges dient, gerät in Vergessenheit. Es ging Arrian in 115 letztlich

also um dieses Ziel, weshalb man nicht erstaunt ist, den Kernsatz (4) ziemlich

genau in der Mitte des kurzen Stückes zu finden - die Parallelität zu III 9 ist
frappant; die Gemeinsamkeiten betreffen darüber hinaus den gesamten Komplex
(vgl. oben S. 182 und 183). Mit Rücksicht auf dessen Deutung ergibt sich, daß

Arrian den zentralen rjye/Liovixov - Gedanken seines Lehrers an der dafür geeigneten
Situation eines Bruderzwistes darstellte.

Noch stärker als in I 11 - es fehlt ja jegliche Szenerie - tritt hier die Frage in
den Vordergrund, ob Arrian überhaupt von einem wirklichen Zusammentreffen

ausging, von welchem er erfahren hatte, oder ob er anhand des àÔektpoi - Exempels

50 Mit verändertem tertium comparationis. Vgl. außerdem I 14, 3 und IV 8, 36 ff.
61 Den Übergang zur inayyehia der Philosophie ermöglicht die eine Komponente des

àôefapol- Exempels : man müsse das eigene Leben xarà tpvoiv zu führen suchen.



Arrians Erinnerungen an Epiktet 185

die Begegnung erst konstruierte. Für das zweite spricht einiges. Der Fragesteller
wird überhaupt nicht bezeichnet, was in den andern Ratgeberstücken nie so
extrem der Fall ist. Zudem war das Verhältnis zwischen Brüdern in der philosophischen

Ethik ein viel erörtertes Thema62; darin stimmt I 15 mit I 11 überein. In
der Stoa ist es für ihre erste Periode (Diog. Laert. 7, 120), dann unter andern für
Musonius (p. 80, 11 ff.) und Hierokles (Stob. IV 27, 20 H.) belegt. Plutarch
widmete ihm die Schrift Ilegï epiXadehptaç. Bemerkenswert ist, daß sich in den drei
zuletzt genannten Fällen Beziehungen zu Xen. Mem. II 3 finden, dem Kapitel,
das Sokrates im Gespräch mit Chairekrates über dessen Streit mit seinem Bruder
Chairephon zeigt und das wir oben (S. 173) Diss. I 15 gegenübergestellt haben.
Weitere Linien führen von Mem. II 3 zu Dion Chrysostomos und Mark Aurel53
sowie zu Ps.-Plut. Ilegl naiôcov âycoyfjç54.Damit erweist sich dasVerhältnis zwischen
Brüdern nicht nur als Gegenstand der stoischen Ethik, sondern ebenso als beliebtes
Thema ihrer literarischen Äußerungen, welche anscheinend unter Xenophons Einfluß

traditionell geworden sind. In diese recht lebendige Tradition reihte sich
Arrian mit I 15, der wahrscheinlich erfundenen Begegnung55, ein. Auch für ihn,
der als vsoç Eevoqicöv erscheinen wollte, blieb das direkte Vorbild Xenophons
wichtig, wie eben aus I 15 ersichtlich wird: einmal ist die vom Schriftsteller
beschriebene Situation derjenigen in Mem. II 3 auffallend ähnlich56, zum andern ist
auf das oben (S. 172f.) Ausgeführte zu verweisen (Diss. 19-13 und 15 neben Mem.

II 1-3).
Arrian griff in I 15 zwar epiktetisches Gut auf, prägte es aber mit seinem

persönlichen Stempel, indem er in der Form eines Gesprächs den jjye/mwxdv-Gedanken
Epiktets durch das damit zusammenhängende und ebenfalls von seinem Lehrer
stammende abehpoi-exemflumF illustrierte. Die Ausführungen bleiben daher auch
so knapp und kühl (vgl. dagegen Ench. 43), gewissermaßen abstrakt, und
deswegen fällt der Schluß wieder paränetisch aus - die enge Parallelität zu I 11, 40

(oben S. 166f.) kommt wohl nicht von ungefähr. Infolge seines Bemühens, dem
Stück wenigstens den Anflug eines Dialogs mitzugeben, unterlief Arrian ein
Versehen in der Verteilung des bereits geformten Stoffes auf die Sprechenden.

52 Vgl. hierzu Praechter a. O. (oben S. 173 Anm. 24) 54ff. ; Gigon II 103ff. ; Geytenbeek
a. O. (oben S. 165 Anm. 9) 88f.

53 Praechter a. O. 56. 54 Münscher 130f.
65 Es fällt auf, wenn in Muson. VIII (Daß auch die Könige philosophieren sollten) ; IX (Daß

die Verbannung kein Übel sei); XVI (Ob man den Eltern in allem gehorchen müsse); XVII
(Welches die beste Wegzehrung des Alters sei) immer ein entsprechender Partner zur Hand
ist, an welchem das jeweilige Thema, das stets traditionell ist, illustriert wird: ein König, ein
Verbannter (den Musonius tröstet : besonders prägnant, da Musonius auch in der Verbannimg
lebt!), ein Jüngling, ein Alter. Bei Arrian findet sich Entsprechendes, z. B. in I 11 ; II 4;
III 7. 9 und bes. I 15.

66 Abgesehen davon, daß bei Arrian der eine Bruder sieh aktiv um ein Einvernehmen
bemüht und deshalb Rat bei Epiktet einholen will, bei Xenophon Chairekrates jedoch erst dazu
überredet werden muß. Die Differenz erklärt sich am ehesten durch das Arrian naheliegende
Ratgeberschema.
" Als solches war es besonders leicht greifbar.



186 Theo Wirth

Was mochte Arrian zur Abfassung von I 15 bewogen haben Die traditionelle
Frage der Beziehungen zwischen Brüdern bot ihm die Möglichkeit, eine Diatribe
über das Ziel der Philosophie zu schreiben und darin seinen Lehrer und sich selbst

mit Sokrates und Xenophon literarisch zu verbinden, wobei zugleich Epiktet -
innerhalb der stoischen Pflichtenlehre - als der auch im vorliegenden Problem
Zuständige erscheinen sollte.

2. EpiMets Einzelseelsorge

Ein wesentliches Merkmal antiker Philosophenschulen war die enge
Lebensgemeinschaft von Lehrer und Schülern58, in welcher der Meister die Stellung eines

zweiten Vaters einnahm und den Jüngern in ihren Nöten zur Seite stand; man
darf ihn füglich als Seelsorger bezeichnen. Dieser Seite seines Wirkens hat Babbow

eingehendere Beachtung geschenkt und festgestellt, daß sie sich vor allem als

«persönliche Einzelseelsorge » manifestierte, welche die Schwierigkeiten des

einzelnen Jüngers gegenüber dem fast übermenschlich hohen Anspruch der Lehre
linderte89. Diese Seelsorge liegt in der genügend bezeugten antiken Vorstellung
begründet, es sei letztlich das Gespräch unter vier Augen, welches zu dem vom
Meister gewünschten Erfolg führe60 (vgl. oben S. 163). Auch bei Arrian haben
Rabbow und B. L. Hijmans Stücke gefunden, die sich als Belege für die persönliche

Einzelseelsorge verstehen lassen61. Bestätigt wird ihre Ansicht durch Stellen
wie III 23, 34 (Anfang) und II 15, 4-13, wo Epiktet erzählt, wie er zu einem
Schüler eilte, der sich ohne Grund das Leben nehmen wollte, und ihn durch seinen

persönlichen Einsatz, durch sein Zureden vom unglücklichen Vorsatz abbrachte.
Wie gesagt, muß die Seelsorge des Lehrers als sein ganz persönliches Bemühen

um den einzelnen jungen Menschen verstanden werden. Normalerweise dürfte
keine Drittperson, geschweige denn die ganze Schülerschaft als Zuhörer dabei

gewesen sein; man war sich im klaren (vgl. Plut. Mor. 70e ff.), daß die Anwesenheit

von Zeugen gerade das Gegenteil des beabsichtigten Erfolges bei dem zu
Bessernden hervorruft. Im Zusammenhang mit unserer Grundfrage ergibt sich

damit eine wichtige Folgerung : wenn unter den Diatriben Berichte über Fälle von
Einzelseelsorge vorhanden sind, so können sie nicht stenographische Nachschriften
sein, sondern müssen als Arrians eigene Schöpfungen, die auf mündlichen
Mitteilungen basieren mögen, betrachtet werden. In Rabbows Thematik stellte sich

diese Konsequenz nicht; aktuell wurde sie für Hijmans, der ihr jedoch aus dem

Wege ging, indem er gerade die entscheidende Einsicht Rabbows62 - obschon er
dessen Ergebnis anerkannte und darauf weiter aufbaute - unter den Tisch fallen

58 Vgl. z. B. Muson. p. 61, lOff.; Sen. Epist. 108, 3.
69 Rabbow 267ff.
60 Rabbow a. O. sowie 317 Anm. 99 und nach ihm Hijmans 93f. nennen Phüodem IleQi

naQQtjoiaç; Apollon, v. Tyana Epist. 10; Plut. Mor. 43dff.; Gai. CMG V 4, 1, 1 p. 26, 15ff.;
wozu man noch Plut. Mor. 70e if. fügen kann.

81 Rabbow 272if. bespricht IV 6, Hijmans 95ff. IV 9 (s. unten S. 187ff.).
69 Daß Meister und Jünger unter vier Augen miteinander sprechen.



Amans Erinnerungen an Epiktet 187

ließ und der Meinung war: «Epictetus, of course, did not go to such extremes63:

the diatribes were delivered to his assembled pupils»64. Damit hob Hijmans
gewissermaßen seine eigene Voraussetzung auf, weil er sonst mit der allgemeinen
Ansicht vom Entstehen der Diatribensammlung in Konflikt geraten wäre. Daß

es sich vielmehr, wie Rabbow gezeigt hat, um wirkliche Einzelseelsorge handelte,
suchen wir an dem auch von Hijmans herangezogenen Beispiel IV 9 zu bestätigen.

Diss. IV 9 (IIqoç xov eîç àvaio%wxiav fisxaßXrjMvxa)

Arrian sagt über Epiktets Gesprächspartner, offensichtlich einen Schüler63, nichts
Näheres aus; nur vom Titel und von (prjaîv66 (§ 6) her wird er sichtbar. Aus Epiktets
Worten erfährt man, weshalb er sich den jungen Mann vornimmt.

Dessen Frage in § 6 xal xi oaiolMm; ist merkwürdig. Ihren Ton kann man kaum
näher bestimmen; jedenfalls paßt sie nach der Einleitung (1-5) nicht hierher.

Hingegen hat sie geradezu die Funktion einer Stichfrage für Epiktet, die einen

ganzen Vortrag auslöst. Das zweimalige ovôsv cuioXdûksxaç; an dessen Anfang
(§ 6) führt auf II 10, 12ff. (dieselbe Frage in II 10,14). Die Abschnitte IV 9, 6-10
und II 10, 12-23 sind thematisch bis in Einzelheiten und zum Teil in der Wortwahl

identisch. In II 10 wird der Übergang zu §§ 10-23 dadurch bewerkstelligt,
daß auf die Darstellung der Pflichten, also den positiven Teil, der negative folgt:
was es bedeutet, ein pflichtvergessener Mensch zu werden. Das erste Beispiel,
Pflichtvergessenheit des Bruders, wird von der Frage begleitet (§ 13) ovôèv àvx'

ovôevôç rjXXäyßai <paveï aeavxm; Dasselbe Vorgehen ist in IV 9, 6 zu beobachten.
Der negative Teil wird wiederum durch die Pflichtvergessenheit eines Menschen

ausgelöst; da sein Irrtum gegeben ist, es also keines Beispiels mehr bedarf, ergibt
sich die zur eben genannten parallele Frage in § 6 sogleich. Nur kommt sie hier
nicht von Epiktet; andernfalls würde man keinen Anstoß empfinden. Es muß
Arrian gewesen sein, der sie auf den Schüler übertrug. Dadurch ergibt sich wie in
I 15, 6 ein störender Bruch.

Aufschlußreich ist die Zeichnung des Schülers. Epiktets Worte über ihn lauten
(§ 7) : xaXoç elvai êsXsiç xal nXdaaeiç aeavxov fifj mv xal èoiïrjxa èmôeixvveiv êéksiç

axihivrjv, ïva xàç yvvaïxaç êmoxQÉqnjç. Nach § 12 hat er vielleicht gar Ehebruch

begangen. Dies sind typische Züge des dvatff^wToç, welcher bei Epiktet immer
wieder demjenigen gegenübertritt, der nicht der Welt verfallen ist und seine oyéoeiç
einhält. Für das Einzelne einige Stellen: II 4; 24, 24. 28; III 1, 9. 14. 32; IV 6, 4;

sa Gemeint sind die in Anm. 60 genannten Zeugnisse.
84 Hijmans 94.
65 Hijmans 94ff., womit aber 45f. Anm. 3 nicht ganz übereinstimmt.
66 Es handelt sich hier nicht um das typische unpersönliche iprjoiv, mit welchem der Philosoph

einen Gegner und dessen Einwarf fingiert (gegen Halbauer 43 Anm.; zum Sachlichen
vgl. 23ff.; Hirzel I 370ff.; Colardeau 298f. ; Stellwag zu Diss. I 4, 9), sondern man hat sich
grammatikalisch den Schüler als bestimmtes Subjekt zu denken, wie der Titel (vgl. die Titel
von II 4 und III 4) und der Inhalt klarlegen (vgl. Hijmans 95f.).



188 Theo Wirth

7, 37. Auch die übrigen dem Schüler vorgehaltenen Fehler deuten nicht auf
Eigenschaften eines bestimmten Individuums. Ja, es scheint fast, als bilde der

Gedanke, einen äußerlich schönen Jüngling auf den Weg zur wahren Schönheit

zu bringen, geradezu ein Motiv in Arrians Diatriben67. Jedenfalls darf man Epi-
ktets Kritik nicht als einen auf die Persönlichkeit des Schülers abgestimmten
Tadel werten, wie Hijmans will68 ; es ist höchst unwahrscheinlich, daß es sich um
einen individuellen Charakter handelt.

Die §§ 11-16 finden ihre Entsprechung in IV 6, 7 ff. (von Eabbow als Beispiel
für die Einzelseelsorge Epiktets besprochen69). Hier wie dort erteilt der Meister
den Rat, der Schüler müsse selbst auf den rechten Weg zurückkehren. Die Parallelität

der Aufforderung (vgl. insbes. 6, 7 und 9, 13) ist an und für sich gegeben,
denn der Stoiker kann das Ziel nur durch eigene Anstrengungen erreichen;
dennoch ist sie bemerkenswert, es handelt sich ja um zwei ganz verschiedene Begebenheiten,

und Epiktet bekundet sonst oft genug seinen Willen zur Hilfeleistung.
In dem so persönlich wirkenden § 12 von IV 9 wird dasselbe Mittel verwendet

wie in II 15, 12, wo Epiktet einen Fall aus seiner Einzelseelsorge erzählt (vgl.
oben S. 186) : der Meister bezieht sich selbst in einen Vergleich ein, um dem Jünger
seine Verkehrtheit drastisch vor Augen zu führen.

Wie gewohnt behält auch hier Epiktet das Schlußwort, und wiederum ist es

sehr wirkungsvoll angelegt. Sein Inhalt deckt sich weitgehend mit dem Schluß

von III 7 ; in III 7, 36 wird er unter negativem, in IV 9, 17 f. unter positivem
Vorzeichen gesehen. Entsprechend sind die Wörter zum Teil die gleichen.

Nach dem Gang durch IV 9 wird man sich überlegen, wie ein privates
seelsorgerliches Gespräch ausgesehen haben dürfte70. Das jeweilige Vorgehen des

Meisters kann nicht nach einem Schema erfolgen, sondern muß sich den verschiedenen

Schülerpersönlichkeiten und Umständen anpassen. Der Schüler wird in der
Diskussion bestimmt eine aktive Rolle spielen und unter Umständen mit seinen

Einwänden nicht zurückhalten. Dadurch gelangt die Auseinandersetzung rasch

zu individuellen und daher einmaligen Einzelheiten. Meist wird sie zu konkreten,
auf den Einzelfall zugeschnittenen Ratschlägen führen. Dies alles trifft offensichtlich

für IV 9 nicht zu, wie auch Hijmans einräumen muß71. Die Diskussion bleibt
unpersönlich und schematisch, wie der Vergleich mit II 10, 12 ff. gelehrt hat.
Überhaupt ist das Schematische, nach einem Vorbild Gearbeitete unverkennbar.
Als Schüler erscheint kein Mensch, sondern ein Typus; der Ratschlag Epiktets
ist trotz der anderen Situation derselbe wie in IV 6, 7ff., wobei markante Details
fehlen; im weitem findet sich ein auffallender Einzelzug, der auch in einer von
Epiktet erzählten Episode seiner seelsorgerlichen Tätigkeit vorkommt; schließlich

97 III I; IV 9; 11, 25ff.; das exemplum des Polemon in III 1, 14 und IV 11, 30.
68 Hijmans 96.
99 Rabbow 272 ff.
70 Ähnliche Überlegungen bei Hijmans 94 und 97 f.
71 Hijmans 94. 97.



Amans Erinnerungen an Epiktet 189

ist die Schlußpartie einmal mehr typenhaft. Der Meister hält praktisch einen
geschlossenen Vortrag, eigentliche Einwürfe sind nicht vorhanden.

Aus diesen Gründen kann IV 9 kein Augenzeugenbericht sein. Die jeder
Wirklichkeit fremde Schematik läßt sich nur durch die Annahme erklären, Arrian habe
die Diatribe selbständig verfaßt. Die Unterredung war vielleicht ein reales Ereignis;

den Anlaß konnte Arrian von seinem Gefährten erfahren haben. Da er auch
diese Seite des Wirkens Epiktets darstellen wollte, schrieb er ein seelsorgerliches
Gespräch, wobei er die Mittel einsetzte, die ihm aus vertrauter Kenntnis epikte-
tischer Gedanken und Eigenheiten geläufig waren.

(Schluss folgt)


	Arrians Erinnerungen an Epiktet

