
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 24 (1967)

Heft: 2

Artikel: Compitalia und Parilia : Properz 4, 1, 17-20

Autor: Binder, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Compitalia und Parilia: Properz 4,1,17-20

Von Gerhard Binder, Köln

Aus der ungedruckten Festschrift
für Otto Seel, von seinen Schülern
dargebracht, Erlangen 1967.

Die Verse 17-20 aus der ersten, programmatischen Elegie des vierten Properz-
buches bereiten Herausgebern und Erklärern seit eh und je Schwierigkeiten. Der
Text der Verse wird in der Mehrzahl der Properz-Ausgaben wie folgt gedruckt:

17 Nulli cura fuit externos quaerere divos,
Cum tremeret patrio pendula turba sacro,

Annuaque accenso celebrare Parilia faeno,

Qualia nunc curto lustra novantur equo.
Umstritten ist, welche Götter mit den externi divi (V. 17) gemeint sind1, fraglich

die Bedeutung der pendula turba (V. 18)2; völlig ungeklärt erscheint der
Infinitiv celebrare (V. 19)3, unsicher auch die Bedeutung von qualia lustra novantur
und curto equo (V. 20)4. Für die Verse 17 und 20 ist man zu annähernd
befriedigenden Lösungen gelangt; die Verse 18 und 19 sind nicht zufriedenstellend
erklärt. Im Folgenden soll zunächst das textkritische Problem in Vers 19 behandelt
werden; eine ganz sichere Lösung wird sich kaum finden lassen, doch kann von
seiner Erläuterung her vielleicht Licht auf das inhaltliche Problem in Vers 18

fallen5.

I. Der Text des Verses 19

Die Überlieferung ist recht eindeutig: mit Ausnahme des Codex Daventriensis8
bieten die Handschriften (einschließlich des Neapolitanus) annuaque accenso
celebrare Parilia faeno; D überliefert celebrate. Kann man celebrare halten?

Die Schwierigkeit ist klar: celebrare hinge syntaktisch von nulli cura fuit (V. 17)

1 Vgl. unter andern M. Rothstein, Die Elegien des Sextus Propertius IP (1924) z. St.;
A. Dieterich, Die Widmungselegie des letzten Buches des Propertius, Rhein. Mus. 55 (1900)
191 ff., bes. 198f. ; 0. Tescari, Sesto Properzio, Le elegie romane (Scrittori Latini 177,
Torino 1956) z. St.; W. A. Camps, Propertius, Elegies Book IV (Cambridge 1965) z. St.

2 Siehe unten S. 110 ff.
® Siehe unten S. 10511.
1 Vgl. unter andern F. Plessis, Propertiana, Rev. Phil. 15 (1891) 41-45; G. Dumézil, Le

curtus equos de la fête de Pales et la mutilation de la jument Vié-pâlâ, Eranos 54 (1956)
232-245. Dumézil faßt 232-238 die bisherige Diskussion zusammen. Siehe auch unten
Anm. 68.

5 Zu beiden Fragen hat sich meines Wissens zuletzt R. Hanslik geäußert: Textkritik in
Properz Buch IV, Hermes 91 (1963) 182f.; ich komme auf seine Vorschläge zurück.

" Daventriensis und Ottobonianus Vaticanus haben nach Enk gelegentlich allein die
richtige Lesart, vgl. P. J. Enk, De codicibus Propertianis Daventriensi et Ottoboniano Vati-
cano (DV), Mnemosyne s. IV vol. 2 (1949) 157-169; ders., Sexti Propertii elegiarum liber I



Compitalia und Parilia: Properz 4, 1, 17-20 105

ab; doch kann man schlechterdings nicht behaupten, Properz habe sagen wollen:
«Keinem war daran gelegen, sich an fremde Götter zu wenden, und die Parilia
mit angezündetem Heu zu feiern.»7 Drei Möglichkeiten bleiben, mit celebrare fertig
zu werden:

a) Bei Annahme einer gedanklichen Ellipse ließen sich die Verse so übersetzen:
«Niemand dachte daran, sich an ausländische Gottheiten zu wenden, als
sondern jeder dachte daran (ein omnibus cura fuit entnommen dem nulli cura fuit),
alljährlich die Parilia mit angezündetem Heu zu feiern, ...» Während sich Rothstein8

mit diesem Vorschlag begnügt, glaubte Lachmann9, der vom Dichter
beabsichtigte adversative Sinn könne nur durch Konjektur zum Ausdruck gebracht
werden. Er schreibt im Apparat seiner Ausgabe z. St. : «Scriberem Nulli cura fuit
externos guaerere divos, annua at accenso celebrare Palilia foeno, nisi in hoc carmine
vel potius in his carminis rudimentis nihil cohaerere scirem.» Dagegen meint
Hanslik10 sicher zu Recht, daß «sowohl Enks at [d. h. Lachmanns at] als auch die

Ellipse omnibus cura fuitn in V. 19 zu spät komme, da der Gegensatz zum 'heute'
schon in V. 18 ausgedrückt sei.

b) Hanslik selbst möchte celebrare ebenfalls beibehalten, jedoch nicht mit Rothstein

u. a. durch die Annahme einer gedanklichen Ellipse verständlich machen,
sondern von tremeret in V. 18 abhängen lassen11. Er paraphrasiert die Stelle so:

(Niemand lag daran, sich an fremde Götter zu wenden,) «als die Menge furchterfüllt

beim altertümlichen Opfer zitterte und zitterte, jährlich die Parilia mit
brennendem Heu zu feiern». Er geht hierbei von der Annahme aus, daß mit der

pendula turba in V. 18 eine beim Opfer anwesende und in frommer Erwartimg
zitternde Menschenmenge gemeint sei; daß dies vielleicht nicht richtig ist, soll

(Lugduni Bat. 1946) I Prolegomena p. 47 ; ders., Sexti Propertii elegiarum liber II (Lugduni
Bat. 1962) I Prolegomena p. 8. Im Falle von celebrate folgt Enk jedoch nicht D, sondern
zieht die Lachmannsche Konjektur vor (vgl. Anm. 9). Dazu auch Hanslik a. O. 183.

7 Properz sagt selbst 4, 4, 73ff., daß die Parilia uralt sind; vgl. auch Tib. 2, 5, 87 und
Ovid, Fast. 4, 781. Dumézil, Eranos 54 (1956) 234.

8 Komm. z. St.: «Das zweite Glied des Satzes wird formell mit -que eingeführt, während
es inhaltlich schon mit dem vorhergehenden Nebensatz begonnen hat. Die Schwierigkeit
wird dadurch erhöht, daß Properz annuaque celebrare Parilia sich an nulli cura fuit
externos quaerere divos so anschließen läßt, als hätte er diesem Gedanken positive Form
gegeben, omnibus cura fuit antiquos deos colere.n Wenn Rothstein ebd. behauptet, Properz
habe den Brauch des Heufeuers als vergessen betrachtet im Gegensatz zu Tibull und Ovid
(vgl. die Stellen in Anm. 7), so entbehrt dies jeglicher Stütze. In der Erklärung von V. 19
folgen Rothstein, der seinerseits in W. A. B. Hertzberg (Sex. Aurelii Propertii Elegiarum
libri quattuor, torn. III 2 [Halis 1845] 393-394) einen Vorgänger hat, u. a. N. Terzaghi,
Properzio, Elegie scelte e commentate (Napoli 1933) z. St. (4, 1 dort unter Nr. XXVIII
S. 138 ff.), und 0. Tescari (s. oben Anm. 1) z. St.

8 Sex. Aurelii Propertii carmina (Lipsiae 1816) z. St.
10 a. O. (oben Anm. 5) 183.
11 a. O. 183; er folgt dabei S.W.Schippers, Specimen litterarium inaugurale exhibens

observationes criticas in Propertii librum quartum (Groningen 1818). Natürlich läßt Schippers
nicht - wie Hanslik schreibt - celebrare von timeret in V. 18 abhängen, sondern von tremeret;
vgl. auch P. J. Enk, Ad Propertii carmina commentarius criticus (Diss. Leiden 1911) z. St.
p. 291.



106 Gerhard Binder

unten gezeigt werden. Es scheint kein Anlaß für ein Zittern der Menschen gegeben

zu sein, welche - mitunter recht ausgelassen - die Parilien feierten12. Zum
sachlichen tritt ein sprachlicher Einwand : Sollte sich Properz, dem Hanslik zu Recht
eine gedankliche Ellipse in V. 19 nicht zumuten möchte, eine Konstruktion wie

cum tremeret patrio pendula turba sacro annuaque (tremeret) celebrare Parilia
erlaubt haben Für tremere (das gleichbedeutend mit timere sein kann), verbunden
mit einem Infinitiv, der unserem celebrare entspräche, finde ich keinen Beleg13.

Der Vorschlag, celebrare von tremeret abhängen zu lassen, scheint mir folglich
nicht annehmbar zu sein.

c) Plessis14 versucht, celebrare zu erklären, indem er davon ausgeht, daß der
Infinitiv nur von nulli cura fuit abhängig sein könne. Properz will, wie im ganzen
ersten Teil seines Gedichtes, auch hier einen Gegensatz 'damals - heute' formulieren;

Plessis schließt daher folgende Worte eng zusammen: nulli cura fuit
celebrare Palilia qualia nunc (keinem lag daran, die Parilien wie heute zu feiern,
sc. im pompösen Stil der Zeit des Properz). Um ein Gegenüber zu nunc (V. 20)
und eine Parallele zu dem temporalen Satz V. 18 zu erhalten, nimmt Plessis an,
accenso faeno sei temporal zu verstehen. Seine abschließende Paraphrase der

ganzen Stelle lautet: «Nul ne se souciait d'aller chercher des divinités étrangères,

quand la foule tremblante d'anxiété assistait au sacrifice de ses pères, ni aux
Palilies annuelles, quand on allumait de la paille, de célébrer les fêtes comme à

présent où l'on purifie avec le sang du cheval mutilé.»15 accenso faeno ist jedoch
als Parallele zu cum tremeret... nicht geeignet : es ist nicht temporal zu verstehen16.

Nach diesen Überlegungen möchte ich von celebrare Abstand nehmen und die

n Vgl. z. B. die Schilderung der Festbräuche bei G. Wissowa, Religion und Kultus der
Römer2 (München 1912) 200f., vor allem aber Properz selbst: 4, 4, 73-78.

13 Bei tremere findet sich absoluter Gebrauch (z. B. Verg. Aen. 12, 445), Verbindung mit
dem Acc. Graec. (z. B. Lucr. 3, 489 Verg. Georg. 3, 84; Hör. Sat. 2, 7, 57), mit animo
(z. B. Sen. Agam. 883), mit bloßem Acc. timere (z. B. Verg. Aen. 8, 296; Liv. 22, 27, 3).
timere mit bloßem Inf. übersetzt man meist mit 'sich scheuen'. Selbst wenn eine
Übertragung auf tremere erlaubt wäre, würde die Übersetzung nicht viel sinnvoller Idingen als
Hanshks «und zitterten, die Parilien zu feiern».

11 Rev. Phil. 15 (1891) 41 ff.
16 a. O. (vgl. Anm. 14) 43. Doch s. unten S. 107f.
16 Hertzberg a. 0. 394f. sieht in dem equus des V. 20 das Oktoberroß. Der Brauch, dessen

Blut sechs Monate lang bis zu den Parilien aufzuheben, sei uralt: «quibus omnibus
arguments oppositionem antiqui et praesentis temporis intra unius huius distichi ambitum
frustra quaeri apparet». So kommt Hertzberg zur Umschreibung der Stelle: «Non illo
tempore externos deos quaerebant, sed festa talia celebrabant, qualia nunc annua Paliba
quibus equi suffimine et foeno accenso lustra conduntur.» Im Gegensatz dazu erkennt
Plessis a. 0. 42 folgenden Bau der Verse: Kult der ausländischen Gottheiten (V. 17)
entgegengesetzt der urtümlichen Ängstlichkeit beim nationalen Opfer (V. 18), wofür die mit
einem einfachen Heufeuer gefeierten Parilien ein treffendes Beispiel liefern (V. 19), dem
die modernere Zeremonie mit dem Oktoberroß in ihrem Glanz entgegensteht. Es gelingt
Plessis nicht, qualia (V. 20) eng genug mit lustra (V. 20) zusammenzusehheßen. Daß qualia
wie sicut zu verstehen sei (Camps a. O. z. St.), ist nicht sehr wahrscheinlich. Vgl. hierzu
auch Dumézil a. O. 234f. und unten Anm. 68. Davon, daß die Lustration mit dem Blut
des Oktoberrosses ein neumodischer Brauch sei, kann keine Rede sein (vgl. Wissowa,
Religion und Kultus 144ff.).



Compitalia und Parilia: Properz 4, 1, 17-20 107

Möglichkeit einer Konjektur erwägen17. Wie mir scheint, ist die Lösung für das

textkritische und das sachliche Problem von der Komposition der Verse 4, 1,

Iff. her zu suchen. Oft bilden Hexameter und Pentameter des Distichons eine

formale und inhaltliche Einheit. Dieses Prinzip ist an den Versen Iff. unserer

Elegie deutlich abzulesen: Properz spricht, wie ihm sein Gegenstand nahelegt,

vorwiegend in Gegensätzen; in je einem Distichon gibt er ein Beispiel für die
Einfachheit der römischen Zustände 'in der guten alten Zeit' und für deren Pracht in
seiner eigenen, der augusteischen Zeit. In V. Iff. schildert er seinem Gast einige
Stätten Roms, die früher recht dürftig anzusehen waren, mm aber in augusteischem

Glanz erstrahlen: 4, 1, 1-4
Hoc quodcumque vides, hospes, qua maxima Roma est,

ante Phrygem Aenean Collis et herba fuit;
atque ubi Navali stant sacra Palatia Phoebo,

Euandri profugae concubuere boves,18

Wie an den verwandten Stellen bei Vergil und Ovid19 folgt auch bei Properz
nach der Erwähnung der maxima Roma sogleich der erste Gegensatz: vor der
Ankunft des Phrygers Aeneas - ein deutlicher Hinweis auf Vergil - war dort nur
ein grasiges Hügelgelände (V. 2), und - zweiter Gegensatz - wo heutzutage das

Heiligtum des Apollon, des Helfers zur See (bei Actium), steht (V. 3), lagerten
sich die Rinder des Flüchtlings Euander (V. 4)20- ein weiterer Hinweis auf Vergil21.

Properz geht also mit den Beispielen sofort in médias res22. Das Distichon ist das

kompositorische Element.

17 Der Versuch L. Havets, eine Lücke anzusetzen, überzeugt nicht. Vgl. hierzu unten
Anm. 50.

18 Zu den Gegensätzen in 4, 1, 5ff. vgl. unten Anm. 22.
18 Wer erinnerte sich nicht bei den einleitenden Versen an Verg. Aen. 8, 98-100: cum

muros arcemque procul ac rara domorum / tecta vident, quae nunc Romana potentia caelo /
aequavit, tum res inopes Euandrus habebat: Diese Stelle, zusammengenommen mit Prop.
4, 1, 1-2, zeigt Ovids Abhängigkeit von beiden, der Fast. 5, 93f. schreibt: hic ubi nunc
Roma est, orbis caput, arbor et herbae / et paucae pecudes et casa rara fuit. Properz 4, 1 (und
die aitiologischen Gedichte des 4. Buches) ist ohne das 8. Buch der Aeneis nicht zu denken;
Ovids Fasti sind beiden nach Gattung und Inhalt verpflichtet (die erste Hälfte von Prop.
4, 1 verhält sich ihrerseits zur Aeneis ähnlich wie Tib. 2, 5; vgl. dazu auch V. Buchheit,
Philologus 109 [1965] 104ff.). Über den Rundgang des Dichters mit dem hospes, nachgebildet

dem Spaziergang des Euander mit seinem hospes Aeneas (Aen. 8, 337ff.), vgl. bes.
J. Guey, Avec Properce au Palatin (Rev. Et. Lat. 30 [1952] 168ff.). Eine deutliche Verbindung

thematischer Art geht von Properz 4, 1 (vgl. bes. V. 57 ff.) nach der Einleitung zum
3. Buch der Oeorgica. In beiden Fällen kündigen die Dichter - jeder in seiner Weise - ein
Werk zum Preis der neuen Zeit und ihres Begründers an und damit ihren Abschied von der
bisher geübten Dichtung. Diese Fragen sollen im Zusammenhang mit Problemen des
8. Aeneisbuches demnächst näher untersucht werden.

20 concumbere scheint mir sicher in dieser Bedeutung (vgl. D. R. Shackleton-Bailey, Pro-
pertiana [Cambridge 1955] 216); man muß nicht einmal - wie Hanslik a. O. 181 f. - an
die Paarung der Rinder mit den Stieren denken.

21 profugae ist dem Sinne nach auf Euander zu beziehen; vgl. Verg. Aen. 8, 333ff., wo
Euander spricht: me pulsum patria pélagique extrema sequentem f fortuna omnipotens et
inéluctabile fatum f his posuere locis

22 Die weiteren Verse des ersten Hauptabschnittes sind ähnlich gebaut: 5/6 aurea templa -



108 Gerhard Binder

In V. 17 ff. - der Gast scheint schon fast vergessen zu sein - werden alte Feste
mit einfachen Bräuchen den aufwendigeren religiösen Handlungen der neuen Zeit
gegenübergestellt23; diese Verse bilden die Einleitung zum neuen Abschnitt: mit
unverhohlener Kritik wird - ganz im Sinne des Augustus - das Überhandnehmen

der ausländischen Kulte (V. 17) abgesetzt von der Einfachheit der Festbräuche
in alter Zeit24, wofür in V. 18 als erstes Beispiel das Fest der Compitalia genannt
wird26, an dem man mit aufgehängten oscilla, die aus einfachstem Material
gefertigt waren, die Laren gnädig stimmte. Als zweites Beispiel folgt in V. 19 das

Fest der Parilia, bei dem ein primitives Heufeuer zur Entsühnung ausreichte. Hat
Properz dem speziellen Beispiel der Compitalia in V. 18 das allgemeine externos

quaerere divos in V. 17 entgegengesetzt, so nun den Parilia einen Satz über die

Lustrationen der Gegenwart26. In neuerer Zeit öffnet man sich immer mehr den

eindringenden nichtrömischen Kulten mit ihrem Gepränge (V. 17); früher war
man mit den einfachen Bräuchen zufrieden, die man von den Vätern übernahm,
z. B. den primitiven Puppen am Compitalienfest (V. 18) ; die Alten schämten
sich nicht, das große Parilienfest alljährlich mit einem schlichten Heufeuer zu
feiern (V. 19), eine Lustration von der Art, wie man sie heutzutage alljährlich
mit einem verstümmelten Roß wieder begeht (V. 20)27. Der Farallelismus ist
vollkommen: wie in den vorhergegangenen Distichen, so wird auch in diesen beiden
und den folgenden das Positive der alten Zeit und das Andersartige der neuen
Zeit jeweils in einem in sich geschlossenen Distichon exemplifiziert28.

Kehren wir nun zu dem textkritischen Problem, dem celebrare in V. 19, zurück.
Auf Grund des Gesagten scheidet, wie mir scheint, sowohl die Möglichkeit aus,
V. 18 und V. 19 inhaltlich mit externos quaerere divos in V. 17 zu verbinden, als

auch die Möglichkeit, einen Infinitiv celebrare von tremeret in V. 18 abhängen zu
lassen. In beiden Fällen würde die vom Distichon her gesetzte Grenze
überschritten.

Zwei Konjekturen im Wort celebrare wurden bisher vorgeschlagen:

facta sine arte casa; 7/8 nuda de rupe (Gegensatz implizite) und Tiberis advena (Gegensatz
implizite) ; 9/10 domus ista Remi (vielleicht der Tempel des Quirinus ; se sustulit — 'steht',
Properz weist mit ista den Gast auf ein großes Gebäude hin; vgl. dazu Camps a. O. z. St.)
- unus focus; 11/12 Curia, quae nitet alta praetexto senatu — pellitos patres; 13/14 der alte
Senat (Gegensatz implizite); 15/16 das Theater im modernen Stil (Gegensatz implizite).

28 Vgl. bes. auch die charakterisierenden Adjektive pauper, macer, parvus, pellitus, rudis,
nudus, galeritus usw. in V. 2Iff.

24 Vgl. unter andern Dieterich a. O. (s. oben Anm. 1) 198; Rothstein z. St. Dazu auch
unten S. 114 f.

28 Siehe unten S. llOff.
26 Es kann sein, daß Properz auf das Blut des Oktoberrosses hinweisen will; dieses machte

aber nur ein Sühnemittel an den Parilia aus, und überdies ist nicht sicher, ob die alleinige
Verbindung des Ritus am 15. Oktober mit der Lustration am 21. April erlaubt ist; s. hierzu
unten Anm. 68 und Wissowa, Religion und Kultus 200. Aber vielleicht darf man den Vers
allgemeiner verstehen (wie etwa V. 22£F.).

27 Man beachte, daß Properz qualia lustra schreibt, nicht etwa quae lustra.
28 Nimmt man an, daß V. 20 thematisch zu V. 17 zurückkehrt, so gewinnt die These

Dumézils an Wahrscheinlichkeit, der den Ritus des curtus equus für nicht rein römisch hält.



Compitalia und Parilia: Properz 4, 1, 17-20 109

a) Housman29 schlägt célébrante (bezogen auf faeno) vor, was Butler30, Barber31

und Luck32 in den Text nehmen, célébrante läßt sich aus celebrate, der Überlieferung

von D, leicht erklären. Die Konjektur hat zwar den Nachteil, daß faenum

zum Subjekt von celebrare gemacht wird («das angezündete Heu, welches

alljährlich die Parilien feiert...»), doch reicht dieser von Enk längst vorgebrachte
und von Hanslik jüngst wieder aufgenommene Einwand nicht aus, um die

Konjektur gänzlich zu verwerfen83. Aber ich möchte sie doch nicht akzeptieren, weil
mir ein temporaler Ablativus absolutus célébrante faeno ebensowenig als Parallele

zu dem cwm-Satz V. 18 behagt wie der von Plessis vorgeschlagene accenso

faeno. Hinzu kommt, daß mit dieser Konjektur die meines Erachtens vorhegende
Selbständigkeit und sachliche Einheit jedes der beiden Distichen verlorenginge:
vom übergeordneten nulli cura fuit externos quaerere divos würden, wie immer
man V. 18 versteht, zwei einen Gegensatz andeutende Beispiele abhängen und
V. 20, welcher sicher den Gegensatz zu V. 19 bieten soll, hinge in der Luft34.

b) Philhmore schlägt im kritischen Apparat seiner Ausgabe35 celebrata vor.
Danach wäre in V. 19 zu lesen : annuaque accenso celebrata (sc. sunt) Parilia faeno.
Ein sunt nach celebrata zu ergänzen bedeutet keine Schwierigkeit36, paläographisch
spricht nichts gegen die Konjektur. Sie hat den Vorteil, daß sie Y. 19/20 als
geschlossene Einheit erhält.

Neben dieser von Camps aufgenommenen Konjektur Philhmores möchte ich
eine andere Überlegung zur Diskussion stellen; sie läuft im Ergebnis auf das

gleiche hinaus. Der Vers könnte gelautet haben: annuaque accenso coluere Parilia

faeno. Vielleicht hat das ähnlich klingende non oluere in V. 16 und das
den V. 17 einleitende nulli cura fuit, welches einen abhängigen Infinitiv (etwa
colere analog quaerere in V. 17) auch für V. 19 erwarten lassen könnte, bereits in
einem frühen Stadium der Properzüberlieferung einen fehlerhaften Infinitiv
celebrare veranlaßt37, colere im Sinne von 'feiern, begehen, abhalten' ist bei Properz
zwar sonst nicht belegt, doch verwendet es Ovid in Ausdrücken wie sacra Musa-
rurn colere und festa colere?®.

29 Emendationes Propertianae, Journ. of Phil. 16 (1888) 12.
20 The Elegies of Propertius (London 1906).
21 The Elegies of Propertius ed. by H. E. Butler and E. A. Barber (Oxford 1933) ; E. A.

Barber, Sexti Properti Carmina (Oxford 1953; 21959).
22 G. Luck, Properz und Tibvll. Liebeselegien. Lat. und deutsch (Zürich/Stuttgart 1964).
22 P. J. Enk (s. oben Anm. 11) 291; Hanslik a. O. 183.
" Zur Komposition der Verse s. oben S. 107f.
25 I. S. Phillimore, Sexti Properti carmina (Oxford 1901).
22 Vgl. Camps, Propertius Elegies Booh IV (Cambridge 1965) z. St.
27 Die alte Auffassung, celebrare sei kontrahiertes celebravere, ist seit Lachmann (in seiner

Ausgabe [Lipsiae 1816] z. St.) erledigt; die zur Stütze angeführte Stelle Cat. 66, 45 ist
korrupt.

22 Vgl. Ovid, Ex Pont. 4, 2, 49 sacraque Musarum merito cole ...; Fast. 3, 170 die mihi:
matronae cur tua festa colunt? 6, 179 sus erat in pretio, caesa sue festa colebant. Properz
schreibt z. B. 2, 26, 26 carmina tarn sanete nulla puella colit; 3, 2, 10 turba puellarum si
mea verba colit; ähnlich 2, 22, 22 das zweideutige cvlta labore venus-, vgl. 3, 13, 48 aurum
colunt; 3, 5, 19 me iuvat coluisse Helicona.



110 Gerhard Binder

II. Die pendula, turba in Vers 18

Wenden wir uns nun dem inhaltlichen Problem in V. 18 zu: Ist mit pendula
turba eine bei dem von den Vätern überkommenen Fest in frommer Scheu und

Erwartung zitternde Menschenmenge39 oder sind die am Fest der Compitalia an
den compita aufgehängten oscilla40 gemeint

Shackleton-Bailey41 interpretiert: «pendula graphically expresses the strained
attention of the pious onlookers who lean forward to see the rites.»42 Ihm folgt
Hanslik43. Ich vermute, daß pendula turba tremeret patrio sacro eine Umschreibimg
für das alte Fest der Compitalia ist.

Gegen diese Annahme scheint zunächst zu sprechen, daß die Compitalia im
Gegensatz zu den Parilia (V. 19) nicht namentlich genannt sind und ein Sühneritus

an den compita in V. 23 erwähnt wird. Ferner könnte man einwenden,

Properz habe für den ersten Abschnitt (4, 1, 1-16: Plätze und Gebäude) zwei

allgemeine Einleitungsverse gedichtet und es folglich auch beim zweiten Abschnitt
(4, 1, 17-28: Feste und Bräuche) so gehalten44. Daß die Compitalia nicht mit
Namen genannt sind, hegt an der verstechnischen Schwierigkeit und der späteren
Erwähnung der compita; Properz wollte den gleichen Ausdruck nicht zweimal

gebrauchen und vor allem in Parallele zu accenso faeno (V. 19) einen alten
Festbrauch nennen. Dem Einwand, die eigentlichen Compitalia seien in V. 23f.
geschildert, ist entgegenzuhalten, daß es sich bei dem Schweinsopfer (V. 23) nicht
um ein an den Compitalia übliches Opfer, sondern um ein Spezialopfer gehandelt

89 Diese Ansieht wurde - abgesehen von D. R. Shackleton-Bailey und R. Hanslik (dazu
Anm. 41 und 42) - unter andern vertreten von H. E. Butler und E. A. Barber in ihrem
Kommentar (1933) z. St. (pendula — «in suspense») und W. A. Camps (1965) z. St. (pendula

«in rapt attention, with awe»).
40 So schon W. A. B. Hertzberg a. O. 393; ferner M. Rothstein z. St., N. Terzaghi (s. oben

Anm. 8) z. St., O. Teseari (s. oben Anm. 1) z. St., P. Grimai, Les intentions de Properce et

la composition du livre IV des « Elégies» de Properce (Collection Latomus 12, Bruxelles 1953)
21 mit Anm. 3, G. Luck (s. oben Anm. 32) 460 Anm. zu V. 18.

41 Propertiana (Cambridge 1955) 216.
48 Shackleton-Bailey verweist auf die Vita Martini des Paulinus Petricordiae (2. Hälfte

des 5. Jh.) 2, 68f. (CSEL XVI 1 p. 37): stipant altaria turbae / ac sua fautores pendent in
vota fréquentes. Das Zitat beweist nicht mehr, als bisher schon bekannt war: daß nämlich
eine um einen Altar stehende Menge turba heißen und pendere (meist verstärkt durch animo,
metu o. ä.) die (ängstliche) Erwartung ausdrücken kann. Die Grundbedeutung von pendulus
ist 'aufgehängt, hangend' (z. B. pendula libra, pendula tela, pendulae genae), sodann wird
es von der pendula Venus gebraucht (vgl. Apul. Met. 2, 17, 3). Zur Übersetzung 'ängstlich'
führt man meist Hör. Ep. 1, 18,110 an: neu fluitem dubiae spe penduhishorae, wasR. Heinze
z. St. umschreibt mit «suspensus inter spem metumque». Instruktiv die Stelle Plin. Ep.
1, 10, 7: sequaris monentem attentus et pendens, wo pendens ebenso absolut gebraucht ist
wie an unserer Stelle pendulus. Die Stelle ist beweiskräftiger als das Zitat aus Paulinus,
wo pendere mit in alqd. verbunden ist.

48 a. 0. (oben Anm. 5) 182f.
44 Diesen Einwand versuchte ich oben S. 107 f. zu entkräften (auch das atque zu Beginn

von V. 3 scheint dafür zu sprechen, daß die Beispielreihe gleich mit dem Einleitungsdistichon

beginnt; vgl. das -que zu Beginn des V. 19).



Compitalia und Parilia: Properz 4, 1, 17-20 111

hat45. Der Hauptritus an den Compitalia dürfte demnach schon in V. 18 genannt
sein; V. 23/24 stellen eine allgemeinere Schilderung von Lustrationsriten dar, die

mit kleinen Opfern begangen werden. Die Anschlußmöglichkeit dazu bot der

ebenfalls schon ganz allgemein formulierte V. 2146.

Zieht man dies in Betracht, so dürfte es nicht mehr abwegig sein, in den Versen

18 und 19 die Nennung zweier staatlicher Hauptfeste zu sehen; man nehme hinzu,

was oben47 über die Komposition der Averse 17-20 gesagt wurde. Außerdem werden

in dem ganzen Abschnitt über die Feste und Bräuche ohne Ausnahme Sühne-

und Reinigungsfeste behandelt, die ebenfalls ohne Ausnahme in der religiösen

Reformpolitik des Augustus eine Rolle spielten: das Fest der Compitalia sollte

unter ihnen nicht fehlen48.

Die beiden für Vers 18 und 19 angenommenen Feste werden - was ihre
altertümliche Form anlangt - durch je einen Brauch gekennzeichnet: die Compitalia
durch die am Larenheiligtum oder an umstehenden Bäumen aufgehängten oscilla,
die Parilia durch das Heufeuer. Damit waren weder die kultischen noch die
außerkultischen Handlungen an den Compitalia und den Parilia erschöpft49. Properz
nennt nur die urtümlichsten, primitivsten Bräuche: je einer genügt ihm, um die
Feste ausreichend zu charakterisieren50. Die Parallelität von accenso faeno und
;pendula turba zum Ausdruck zweier alter bescheidener Riten spricht für die oben

45 Vgl. Wiasowa, Religion und Kultus 411 f.: «Das weitaus beliebteste Opfertier des
Privatkultes ist das Schwein als das häufigste und billigste Schlachttier: die für gewöhnlich

durch unblutige Opfergaben verehrten Haus- und Compitallaren erhalten bei
außerordentlichen Gelegenheiten das Opfer eines porcus [hierzu nennt Wissowa a. O. Anm. 9
neben Plaut. Rud. 1207 f., Tibull 1, 10, 26, Hör. Carm. 3,23,4 und Sat. 2, 3, 165 auch unsere
Stelle 4, 1, 23], und namentlich bildet ein solches die häufigste Ausgleichung, wenn ein
piaculum begangen worden ist oder ein unvermeidliches piaculum im voraus unschädlich
gemacht werden soll.» Vgl. jedoch auch Wissowa a. O. 167 mit Anm. 5.

44 Vgl. auch den allgemeinen Ausdruck pastor litabat in V. 24. Camps, Propertius Elegies
Book IV (Cambridge 1965) z. St. ; Rothstein z. St.

47 Siehe oben S. 107f.
48 Vgl. unten S. 114 und die dort Anm. 67 genannte Literatur.
49 Die Compitalia waren ein ausgelassenes Pest; was an ihnen außer dem Aufhängen der

oscilla geschah, schildert eindrücklich K. Meuli, Altrömischer Maskenbrauch, Mus. Helv.
12 (1955) 218f. Vgl. Wissowa, Religion und Kultus 167f.; K. Latte, Römische Religionsgeschichte

90f. (die dort 91 Anm. 2 geäußerte Kritik an Meulis Auffassung der oscilla in
Verg. Georg. 2, 389 ist verfehlt; vgl. dazu W. Ehlers, oscilla, RE 18 [1942] 1570ff.); W.
Eisenhut, Compitalia, Kl. Pauly 1 [1964] 1265f.). — Bei den Parilia unterscheidet man
mehrere Reinigungsriten : Kälberasche, vielleicht das aufbewahrte Blut des Oktoberrosses,
Bohnenstroh wurden als Reinigungsmittel verteilt (vgl. die ähnliche Austeilung bei den
Ludi Saeculares des Jahres 17 v. Chr.; s. Commentarium ludorum saecularium quintorum
Z. 29ff. 76ff., abgedruckt bei I. B. Pighi, De Ludis Saecularibus [Milano 1941] 108ff.), ein
ausgelassenes Mahl krönte das Fest usw. Vgl. bes. Wissowa, Religion und Kultus 199ff.;
F. Börner, Kommentar zu den Fasten des Ovid (Heidelberg 1958) zu 4, 629. 721. 727; Latte,
Römische Religionsgeschichte 87 f.

69 Die mit den Versen 17-20 verbundenen Schwierigkeiten führten L. Havet {Notes
critiques sur Properce [Paris 1916] 108), welcher Konjekturen wie annua at und célébrante
ablehnt, dazu, zwischen V. 19 und 20 eine Lücke von einem Distichon anzusetzen, accenso
faeno genügt seiner Meinung nach nicht, um den Feuerritus an den Parilia ausreichend zu



112 Gerhard Binder

vorgeschlagene Gestaltung des Verses 19 und für die Beziehung von pendula
turba auf das Fest der Compitalia.

Mit dem Ausdruck pendula turba selbst51 ist - wie Rothstein und andere schon
sahen52 - nicht eine angstvoll zitternde Menschenmenge (die der römische Kult
so gar nicht kennt), sondern sind die oscilla am Compitalienfest gemeint.
Überblicken wir kurz die Zeugnisse zu diesem Festbrauch: Verg. Georg. 2, 388-389:

tibique / oscilla ex alta suspendant mollia pinu. Seit der Behandlung der Stelle
durch K. Meuli53 dürfte kein Zweifel mehr erlaubt sein, daß Vergil hier die
Compitalia meint; die Vergleichung des Dionysosfestes mit den römischen Compitalia
dürfte auf Varro zurückgehen, aus dem Vergil an dieser Stelle wohl schöpft54.
«Und weiche oscilla hängen sie dir an der hochragenden Fichte auf»55. Diese oscilla

waren, wie aus Paul, ex Fest. p. 273 L. (Gloss. Lat. IV p. 344) hervorgeht, keine

Gesichtsmasken, sondern pilae, welche aus Wollappen, Stoffresten, Fäden
hergestellt wurden: pilae et effigies viriles et muliebres ex lana Conpitalibus suspen-
debantur in conpitis, quod hunc diem festum esse deorum inferorum, quos vocant

Lares, putarent56. Wichtig ist auch die Stelle Paid, ex Fest. p. 108 L. (Gloss. Lat.
IV p. 248): laneae effigies Conpitalibus noctu dabantur in conpita Macrobius

(Sat. 1, 7, 35) nennt diese Wollbälle cajnta. Man muß sie sich ganz primitiv
vorstellen: Zwiebeln und Mohnköpfe verwendete man dazu, und vielleicht hat man
ihnen manchmal auch eine Art Körper angehängt, so daß man sie mit etwas
Phantasie als effigies viriles et muliebres ansehen konnte57. Wenn Varro (bei Serv.

zu Aen. 12, 603) ait suspendiosis, quibus iusta fieri ius non sit, suspensis oscillis

charakterisieren: Properz muß die Hauptsache, das dreimalige Springen durch die Flammen

(Ovid, Fast. 4, 727), vermerkt haben. Qualia nunc setzt den Vergleich zweier
Reinigungsriten voraus, deren jüngerer die Lustration mit dem Blut des Oktoberrosses (Ovid,
Fast. 4, 733), deren älterer die Reinigung mit der Kälberasche war (Ovid, Fast. 4, 637-640).
In den beiden verlorenen Versen dürfte Properz von den älteren suffimina (Kälberasche
und Bohnenstroh) berichtet haben. Die Verse könnten - nach Havet a. O. - etwa so
ausgesehen haben: Nulli cura fuit externos quaerere divos, / Cum tremeret patrio pendula turba
sacro. I Annua quae accenso celebrare Parilia faeno j <Pro ludis habuit terque salire super, j
Fordarum, nuper vitulis suffita crematisy, / Qualia nunc curto lustra novantur equo.

61 Vgl. oben Anm. 42.
62 Vgl. oben Anm. 40.
63 Hier und im folgenden werden mehrfach die beiden in vielen Punkten abschließenden

Arbeiten zum Problem der oscilla zitiert: 1. W. Ehlers, oscilla, RE 18 (1942) 1567-1578
(zit. W. Ehlers). 2. K. Meuli, Altrömischer Maskenbrauch, Mus. Helv. 12 (1955) 206-235
(zit. K. Meuli).

64 Vgl. unten S. 113f. Dazu auch H. Dahlmann, Varro, RE Suppl. 6 (1935) 1179.
56 So übersetzt K. Meuli 207.
56 Darauf folgt die Theorie, daß man tot pilae, quot capita servorum, tot effigies, quoi

essent liberi aufgehängt habe; vgl. dazu W.Ehlers 1576f. ; K. Meuli 115 mit Anm. 32.
Siehe auch Fest. p. 212 L. (Gloss. Lat. IV p. 307).

" Die umstrittene Stelle Varro Men. 463 Büch, suspendit Paribus manias, mollis pilas,
reticula ac strophia kann man mit Paul, ex Fest. p. 273 L. (s. oben im Text) zusammenstellen:

mit den molles pilae sind unsere Wollbälle bzw. -puppen gemeint, maniae sind richtige

Schreckmasken; während W. Ehlers 1576 die reticula ac strophia für ungeklärt
ansieht, meint K. Meuli 215 (mit Anm. 34), hier habe jemand die pilae mit Haarnetzen und
Busenbändern ausstaffiert.



Compitalia und Parilia: Properz 4, 1, 17-20 113

veluti per imitationem mortis parentari, so sind dort die oscilla allgemein als apo-
tropäisches Mittel aufgefaßt, maniae (Schreckmasken), die mit den bei Yerg.

Georg. 2, 389 genannten oscilla zwar verwandt, aber nicht identisch sind68.

All diese Zeugnisse berichten von dem Brauch, den Laren an den compita
oscilla aufzuhängen: suspendunt oscilla, pilae suspendebantur, suspendit manias.

Das Adjektiv zu diesem suspendere ist pendulus : 'aufgehängt, hangend'59. Es scheint

daher, daß mit der pendula turba bei Properz eben diese suspensa oscilla gemeint
sind, die man in der Nacht vor dem Fest an der Larenkapelle oder umstehenden

Bäumen anbrachte60.

Das lateinische oscillum - abgeleitet von os wie osculum - hat zwei verschiedene

Bedeutungen: es bedeutet zunächst 'kleines Gesichtchen', von daher dann die
kleinen Bälle und Wollknäuel, die man den Laren an den compita aufhängte;
daneben steht die Bedeutung 'Schaukel', die wohl ganz natürlich daher zu erklären
ist, daß die aufgehängten oscilla hin und her schaukelten61. Es ist unnötig, für
dieses zweite oscillum ('Schaukel'), von dem oscillare 'schaukeln' und oscillatio

'Schaukelbewegung' abgeleitet sind, nach einer anderen Wurzel als os, oris zu
suchen62. Gegen die Annahme, daß das Wort oscillum 'Schaukel' und seine

Ableitungen einer älteren falschen Grammatikertheorie, nämlich der Verbindung
des römischen Compitalienfestes mit dem griechischen Schaukelfest Aiora,
entsprungen sei63, spricht der Umstand, daß diese Wörter - wenn auch erst spät -
Eingang in die Umgangssprache gefunden haben64. Diese Ansicht wird nicht mit

68 Vgl. W. Ehlers 1575; K. Meuli 215f. Ahnlich Macrob. Sat. 1, 7, 34 (hierzu bes. W. Ehlers
1576f.). Auf Masken im allgemeinen und ihre Wirkung, Maskenwesen und -zünfte braucht
hier nicht eingegangen werden: vgl. bes. K. Meuli, Schweizer Masken (Zürich 1943); ders.,
Maske, Maskereien, Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens V 1744ff. ; E. Tabeling,
Mater Larum (Frankfurter Studien z. Religion und Kultur der Antike 1, Frankfurt 1932);
Verf., Die Aussetzung des Königskindes (Beitr. z. klass. Phil. 10, Meisenheim/Glan 1964)
39 ff. 112 ff.

68 Vgl. oben Anm. 42 und die dort zitierten Wendungen.
80 Vgl. auch P. Grimai, Les intentions de Properce 21 Anm. 3.
81 osciUorum variae sunt opiniones meint Servius in seiner Erklärung zu Georg. 2, 389.

K. Meuli (und ähnlich W. Ehlers) vermutet, daß unser 'oszillieren' einer solchen opinio
entsprungen ist, nämlich der Parallelisierung der römischen oscilla mit dem griechischen
Schaukelfest Aiora, in deren Folge man behauptete, man habe auch die aufgehängten
oscilla «geschaukelt, in Pendelbewegung versetzt»; vgl. Meuli 214 mit Anm. 30. Diese
Parallelisierung ist unbegründet. Die Bedeutung 'Schaukel' für oscillum muß nicht durch
sie hervorgerufen sein (vgl. dazu unten Anm. 64) ; sie liegt in der Natur der Sache.

82 Vgl. die ausnahmslos unbefriedigenden Versuche, welche Walde-Hofmann, Lat. etym.
Wörterbuch3 2 (Heidelberg 1954) 227 notieren.

88 Vgl. Anm. 61. Meuli vermutet (a. 0. 223, vgl. 214 Anm. 30) Varro als Urheber
der Gleichsetzung des Oscillenritus mit dem attischen Schaukelfest; die Vergilerklärer,
die sie uns überliefern, dürften auf ihn zurückgehen. Vgl. dazu auch Walde-Hofmann
a. O. 2, 226f.

84 oscillatio 'Schaukeln, Schaukelbewegung' ist schon bei Petron. 140, 9 belegt, vgl.
Fest. p. 212 L. (Gloss. Lat. IV p. 307). Zumindest oscillatio muß demnach schon früher
ein populäres Wort gewesen sein (K. Meuli weist auch darauf hin a. O. 214 Anm. 30), was
bei einer Entstehung durch Grammatikertheorie nicht gerade wahrscheinlich wäre, oscillum

'Schaukel' findet sich zuerst bei Santra (Fest. p. 212 L.), später dann bei Tertullian
8 Museum Helveticum



114 Gerhard Binder

dem Hinweis widerlegt, daß an der oben zitierten Stelle aus Vergils Georgica, die
Meuli mit Sicherheit auf die Compitalia gedeutet hat, nicht von einem Schaukeln
der «Masken» die Rede sei85. Falsch ist nur die Servius-Erklärung zu dieser Stelle

(Georg. 2, 389), welche mollia (sc. oscilla) mit pensilia gleichsetzt66. Vergil selbst

spricht nur von den primitiven weichen (Woll-)Puppen, den oscilla, die ex aha

suspendant pinu (Georg. 2, 389).
Das Grammatikerproblem ist für unsere Properz-Stelle unerheblich, erst recht

die Fehlinterpretation Vergils durch Servius. Properz mag freilich die Paralleli-
sierung der Compitalia mit den griechischen Aiora gekannt haben; denn ebenso

wie Vergil schöpft er viel Material aus den Büchern der Antiquare, besonders
Varros. In 4, 1, 18 sagt er aber nichts anderes als Vergil in seiner Festbeschreibung

Georg. 2, 389: am Fest der Compitalia hingen an der Larenkapelle und
an den Bäumen oscilla, d. h. die pendula turba, und sie waren in Bewegung
(tremeret).

Es ist das erklärte Ziel des Properz, den Bestrebungen des Augustus - jetzt
endlich, nach so vielen Weigerungen und vergeblichen Anläufen - zu dienen:
Sacra diesque canam et cognomina prisca locorum (4, 1, 69; vgl. Ov. Fast. 1,1-2).
Die sacra, die er am Anfang der Elegie (4, 1, 17ff.) bringt, spielen samt und
sonders im religiösen Reformprogramm des Augustus eine Rolle67. Augustus wollte
dem Eindringen der fremden Kulte Einhalt gebieten (vgl. z. B. Dio Cass. 52, 36).

Properz unterstützt sein Vorhaben, indem er an den Anfang seiner Schilderung
der von Augustus erneuerten Feste programmatisch die Zeilen setzt: «Keinem
lag. (in alten Zeiten) daran, sich an ausländische Gottheiten zu wenden, als bei
dem von den Vätern ererbten Fest (der Compitalia) die hangende Schar (der
oscilla) zitterte, und man feierte die jährlichen Parilia mit angezündetem Heu,

u. a.; oscillare 'schaukeln' bei Cornificius Longus (Fest. p. 212 L.), in den Schol. Bob.
zu Cic. Plane. 9 (die Angabe «seit Fest.» bei Walde-Hofmann a. O. 2, 226 ist ungenau).

66 Vgl. Walde-Hofmann a. O. 2, 226 f. - Ernout-Meillet, Diet. étym. de la lang, lat.* (Paris
1959) s.v. leiten beide oscillum von os, oris ab, und zwar oscillum 'kleine Höhlung, Grübchen

in der Mitte von Hülsenfrüchten, woraus der Keim hervorsproßt', von os 'Mund,
Öffnung'; oscillum 'kleine Maske' von os 'Gesicht' («petit masque, surtout de Bacchus,
qu'on suspendait aux arbres, notamment dans les vignobles, de la manière qu'Us fussent
agités par le vent»). Sie verweisen auf Verg. Georg. 2, 387ff.

66 Noch deutlicher Servius zu Verg. Aen. 8, 666 (pilentis matres in mollibus): pilenta
sunt véhicula, sicut nunc basternas videmus. mollibus autem pensilibus, ut contra plumas
pensiles dieimus et molles significamus. Daher findet sich in den Lexika unter mollis auch
die Bedeutung «beweglich» für oscilla und andere Gerätschaften; zu Unrecht, denn Vergü
bietet keinen Anhalt dafür (vgl. z. B. Georges, Handwörterbuch s.v.). Wie das Material des
Thes. L. L. s.v. zeigt, bezeichnet mollis an den von Servius bzw. Serv. auet. behandelten
und anderen vergleichbaren Stellen immer die Qualität, nicht die Bewegung einer Sache
als solche; vgl. W. Ehlers 1573f. - Noch F. Altheim hat die Servius-Erklärung übernommen:

Terra Mater (RGW 22, 2, Gießen 1931) 66ff.
•* Daher unter anderm scheidet auch eine von Rothstein im Kommentar z. St. schon

angedeutete Beziehung auf die feriae Latinae aus. Zum Reformprogramm des Augustus
vgl. bes. P. Grimai, Les intentions de Properce et la composition du livre IV des «Elégies»
11 ff. - A. Dieterich (oben Anm. 1) 196ff. - Rothstein, Kommentar z. St. und Anhang zum
4. Buch (ebd. S. 378f.). - Butler-Barber, Kommentar bes. zu 4, 1, 17ff.



Compitalia und Parilia: Properz 4, 1, 17-20 115

ein Sühnefest von der Art, wie man sie heutzutage Jahr für Jahr mit einem

verstümmelten Roß neu begeht.»68

48 Der Vers 20 bedarf trotz der eingehenden Untersuchung von G. Dumézil (vgl. oben
Anm. 4) weiterer Klärung. Das Verständnis von qualia lustra und nunc hängt weitgehend
von der Auffassung der vorhergehenden Verse ab; den Ausdruck lustra novantur möchte
ich demnächst in Verbindung mit dem gleichartigen novamus honores in Verg. Aen. 8,
189 behandeln. Mit curto equo kann das Oktoberroß gemeint sein, dessen Blut vielleicht
auch an den Parilia zu Lustrationszwecken verwendet wurde (neben anderem). Die
Verbindung des Oktoberrosses mit den Parilia stützt sich vornehmlich auf zwei Zeugnisse : Pest,
p. 190 L. (Gloss. Lat. IV p. 296) Octobris equi) coda tarda celeritate perfertur in regiam, ut
ex ea sanguis destillet in focurn, participandae rei divinae gratia ...; Ovid schreibt zum Pa-
rilienfest Fast. 4, 731-733 i, pete virginea, populus, suffimen ab ara, / Vesta dabit; Vestae

munere parus eris. / sanguis equi suffimen erit Vgl. Wissowa, Religion und Kultus 144f.
200. Mit Pest. p. 190 L. und unserer umstrittenen Stelle sollte man in diesem Zusammenhang

nicht argumentieren, auch Plut. Aet. Rom. 97 steht nichts von den Parilia. Börner
nennt als Belege zur Pastenstelle (im Kommentar zu 4, 733) Fest. p. 117. 190f. 246 L.
(Gloss. Lat. IV p. 257. 295f. 326); Plut. Aet. Rom. 97; vgl. Polyb. 12, 4b, 12ff. ; Prop. 4,
1, 20. An all diesen Stellen ist - mit Ausnahme der unseren - von den Parilia nicht
gesprochen. Dumézil lehnt a. 0. 23511. die Beziehung von curto equo auf das Oktoberroß ab.
Ich betrachte V. 20 als allgemeinen Gegensatz zum konkreten Beispiel in V. 19. Falls man
in V. 20 einen Hinweis auf das Blut des Oktoberrosses sieht, sollte man den engen Kontakt
dieses kriegerischen Oktoberfestes zum Altar der Vesta in der regia noch mehr beachten:
mit Vesta fährt Properz in der Schilderung der sacra fort (4, 1, 21-22). Vgl. zu dem
Problem weiter Tib. 2, 5, 87 ff. und den Kommentar von K. P. Smith z. St. ; Rothstein,
Kommentar zu Prop. 4, 1, 20. H. E. Butler schrieb in seinem Kommentar (London 1905) z. St.
vorsichtig : «This blood seems to have been preserved and used to form a part of a suffimen
or fumatory powder at the Parilia.» Diese Zurückhaltung ist aufgegeben bei Butler-
Barber (Oxford 1933) z. St. - U. Scholz (Erlangen) behandelt Prop. 4, 1, 17-20 in einem
demnächst erscheinenden Aufsatz unter besonderer Berücksichtigung des religionsgeschichtlichen

Problems in V. 20.


	Compitalia und Parilia : Properz 4, 1, 17-20

