
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 24 (1967)

Heft: 2

Artikel: Neoterische Kleinigkeiten

Autor: Tränkle, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neoterische Kleinigkeiten

Von Hermann Tränhle, Münster i. Westf.

I
Von den Werken der Weggenossen Catulls ist wenig auf uns gekommen, zu

wenig, um uns auch nur ein skizzenhaftes Bild von ihrem Dichten zu geben, von
jedem nur ein paar 'Fragmente', wie wir zu sagen pflegen. Immerhin täten wir,
wenn wir so sprechen, gut daran, uns eine Tatsache vor Augen zu halten, die
sicher schon oft beiläufig beachtet wurde, jedoch kaum je ernsthaft gewürdigt
worden zu sein scheint: In nicht weniger als vier Fällen ist der Ausdruck
'Fragment', der doch auf einen abgebrochenen Splitter, den Teil eines verstümmelten
Ganzen deutet, nicht recht am Platze, da es sich um vollständige kurze Gedichte

handelt, denen nichts fehlt. Bei dem Spottepigramm des Calvus auf Pompeius
(frg. 18 Mor.) braucht das nicht erst bewiesen zu werden; so offenkundig ist es1.

In den anderen Fällen hegt es nicht in gleicher Weise zutage und bedarf genauerer
Begründung.

Da ist zunächst das Begleitepigramm des Helvius Cinna zu einem kostbaren
Buchgeschenk2, einem auf Malvenbast geschriebenen Arat, den der Dichter zu
Schiff aus Kleinasien mitgebracht hatte (frg. 11 Mor.):

haec tibi Arateis mvltum vigilata? lucernis
carmina, quis ignis novimus aetherios,

levis in aridulo malvae descripta libello
Prusiaca vexi munera navicula.

Was wir hier vor uns haben, ist ein recht ausgeklügeltes, gedrechseltes Werkstück,
vier mit Attributen reichlich beladene Zeilen umfassend, von denen jede einen
anderen bedeutsamen Vorzug des Geschenkes hervorhebt. Das erste Distichon
bezeichnet Verfasser (V. 1) und Inhalt (V. 2) des Buches: Es handelt nicht von

1 Zum Verständnis des Epigramms ist es wichtig zu wissen, daß es als Zeichen des Kinä-
den galt, den Kopf mit einem Finger zu kratzen (vgl. luv. 9,133 und Friedländer ad loc.),
und weiterhin, daß vir in V. 2 in ähnlicher Weise gebraucht ist wie Cat. 63, 6 ut relicta
sensit sibi membra sine viro («Mannsglied, Mannskraft»); d. h. Pompeius ist eigentlich gar
kein Mann. - Vgl. zu diesem Epigramm auch O. Weinreich, Die Distichen des CatüU,
(Tübingen 1926) 18.

a Vgl. A.P. 9, 93. 239.
8 Die Handschriften (Isid. Orig. 6,12) bieten invigilata. Das ist, wie der sonstige Gebrauch

des Verbums invigilare zeigt, schwerlich richtig. Vgl. Hiltbrunner, Thes. L. L. VII 2,
212, 44ff., der wie schon Burmann und Sonnenburg (Rh. Mus. 66 [1911] 477ff.) für vigilata
eintritt, wohl zu Recht. Der Ausdruck carmen vigilatum findet sich noch bei Ovid A. a.
2, 285; Fast. 4, 109. Vgl. ferner [Virg.] Ciris 46 dona vigilata (gemeint ist das Gedicht);
Stat. Theb. 12, 811 vigilata Thebai und Silv. 4, 6, 25f. docto multum vigilata Myroni/
aera. Möglich wäre auch evigilata. Vgl. Ovid Trist. 1, 1, 108 libros Studium evigilavit.
Doch wird man aus paläographischen Gründen vigilata den Vorzug geben.



88 Hermann Tränkle

irgendeinem gleichgültigen Gegenstand, sondern von den Gestirnen, deren Hoheit
mit erlesenem Ausdruck bezeichnet wird4, und verfaßt ist es von einem berühmten
Dichter in langer, mühsamer Nachtarbeit, 'Agr/rov av/xßoXov âygvnvîrjç, um es mit
den Worten des Kallimachos zu sagen, auf die Cinna sicher anspielt (Epigr. 27,4
Pfeiff.). Aber wie geziert ist das ausgedrückt! Nicht «von Arat in langen
Nachtwachen gedichtet», sondern «von arateischer5 Lampe in langen Nachtwachen
ausgearbeitet», als hätte die Lampe gedichtet6, nein, die Lampen im Plural, so daß

im Sinn des Lesers gewissermaßen das Bild der vielen Nächte ersteht, die der
Dichter an sein Werk gewandt hat. Der dritte Vers beschreiht Material und
Aussehen der Rolle, der vierte nennt, damit nichts fehle, ihre Herkunft weither aus

Bithynien - auch das etwas, was zum außergewöhnlichen Wert des Geschenkes

beiträgt, wie denn auch bei uns noch aus der Fremde mitgebrachte Geschenke

allein schon deswegen besonders geschätzt werden.

All das umschließt ein einziger Satz; Objekt und Prädikat mit Prädikatsnomen
(haec / carmina // vexi munera) bilden mit weiter Sperrung gleichsam den
Rahmen für das, was über die Beschaffenheit des Geschenkes gesagt wird. Gerade

das scheint auf überlieferter Kunstübung zu beruhen. Unter den zahlreichen

Begleitepigrammen zu Geschenken, die in der Anthologia Palatina stehen7, findet
sich ähnliches vor allem in ein paar Stücken eines etwas jüngeren Zeitgenossen
des Cinna, des Krinagoras von Mytilene. So ist A.P. 6, 227 am Anfang eines das

ganze Epigramm umspannenden Satzes der geschenkte Gegenstand bezeichnet,
auch hier wie bei Cinna mit weiter Sperrung über die Versgrenze hinweg: rôvôe .../

xdXa/iov. Im vorletzten Vers heißt es dann: tzé/jltcel Rgivayogr/ç, oXtyrjv ôdaiv.

Nicht ganz so ähnlich ist A.P. 6, 229, aber auch hier umgreift ein Satz das ganze
Gedicht, abgeschlossen durch tie/itiel... / ôojqov ô nâç èicî aoi, Aevxie, Kgivaydgaç.
Besonders nahe steht den Versen des Cinna jedoch in Umfang und Anlage das

Epigramm A.P. 6, 261, das ebenfalls von Krinagoras stammt:
XdXxsov agyvgeq) /lie tzuveIxeXov 'Ivôixov Ègyov,

dXnrjV, rjÔîarov Çeîvlov eÎç êragov,

f/fiaq etteI toôe oeïo ysvé'&Xiov, viè Xî/iœvoç,
Tié/iTiEi yrjêo/iévrj avv cpgevl KoLvaydor/ç.

In der ersten Zeile ist die Rede von Material, Aussehen und Herkunft des Eläsch-

chens, in der zweiten davon, daß es einem lieben Freunde geschenkt werden soll,
die dritte bezeichnet den Anlaß, die vierte den Geber und, mit welcher Empfindung

er das Geschenk gibt. Im Gegensatz zu den Versen des Cinna wird die
Beschaffenheit des Gegenstandes nur kurz umschrieben; um so mehr ist Wert darauf

4 aetherius wie ignis ('Stern, Gestirn') sind Ausdrücke der hohen Dichtersprache, das
zweite außerdem recht selten; vgl. Thes. L. L. VII 1, 290, 4711. s.v. (Rubenbauer).

5 Zur stüistischen Qualität von Arateis an Stelle von Arati vgl. Löfstedt, Syntactica 1,
121 mit Anm. 2.

6 Die Lampe als Inbegriff des Dichtens danach bei luv. 1, 51 haec ego non credam Venusina
digna lucerna

' Eine Aufzählung bei Beckby zu A.P. 6, 227.



Neoterisohe Kleinigkeiten 89

gelegt, das zwischen Schenkendem und Beschenktem bestehende herzliche
Verhältnis herauszustreichen. Und alles umgreift wieder ein einziger Satz, der mit
dem Objekt beginnt und mit Prädikat und Subjekt schließt.

Müßte man nun nicht, wenn das Epigramm des Cinna vollständig sein sollte,
auch die Namen des Schenkenden und Beschenkten erwarten? In keinem der

angeführten Stücke des Krinagoras fehlen sie, und auch sonst stehen sie meist.
Doch gilt diese Regel nicht ohne Einschränkung. Auch die Anthologia Palatina
enthält einige Begleitepigramme, in denen kein Name genannt wird; in ihnen

spricht dann der Geber in der ersten Person, eben in der Art, die die Verse des

Cinna zeigen8. Diese sind also ihrem Inhalt und ihrer Form nach ein abgeschlossenes

Ganzes.

Vollständig erhalten sind auch die beiden Gedichte des Furius Bibaculus auf
Valerius Cato (frg. 1. 2 Mor.).

Wenden wir uns zuerst dem zweiten zu, in dem von den Schulden des

hochverehrten poeta simul grammaticusque (Suet. Gramm. 4) und dem Zwangsverkauf
seines Gutes in Tusculum die Rede ist!

Catonis modo, Galle, Tusculanum
tota creditor urbe venditabat.

mirati sumus unicum magistrum,
summum grammaticum, optimum poetam
omnes solvere posse quaestiones,

unum deficere expedire nomen.
en cor Zenodoti, en iecur Cratetis

Der Dichter wundert sich über etwas unverständlich, schlimm Paradoxes: Ein
so gescheiter Mann, der alle Frage lösen kann, hat Schwierigkeiten mit einem
einzigen Wort, seinem eigenen Namen, der im Schuldbuch steht. Freilich, die Paradoxic

ist scheinbar; sie hegt nur im Wort und beruht auf der Doppeldeutigkeit
des Ausdrucks nomen expedire. Es ist harmlos gutmütiger Spott, den Furius
Bibaculus in diesen Versen treibt, nicht ohne ein wenig Mitleid, so wie man eben
über einen herzlich gehebten Freund lächelt, dessen Schwächen man kennt, ohne
sie ändern zu können, und, recht besehen - steckt die größte Huldigung darin;
denn genau in der Mitte der sieben Verse stehen jene Worte, die zusammenfassen,

weswegen ihn die poetae novi wie keinen zweiten aus ihrem Kreis achten und
verehren: summum grammaticum, optimum poetam. Er hat das alexandrinische
Ideal des noirjTrjç äixa xal xqixixôç9, das auch ihres ist, die Verbindung von Dichtung

und Philologie, in vollkommener Weise verwirklicht. Daß diese Worte so

genau in der Mitte stehen, ist kaum ein Zufall der Überlieferung; denn auch in
den Hendecasyllaben des Catull kommt der Gedichtmitte bisweilen besondere

Bedeutimg zu. An dieser Stehe spricht der Dichter gerne aus, woran ihm vor
allem hegt, ein Wort besonderer Huldigung oder Schmähimg, eine besonders be-

8 Vgl. A.P. 5, 89 (Adesp.). 90 (Adesp.); 6, 250 (Antiphilos). 252 (Antiphilos).
8 Strabo 14, 2, 19 p. 657 über Philitas von Kos.



90 Hermann Tränkle

deutsame oder peinliche Enthüllung. E. Fraenkel hat uns diese Tatsache vor
einigen Jahren zum Bewußtsein gebracht10, indem er darauf verwies, daß im
53. Gedicht das schlichte Freundschaftsbekenntnis meus Calms genau in der
Mitte steht. Aber das ist nicht das einzige Beispiel für dieses Vorgehen, zumal in
den Gedichten geringeren Umfangs, wo es besonders in die Augen fällt. Ist es

z. B. Zufall, daß in den Hendecasyllaben, in denen Catull dem Cicero ehrerbietigst
Dank sagt, zu ehrerbietig, zu tief, als daß man es für Ernst halten könnte11, die

eigentlichen Dankesworte genau die Mitte einnehmen: gratias tibi maximas (49, 4).

Ist es Zufall, daß im 60. Gedicht das, was den Kern des Vorwurfs gegen den

Angesprochenen12 ausmacht, seine grausame Sinneshärte, genau in der Mitte der
fünf Verse erscheint? Ist es schließlich ein Zufall, wenn im 13. Gedicht der
großzügig zu Tisch gebetene Gast wiederum in der Mitte der splendiden Einladung
zu lesen bekommt (V. 7f.):

nam tui Catulli
plenus est sacculus aranearum

Hin und wieder ist es auch ein Ausruf, der die Mitte des Gedichtes heraushebt,
so bei c. 9 (5 o mihi nuntii beati!) oder 14 (12 di magni, horribilem et sacrum libel-

lum!). In diesen Zusammenhang werden wir die an dem Gedicht des Furius
Bibaculus gemachte Beobachtimg einzureihen haben. Bestätigend tritt die Eigenart

von Anfangs- und Schlußzeile des 'Fragmentes' hinzu. Nicht nur, daß die
beiden ersten Verse den Anlaß bezeichnen, der den Dichter auf seine Gedanken

gebracht hat; allein schon die Anrede an Gallus zeigt den Beginn des Gedichtes:
Der Adressat wird in den Hendecasyllaben des Catull stets im ersten oder zweiten
Vers genannt. Der zweigliedrige, anaphorische Ausruf en cor Zenodoti, en iecur
Cratetis! vollends ist eine deutliche Schlußkadenz. Wiederum finden wir Entsprechendes

bei Catull: quis ullos homines beatiores / vidit, quis Venerem auspicatiorem
heißt es am Ende des Septimiusgedichtes (45, 25f.), mit dem Ausruf eripuisti,
heu heu nostrae crudele venenum / vitae, heu heu nostrae pestis amicitiae! enden die

an Caelius Kufus gerichteten Distichen (77, 5f.).
Das andere 'Fragment' des Furius Bibaculus folgt zeitlich auf das eben behandelte.

Es besteht aus einem einzigen Satz, in dem der Dichter von der
Lebensführung des nun völlig verarmten Greises in einer kümmerhöhen Hütte spricht
(frg. 1 Mor.):

Si quis forte mei domum Catonis,
depictas minio assulas et illos
custodes videt hortuli Priapos,
miratur, quibus ille disciplinis
tantam sit sapientiam assecutus,

10 Wien. Stud. 69 (1956) 280 Kl. Beitr. 2, 103f.).
11 Vgl. Weinreich a. O. 19 und unten S. 92.
12 Für die Frage, wer hier gemeint ist, gilt das, was E. Fraenkel, JRS 51 (1961) 49 Kl.

Beitr. 2, 120f.) über das 42. Gedicht gesagt hat.



Neoterische Kleinigkeiten 91

quem très cauliculi, selibra farris,
racemi duo tegula sub una
ad summam prope nutriant senectam.

Die Versreihe ist in ihrer Gestalt der vorausgehenden auffallend ähnlich. Auch
hier «wundert» sich jemand im Anblick einer bestimmten, zu Anfang bezeichneten

Lage, und er wundert sich über etwas unverständlich Paradoxes ; nur steckt diesmal

die Paradoxie in der Sache, daß sich nämlich einer trotz ärmlichster
Daseinsbedingungen bis in hohes Alter am Leben und gesund erhält. Zum heiteren Scherz

wird sie dadurch, daß diese Ärmlichkeit im Verlauf zweier Verse bis ins wahrhaft
Unvorstellbare hinaufgesteigert wird («drei Stengel Kohl, ein halbes Pfund Mehl,
zwei Weinbeeren unter einem einzigen Dachziegel ...» - der Hinweis, daß damit
tägliche Nahrung gemeint ist, bleibt wohlweislich beiseite), ehe der staunende
Leser durch die knappe SchlußWendung erfährt, was Cato bei so eingeengten
Verhältnissen eben doch vermocht hat - durch eine aus verborgener Lehre
stammende Weisheit, die Quelle seiner Genügsamkeit ist. Auf eine Huldigung für den
verehrten Dichter zielt ja auch dieses Gedicht, und auch hier wieder nehmen die

Verse, die sie aussprechen, genau die Mitte ein:

miratur, quibus ille disciplinis
tantam sit sapientiam assecutus.

Dazu kommt, daß der ersten Zeile mit ihrer Nennung des Namens (mei Catonis)
kaum weitere Verse vorangegangen sein können, es sei denn, sie hätten nicht von
Cato und seiner kümmerlichen Hütte gehandelt, was kaum denkbar ist. Schließlich

enthält der vorhegende Satz eine vollkommen durchgeführte Pointe. Auch
hier also wird wie bei frg. 2 ein ganzes Gedicht erhalten sein.

Gerade bei den beiden Stücken des Furius Bibaculus bedeutet diese Erkenntnis
einigen Gewinn, weil sich damit eine, wenn auch bescheidene Möglichkeit auftut,
die HendecasyHaben Catulls als ganze Gedichte mit den entsprechenden Versuchen
eines Zeitgenossen zu vergleichen. Es ist notwendig, sich dabei den Ursprung
dieser bei den poetae novi ganz allgemein sehr behebten Dichtart13 vor Augen zu
halten: Er hegt in einer von dem frühhellenistischen Dichter Phalaikos eingeführten,

nicht eben häufigen metrischen Sonderform des Epigramms14. Selbst Martial
hat offenbar die Hendecasyllaben noch so verstanden. Hätte er sie sonst in seinen

epigrammaton libri zwischen die Distichen eingestreut? Und - ist nicht auch bei
den beiden Gedichten des Furius Bibaculus der epigrammatische Charakter
unverkennbar15 Gerade daß der Dichter hier nicht eine Situation schildernd
ausmalt, sondern sie sozusagen scharf beobachtend durchdringt und das ihm daran

u Vgl. Calvus frag. 1. 2 Mor.; Cinna 9; Cornificius 1.
14 Vgl. A.P. 13, 6 (Phalaikos), ferner Theokr. Epigr. 22, aus der frühen Kaiserzeit A.P.

5, 309 (Diophanes); 6, 193 (Statilius Flaccus); 7, 390 (Antipater v. Thessalonike) ; 9, 110
(Alpheus). Hendecasyllaben im Wechsel mit anderen Versen z. B. bei Kallim. Epigr. 38.
40 Pfeiff. und Theokr. Epigr. 17. 20. Bin einzelner aus einem Epigramm stammender
Hendecasyllabus bei Kallim. frg. 395 Pfeiff.

15 Bezeichnend dafür ist übrigens, daß Morel sie ohne Anhalt in der antiken Überliefe-



92 Hermann Tränkle

wesentlich Scheinende auf eine möglichst knappe, schlagende, witzig pointierte
Formel bringt, in einem Falle durch groteske Übertreibung, im anderen durch das

Spiel mit der Doppeldeutigkeit eines Ausdrucks, so daß etwas durchaus Paradoxes

herauskommt, ist im Einklang mit dem, was dem Epigramm von seinem Ursprung
her eigentümlich ist und was wir in seinen vielfältigen Gestaltungen und Unterarten

als etwas Gleichbleibendes beobachten können16.

Ganz anders bei Catull! Zwar stehen auch unter seinen Hendecasyllaben ein

paar, die durchaus der Art des Epigramma verhaftet sind, besonders deutlich
z. B. das 26. Gedicht an Furius, bei dem nicht nur die äußere Situation der von
Bibac. frg. 2 gleicht - es handelt sich um ein hochverschuldetes Haus -, sondern
auch die Art des Witzes, der auf der Doppeldeutigkeit des Wortes opposita (V. 2)
beruht. Hierher gehört ferner das Schmähgedicht auf Vibennius und seinen Sohn

(c. 33), in dem der Dichter zunächst alles tut, den Leser gespannt zu machen,
und dann ganz am Ende die überraschende Pointe herausspringen läßt. Aber in
den weitaus meisten Hendecasyllaben überschreitet Catull die dem Epigramm
gezogene Grenze, so daß sie fast wie eine neue Gattung wirken. Immer wieder
stoßen wir darin auf jenes anmutig geistvolle mimische Spiel, mit dem er sein

Dasein nachgestaltet oder, besser gesagt, sich selbst vorführt17. Das Gedicht auf
den toten passer der Lesbia z. B. (c. 3) mag in Thema und Motivschatz der
griechischen Epigrammatik noch so viel verdanken, es ist eben kein Epigramm mehr

- die oben bezeichneten Eigentümlichkeiten fehlen ihm; dafür spricht es mit
seiner ans Pathetische grenzenden Übertreibung die Sprache des närrisch Verliebten,

als den sich der Dichter hier lächelnd darstellt. Übrigens kommt es dabei
nicht auf den Gedichtumfang an. Auch ein so kurzes Stück wie die schon erwähnte

Danksagung an Cicero (c. 49) hat teil an jenem mimischen Spiel. Das Gedicht
hat eigentlich keine Pointe - Versuche, gewaltsam eine hineinzudeuten, sind
fehlgeschlagen. Sein Witz hegt in der allzu dick aufgetragenen Ergebenheit, den allzu
devoten Verbeugungen, die vom Dichter gleichsam vorgespielt werden. Catull hat
sich also mit wunderbar frischer Unbekümmertheit über die Grenzen der Gattung
hinweggesetzt, so wie er es auch bei den Epigrammen der gängigen Form getan
hat, dort freilich pudenter et raro18. In den beiden vollständig erhaltenen
Gedichten des Furius Bibaculus findet sich davon nichts, und das, obwohl zum
mindesten frg. 1 sicher erst nach Catulls Tod entstanden ist, wahrscheinlich erst
erheblich danach19. Sollten durch einen Zufall aus einem sonst gänzlich anders

rung unter die Rubrik «Epigrammata» einreiht, während er die Hendecasyllaben des Calvus
oder Cornificius ebenfalls ohne Anhalt in der Überlieferung als «Ludicra» bezeichnet.

16 Vgl. dazu F. Klingner, Römische Geisteswelt1 (München 1961) 220ff., ferner Weinreich
a. O. lOff.

17 Vgl. Klingner a. O. mit Hinweis auf I. Schnelle, Untersuchungen zu Gatulls dichterischer

Form (Diss. Leipzig 1933 Philol. Suppl.Bd. 25).
18 Vgl. vor allem c. 76 und 109.
18 Valerius Cato ist frühestens um das Jahr 95 geboren, da er die sullanische Zeit noch

als Kind erlebt hat (Suet. Gramm. 11). Erst ums Jahr 35 wäre er demnach ein Greis
gewesen. Von Furius Bibaculus wiederum ist bekannt, daß er Spottgedichte auf Oktavian



Neoterische Kleinigkeiten 93

gearteten Schaffen gerade zwei Beispiele auf uns gekommen sein, die sich streng
ans Herkömmliche halten? Oder werden wir diese beiden Gedichte als Hinweis
darauf werten dürfen, daß der Dichter, der schon zu einem Zeitpunkt, als noch

die ganze Hinterlassenschaft der poetae novi bekannt war, besonders geschätzt
wurde, eben Catull, auch hier der große Neuerer gewesen ist

II
Daß die von Calvus in einem Epikedeion besungene Quintilia die Gattin des

Dichters gewesen sei, nicht seine Geliebte, ist seit langem verbreitete Meinung.
Kein geringerer als F. Münzer, einer der besten Kenner der römischen Prosopo-

graphie, hat sie vertreten20. Andere haben sich vorsichtiger geäußert und gemeint,
eine Entscheidung dieser Frage sei nicht möglich, ja wohl auch nicht nötig21. In
der Tat ließe man sie leichten Herzens offen, hätte sie nicht erheblich an Bedeutung

gewonnen, seit E. Fraenkel22 vor einigen Jahren Münzers Auffassung wie
selbstverständlich23 zur Grundlage einer sehr geistreichen Deutung von Catulls
96. Gedicht gemacht hat, in dem der Dichter dem durch Quintilias Tod schmerzlich

getroffenen Freunde Trost zuspricht, offenbar auf Formulierungen von dessen

eigenem Epikedeion anspielend24:

Si quicquam mutis gratum acceptumve sepulcris
accidere a nostro, Calve, dolore potest,

quo desiderio veteres renovamus amores

atque olirn missas flemus amicitias,
certe non tanto mors immatura dolori est

Quintiliae, quantum gaudet amore tuo.

E. Fraenkel deutet den Ausdruck olim missas amicitias in V. 4, indem er die
seit dem späten 19. Jahrhundert übliche Erklärung von mittere im Sinne von
amittere zurückweist, als behutsam verhüllende Anspielung auf frühere, mm bitter
bereute eheliche Untreue des Calvus, auf jene Liebschaften, die auch Ovid in den
Tristien erwähne, wo er von diesem Dichter spricht (2, 431 f.): Calvi, / detexit variis
qui sua furta modis. Daran knüpft er sogar die Vermutung, Calvus selbst habe im

schrieb (Tac. Ann. 4, 34). Er hat also nachweislich zu dem postulierten Zeitpunkt noch
gelebt. - Wer der frg. 2, 1 angesprochene Gallus ist, vermögen wir nicht zu sagen, da dieses
Cognomen schon im 1. Jahrhundert nicht eben selten ist.

20 RE 13, 1, 433 s.v. Licinius Nr. 113.
21 So neuerdings Gundel, RE 24, 906f. s.v. Quinctilia Nr. 19. Vgl. aber schon R. Reitzen-

stein, RE 6, 100 s.v. Epigramm oder Kroll zu Cat. 96 Einl.
22 Catulls Trostgedicht für Calvus, Wien. Stud. 69 (1956) 278ff. Kl. Beitr. 2, 103ÉF.).
28 a. 0. 284: «Quintilia, offenbar seine Gattin».
24 Cat. 96, 6 quantum gaudet amore tuo (sc. Quintilia) ~ Calv. frg. 16 Mor. forsitan hoc

etiam gaudeat ipsa cinis. - Zu dem in c. 96 ausgeführten Gedanken vgl. außer den sonst
von den Kommentatoren angeführten Stellen auch Cic. Sest. 131 quod certe, si est aliqui
sensus in morte praeclarorum virorum, cum omnibus Meteliis tum vero uni viro fortissimo et

praestantissimo civi gratissimum, fratri suo, fecit.

7 Museum Helveticum



94 Hermann Tränkle

Epikedeion von seiner Reue gesprochen, und nimmt den Hexameteranfang cum
iam fulva cinis fuero, der wohl aus diesem Werk stammt (frg. 15 Mor.), als Teil
einer der Quintilia in den Mund gelegten Rede : «Wenn ich längst Asche bin, wirst
du bereuen, was du mir mit deinen furta angetan hast.» Beiden Behauptungen
hat es an Zustimmung nicht gefehlt, und wir begegnen ihnen in 0. Weinreichs
Catullübersetzung25 ebenso wie in dem neuen Kommentar von C. D. Fordyce26.

Bestand können sie freilich nur haben, wenn sich die Annahme, Quintilia sei

die Frau des Calvus gewesen, als zutreffend erweist. Wir werden also nach den
Beweisstücken fragen müssen, die die Anhänger dieser Meinung vorweisen können.
Da ist zuerst eine Notiz des Grammatikers Diomedes (GL I 376, 1 Keil), in der
ein Satz aus einem Brief des Calvus «an seine Frau» angeführt wird27. Sinn des

Zitates ist es, die Partizipialform delitus zu belegen, für die vorher schon Beispiele
aus einem verlorenen Brief Ciceros an seinen Sohn und aus einem Werk des Varro
angeführt sind. Es empfiehlt sich, die ganze Notiz des Diomedes auszuschreiben,
damit ihre Beschaffenheit in die Augen springt: Cicero ad filium 'ceris deletis',
Varro in praetorina 'delitae litterae', Calvus alibi ad uxorem 'prima epistula videtur
in via delita'. Offenbar war die Stelle schwerer Verderbnis ausgesetzt: alibi ist, so

wie der Text in unseren Handschriften lautet, sinnlos, da dem derart eingeleiteten
Zitat kein anderes desselben Autors vorausgeht28, der Titel praetorina kann schwerlich

stimmen, ohne daß wir ihn sicher verbessern könnten, und zu allem Überfluß
wird der Ausdruck delitae litterae, der von Diomedes dem Varro zugeschrieben ist,
von Priscian (GL II 490,12) aus dem ersten Buch von Ciceros Briefen an Calvus(
angeführt. Unter diesen Umständen verdient die schon von Keil29 ausgesprochene

Vermutung, das in Frage stehende Zitat sei ursprünglich auf eines aus Ciceros

Briefen an Calvus gefolgt und stamme in Wahrheit aus einem Brief Ciceros an
seine Frau, ernsthafte Beachtung, zumal der Diomedestext, wie wir heute wissen,
mit kräftig verkürzter Beispielsammlung auf uns gekommen ist30. In unserem
Falle hat diese Kürzung, so müssen wir annehmen, auch zu einer Entstellung des

Begleittextes geführt. Aber gesetzt, die angeführten Worte stammten wirklich
aus einem Brief des Calvus an seine Frau, woher wissen wir denn, daß das Quintilia

gewesen ist? Kurz, diese Stelle hilft uns keinen Schritt weiter. Auch Münzer
hat das ausdrücklich zugegeben und seine Meinimg auf folgende Weise begründet:

25 Catull, Liebesgedichte und sonstige Dichtungen (Hamburg 1960) 119 und 133.
28 (Oxford 1961) 385f. - Widerspruch zumindest gegen die zweite Behauptung bei G.

Lieberg, Puella divina (Amsterdam 1962) 73f.
" Besonderen Wert messen diesem Argument bei z. B. Lenchantin zu Cat. 96, 6 und

danach Lieherg a. 0. 70 Anm. 59.
28 Riese zu Cat. 96, 6 hat vorgeschlagen, stattdessen in primo libro zu schreiben, A. Bardon,

La littérature latine inconnue 1 (Paris 1952) 341 folgt ihm und vermehrt den Schatz
der verlorenen lateinischen Literatur gleich um mehrere Bücher Calvusbriefe.

28 Ad loc. und GL I praef. LII.
88 B. Bischoff mündlich (vgl. A. Klotz, Scaenicorum Romanorum Fragmenta 1 [München

1953] 4f. und jetzt auch B. Löfstedt, Der hibernolateinische Grammatiker Malsachanus
[Uppsala 1965] 51 ff.).



Neoterische Kleinigkeiten 95

«Quintilia ist nach Auskunft ihres Namens eine Frau von vornehmer Herkunft

gewesen, daher als Gattin des Calvus, nicht als seine Gehebte anzusehen.» Voll
verständlich wird dieses Argument erst, wenn man ausspricht, was von Münzer
wohl stillschweigend vorausgesetzt, von anderen freilich gelegentlich betont
wurde31, daß nämlich Calvus selbst ihren wirklichen Namen genannt hat. Wie
hätte er das bei einer Frau vornehmer Abkunft wagen können Doch auch hier
ist Vorsicht geboten. Einmal weist der Name Quintilia nicht mit Sicherheit darauf,
daß es sich um eine Frau vornehmen Standes gehandelt hat. Auch eine Freigelassene

konnte so heißen32. So hat es später unter Caligula eine Schauspielerin Quintilia

gegeben33, und die Gehebte des Cornelius Gallus, die er nach ihrem Theaternamen

Cytheris Lycoris nannte, nachweislich eine Freigelassene, hieß eigentlich
Volumnia. Außerdem scheinen zum mindesten in einem Fall Mitglieder des Neo-

terikerkreises, nämlich Ticida und Memmius, eine gehebte Frau vornehmer
Herkunft nicht nur mit Pseudonym, sondern gelegentlich sogar mit ihrem wirklichen
Namen genannt zu haben. Es handelt sich um eine Meteüerin, wahrscheinlich die
Gemahlin des P. Lentulus Spinther und später eines Sohnes des Schauspielers

Aesopus, zu deren zahlreichen Liebhabern neben den genannten Dichtern auch
Ciceros Schwiegersohn Dolabella gehörte34. Wenigstens vermag ich die Ovidverse
et quorum libris modo dissimulata Perillae j nomine, nunc legitur dicta, Metelle, tuo

(Trist. 2, 437f.) nur so zu verstehen35. Es kommt dem Dichter offenbar mit ihnen,
dem Sinn des ganzen Abschnittes in dem sie stehen entsprechend, darauf an, zu
zeigen, was sich damals seine Vorgänger in der Behandlung erotischer Dinge
straflos herausnehmen konnten; eine gewisse Verwunderung klingt dabei mit, da
es zu seiner Zeit längst streng bindende Gepflogenheit war, geliebte Frauen mit
griechischen Decknamen zu bezeichnen, eine Gepflogenheit, die sich in der
Generation der poetae novi eben erst herausbildete. Jedenfalls ist der Bereich des

Möglichen weiter, als Münzer angenommen hatte. Vor allem aber dürfen wir nicht
übersehen, daß die einzigen Nachrichten, die wir über Quintilia und ihren Namen
haben, das zitierte 96. Gedicht des Catull und die bekannten Verse des Properz
(2, 34, 89f.) :

haec etiam docti confessa est pagina Calvi,
cum caneret miserae funera Quintiliae,

sich allein auf das Epikedeion des Calvus beziehen, auf ein Werk also, das erst
nach dem Tode der gehebten Frau entstanden ist. Damals mochte der Dichter

31 z. B. von Riese und Lenchantin zu Cat. 96, 6, ferner von G. Lieberg (oben Anm. 26)
70 Anm. 59; 77 Anm. 76.

32 Vgl. S. Szädezky-Kardoss, Römische Literatur der augusteischen Zeit (Berlin 1960) 42
Anm. 1 ; J. Esteve-Forriol, Die Trauer- und Trostgedichte in der römischen Literatur (Diss.
München 1962) 21 Anm. 2.

33 Vgl. Hanslik, RE 24, 987 s.v. Quinctilius Nr. 31.
34 Vgl. Münzer, RE 3, 1, 1235f. s.v. Caecilius Nr. 137 mit Suppl. 3, 223.
35 Da modo dissimulata und nunc dicta der gleichen Zeitstufe angehören, kann es sich

hier, wie schon Ehwald ad loc. (ed. Teubn. 1922) bemerkt hat, nur um den gerade bei
Ovid recht häufigen Gebrauch von modo - nunc im Sinne von nunc - nunc ('bald - bald')

7* Museum Helveticum



96 Hermann Tränkle

ihren wahren Namen preisgeben36. Wie er es zu ihren Lebzeiten gehalten hat,
wissen wir nicht. Nur das werden wir sagen dürfen, daß er sie niemals in seinen

Gedichten durch ein Pseudonym bezeichnet hat. Die Späteren kannten offenbar

nur ihren wirklichen Namen. Am Ende von Prop. 2, 34 steht er zwischen den

Pseudonymen Leucadia, Lesbia und Lycoris, und Apuleius, der doch im 10.

Kapitel der Apologie alle Frauen aufzählt, von denen ihm Pseudonym und
wirklicher Name bekannt waren, nennt Quintilia nicht. Das bedeutet aber noch nicht,
daß Calvus sie zu ihren Lebzeiten in seinen Gedichten überhaupt nicht erwähnt
hätte. Denkbar ist ja auch, daß er damals lediglich darauf verzichtete, die
Geliebte namentlich zu bezeichnen, so wie Catull häufig genug nur von mea puella
oder mea vita spricht37 - selbst in der Alliuselegie ist er so verfahren und hat
gerade in ihr diesem Aussparen des Namens eine besonders schöne Wirkung
abgewonnen, indem Lesbia hier in eine Art von Göttlichkeit entrückt erscheint. Wie
auch immer es sich damit verhalten mag, auch Münzers Argument bietet nichts,
was zur Annahme zwänge, ja sie auch nur nahelegte, daß Quintilia die Gattin des

Calvus gewesen ist.
Es läßt sich sogar eine Tatsache nennen, die dieser Annahme recht entschieden

widerspricht. Gerade das 96. Gedicht des Catull bietet sie. Die Verse 3 und 4, das

Mittelstück des Epigramms, sprechen zwar von dem, was unser aller gemeinsames
Menschenschicksal ist; doch geschieht es im Hinblick auf das, was Calvus erduldet.
Er ist mit diesen Versen angesprochen, sein Schmerz ist eigentlich mit dem noster

dolor in V. 2 gemeint, woran der Relativsatz anknüpft38. Auch dessen Inhalt also

muß mit den Lebensumständen des Calvus in Einklang sein; die amores und
amicitiae, die in ihm so nachdrücklich ans Versende gestellt sind, müssen sich auf
seine Neigung, seine Freundschaft beziehen. Wie aber? amicitia bei einem der

poetae novi für die Verbindung zweier Ehegatten? Das scheint kaum denkbar.
Vielmehr wird man an das aeternum sanctae foedus amicitiae denken, von dem

Catull sagt, er habe es mit Lesbia geschlossen (109, 6). Diese Nähe zum 109.

Gedicht wird noch offenkundiger, wenn man beachtet, daß hier wie dort amicitia
das Wort amor ablöst. Im 96. Gedicht nehmen sie die Mitte ein, im 109. umschlies-

sen sie das Ganze : das eine steht am Ende des ersten, das andere am Ende des

handeln (vgl. z. B. Met. 8, 290. 506; 9, 766; 13, 922; Fast. 4, 643; Trist. 1, 2, 27). Die von
Bentley zu Hör. Carm. 2, 12, 13 und nach ihm von anderen vertretene Auffassung, gemeint
sei, daß nach dem Tode dieser Dichter ein Schreiber das Pseudonym durch den wirklichen
Namen ersetzt habe, scheint mir weder mit dem Wortlaut der Stelle noch mit der Intention
des ganzen Abschnitts (s. oben!) vereinbar. Daß die beiden Verse, wie schon N. Heinsius
erwogen hatte, an das Distichon 433f., das die Namen von Ticida und Memmius nennt,
anzuschließen sind, geht meines Erachtens aus Apul. Apol. 10 accusent Ticidam quod
quae Metella erat Perillam scripserit hervor.

36 Bereits hervorgehoben von R. Reitzenstein a. O. (oben Anm. 21).
" Vgl. z. B. C. 2. 3. 8. 11. 70. 76. 109.
38 Fraenkel a. O. 284 mit Anm. 1 charakterisiert im Anschluß an Schmalz-Hofmann,

Syntax 710 (vgl. jetzt Hofmann-Szantyr 563) die Wendung dolore, quo desiderio als hölzern
prosaisch. Ist hier nicht die Tatsache, daß im Relativsatz nicht das gleiche Substantiv



Neoterische Kleinigkeiten 97

letzten Verses. Es handelt sich um jene seltene, für die poetae novi und dann für
die Elegiker so bezeichnende Übertragung des Wortes und der mit ihm verbundenen

Vorstellungen von der Freundschaft unter Männern mit ihrer
gesellschaftlich-politischen Bedeutung auf freie Liebesverhältnisse zwischen Männern und

Frauen, so daß diese als unverbrüchliche Treuebündnisse erscheinen, ein Gebrauch,
dessen Eigenart uns R. Reitzenstein im rechten Lichte zu sehen gelehrt hat39. Die
amicitia gehört zu arnica und amator, nicht zu uxor und maritus. Noch als viel

später Statius einmal den Ausdruck von einer Ehe verwendet, hat er es für
notwendig gehalten, das Gewagte des Gebrauchs durch die Beifügimg des Adjektivs
pudicus zu mildern: quorum de pectore mixtae / in longum coiere faces sanctusque

pudicae / servat amicitiae leges amor (Silv. 2, 2, 143 ff.).
Trifft diese Überlegung zu, so wird man auch zögern, die Worte olim missas

so zu deuten, wie E. Fraenkel es getan hat, zumal sie sich, in seinem Sinn

genommen, ohnehin nicht so recht in den Zusammenhang des Gedichtes fügen
wollen. Langeingewurzelte Neigung, durch den Tod zerrissen und sich nun wieder

neu als Trauer und Sehnsucht offenbarend - das ist die Tonart, die in diesen Zeilen

zu herrschen scheint, und man wird, wenn man nach dem Lesen der ersten Zeilen

in V. 3 auf den Ausdruck veteres amores stößt, geneigt sein, ihn auf die Zuneigung
zu beziehen, die eben bis zum Tode hin bestanden hat. Der in olim missas, falls

man es wie Fraenkel deutet, angeschlagene Klang des bis in den Tod hinein
bestehenden ungelösten Zerwürfnisses will dazu nicht recht stimmen. Wie aber
wollen wir den Vers deuten, da doch auch der bisher von den Erklärern
eingeschlagene Weg nicht gangbar scheint, nicht nur wegen der von Fraenkel mit
vollem Recht hervorgehobenen sprachlichen Unmöglichkeit, sondern auch, weil
dann, wie manche Erklärer bemerkt haben40, der Sinn von olim Schwierigkeiten
bereitet - ganz gleich, wie lange Quintilias Tod der Abfassung des Gedichtes
vorausgeht, er wird in ihm als innerlich nahes Ereignis dargestellt41 Ich vermag auf
diese Frage keine Antwort zu geben. Zum mindesten in missas steckt meines
Erachtens eine Verderbnis, vielleicht auch in olim, ohne daß bis jetzt ein plausibler
Vorschlag der Verbesserung vorgebracht zu sein scheint42.

Ganz so negativ wird die Antwort nicht ausfallen, wenn wir uns nun dem von
Fraenkel herangezogenen Calvusfragment zuwenden. Doch läßt sich bei einem

so bescheidenen Rest nicht mehr erwarten, als daß wir den Bereich der Deutungswiederholt

wird, zu wenig in Rechnung gesetzt Î Vgl. Cat. 64, 73 ilia tempestate, ferox quo
ex tempore Theseus; Virg. Aen. 1, 187f. arcumque manu eelerisque sagittas j corripuit, fldus
quae tela gerebat Achates; 7, 409 audacis Rutuli ad muros, quam dicitur urbem; 477 locum,
quo litore. Diese Beispiele deuten darauf, daß die Wendung eher als altertümlich erhaben
zu gelten hat. Übrigens kommt diese Art des Ausdrucks auch in Prosa gerade in sehr
anspruchsvollen Texten vor. Vgl. zu Ciceros Reden Landgraf zu 8ext. Rose. 37, zu Livius
O. Petersson, Commentationes Livianae (Uppsala 1930) 133 ff.

89 Zur Sprache der lateinischen Erotik, SBer. Heidelb. 1912, 9 ff.
40 Vgl. Kroll ad loc.
41 Damit scheidet auch die von Statius stammende Konjektur olim amissas aus.
42 Vgl. z. B. die im Apparat der Ausgabe von Baehrens angeführten Konjekturen.



98 Hermann Tränkle

möglichkeiten so umsichtig wie möglich abstecken, zumal wir nicht einmal die
Mittel haben, den genauen Sinn des einzig erhaltenen Temporalsatzes cum iam
fulva (Anis fuero festzustellen. Er kann sich nämlich auf die Zeit nach der
Verbrennung des Toten beziehen, im Gegensatz zu der Zeit seiner Aufbahrung und
des Leichenzuges. So ist es etwa bei der in der Form recht ähnlichen Stelle Prop.
2, 13, 31f., wo der Dichter Cynthia für den Fall seines Todes Weisungen gibt, wie
sie sich beim Leichenbegräbnis verhalten solle : deinde, ubi suppositus einerem
me fecerit ardor, / aeeipiet Maries parvula testa meos. Doch kann der Temporalsatz

auch die Zeit des Todes im Gegensatz zu der vorausgegangenen Lebenszeit
bezeichnen. So gebraucht Calvus cinis in dem wohl ebenfalls aus dem Epikedeion
stammenden frg. 1643 : forsitan hoc etiam gaudeat ipsa cinis, und ähnlich hat etwa

Properz pulvis verwendet44. Beide Möglichkeiten des Sinnes werden wir also ins

Auge fassen müssen.

Die zweite Frage ist die nach der Person des Sprechenden. Gewiß liegt es nahe,
zuerst zu erwägen, ob es nicht der Dichter selbst sei, so wie das eben zitierte frg. 16

nur in seinem Munde denkbar ist45. In diesem Falle käme von den oben zur Wahl
gestellten Deutungen des Temporalsatzes wohl nur die zweite in Betracht. Was
aber kann Calvus sagen wollen, wenn er, der toten Gehebten gedenkend, von
etwas spricht, was nach seinem eigenen noch in unbestimmter Zukunft hegenden
Tode sein wird? Es dürfte schwer sein, auf diese Frage eine einleuchtende
Antwort zu geben. Der Gedanke an eine Wiederbegegnung mit der Gehebten im
Jenseits, auf den man verfallen könnte, ist kaum belegbar46. Um so sorgfältiger
müssen wir also die zweite Möglichkeit prüfen, daß die verstorbene Gehebte vom
Dichter sprechend eingeführt wird, wie es Fraenkel erwogen hat. Es wäre voreilig
anzunehmen, mit der Ablehnung der von ihm vorgeschlagenen Deutung sei sie

bereits hinfällig47. Vielmehr scheint mir gerade das an Fraenkels Vorschlag
besonders bedeutsam zu sein, daß er auf sie hingewiesen hat; denn es gehört offenbar

zu den Gepflogenheiten des Epikedeion, den beklagten Toten selbst sprechen zu
lassen, seine Abschiedsworte und letzten Weisungen in direkter Rede anzuführen.
Zahlreiche Beispiele zeigen das48. So wendet sich Paetus Prop. 3, 7, 57ff., ehe er
in den Wellen versinkt, an die Götter des ägäischen Meeres mit der Bitte, die
Winde mögen seinen Leichnam an Italiens Gestade zu seiner Mutter treiben; so

gibt Priscilla in den Silven des Statius 5, 1, 177ff. ihrem Gemahl die Weisung,
nicht zu klagen, stattdessen aber eine goldene Büste des Kaisers auf dem Kapitol

43 Vgl. oben S. 93 mit Anm. 24.
44 z. B. 1, 19, 6; 2, 13, 35.
46 Anders Esteve-Forriol (oben Anm. 32) 25. 144.
46 Ich vermag nur Prop. 4, 7, 93f. nunc te possideant aliae: mox sola tenebo: / mecum, eris,

et mixtis ossibus ossa teram. Doch ist diese Stelle insofern besonderer Art, als doch offenbar
an die Beisetzung der Gebeine beider Liebender in einer Urne gedacht ist.

47 So Lieberg a. O. (oben Anm. 26).
48 Die oben Anm. 32 angeführte Münchner Dissertation von Esteve-Forriol hilft, das

Material zu überschauen.



Neoterische Kleinigkeiten 99

aufstellen zu lassen. Das Corinna vale des sterbenden Psittacus (Ovid Am. 2, 6,

48) ist Parodie auf diese literarische Form. An anderen Stellen erscheint sie bei
den Elegikern in freierer Ausgestaltung, wie überhaupt die Entfaltung und

Abwandlung von Motiven des Epikedeion in ihrer Dichtimg besondere Bedeutung

gewonnen hat. Hierher gehören z. B. die Weisungen der toten Cynthia an Pro-

perz (4, 7, 71 ff.) und die der toten Cornelia an Paullus (4, 11, 73ff.). Für unseren

Zusammenhang aber besonders ergiebig ist ein Stück nicht gerade sehr hoher

Poesie, die zweite der beiden Elegiae in Maecenatem49; diese besteht bekanntlich
mit Ausnahme von ein paar einleitenden, die Situation bezeichnenden Versen

nur aus den novissima verba des Maecenas, gerichtet an den abwesenden Augustus.
Schon nach wenigen Versen folgt die Mahnung, nach dem ersten Schmerz nicht
mehr zu weinen und sich nach dem Begräbnis nicht mehr in Leid zu verzehren,
aber des toten Freundes immer zu gedenken (161 f.):

sed meminisse velim: vivam sermonibus illic;
semper ero, semper si meminisse voles.

Und wenig später läßt der Dichter den Sterbenden beteuern, daß auch er des

Freundes über den Tod hinaus nicht vergessen werde (165f.) :

ipse ego quicquid ero cineres interque favillas,
tum quoque non potero non memor esse tui.

Während bei dem ersten der zitierten Distichen wenigstens die Mahnimg nicht zu
klagen zum festen Bestand des Epikedeion gehört50, läßt sich der Inhalt des zweiten

in den Beispielen dieser Gattung, wie es scheint, sonst nicht nachweisen. Doch
ist auch hier bestenfalls die Formulierung Eigentum des unbekannten Dichters.
Den gleichen Gedanken finden wir zweimal in den Elegien des Properz51, ja der
Anklang an eine von diesen Stellen scheint mir unverkennbar: In einem von
jenen Gedichten, in denen Properz dem Gedanken an die Dauer seiner Liebe bis
in den Tod nachhängt, heißt es (1, 19, 5f.) : non adeo leviter nostris puer haesit
ocellis, I ut meus oblito pulvis amore vaeet. Dann wird Protesilaos als mythisches
Beispiel einer solchen unauslöschlichen Liebe angeführt und schließlich gesagt

(llf.): iüic quicquid ero, semper tua diear imago: / traicit et fati litora magnus
amor. Beide aus den Elegiae ad Maecenatem zitierten Stellen bieten also
Hergebrachtes. So können wir sie mit Fug als Hilfe für die Deutung unseres Calvus-

fragmentes heranziehen. Die Formulierung cum iam fulva cinis fuero wäre in einer

Mahnung an den zurückbleibenden Dichter, nach dem Begräbnis nicht mehr zu
trauern, die Gehebte aber nie zu vergessen, ebenso denkbar wie in einer Beteuerung

der Sterbenden, sie würde auch über den Tod hinaus des geliebten Mannes

gedenken52. Die Bedeutung des Temporalsatzes unterscheidet sich in den beiden
Fällen auf die oben bezeichnete Weise.

49 Darauf ist schon Esteve-Forriol (oben Anm. 32) 25 aufmerksam geworden.
60 Vgl. etwa Prop. 4, 11, 1; Stat. Silv. 5, 1, 179f.
" 1, 19, 5f. (vgl. dazu oben); 3, 15, 46.
92 Vgl. in diesem Fall zu cum iam fulva cinis fuero El. in Maeo. 165 cineres interque favillas.



100 Hermann Tränkle

III
Verdankt die auf uns gekommene Sammlung von Catuilgedichten ihre Gestalt

dem Dichter selbst, oder ist sie erst nach seinem Tode entstanden, vielleicht sogar
erheblich danach? Die Meinungen stehen in dieser Frage noch immer schroff
gegeneinander, ohne daß sich eine von ihnen allgemein durchgesetzt hätte. In
den letzten Jahren ist z. B. Weinreich53 wie einst schon Wilamowitz54 sehr
entschieden für Catulls Urheberschaft eingetreten, während Fordyce65 nicht minder
entschieden das Gegenteil verficht; ja dieser rechnet sogar damit, daß die uns
vorhegende Sammlung erst in spätantiker Zeit, als der Codex die Buchrolle
ablöste, aus mehreren libdli zusammengestellt worden sei, ohne sich freilich um die

Schwierigkeiten zu kümmern, die bei dieser Annahme auftreten. Von den ersten
nachchristlichen Jahrhunderten an werden die vier Gedichte, die unsere Sammlung

eröffnen, häufiger zitiert als alle anderen. Deutet das nicht darauf, daß auch
damals schon eben nur diese Sammlung vorlag? Auch daß Martial, der Catull
ausgezeichnet gekannt hat und sich nicht selten auf ihn beruft, in seinen Epigrammbüchern

Hendecasyllaben, Jamben und Distichen vereinigt, wird am ehesten bei
dieser Annahme verständlich. Zum mindesten müßte er eine Sammlung vor
Augen gehabt haben, in der die kleinen Gedichte 1-60 und 69-116 vereinigt waren.
Setzt man sie voraus, so ergibt sich die schwierige Frage, warum der spätantike
Herausgeber die großen Gedichte nicht an dieses Ganze angefügt, sondern darin
eingeschoben hat, wie es denn überhaupt bei der Annahme einer postumen
Zusammenstellung keineswegs leichter wird, die besondere Gestalt des uns vorliegenden

Buches verständlich zu machen.
Die Gründe, die Fordyce gegen den catullischen Ursprung unserer Sammlung

vorgebracht hat, sind von recht ungleichem Gewicht. Am schwersten wiegt wohl
folgendes: Das Widmungsgedicht an Cornelius Nepos (c. 1) setze eine nur eine
Rolle umfassende Sammlung voraus; das vorliegende Buch jedoch, etwa dreimal
so lang wie ein Aeneisbuch - es muß ursprünglich gegen 2300 Verse gezählt
haben -, hätte auf einer Rolle niemals Platz finden können. Also habe das

Widmungsgedicht ursprünglich zu einer kleineren Sammlung gehört, und nur diese

sei von Catull selbst veröffentlicht worden. Daß die vorliegende Sammlung auf
einer Rolle Platz gefunden haben müßte, falls das Widmungsgedicht ursprünglich

zu ihr gehörte, wird man gerne zugeben. Der wahrscheinlich ohnehin selten

eingeschlagene Ausweg, ein Buch auf zwei Rollen zu verteilen56, wäre hier
undenkbar. Wird doch dieses eine Büchlein scherzhaft den drei mächtigen,
schwergelehrten chartae des Nepos gegenübergestellt! Aber die Behauptimg, jene an-

58 a. O. (oben Anm. 25) 163 ff. ; vgl. ferner B. Heek, Die Anordnung der Gedichte des

Catullus (Diss. Tübingen 1950) ; G. Lieberg, L'ordinamento ed i reciproci rapporti dei carmi
maggiori di CatvMo, Riv. Fil. 36 (1958) 23 ff.

54 Hellenistische Dichtung 1 (Berlin 1924) 306f.
56 a. O. (oben Anm. 26) App. II 409f.
58 Vgl. Plin. Epist. 3, 5, 5 (Aufzählung der Werke des älteren Plinius) 'studiosi très' in

sex Volumina propter amplitudinem divisi.



Neoterische Kleinigkeiten 101

nähernd 2300 Verse hätten auf einer Rolle nicht Platz finden können, wird sich

kaum beweisen lassen. Wenn wir etwa einer Kolumne 35 Zeilen zurechnen, was
keine sehr große Zahl ist57, so werden wir schwerlich auf eine Rollenlänge kommen,

die das Durchschnittsmaß von 7-10 Metern überschritte, zumal der Schreiber

sich, zum mindesten bei der ersten Hälfte der Sammlung, im allgemeinen mit
schmalen Kolumnen begnügen konnte58. Der viel geringere Umfang der Aeneis-
bücher läßt sich dagegen nicht anführen; denn die Frage ist ja, warum Virgil
dort einen Umfang von etwa 800 Versen nicht überschritten hat, ob er es aus
technischen Gründen nicht tat oder deswegen, weil er fürchtete, die einzelnen

Bücher möchten sich ins Unüberschaubare dehnen und damit formlos scheinen,
also auf Grund bestimmter künstlerischer Anschauungen. Es scheint mir so gut
wie sicher, daß das zweite der Fall ist. Noch Lukrez hatte es anders gehalten und
in einem seiner Bücher, dem fünften, die Zahl von immerhin annähernd 1500

Versen erreicht. Und wenn die Gedichtsammlungen augusteischer Zeit auch weit
unter dem Umfang der catullischen bleiben, so wird doch in einem weiteren Fall
die übliche Größe nicht unerheblich überschritten, beim zweiten Buch des Pro-

perz, das beinahe 1400 Verse umfaßt. Von hier aus ergibt sich also kein ernsthaftes

Argument gegen die Annahme, Catull selbst habe seine Gedichte in der
vorliegenden Form zusammengefügt. Doch lassen sich denn gewichtige Gründe für
sie anführen

Vor allem O. Weinreich hat manches in dieser Richtung vorgebracht, was hier
nicht im einzelnen wiederholt zu werden braucht. Schon allein die von ihm
angeführte Tatsache, daß in unserer Sammlung die Gedichte «triptychonartig»
angeordnet sind, daß die kleinen die großen umschließen und daß in deren Mitte
wiederum ein Werk der Gattung gerückt ist, die den poetae novi als der eigentliche

Prüfstein dichterischen Könnens erschien und den Mittelpunkt ihres Schaffens

ausmachte, spricht für das Wirken eines besonderen Gestaltungswillens, den
man dem Catull eher als sonst jemanden zutrauen möchte. Nun läßt sich zu dieser

Beobachtung noch eine zweite, im Grunde recht einfache hinzufügen, die meines
Erachtens entscheidend für den catullischen Ursprung unserer Sammlung spricht.
Sie betrifft die Anordnung der Lesbiagedichte. Innerhalb der Jamben und Hendeca-
syllaben stehen die wenigen am Anfang, in denen von Liebessehnen und
Liebestrunkenheit die Rede ist (c. 2. 5. 7). Dann folgt der Umschwung; mit dem 8.
Gedicht beginnt das Zerwürfnis: miser Catulle, quod vides périsse, perditum ducas.
Aber noch spricht der Dichter sich selber vergebens zu, entschlossen Lebewohl
zu sagen. Die Erinnerung ist gar zu schön! Bereits das nächste Lesbiagedicht
(c. 11) freilich bringt die förmliche Absage an die Geliebte: cum suis vivat valeatque
moechis. Von nun an herrscht erbitterter Haß, und dem Leser wird das Bild der

67 Kolumnen mit mehr als 40 Zeilen dürften nicht selten gewesen sein. Vgl. etwa den
Favorinpapyrus der vatikanischen Bibliothek oder den Dyskolospapyrus.

68 Vgl. W. Schubart, Das Buch bei den Griechen und Römern8 (Heidelberg 1960) 52 ff.
Dort S. 59 ausdrücklicher Hinweis, daß die Kolumnenbreite nicht von der Blattbreite
abhing.



102 Hermann Tränkle

immer tiefer Sinkenden vor Augen gestellt (c. 37. 58), während er heiläufig von
anderen Liebeleien des Dichters hört (c. 32. 41. 48). Allein das 51. Gedicht scheint
nicht in diese Anordnung zu passen, freilich nur auf den ersten Blick ; denn ganz
gleich, aus welcher Situation erwachsen wir es uns denken, seine letzte Strophe69

mit ihrem perdidit urbes spricht deutlich aus, wohin diese Liebe den Dichter zu
bringen droht60. Jedenfalls geht in diesem Teil der Sammlung die Bewegung von
leidenschaftlichem Zueinanderstreben zu Zerwürfnis und bitterem Haß. Gerade

umgekehrt verläuft sie in den elegischen Distichen am Ende der Sammlung. Hier
stehen die zahlreichen Gedichte am Anfang, in denen das Zerwürfnis herrscht
und der Dichter, zerrissen vom Widerstreit zwischen Liebe und Haß, von Lesbia

wegstrebt, ohne sich wirklich von ihr lösen zu können (c. 70. 72. 75. 76. 83. 85.

87). Mittelstück dieser ganzen Gruppe ist das 76. Gedicht, das längste und
bewegendste von allen, mit seinem Gebet an die Götter um Befreiung von «dieser

ekelhaften Krankheit»61. Eine kleine Aufhellung bringt bereits das 92. Gedicht:
«Lesbia schmäht mich - ein Zeichen, daß sie mich liebt. Woher ich das weiß Ich
schmähe sie und fürwahr - ich liebe sie.» Thematisch steht das dem vorausgehenden

83. Gedicht sehr nahe. Doch braucht man nur beide nacheinander zu lesen

um zu sehen, wie viel finsterer, verbissener das erste ist, wie viel stärker im zweiten
das Positive hervortritt, irata est. hoc est, uritur et loquitur - zu mehr kommt es

in jenem nicht, während in diesem das Verbum amare beide Distichen abschließt,
in der dritten Person das erste, in der ersten das zweite : amat - amo. Dann 107 :

Verstimmung hatte zwischen den Liebenden geherrscht, aber nun hat Lesbia
überraschend von sich aus eingelenkt und sich mit dem sehnsüchtig wartenden
Dichter versöhnt. Ein glücklicher Tag: o luxem, candidiore nota. Und schließlich
109, das letzte Lesbiagedicht der ganzen Sammlung : Die Geliebte hat dem Dichter
ewige Treue versprochen. Möge sie Wort halten, möge der Bund heiliger Freundschaft

immer bestehen! Gerade dieses Gedicht gehört ganz an den Anfang der
Bekanntschaft mit Lesbia, und es herrscht eine Liebesseligkeit darin wie in kaum
einem anderen, wenngleich nicht ohne einen Schatten des Zweifels.

Es ist deutlich: Die Lesbiagedichte der auf uns gekommenen Sammlung sind
in gegenläufiger Entsprechimg angeordnet. Im ersten Teil schreiten sie fort von
Liebesglück zu Liebesleid und Haß, vom Hellen zum Dunklen; in den elegischen
Distichen bildet das bittere Zerwürfnis den Anfang, dann hellt es sich auf, und
die vergleichsweise lichtesten, beglückendsten Stücke stehen am Ende. Der Dichter

kehrt sozusagen zu seinem Ausgangspunkt zurück. So wird der Leser entlassen,
und dabei ist das nicht einmal die einzige Entsprechung zwischen Anfang und

59 Daß diese Strophe zum 51. Gedicht gehört, wird man als sicher annehmen dürfen,
ungeachtet der schwierigen Frage der Gedankenverbindung zwischen V. 12 und 13.

60 Beiseite bleiben dürfen Gedichte, in denen zwar von Lesbia die Rede ist, ihre Erwähnung

aber nur ein Nebenthema darstellt: 36 und 40. Zu c. 60 vgl. oben Anm. 12.
61 Außerhalb des besprochenen Zusammenhangs stehen c. 86, wo von der Schönheit

Lesbias, nicht aber von der Beziehung zwischen ihr und dem Dichter die Rede ist, und
c. 79, das eigentlich auf «Lesbius» zielt.



Neoterische Kleinigkeiten 103

Schluß der Sammlung. Den beiden Kußgedichten an Lesbia (c. 5. 7) steht, worauf

Weinreich hingewiesen hat, am Ende das Kußgedicht an Iuventius gegenüber
(c. 99), das mit der Versicherung schließt: numquam iam posthac basia surripiam.
Und wenn das Buch mit der Widmung an einen treuen Freund eröffnet wird,
der schon immer herzlichen Anteil am Schaffen des Dichters genommen hat, so

schließt es mit der Drohung an einen treulosen und schließlich verfeindeten, der
sich durch seine Musengaben nicht hat besänftigen lassen.

In einer Art Ringkomposition sind die Lesbiagedichte angeordnet, so hatten
wir erkannt. Wer fühlte sich hier nicht an die eigentümliche Gestaltung der

Alliuselegie erinnert In ihr bezeichnet der Weg, der zum Herzstück, der schmerzlichen

Erinnerung an den in der Troas verstorbenen Bruder, führt, schon die

Stationen, über die das Gedicht sich dann gewaltsam genug in genauer Entsprechung

zu seinem Ausgangspunkt zurückbewegen wird. Was aber ist in unserem
Falle das Herzstück der Bewegung Worauf läuft sie zu Von wo bewegt sie sich

weg Es ist der Mittelpunkt der ganzen Sammlung, das Epyllion von Peleus und
Thetis, das das in sich vereinigt, ins Mythische erhoben, was eigentlicher
Inhalt von Catulls Leben gewesen ist, Liebesglück und Liebesschmerz. Wem sollten
wir diese Anordnung verdanken, wenn nicht dem Dichter selbst?


	Neoterische Kleinigkeiten

