
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 24 (1967)

Heft: 1

Artikel: Responsabilità e sanzione nei "decreta de Hecatompedo"

Autor: Màddoli, Gianfranco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 24 1967 Fase. 1

Responsabilité e sanzione nei «décréta de Hecatompedo»

di Gianfranco Màddoli, Roma

Quando, alunno délia Scuola Archeologica Italiana, ebbi occasione di accostarmi

sotto la guida del Prof. Doro Levi ai noti 'Décréta de Hecatompedo'1 mi colpirono
alcune espressioni ricorrenti nell'iscrizione, sulle quab mi risultö ehe non si era

a sufficienza fermata l'attenzione degli studiosi. Prevalentemente incentrata sugli
elementi che la legge sacra apporta alla ricostruzione délia topografia dell'acropoli
ateniese, e in particolare al problema dell'antico Hecatompedon, l'indagine -
subito féconda fin da quando il Lolling ripubblicö2, ordinandoli e connettendoh, i
frammenti già apparsi isolati in IG I - ha prodotto una nutrita bibliografia di
carattere epigrafico ma specialmente archeologico, ancora aperta a ulteriori con-
tributi3.

Le espressioni che a noi qui interessano spostano invece l'attenzione sul piano
etico-giuridico, facendo di IG I2 3/4 - grazie alla sua antichità - una preziosa
fonte per la storia dello sviluppo del concetto morale di responsabilità soggettiva
nella colpa e délia sua traduzione giuridica nella Grecia antica.

I passi che prendo in considerazione sono i seguenti:
IG I2 3 C, 20 êàv &waxo[i 5ai • è]àr ôs //e[...
IG I2 4, 6-7 eà[v <5]é riç • r[ovxov xi ôgât si]ô6ç • êÇoêvat ê[oâ]v • fié%[gi

rg]iov [oßeXov j xoïai x~\a/j,(aoi

4, 11-12 êàv ô]é xiç • rovrov ri ôgâ[t eîôoç • e]^o[e\vai • iïoâv
[iu^iXQl rQLov oßeXov • xoiiot xa/j,\iaai

4, 21-22 hoç ô' àv XeC]net • ôw>\axoç ôv • anor(vé]v ôvo ôga%/bt[à

L'attenzione è segnatamente concentrata sulle due formule êàv... eiôcôç ed (ê)àv...
àwatoç &v.

* Esprimo qui tutta la mia gratitudine al Prof. Dr. Herbert Nesselhauf per l'attenzione
e la critica prestate a questa nota durante la mia permanenza presso il Seminar für Alte
Geschichte deU'Università di Freiburg i. Br.

1 IG Is 3/4. C. Michel, Recueil d'inscriptions grecques (Bruxelles 1900) n. 810; L. Ziehen,
Leges Graecorum sacrae e titulis collectae (Lipsiae 1906) n. 1. Cf. SEG X 4/5; XVI 1;
XXI 3/4. Riprodotta in O. Kern, Inscriptiones Graecae (Bonn 1903) tav. 13, 1 ; J. Kirchner,
Imagines Inscriptionum Atticarum,2 (Berlin 1935) n. 19, tav. 10.

2 'Eniygaepal ix rfjç 'AxgonôÀecoç, in Aekxlov àQxaioXoyixôv 1890, 92 ss. e in 'Aêrjvâ 1890,
627 ss.

2 Per la bibliografia, oltre che naturalmente in SEG, si puô vedere W. B. Dinsmoor, The
Hecatompedon on the Athenian Acropolis, AJA 51 (1947) 118 n. 38. Sui termini del
problema dell'antico Hecatompedon cf. C. J. Herington, Athena Parthenos and Athena Polios
(Manchester 1955) 35ss. e la recensione di D. Levi in PdP 1958, 347ss.; H. Plommer, The
archaic Acropolis: some problems, JHS 80 (1960) 127 ss.

1 Museum Helveticum

Klassisch - philologisches
Seminar der Universität

rrr\"i r—» t i



2 Gianfranco Màddoli

La restituzione di êàv eîôcjç puodirsi certa grazie al parallelismo dei due passi
in cui ricorre e alla disposizione axotyrjàôv del testo; la restituzione di ôw[aréç
nel quarto passo considerato è meno sicura, potendosi integrare anche ôw[àfievoç*,
che comunque non altera assolutamente il significato.

Ora, la presenza delle suddette espressioni, che sono hen quattro, in un testo
epigrafico ateniese datato, come concordemente ormai si ammette, al 485/84 a.C.
è a mio avviso di estrema importanza ed interesse, apportando un sicuro punto
di riferimento cronologico ad un processo che si vorrebbe solo molto più tardi
iniziato o per lo meno chiarito; collocate in una giusta prospettiva esse possono
precisare e completare moite affermazioni, anche recenti, sul contrastato affer-
marsi in Grecia di una sensibilité per le esigenze soggettive délia coscienza morale.

Le due formule, che come vedremo non sono isolate nell'epigrafia greca ma
ritornano documentate in testi per la maggior parte peraltro molto posteriori, sono
di per sé eloquenti. I passi 4, 6-7 e 11-12 si possono tradurre: «se qualcuno
commette qualcosa di ciö (che è stato precedentemente proibito, tra cui deporre
un vaso e accendere un fuoco)5 sapendo (quello che commette), sia dato ai ra/xîai,
di multarlo fino a 3 oboli.» Di 3 C 20 non è chiara l'apodosi di cui èàv ôvvaxo[l
(bat («se sono nella possibilité »di farlo) è protasi o precisazione con valore conces-
sivo («pur essendo nella possibilité» di farlo). 4, 21-22 conclude le prescrizioni
del compito, affidato ai ra/iîat, di aprire ogni tante volte al mese le celle dell'Heca-

tompedon e di esservi presenti: «chi trascuri (questo compito) pur essendo nella

possibihté (di farlo), paghi due dracme ....»

Alcune brevi considerazioni meritano la natura e i destinatari delle prescrizioni
previste, e le relative clausole a salvaguardia délia responsabilité soggettiva.
h'eiômç è riferito a hol ë[vôo]v hie[g]oQySvr[eç; checostoro non facciano parte del

personale templare ma siano comuni cittadini saliti sull'acropoli per esprimere
con sacrifici la loro pieté religiosa fu giustamente gié rilevato6 ; né al nostro scopo
intéressa molto la natura esatta dei divieti presenti nelle lacunose linee 5-6, di
incerta restituzione, né è di gran peso - per la questione di principio che è qui
implicita - la scarsa rilevanza délia multa prevista in caso di infrazione, anche se

questo potré, corne vedremo, suggerire altre conseguenze. Il caso dell'ammenda

inflitta ai raclai puo trovare un confronto per es. in Aristotele, Ath. Pol. 4, 3,

dove perö ai buleuti multati per mancato intervento aile sedute non è riconosciuto,
almeno stando al testo aristotelico, alcun margine di giustificazione soggettiva
(cf. anche ib. 30, 6).

4 Cf. G. Körte, Der alte Tempel und das Hecatompedon auf der Akropolis zu Athen,
Eh. Mus. N.F. 53 (1898) 267.

6 Ignoriamo i divieti espressi nelle lacune alle linee 5-6 e molto incerta è la restituzione
del verbo'alla fine délia linea 8 : //[« äyev] 1 /«[<? <péQe(fi)\ p[è àoêv] â(rta]p.ë\v Lo Hiller
von Gaertringen accoglie quest'ultima in IG I2. Al nostro fine è peraltro indifferente stabilire
l'esatta natura délia diffida.

6 Cf. Körte (cit. sopra n. 4) 248 n. 1 e Ziehen, Leges, p. 3: il personale templare non
puö evidentemente ignorare le disposizioni, corne conferma l'assenza di elôcoç alla linea 15.



Responsabilité e sanzione nei «décréta de Hecatompedo» 3

Spiegabile mi sembla inoltre la notevole differenza nell'entità delle multe pre-
viste in IG I2 4 : per i xa/iiai si tratta dell'eventuale omissione di uno dei loro

compiti e il loro caso è dunque divërso dai primi due considerati, con i quali non
ha gran valore confrontarlo se non per l'esplicito riferimento, appunto, all'assenza

di vincoli esteriori che - come quelli di carattere gnoseologico che rendono in-
consapevole ai iegovgyovvxeç la trasgressione - fanno dell'omissione dei tesorieri

un atto non libero e come taie non perseguibile.
Molto interessante è invece l'enorme divario tra l'esigua multa, per di più con-

dizionata, infhtta a un qualsiasi iegovgyâ>v e le 100 dracme imposte senza appello
al personale templare che, contro la prescrizione legale, abbia occupato l'oïxrj/ia
dei ralliai e abbia cotto dei pani nel sacro recinto. L'opposizione è significativa e

ben si armonizza con la sensibilità che si esplicita nelle espressioni considerate,
anzi viene a confermarla decisivamente: per le sacerdotesse non è pensabile asso-

lutamente l'ignoranza délia legge e la non consapevolezza délia colpa di cui si

macchiano; come tali esse vanno severamente punite. Il pio fedele, invece, che

sale una volta aU'aimo sull'acropoli o forse anche più raramente, e viene magari
da un lontano demo dell'Attica, puö anche non conoscere le norme che tutelano
la purezza del sacro recinto di Athena o non esserne a tempo informato; al termine
délia sua ascesa puö trovare naturale sostare nei pressi del santuario, accendere

un fuoco o eventualmente provvedere ad altri bisogni personali o sporcare sezio-

nando vittime. E la legge ateniese si mostra comprensibile di questa situazione,
tende a giustificarlo fin dove puö, fino a lasciare impunita la sua inconsapevole
trasgressione, a far credito alla sua buona fede; o, se anche sia stato eîôœç nel

mancare, a tener sempre presenti le attenuanti che possono ridurre al minimo la
multa.

Mi pare qui necessario, al fine di una equilibrata valutazione e utilizzazione
degli elementi forniti dai 'décréta de Hecatompedo', rilevarne subito il limite:
le infrazioni pumbili, condizionate alla consapevolezza e alla libertà da vincoli
esterni, sono di portata assai ristretta, sono misure d'ordine poste dal legislatore
e non coinvolgono il comportamento etico di chi eventualmente le trasgredisca.
Tuttavia la presenza di quegli elementi condizionanti - che trasferiscono la colpe-
volezza dal piano di una mera e inappellabile trasgressione oggettiva al piano
délia cosciente, soggettiva consapevolezza di essa - introduce un fatto nuovo;
apre la strada, ancora ad un livello molto limitato, a futuri sviluppi grandemente
mnovatori ; pone esplicitamente (e questo mi pare incontestabile, pur nel forte
limite situazionale sopra rilevato) un principio: quello délia radice soggettiva
délia colpa e délia conseguente responsabilità.

Le infrazioni previste da IG I2 3/4 sono e restano banali ; i grandi terni dell'etica
umana non ne sono toccati, ma nella storia dell'etica greca e nella legislazione
scritta un principio, relativamente nuovo, è esplicitamente accolto. Le espressioni
che abbiamo sottolineato, se ad un sentire più recente appaiono normali e piena-
mente comprensibili, rappresentano, all'età délia nostra iscrizione, un fatto di



4 Gianfranco Màddoli

rottura nella prassi délia legislazione attica e nell'ambito del diritto sacrale. In
una prospettiva più ampia esse trovano un esplicito precedente solo nelle disposi-
zioni draconiane sul tpôvoç âxovaioç e si inseriscono comunque in una vasta pro-
blematica cbe, già présente in nuce nei poemi omerici, non trova ancora nel
Y secolo a. C. definitiva soluzione. Contrasti fra sensibilità nuove e influenti tra-
dizioni antiche si combattono a livelli diversi e con esiti diversi, segnando di
conquiste, rinvii e persistenze il cammino che conduce il mondo greco all'acquisi-
zione di un nuovo modo di sentire la coscienza morale.

Il duplice richiamo ai îsQovçyovvreç è una diffida dal contaminare il sacro
temenos, che è sempre suscettibile di insozzamento7, anche se in questo caso si

tratta di una sporcizia esclusivamente esteriore e di poco conto, che tuttavia
mérita ugualmente la sua sanzione e richiederà in ogni caso una purificazione8.
L'offesa alla divinità tutelare del luogo resta, ma legata non più alla mera matérialité

del fatto bensi alla consapevolezza dell'offensore, alla sua intenzione di voler

comunque non rispettare una norma di cui è a conoscenza. Ifèàv eiôojç, lungi
dal costituire un ahbi per il colpevole, acquista tanto maggior valore in vista
délia hbertà dell'uomo se considerate nel conteste délia multa sacra, il cui importo
non va agli uomini ma ad un dio che ne vincola, imphcitamente ma ineluttabil-
mente, l'esazione9. Autentico giudice e garante délia veridicità o meno dell' eîôdôç

non è, in fondo, il tesoriere che esige la multa ma la divinità stessa attraverso la
coscienza dell'imputato che deve proclamare (e potrebbe anche mentire) la propria
eventuale ignoranza délia disposizione legislativa. Anche se il contravventore
deve formalmente discolparsi davanti al tesoriere, la possibilité che gli è concessa

di opporre le proprie ragioni, di difendere la propria buona fede, trasferisce su un
altro piano e in un altro ordine la sua colpa, pur banale che essa sia.

L'alternativa insomma, per l'ateniese contemporaneo delle guerre persiane, non
è cosl radicale corne quella posta, ancora alla fine del IV secolo, al /ufj âyvôç che

voglia entrare nel tempio dell'isola di Astypalia (IG XII3,183) : fj teXeï fj avrtôi
êv vcôi êaaeïrai; egli ha addirittura la possibihtà soggettiva di eliminare del tutto
l'alternativa asserendo la propria âyveia10 in base alla non consapevolezza dell'atto
o, nel caso del ra/iuaç che trascuri il proprio dovere, la possibihtà di essere punito
solo per l'omissione non dovuta a coazione esteriore di qualsiasi genere.

7 Cf. L. Moulinier, Le pur et l'impur dans la pensée des Grecs d'Homère à Aristote (Paris
1952) 103s.

8 A. J. Pestugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon (Paris 1936) 124ss. ;
Moulinier, cit. 104.

9 Cf. K. Latte, Heiliges Recht (Tübingen 1920; Neudruck Aalen 1964) cap. II: Die Strafen
48 ss. ; sulle multe relative al culto cf. anche G. Busolt, Griechische Staatskunde I (München
1920) 524..

10 II decreto dell'Hecatompedon non fa specificamente menzione di âyveia, ma la natura
délia legge puö far pensare che i reati previsti, comportando una contaminazione del
recinto sacro, causino verosimilmente anche quella del loro autore. Per un'analogia si veda
ad es. la legge di Chio (V-IV secolo a. C.) richiamata da Moulinier, cit. 104 (Michel, Recueil
n. 707; Ziehen, Leges n. 111).



Responsabilità e sanzione nei «décréta de Hecatompedo» 5

Sebbene dunque i casi di infrazione previsti da IG I2 4 per iegovçyovvxeç e

xapiéat differiscano nella loro natura, l'affermazione di principio implicita nelle

espressioni êàv elôœç e ôvvaxoç &v (nei quattro esempi considerati, compreso
l'isolato 3 C 20) è univoca.

Le due formule hanno un seguito nella legislazione greca, anche se nella nostra
documentazione (almeno per quanto mi è riuscito di constatare) c'è uno iato di
circa un secolo e mezzo fra i 'décréta de Hecatompedo' e le 'dirae Teiae' di non
molto posteriori (nelle quali pure è présente Yelôœç) da un lato e dall'altro i testi
epigrafici in cui espressioni uguali o molto simili tornano a comparire.

Le imprecazioni délia città di Teosu, primo termine di confronto per elôœç, sono
al nostro fine di estremo interesse sia per l'antichità del testo (Y secolo, anche se

resta imprecisato l'anno; comunque posteriore a IG I2 3/4) che per la provenienza.
Alla linea B 21 ss. si legge: (Saxtç...) Xrjïaxàç vnoôéyoïxo elôœç êx yrjç xrjç Trjîrjç rj
[üJaXdTr/g tpégovxaç rj [rt xjaxov ßoXevoi jcegl T[rji]œv xd £wd elôœç rj njgoçj
"EkXrjvaç rj tzqôç ßagßdgovg, omdXhva&ai xai avxov xal yévoç ro xévo. La duphce

presenza del condizionante elôwç - esente da ogni possibile dubbio filologico -
ancora in un'iscrizione di pieno V secolo conferma le restituzioni del termine in
IG I2 3/4 e nello stesso tempo toglie quest'ultimo da im isolamento che potrebbe
anche apparire sospetto, attestando che l'accoglimento dell'esigenza riflessa nei
'décréta de Hecatompedo' supera già in quest'epoca i confini dell'Attica, che pure
ne offre la prima testimonianza assoluta. Un significato è inoltre suscettibile di
avere, corne vedremo concludendo, anche la provenienza geografica di questo
secondo documente.

Al 326 a. C. data il successivo confronto possibile per elôœç : lo offre un decreto
del demo attico di Aixone12 (linea 28ss.): xal Xv[oojiat ovôêvj xovzœ[v aëx'èyœ

oihje xœv èfiœ\y ovôelç eî]ôoxoç è/x\ov.

Un ulteriore parallelo è nei patto stipulate fra gli Aiantei e la città di Naryka
con i Locresi, datato dall'editore fra il 275 e il 240 a. C.13; alla linea 6 si legge:
ai xœv Alavxeiœv gvoidÇot xaxaetôœç, xgtdxojyxa oxaxrjgaç ànoxeiadxœ («se uno
prende corne ostaggio un Aianteo sapendoflo] ...», sapendo cioè che si tratta di
un Aianteo, avendo riconosciuto che è un Aianteo).

La formula identica a quella di IG I2 3/4 ricorre quindi nei decreto di Demetrias
sull'oracolo di Apollo Coropeo, di incerta datazione14 (linea 28ss.): êàv ôé xiç
(xœvy xaxaygacpévxœv elôœç jir] nagayévrjxai, ànoxeiadxœ xfji noXei ôqayjiàç

Per ôwaxoç wv offre il primo raffronto una legge sacra dei Coressi (isola di Keos),

11 Syll.3 37-38; Michel, Recueil n. 1318; M. N. Tod, Gr. Hist. Inscr. n. 23; ecc. Debbo la
segnalazione di questo e di alcuni dei confronti che seguono alla cortesia del Prof. Dr.
G. Klaffenbach, cui esprimo qui la mia gratitudine.

12 IG II2 1196; Syll.8 914. Il confronto è peraltro più sostanziale che formale.
18 A. Wilhelm, Die lokrische Mädcheninschrift, Jahreshefte d. Öst. Arch. Inst. Wien 14

(1911) 163 ss.
14 IG IX 2, 1109; Michel, Recueil n. 842; Ziehen, Leges n. 80-81; Syll.8 1167. Comunque

del II secolo a. C.



6 Gianfranco Màddoli

dell'inizio del III secolo a. C.15 (linea 25ss.): ôg ô' äpi /ir) nagfjt xcöv vecoxégœv

ôwaxoç &v, xvqioç eoxw avxov Çrj/MÔjv pieyQi ôgaxptrjç.

E, ancora, la donazione fatta da Eumene II a Delfi (162/60 a. C.)per l'istituzione
delle Eumenee e del lampadodromo16 (A16ss.): el ôé r[tç] rœv âyepiâvwv xaxa-
yQOApàvTwv rovç êv âkixiai pir] déloi neiêaqxeïv ôwaroç an>, ngâxxt/uo[ç ê]arœ xwi
âyepiâvi xal roîç àkXotç Xapmaôtoxaïç ä\g\yvgiov ôéxa axaxriQcov lôiai xai êv raïç
i£Q[o]firp>îaiç• eî ôè (pair] âôvvaroç elptev fj ngeoßvxegog, êÇopiooâoêœ, oî ôè âye-
piâveç äXXov âvr'av[r]ov xaxaygaipdvxa>.

Un interessante confronto è possibile con i contemporanei documenti di emanci-

pazione, anch'essi da Delfi; nel santuario apollineo la piena capacità di agire è

dunque ampiamente e generalmente accolta come condizione di perseguibilità
délia mancanza. Qualcbe esempio è sufficiente a documentare le espressioni, che

ricorrono immutate in un gran numéro ditesti17: GDI 1689, 7ss. naqafieivdxm
noiéovxeç näv xo jioxixaooopievov Zoaaia xo ôwaxov [ä\veyxXrjrcog- ei ôr] pij)

noiéoivpiij ëaxoy ßeßaiog avxoïç a (bvd (ca. 156-151 a. C.). GDI 1703, 5ss.

Ttagapieivâvxcov ôè Tiaqà 'Avôqovixov ZœxrjQiôaç xal ZJaxsixQâxrjç äxQi ov xa Çdvr]

'Avôqôvixoç noiéovxeç xo noxixaooâpievov näv xo ôwaxov âveyxXrjxcoç (ca. 150-140

a. C.). GDI 1717, 3s. nagapieivàxoj ôè 'Aipgoôioia noéovaa xo noxixaaaopievov
näv xo ôwaxov, 8 s. eî d[«] pir] noéoi 'A<pgoöioia x[o no~]xixaaoôpievov ôwaxà
êovaa..., êÇovaîav èxôvxo) \&]avpnov xai KaXkiaxgaxoç xoMÇeiv & xa d\e\Xcovxi
XQÔncoi (ca. 170-157/6 a.C.). GDI 1858,6s. nagapieivdxa> ôè 'Acpqoôiaia... noiêovaa

xo noxixaooâpievov näv xo ôwaxov eî ôé xi xa pir\ noifj... ôwaxà êovaa, (168

a. C.).

Ebbene, questi esempi, che riflettono anch'essi l'acquisita coscienza délia sogge-
tività di una colpa, appartengono tuttavia a un'epoca la quale ha ormai aile

spalle il processo travagliato, ma ormai risolto (per lo meno anche a livello délia

speculazione filosofica), che ha caratterizzato la progressiva conquista da parte
dei Greci di un concetto nuovo di responsabilità morale18. L'ambiente da cui pro-
vengono è abbastanza circoscritto e la loro evidenza, per quanto singolare, rivela

15 IG XII 5, 647; Ziehen, Leges n. 94; Syll.3 958.
16 Syll.' 671.
17 Raceolti in GDI II p. 184 ss. (die Freilassungsurkunden). Oltre ai citati, cf. identiche

espressioni per es. in 1696, 9; 1702, 5; 1714, 7ss.; 1719, 10; 1726, 4; 1729, 10; ecc. Le
espressioni ricorrono anche in emancipazioni più tarde, fino al termine del I secolo a. C.

(cf. ad es. 2178, 11). Spesso le formule näv xo dyvaxâv o ôwaroç êœv mancano, segno pro-
babile del loro impoverimento per Formai definitiva e generale acquisizione dei valori da
esse tutelati.

18 Âmpia è la letteratura moderna dedicata a questo problema. Si veda da ultimo A. W. H.
Adkins, Merit and Responsibility (Oxford 1960) che segue lo sviluppo del concetto di
responsabilità morale in Grecia da Omero ad Aristotele (lavoro valido e stimolante, pur
con talune mancanze; cf. in proposito le molteplici recensioni). Di particolare rilievo, fra
le trattazioni che interessano la prospettiva qui accolta, sono: K. Latte, Schuld und Sünde
in der griechischen Religion, Arch. f. Religionswiss. 20 (1920/21) 254ss. ; G. Pasquali, La
scoperta dei concetti etici nella Grecia antichissima, Civiltà Moderna 1928, 343ss., poi in
Pagine meno stravaganti (Firenze 1935) 67ss.; R. Maschke, Die Willenslehre im griechischen



Responsabilité e sanzione nei «décréta de Hecatompedo» 7

l'esistenza di una formulazione del concetto ormai consolidata e diffusa nel

linguaggio e nella prassi legislativi. Comunque, dopo la concezione morale di
Platone e soprattutto dopo la chiàra analisi aristotelica délia responsabilità (si

pensi specialmente all'Etica Nicomachea e a quel passo in particolare ove è

impostata la necessaria distinzione tra 'volontario' e 'involontario')19, la presenza
in iscrizioni del III e del II secolo a. C. di espressioni come quelle considerate

non puö destare eccessiva meraviglia20. Quello che invece sorprende e implica un
importante elemento di valutazione per i tempi e i modi di soluzione del contrasto
fra il sentire una colpa come oggettiva, come stato di cose, e il sentirla invece

condizionata alla consapevolezza soggettiva di essa, è la loro presenza in una
legge sacra ateniese dell'anno 485 e nella di poco più tarda iscrizione di Teos.

Giustamente scrive l'Adkins21 che la forma in cui si manifesta il concetto di
responsabilità morale dipende dalla generale visione del mondo, cioè dell'agire
umano, délia société, dell'universo e dei suoi dèi, e che ogni mutamento di questo
concetto è il risultato del mutamento di un complesso di altre credenze; e che

l'adattamento del concetto di responsabilità puö anche non procedere all'unisono
con le generali trasformazioni. Resistenze e promesse, dunque, conquiste parziali
e ritardi segnano l'affermarsi e l'evolversi délia coscienza morale; i livelli diversi
in cui questa tensione si produce conoscono diversi risultati, non sempre corrispon-
denti fra di loro. È tenendo appunto présente questa varietà di gradazione che si

puö, credo, intendere la testimonianza di IG I2 3/4.
È vero, ad esempio, che non c'è questo tipo di colpevolezza soggettiva nel

mondo omerico e che il peccato consiste appunto per l'uomo omerico in uno 'stato
di cose' che puö coinvolgerlo a sua insaputa22, mentre egli sperimenta tutto il
dramma délia libera volonté annullata dalla costrizione esteriore, umana o divina

Recht (Berlin 1926) e la relativa ampia recensione di W. Kunkel in Zsehr. Savigny-Stiftung
f. Reehtsgesch., Rom. Abt., 48 (1928) 709ss. ; E. Schwartz, Ethik der Griechen (Stuttgart
1951); B. Snell, Die Entdeckung des Geiste(Hamburg 1955) (particolarmente il cap. II:
Mahnung zur Tugend. Ein kurzes Kapitel aus der griechischen Ethik) ; E. Wolf, Griechisches
Rechtsdenken I—IV (Frankfurt a. M. 1950—56) ; R. Mondolfo, Moralisti greci (Milano/Napoli
1960) (cap. II: Responsabilità e coscienza morale da Omero a Democrito); del medesimo
v. anche Responsabilità e sanzione nel più antico pensiero greco, Civiltà Moderna 1930, lss.,
poi in Problemi del pensiero antico (Bologna 1935) 1 sa. ; si confronti in proposito la discus-
sione di G. Calogero in Giornale critico délia filosofia italiana XV 2 (1934) 362ss. Ulteriore
bibliografia nella citata opera dell'Adkins.

19 III 1109l> 32 ss. to êxovoiov xal to àxovoiov âvayxaïov ïoa>ç ôiogloat roig Ttegl âQerijç
emoxonovoi, /orjULiiov ôè xal roïç vofio&erovoi ngôç re rùç rifiàç xal ràç xoXdaeiç. Cf. in
proposito Adkins, cit. 8 e 319 ss.

20 Non con questo che si debba vedere nelle suddette espressioni una traduzione o un
riflesso délia speculazione filosofica del IV secolo, come del resto dimostra la presenza
delle medesime già in IG I2 3/4, all'inizio del V. Voglio solo dire che il clima morale greco
ha ormai accolto, se non altro teoricamente, certe esigenze a tutti i livelli.

21 Op. cit. 4ss.
22 Cf. Latte, Schuld und Sünde 258 e per tutti l'illuminante esempio di Oineo colpito

dall ira di Artemis cui inavvertitamente (r) Dz&er' rj ovx êvôriaev) non ha offerto sacrifici
<11. IX 537).



8 Gianfranco Màddoli

o ultradivina (moira)23. Ma è anche vero, e si rileggano in proposito le pagine di
Mondolfo24, che almeno nelle parti più recenti dei poemi omerici dietro certe

esplicite negazioni di una cosciente responsabilità il concetto di questa è già posto
in modo evidente e pressante. Non è mio compito ripetere un'indagine, peraltro
chiaramente già condotta26, sul cammino di questa sensibilità tra Omero e il
V secolo. I dati del resto non sono molti e in un certo senso non sono sulla linea
délia nostra iscrizione: gli elementi offerti ad esempio da Esiodo, Tirteo, Solone,

Teognide sono termini valutativi corne âgert], xaxoç, âya&ôç, ôîxaioç che non

pongono direttamente e interamente la problematica colpa-soggettività, o meno,
délia colpa-punizione, non giungono cioè (né lo potrebbero) a tradurla in sanzione

per la singola azione, non hanno esito giuridico. Gran parte del citato lavoro
dell'Adkins è appunto un'analisi di quei termini di valore e questo, oltre che per
10 specifico metodo dell'autore, per la natura delle fonti a disposizione, cioè per
quello che ho chiamato rm problema di livelli. Altro è il piano délia creazione

poetica o più generalmente letteraria e délia riflessione filosofica e altro quello
délia formulazione giuridica, diverse le spinte e le resistenze, diverse anche a
seconda délia maggiore o minore rilevanza dei comportamenti esaminati o esamina-

bili: ché il poeta o il filosofo non prende in considerazione tutti i casi che si

pongono al legislatore tenuto a regolare anche l'anonima prassi quotidiana, certo

non sempre cosl esemplare da essere proposta corne tema di particolare medita-
zione in veste poetica o speculativa. Eppure, non di meno, sia il poeta sia il
filosofo sia il legislatore respirano la stessa atmosfera, vivono gli stessi contrasti, le

Stesse problematiche délia società e dell'epoca che Ii accomuna: ma ciascuno ha

una sua possibilité diversa di interventi - e di interessi, un suo margine di inno-
vazione e di rottura, un suo spessore di resistenze.

Con questa premessa si possono a mio avviso meglio intendere quei dati, in
apparenza cosl contrastanti, sull'affermarsi délia responsabilità soggettiva fino
a tutto il V secolo compreso e in particolare le famose 'eccezioni' draconiane sul

<p6voç âxovoioç con tutta la relativa problematica sottintesa nel firj èx nqovoiaç

e nelVaxœv26.

Ora, la testimonianza di IG I2 3/4 si pone, corne 'autenticità' di document»,
ben prima dell'iscrizione draconiana e rappresenta quindi, da questo punto di
vista, il più antico testo giuridico (a noi pervenuto in originale) del mondo greco

28 Adkins, cit. cap. II; cf. anche Maschke, cit. 6ss.
24 Moralisti, cit. 40 ss. A pag. 50 n. 1 è richiamato un parallelo suggerito dal Pasquali -

dal cui ricordato articolo Mondolfo prende le mosse per la sua trattazione - tra i poemi
omerici e le leggi attiche, che nel periodo più antico castigano solo l'azione commessa e solo

più tardi copsiderano anche l'intenzione. La nota del Mondolfo è un po' vaga, comunque
11 parallelo del Pasquali sembra non tener conto délia legge dell' Hecatompedon, che
dovrebbe pur rientrare, data la sua età, nella «legge attica primitiva».

25 Cf. Maschke, cit. 15ss. e in genere le opere citate alla n. 18.
28 Cf. Maschke, cit. 39 ss. La legge di Dracone, corne è noto, ci è giunta in forma probabil -

mente ritoccata in un'iscrizione del 409/8 a. C. (IG I2 115, Syll.8 111) e nella testimonianza
di Demostene (in Aristocratem).



Responsabilità e sanzione nei «décréta de Hecatompedo» 9

che attesti un esplicito accoglimento delle esigenze délia responsabilità soggettiva
nella colpa ; essa segue peraltro nel tempo la legge di Dracone, sulla linea da essa

avviata, e costituisce perciö, pur nel suo limite, un prezioso anello di collegamento
con le più tarde espressioni délia medesima esigenza.

Il rilevato limite di IG I2 3/4 è forse la sua stessa condizione di affermazione,
proprio perché, appunto, i casi per i quali è accolta l'istanza délia soggettiva con-
sapevolezza riguardano comportamenti secondari che non investono drammatica-
mente, con la persona cui ineriscono, tutto un complesso di credenze e di tradi-
zioni che sono si in crisi, e progressiva, ma che non sono ancora state abbandonate.
Si pensi ai drammi esemplari délia grande tragedia greca e al peso, ad esempio,
délia remota ma persistente credenza nella contaminazione27. Non impedita da
simili potenti inibizioni la richiesta di una dignità e di uno spazio autonomi del-
l'individuo puö trovare accoghenza e riconoscimento a quei livelli che non com-
promettono, apparentemente, la stabihtà di un sistema ma di cui in realtà sono
chiari e premonitori sintomi di sfaldamento.

Qui è, a mio awiso, tutta l'importanza storica di queU'eav siôtoç e di queU'ëài»

ôwarôç dei 'décréta de Hecatompedo', primo riconoscimento - a noi documentato
in diretta tradizione - nelle norme giuridiche del valore délia volontà libera e

quindi délia responsabilità: valori che la situazione greca dell'epoca stava matu-
rando decisivamente, pur entro gli ancora vincolanti limit,i délia precedent«
atmosfera culturale.

Ma un segno délia rottura ormai in atto di questa atmosfera, anche a livello
delle grandi colpe di cui puö macchiarsi un mortale, e un momento importante
nel processo che ad essa conduce (anche cronologicamente molto interessante ai
nostri fini) è nel passo erodoteo relativo alla storia di Adrasto28. Ad Adrasto,
che involontariamente gli ha ucciso il figlio, Creso rivolge le seguenti parole:
elç ôè ov ov poi rovôs rov xaxov aïrioç, el fir\ ôaov àéxcov et-egydoao, âXXà êsœv

xov nç Sono gli accenti che risuoneranno fra poco in alcuni passi di Sofocle29

e richiamano i versi di Elena ad Elettra nell'Oreste di Euripide (75s.): nQoayêéy-

jiaaiv yàq ov fuaîvofiai oéêev, eç Ooißov âvacpÉQovoa rrjv â/uaQTtav. L'Adkins, cui il
passo di Erodoto sembra sfuggire, parla infatti - per il frammento 604 (Nauck)
di Sofocle äxcov ô'âfiaQtojv ovriç âv&Qtxmœv xaxôç -di « (new) sensitivity» all'inten-
zione e alla sua assenza30, una nuova sensibihtà avvertibile nel poeta a partire
dall'Edipo a Colono (266s., 538s.), raffrontabile nel citato passo dell'Oreste di
Euripide, concomitante e probabilmente connessa al modo di vedere delle Tetralogie

antifontee31. Per quanto ho detto sopra, più che di sensibilità al problema,

27 Adkins, cit. 86ss. (con rinvii bibliografici).
28 Herod. I 45.
29 Per i possibili rapporti Erodoto-Sofocle e la comune temperie culturale cf. F. Jacoby,

RE s.v. Herodotos Suppl. II 232 ss.
30 Op. cit. 114 n. 28 (il frammento appartiene alla Tyro, che sarebbe stata scritta nel

411 a. C.).
31 Ibid. 102ss. Per un'analisi delle Tetralogie in questo senso cf. anche Maschke, cit. 69ss.



10 Gianfranco Màddoli

che è certo più antica di Antifonte e di Sofocle (IG I2 3/4 e il passo erodoteo lo

confermano), parlerei di definitivo superamento dei condizionamenti tradizionali
(l'idea di contaminazione, in questo caso) anche ai livelli superiori e più 'vinco-
lati' dell'azione umana. Del resto i discussi versi di Simonide nel frammento per
il tessalo Scopas - ndvtaç ô'ènaîvrjf,n xai (piXéto, éxcbv öatig ëçôr) firjôèv aloxQov,

âvdyxa ô'ovôè êeol /xdyovtai32 - anche nel caso di un'interpretazione di aio%Qov

non come termine puramente morale33, testimoniano di una problematica e dunque
di una sensibihtà al contraste drammatico fra êxœv e âvdyxrj posta già con chia-

rezza consapevole. Puö allora non essere casuale, ma anzi illuminare su un certo

tipo di atmosfera e di 'crisi', che l'operosità poetica di Simonide cada appunto
nei primi decenni del V secolo e che sia testimoniata la sua presenza in Atene

proprio nel decennio tra le due guerre persiane34, vale a dire negli anni dei 'décréta
de Hecatompedo'. Del resto che il clima da cui nasce la novità dell'iscrizione
ateniese si stesse già in precedenza preparando puö suggerirlo, nella esiguità dei

dati a disposizione e con tutti i limiti délia sua natura e provenienza, la nascente

speculazione filosofica: l'ïj&oç âvêgd):rca> dai/ucov di Erachto(frg. 119D)potrebbe
già essere segno del nuovo sentire35. Che sia, in questa prospettiva, più che un
caso la testimoniata accoglienza delle ragioni délia soggettività in un'iscrizione
di Teos, non lontana da Efeso e a questa da tempo legata da forti vincoli?36

Nella seconda metà del V secolo comunque i frammenti di Democrito
testimoniano che interiorizzazione délia colpa e contrapposizione dell'intenzione al

mero awenimento esteriore sono ormai chiare proposte (o, megho, riflessi di rm
sentire già diffuso?) cui la coscienza greca non puö più sottrarsi: èy&Qog ov% o
âôixécov aXXà ô ßovXdfievog (frg. 89 D); âyaêov ov to fir] àôixeïv âXXà to fit]ds
èêéXeiv (frg. 62 D) ; ôdxi/ioç âvrjg xal dôdxifioç ovx êÇ wv nçdoosi fiôvov, àXXà xal

a>v ßovXetai (frg. 68 D).
L'iscrizione dell'acropoli parlando l'umile linguaggio dei fatti insegna che, già

da almeno mezzo secolo, l'etica giuridica degli Ateniesi ha registrato, se pure in
proporzioni ancor limitate, la frattura col passato. Da hog ô'âv Xetnei dvvatoç &v

e da êàv dé tiç tovtov ti ôqô. eîôcog traspare che presenza di impedimenti esteriori
e inconsapevolezza dell'atto commesso sono stati già individuati corne caratte-
ristiche dell'azione involontaria e come taie impunibile. Sono esattamente le

stesse condizioni che, un secolo e mezzo dopo, porrà aile azioni âxovaia la matura
riflessione di Aristotele: ôoxeï ôrj dxovoia elvai tà ßia fj ôû àyvoiav yivdfieva.

Il filosofo, che certo non 'creava' dal nulla la sua dottrina etica ma attingeva

32 Frg. 5 Bergk e frg. 4 Diehl, vv. 19-21; frg. 37 Page, vv. 27-30.
33 Cf. Adkins, cit. 165 e App. 355 ss. Per la bibliografia recente sul carme cf. L. Woodbury,

Simanides on 'Agezij, TAPA 84 (1953) 138s. n. 6.
31 Cf. P. Maas, RE s.v. Simonides, III A 188.
35 Cf. H. Diels, Herakleitos von Ephesos2 (Berlin 1909) e in proposito Maschke, cit. 25.

Ma cf. ad es. la diversa opinione di Schwartz, cit. 15s.
36 Si pensi ad esempio alla efesia ipvXi) Trjiccrv rieordata da Ephoros apud Steph. Byz.

s.v. Béwa (Jacoby, FGrHist 70 F 126); cf. RE s.v. Teos, Y A 544.



Responsabilità e sanzione nei «décréta de Hecatompedo» 11

immagini ed esempi dall'esperienza passata anche giuridico-penale, faceva prece-
dere alla sua definizione questa constatazione : ènl fisv roïç exovatoiç ènaivmv xal
ipôytov yivofiévcov, ènl ôs roïç àxovoîoiç avyyvco/irjç, èvioxe ôè xal èXéoif. In
queste note aristoteliche ravvisiamo appunto concetti e norme che già sostanzial-

mente per gli Ateniesi délia generazione di Maratona erano rà èv toi
yEyga[j,f.iêva].

37 Eth. Nie. III 1109» 30ss., ma si veda tutta la parte iniziale del terzo libro. Cf. in parti-
colare III 1113" 21ss. rovroiç ô'ioixe fiaQTVQEÏoôai xal lôia vtpèxdazoyv xal vnavxâxv twv
vo/io&erwv xoAdÇovoi yàç xal ztfuaQovvrai toùç ÔQânrraç ßox&rjod, ôaoi fti] ßlq: rj ôi âyvoiav
fjç /irj arrzol ahioi. Si veda in proposito la nota di commente a III 1109b 34-35 in R. A.
Gauthier/J. Y. Jolif, L'Ethique à Nicomaque II 1 (Louvain/Paris 1959) 170s., sulla dottrina
délia responsabilità nel diritto penale ateniese, con particolare riferimento all'omicidio.
Gioverà in proposito ricordare anche la chiara precisazione del Kunkel, rec. cit. 710, a
conforto di questo accostamento, apparentemente ardito e per il distacco cronologico e

per la sottolineata necessità di distinzione di livelli, fra il testo aristotelico e l'iscrizione
ateniese; ferma restando la differenza fra diritto positivo e filosofia del diritto e la consape-
volezza che la speculazione dei filosofi sul problema délia responsabilità e délia colpa
non si è mai tradotta sic et simpliciter in diritto positivo in alcuna comunità greca, non è

meno vero che «was Platon und Aristoteles zum Problem des Willens und des Verschuldens
beigetragen haben, gründet sich wohl auf das positive Recht des griechischen Gemeindestaats

und namentlich Athens».


	Responsabilità e sanzione nei "decreta de Hecatompedo"

