Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 23 (1966)

Heft: 3

Artikel: Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik (184 a 10 -
187 b 7)

Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-20009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-20009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 23 1966 Fasc. 3

Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik
(184a10—187hb7)

Von Olof Gigon, Bern

Das Ziel der nachfolgenden Untersuchung ist ein begrenztes. Es soll weder eine
durchgehende philologische Interpretation noch eine philosophische Wiirdigung
vorgetragen werden. Unsere Frage geht vielmehr ausschlieflich nach den histori-
schen Hintergriinden des uns iiberlieferten Textes!. Denn keinem auch nur halb-
wegs aufmerksamen Leser kann es verborgen bleiben, dal die Physik im allgemei-
nen und das Buch I7epé oy v im besonderen kein in sich geschlossenes und in einem
Zuge niedergeschriebenes Ganzes darstellt. Der Text ist uniibersichtlich. Der Leser
wird zwischen breiten Erorterungen (bald elementaren, bald hochspezialisierten
Charakters) und kurzen Notizen hin und her gerissen. Auflerdem wird offensicht-
lich ein héchst betrichtliches MaB an Kenntnissen vorausgesetzt, das der Leser
schon mitbringen muf, um den Text wirklich zu verstehen.

Die Probleme, die damit gestellt sind, sind es, die uns hier beschéftigen sollen.
Nicht verschwiegen sei, daB3 sich dabei im Hintergrund eine allgemeine, grund-
sitzliche Frage erhebt. Es darf auch in der Aristotelesforschung neben dem durch
die Jahrhunderte weiterlaufenden Bemiihen, den Text als solchen auszulegen, die
Frage nach der geschichtlichen Entstehung der Texte nicht vergessen werden.
Werner Jaeger hat versucht, iiber eine klassizistische, statische Betrachtungsweise
hinauszugelangen und Aristoteles als eine geschichtliche Gestalt zu begreifen. Sein
Versuch war nicht selten einseitig, operierte etwas gar zu unbekiimmert mit dem
Begriff der Entwicklung und erlag vor allem zu haufig der Versuchung, Aristoteles
ausschlieBlich von Platon her zu interpretieren, als sei Aristoteles sein Leben lang
geistig so etwas wie ein Gefangener seines Meisters und der Akademie gewesen.
Doch im Entscheidenden hatte er recht. Dem gegeniiber scheint die heutige For-
schung vielfach in einer klassizistischen Haltung den Texten gegeniiber nur gerade
Eines festzuhalten: die Bindung an Platon, als ob Aristoteles zu guter Letzt wirk-
lich nichts anderes gewesen wire als der Schiiler, der sich auf Schritt und Tritt
durch die Fragestellungen und Formulierungen Platons habe leiten lassen. Ich
mochte meinen, daf die Dinge denn doch etwas anders liegen.

1 Insofern sind Beriihrungen mit den philosophischen Interpretationen von W. Wieland,
Die aristotelische Physik (Gottingen 1962) nur gelegentlich vorhanden. Naher stehen, vor allem
im Methodischen, die Untersuchungen von G. A. Seeck, Die Elemente in der Kosmologie des
Aristoteles, Zetemata 34 (Miinchen 1964). Unentbehrlich bleibt natiirlich der solide, wenn auch
philologisch meist an der Oberfliche bleibende Kommentar zur Physik von Sir David Ross
(Oxford 1936), wichtig auch das einschliagige Kapitel in der umfassenden Darstellung von
1. Diiring, Aristoteles (Heidelberg 1966) bes. 224-231, sowie F. Solmsen, Aristotle’s System of
the Physical World (Ithaca 1960).

9 Museum Helveticum




130 Olof Gigon

Die Gesichtspunkte, unter denen hier Phys. A analysiert werden soll, sind zur
Hauptsache die folgenden:

Voran steht das Problem der Abgrenzung des Gegenstandes. Fast alle Prag-
matien des Aristoteles werden von einer sehr bezeichnenden Polaritét beherrscht.
Auf der einen Seite ist es die Intention des Aristoteles, einen systematischen Auf-
bau der Wissenschaften zu verwirklichen. Es gibt eine Stufenfolge von priméren
und sekundéren Disziplinen, und auf den Stufen der sekundéren Disziplinen gibt
es eine Mehrzahl von Wissenschaften, die sich ihrem Gegenstand und Kompetenz-
bereich nach grundsitzlich voneinander unterscheiden. Allbekannt sind die in
den Pragmatien immer wieder anzutreffenden Hinweise, dal dieses oder jenes
Problem den Bereich der gegenwiéirtigen Untersuchung iiberschreite und im Rah-
men einer anderen Disziplin zu behandeln sei. Auf der andern Seite ist jedoch ein
solches streng abgrenzendes System nur teilweise herstellbar. Dies nicht nur darum,
weil es de facto immer wieder Grenzprobleme gibt, die von vornherein mehrere
Disziplinen interessieren; sondern auch darum, weil es neben der Intention auf
systematische Dihairesis auch die entgegengesetzte Intention auf innere Verkniip-
fung der Bereiche gibt. So zeigt es sich etwa bald, dal trotz dem einleuchtenden
Schema, wie es in Phys. 198 a 29-31 skizziert wird, zwischen den drei Wissenschaf-
ten vom Unbewegten, vom Supralunaren und vom Sublunaren keine wirklich
befriedigende Grenzziehung méglich ist. Und wenn noch dariiber hinaus Aristoteles
zwischen jenen Wissenschaften unterscheidet, die das Wissen um seiner selbst
willen suchen, und den anderen, deren Ziel nicht das Wissen, sondern die Herstel-
lung der Féhigkeit zum richtigen Handeln ist, so hindert auch diese fundamentale
Dihairesis nicht, daB eine ganze Reihe von Problemen beide Bereiche gleichmiBig
angeht. Man mag an die Finalursache oder an Begriffe wie ¢¥ois und tdyn denken.

Der Interpret wird gerade im Falle der Physik immer wieder auf beide Inten-
tionen zu achten haben: diejenige zur méglichsten Abgrenzung des Themas im
Rahmen des Wissenschaftssystems und diejenige zur Verkniipfung aller Dis-
ziplinen unter einander.

Der zweite Hauptgesichtspunkt ist der historische im engeren Sinne.

Es ist eine selten genug beachtete Regel, dal eine korrekte Interpretation des
Aristoteles (wie iibrigens auch anderer Autoren) sich nicht einfach an diejenigen
Texte halten kann, die im Laufe eines komplizierten geschichtlichen Prozesses bis
zu uns gelangt sind, sondern daf sie prinzipiell mit dem gesamten uns bezeugten
Oeuvre rechnen mull. Wir besitzen ja die vieldiskutierten hellenistischen Schrif-
tenverzeichnisse, und die Zahl der erhaltenen Fragmente reicht gerade aus, um
zu beweisen, daf es die dort aufgefiihrten Schriften in den Jahrhunderten zwischen
Aristoteles und Andronikos von Rhodos tatséchlich gegeben hat.

Wir werden uns eingestehen, daf} dieser Befund eigentlich recht unbequem ist.
Er zwingt uns, bei der Aristotelesinterpretation dauernd mit einem Faktor zu rech-
nen, dessen Einwirkung im einzelnen zwar vermutet, nur selten aber schliissig
erwiesen werden kann. Valentin Roses bekannte These, die er noch seiner Frag-




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 131

mentausgabe von 1886 als Vorspruch vorangestellt hat, ist zwar verkehrt und un-
haltbar. Es ist aber kaum zu leugnen, daB gerade unter den neueren und neuesten
Aristoteleskommentaren manche so angelegt sind, als hidtte im Grunde Rose eben
doch recht. Die Interpretation geht stillschweigend davon aus, daB Aristoteles
nur das uns erhaltene Corpus geschrieben habe und daB dieses Corpus aus sich
selbst und ohne Zuhilfenahme des unbekannten und beunruhigenden Faktors, den
die Schriftenverzeichnisse darstellen, erklirt werden miisse.

Aber so geht es nicht; die Schriften der Verzeichnisse haben existiert, und wenn
wir nicht Rose folgen wollen, so sind sie, mindestens in ihrem iiberwiegenden Teile,
von Aristoteles selbst verfat worden. Dann aber miissen zwischen ihnen und den
Texten unseres Corpus qualifizierte Beziehungen bestehen. Nachweisen lassen sie
sich selten, glaubhaft machen, wie ich meine, &fters, und mit ihnen zu rechnen
ist unter allen Umstéinden unvermeidbar. Um zwei Beispiele zu nennen: der Inter-
pret von Top. I' 1-3 muBl beriicksichtigen, dal das Verzeichnis des Diog. Laert.
einen Titel I1epi 700 feAriovoc nennt, derjenige von Eth. Nik. I" 1-3 ebenso, daB
es einen Text [lepl éxovoiwv gegeben hat. Von den Dialogen will ich hier nicht re-
den, obschon sich methodisch etwa die Frage aufdringen miiBte, ob und wie weit
in Pol. 4 8-11 und Eth. Nik. E 8u.a. Querverbindungen zum Dialog ITepi 7nAodrov
anzunehmen sind usw. In der Naturphilosophie spielt die Frage nach den Dialogen
begreiflicherweise eine untergeordnete Rolle. Denn der Dialog ist seinem Wesen
nach diejenige Form, in der dem allgemein Gebildeten philosophische Probleme,
die ihn angehen, nahe gebracht werden konnen. Zur Erorterung spezialisierter
naturphilosophischer Probleme eignet er sich wenig, wenn man von der Frage nach
der Seele, der Gottheit und dem Wesen des Kosmos im ganzen absieht. Physik im
Sinne unserer Pragmatie wird man hochstens in I1epi gptlocopiag erwarten.

Um so wichtiger wird dagegen gerade fiir Phys. 4 eine andere Perspektive. Die
Physik ist anerkanntermaBen eine der Hauptquellen fiir unsere Kenntnis der Vor-
sokratiker. Aus den Berichten erschlieft man Lehren oder gar Zitate der alten
Physikoi von Anaximander an und pflegt zu bedauern, dal Aristoteles in der Be-
richterstattung so oft willkiirlich auswihlt und gewaltsam umdeutet, um die
agyaiot seinen eigenen Zwecken dienstbar zu machen. Unser Interesse gilt fiir dieses
Mal jedoch nicht den Vorsokratikern, sondern Aristoteles. Und von da her konzen-
trieren wir uns auf die eine Frage: Wie weit erhilt der Leser durch seine Berichte
und Diskussionen ein wirkliches Bild von der Person und den Biichern und Lehren
jener Physikoi? Es handelt sich nicht darum, ob das Bild historisch richtig ist,
sondern nur darum, ob es iiberhaupt ein Bild ist, also ob sich die weithin verstreu-
ten Notizen zu einem fafbaren Ganzen fiigen. Die Frage stellen heifit sie schon
halbwegs verneinen. Dann aber entsteht sofort das neue Problem, ob unsere Prag-
matie Monographien iiber einzelne Vorsokratiker oder gar ein Gesamtwerk iiber
die Physikoi nicht schon voraussetzt, Biicher also, die deren Lehren zusammen-
fassen, ausdeuten und von der eigenen Position des Verfassers her kritisch analy-
sieren. Die Tatsache, dal es solche Biicher schon gegeben hitte, wire dann die




132 Olof Gigon

Erklirung dafiir, daB Aristoteles in der Physik sich so oft mit erstaunlich summa-
rischen Andeutungen begniigt. Die Schriftenverzeichnisse des Aristoteles, Theo-
phrast und Eudemos zeigen ja, welchen Umfang die doxographische Schrift-
stellerei gerade im alten Peripatos gehabt hat. Einzelne Stiicke daraus sind erhal-
ten und lassen uns die Methode erkennen, die dabei geiibt wurde: ich denke einer-
seits an De Melisso, Xenophane, Gorgia, dessen Substanz altperipatetisch ist,
auch wenn man mit einer spiteren schulmaBigen Uberarbeitung rechnen muB,
anderseits an Theophrasts De sensu, dessen Zugehérigkeit zu den 18 Biichern ®vot-
%@v 86at von O. Regenbogen, RE s.v. Theophrastos, Sp. 1400 nach dem Vorgange
anderer leichtfertig bestritten worden ist; leider hat neuestens P. Steinmetz, Die
Physik des Theophrast (1964) 334 ff. Regenbogens These gebilligt, ohne Griinde
beizubringen. Er hat freilich auch (bes. S. 337) die Absicht der @voix@y ddfar im
ganzen auf die absonderlichste Weise miBverstanden. Seine Kritik an Usener und
Diels ist in einigen nebenséichlichen Einzelheiten berechtigt; in der Hauptsache
verfehlt sie vollig ihr Ziel. Die Hypothese, dal die Puvotxdy ddéar systematisch zu
den Hauptproblemen der Naturphilosophie die Lehren der alten guotxoi aus deren
Biichern deduzierten, also zusammenfalten und, soweit es notwendig schien, in
die Terminologie des Peripatos umsetzten und schlieBlich vom Standort des Peri-
patos aus beurteilten (also unterschieden zwischen Irrwegen, die zu meiden seien,
unklaren Vorahnungen des Richtigen und schlieBlich giiltigen Einsichten, die die
Lehre des Peripatos vorwegnahmen und ihr die erwiinschte geschichtliche Be-
stitigung darboten), diese Hypothese ist nach wie vor die weitaus wahrschein-
lichste. Doch lassen wir dies hier auf sich beruhen. Unsere Frage ist die, ob der
Text der aristotelischen Physik vielleicht schon die Existenz dieses Werkes oder
doch der damit verbundenen Monographien, die die Schriftenverzeichnisse nennen,
voraussetzt, also mit der Kenntnis ihres Inhaltes bei seinen Lesern rechnen kann.

Ein letztes allgemeines Problem sei noch hervorgehoben. Esist immer und immer
wieder zu bedauern, daBl wir iiber den Stil der Pragmatien so wenig wissen.

Jedem Leser wird es auffallen, daBl beispielsweise einzelne Kapitel einer Prag-
matie bestimmte Thesen in einer beinahe iibermiBigen Breite und pédagogischen
Umsténdlichkeit entwickeln, andere dagegen sich mit knappen Stichworten be-
gniigen oder in eine hochspezialisierte Diskussion eintreten, deren Verstindnis dem
antiken Leser genau so viel Miihe bereitet haben muf wie uns. Auffallen wird auch,
daB einzelne Abschnitte trefflich disponiert sind, in Nachbarabschnitten dagegen
keinerlei Ordnung zu erkennen ist; ferner, dafl zuweilen sogenannte rhetorische
Fragen eingelegt werden, die unmittelbar an das Mitdenken des Lesers appellieren,
withrend andere Kapitel davon vollig frei sind; endlich, dal zuweilen anspruchs-
volle Metaphern und ganze Gleichnisse aufgeboten werden, um den Gedanken zu
verdeutlichen. BloB zu konstatieren, daB sie einen Schmuck der Darstellung bilden,
hilft nicht weiter. Wichtiger ist, daB damit ein bestimmtes Niveau und Kolorit
des Stiles angestrebt wird, — und dann erhebt sich das Problem, warum gerade
an dieser oder jener Stelle und anderswo nicht.




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 133

Eine leidige Frage ist endlich die wissenschaftliche Terminologie im ganzen.
Im allgemeinen kiimmern sich die Interpreten merkwiirdig wenig um die Tatsache,
daB Aristoteles oft gerade mit wichtigen Termini technici duBlerst liBlich um-
geht und denselben Begriff bald so bald anders verwendet. Wenn Platon sich solche
LéiBlichkeiten erlaubt, so darf uns dies nicht wundern. Es gehort zum Stil des ur-
banen Dialoges, in solchen Dingen grofBziigig zu sein und sich nicht pedantisch
auf eine spezialistische Schulterminologie festzulegen. Aber dafl ein Aristoteles,
dessen Pragmatien literarisch etwas ganz anderes darstellen als Platons Dialoge
und von dem wir hinléinglich wissen, welche Bedeutung er dem Problem der
moldayds Aeydueva, also der genauen Bestimmung der geschichtlich gegebenen
und zulissigen Bedeutungen eines Terminus technicus beigelegt hat, sich im Einzel-
fall so wenig um einen prézisen und eindeutigen Sprachgebrauch bemiiht hat, ist
ein hochst eigentiimlicher Tatbestand. Eine Erklirung wird sich freilich nur von
einer umfassenden, genauen und vorurteilsfreien Untersuchung der philosophischen
Terminologie des Aristoteles erhoffen lassen.

Unser Ziel hier kann lediglich sein, fiir Phys. A auf einzelne der angeriihrten
Fragen aufmerksam zu machen, ohne auf eine erschépfende Kommentierung ein-
zutreten, die uns viel zu weit fithren miilite.

Gleich das Prooimion, das vom Gegenstand und der Methode der Pragmatie
spricht, enthélt eine Reihe schwieriger Probleme. Den Gegenstand umschreibt
184 a 10-16, und zwar in einfachster Weise: Jedes Wissen von einem Gegenstand
ist Wissen von seinen Urspriingen und Ursachen. Das Wissen mepi gdoews ist also
das Wissen von den Urspriingen der Physis. Um eine Kleinigkeit ausfiihrlicher
bildet derselbe Gedankengang auch das Prooemium zu der Untersuchung iiber die
Ursachen in B 3 (194 b 17-23). Diese Untersuchung selbst ist sehr kurz gehalten,
und dies aus evidenten Griinden. Denn demselben Problem gilt bekanntlich das
erste Buch der Metaphysik; die Doxographie, die in Phys. B 3 fehlt, wird dort in
groBter Breite nachgetragen. Wichtiger fiir uns ist, dal auch die beriihmten Ka-
pitel Met. A 1/2 grundsétzlich denselben Gedankengang bieten wie Phys. 184 a
10-16 und 194 b 17-23, allerdings in den verschiedensten Richtungen erweitert,
teilweise durch assoziativ angeschlossene Uberlegungen, die mit dem Grundgedan-
ken nur noch lose zusammenhéngen. Dieser selbe Grundgedanke er6ffnet in aller
Kiirze Met. A 3 (983 a 24-26): das Wissen (das jeder Mensch von Natur erstrebt
und das die hochste Form einer Stufenleiter von Wissensformen bildet) ist das
Wissen von den obersten Ursachen.

Dies ist fiir Aristoteles der Ausgangspunkt der theoretischen Wissenschaften
iiberhaupt. Auch die praktischen Wissenschaften haben ihren Ausgangspunkt.
Man wird ihn in Stellen wie Eth. Nik. 1103 b 26-31, 1179 a 35-b 4 und ihren
Parallelen zu erkennen haben. Das Ziel der Bemiihung ist da gerade nicht nur das
Erkennen, sondern das Handeln ; woraus sich dann auch ergibt, da8 die Frage nach
den Ursachen im Felde der praktischen Philosophie von sekundirer Bedeutung
ist (Eth. Nik. 1095 b 6-8, 1098 a 33-b 3 u.a.). Dal} hier eine Gesamtkonzeption




134 Olof Gigon

zugrunde liegt, in der die beiden Teile der Philosophie aufeinander abgestimmt
sind, ist nicht zu verkennen?,

Ein schwieriges Problem bilden die drei Begriffe doyai, aitia, orotycia. Gehen
wir groBziigig von einem Gesamtbild der aristotelischen Naturphilosophie aus,
so bestehen die dgyai aus jener Dreiheit, die in Phys. A nachgewiesen werden soll:
Hyle, Eidos, Steresis. Die airia sind die vier, von denen in Phys. B 3 und Met. 4
die Rede ist. Die ototyeia schlieBlich sind die vier bzw. fiinf Elemente, von denen
vor allem De coelo handelt. Es ist indessen deutlich genug, daB diese termino-
logische Abgrenzung héiufig vernachlissigt wird. doys ist der allgemeinste Begriff
und wird auch 188 b 28 ausdriicklich auf die alten Physikoi zuriickgefiihrt; zu
verbinden ist damit Simpl. Phys. 24,15/16 Diels, wonach Anaximander als erster
den Begriff verwendet habe. orotyciov, das nach dem Zeugnis des Eudemos Frg. 31
W. (das auch in Diog. Laert. 3, 24 nachwirkt) zuerst von Platon in der Natur-
philosophie verwendet wurde, wird 187 a 26 ausdriicklich von den vier Elementen
des Empedokles gesagt3. Doch in 189 b 16 und 27 bedeutet orotyeior dasselbe wie
dox7) und in 190 b 17 wird man zwischen airia und dpy? auch keinen Unterschied
erkennen konnen, ebenso an manchen anderen Stellen. Darauf sei nur eben hinge-
wiesen. Eine Kldrung wiirden wohl lexikologische Spezialuntersuchungen bringen.

184 a 16-21 ist in sich vollig klar. Die Spannung zwischen dem yvdoipuor pice
und dem yvapruov fjuty (nach deren philosophischen Hintergriinden wir hier nicht
zu fragen haben) kehrt bei Aristoteles vielfach wieder, besonders interessant etwa
in Eth. Nik. 1095 b 2-4.

Ein altes Problem ist 184 a 21-b 14. Exklért werden soll, wie der Weg von dem
uns Bekannten zu dem seiner Natur nach Erkennbaren konkret beschaffen ist.
Dies geschieht mit Hilfe von drei Gegensatzpaaren. Dem ovyxeyvuévor steht das
duatpeiv gegeniiber, dem Ganzen der Teil, dem Allgemeinen das Einzelne. Der Erliu-
terung dienen zwei Beispiele. Das Wort «Kreis» ist zunédchst allgemein und wird
erst durch die Definition der Sache in das Einzelne aufgegliedert; die Begriffe
«Vater, Mutter» werden vom Kinde zunéchst auf alle Menschen angewandt und
dann erst auf die einzelnen Menschen, denen sie wirklich zukommen.

Die Sonderbarkeit dieser Stelle springt in die Augen?. Das Begriffspaar xad#diov
-xa®’ &caorov wird hier ganz anders verwendet als etwa in der Grundlegung der
praktischen Philosophie (Eth. Nik. 1097 a 8-13, zu verstehen auf dem Hinter-
grund von Met. 981 a 12-24) oder in der Theorie des Nomos (Eth. Nik. 1137 b 13
bis 34, Pol. 1286 a 9-21, Rhet. 1354 b 4-11 u.a.). Dort ist es gerade das Einzelne,
mit dem der handelnde Mensch umzugehen hat, und nicht das Allgemeine. Zu
formulieren wiire etwa so: an unserer Stelle ist das »addAov ein Globalbegriff, der
erst durch die Reflexion ausdifferenziert wird; an den anderen Stellen bezeichnet

? Die Frage bleibe hier offen, ob vielleicht allen diesen Texten eine ausfiihrliche Darlegung
im Protreptikos oder in I1epi gpilooopiag zum Hintergrund diente.

* Das Schriftenverzeichnis nennt Diog. Laert. 5, 23 drei Biicher Ilegl orouyelwn.

4 Vgl. den einldBlichen Kommentar von Ross zu 184 a 16-b 14.




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 135

es das Begriffliche iiberhaupt, das dem einzelnen Individuum und der einmaligen
Situation gegeniibersteht.

Eine andere Frage ist es allerdings, wie das Fortschreiten von Globalbegriffen
zu differenzierten Begriffen mit dem Weg von den unmittelbar gegebenen Phéno-
menen zu den ororyeia und doyal gleichgesetzt werden kann. Und wieder eine an-
dere (fiir uns die wichtigste) Frage ist es, was diese Erwigungen an dieser Stelle
eigentlich besagen sollen. Denn das doxographische Schema, mit dem 184 b 15
ohne weitere Priliminarien einsetzt, hat mit dem in 184 a 16-b 14 skizzierten
methodischen Vorgehen nicht das mindeste zu tun. Etwa von einer systematischen
Ausdifferenzierung des Begriffs doy7 als solchen ist keine Rede.

Doch eine spitere Stelle hilft uns weiter. Nachdem Aristoteles seine Auseinander-
setzung mit den alten Physikoi bis zu dem Punkte gebracht hat, an dem seine
eigene Lehre von den drei doyal als die Losung aller Probleme sichtbar wird, bricht
er ab und setzt ganz neu ein, und zwar mit der Bemerkung, er wolle die eigene
Lehre mit einer Untersuchung mepi mdons yevéoews beginnen. Denn es sei natur-
gemilB, zuerst von den xowd und dann von den megi &xaoctov idia zu sprechen
(189 b 30-32). In der Tat beginnt dann eine von allgemeinen, elementaren Fest-
stellungen ausgehende Analyse des yiyveodai. Die Vermutung liegt nahe, dafl
184 a 21-b 14 urspriinglich als Prooemium von 189 b 32ff. gemeint war, dann
aber nach vorn verschoben wurde. Als etwas diinner Ersatz wurde 189 b 30-32
neu formuliert. Diese Vermutung 16st zwar lingst nicht alle Rétsel von 184 a 21
bis b 14 (etwa die Sonderbarkeiten, die sich bei scharfer Interpretation der beiden
Beispiele 184 a 26-b 14 ergeben), hilft aber doch den Text im ganzen verstehen.
Er stand urspriinglich vor 189 b 32ff., wanderte aber dann nach vorn, als Ari-
stoteles sich entschloB, der Entwicklung seiner eigenen Lehre eine Diskussion mit
den dgyaiot voranzustellen.

Diese Diskussion® selbst beginnt mit einem Schema, das die Lehren der Friiheren
in ein System moglicher Hypothesen zusammenordnet. Aristoteles selbst und nach
ihm die spétere Doxographie bis hinab zu dem sogenannten Aetios haben sich im-
mer wieder solcher Schemata bedient, iibrigens nicht nur im Bereiche der Natur-
philosophie, sondern auch in demjenigen der Ethik; es geniigt, an Arist. Eth. Eud.
1214 a 30-b 5, an die bei Cicero in zahlreichen Brechungen vorliegende sogenannte
Divisio Carneadea und schlieflich an das bei Varro De philosophia entwickelte
Schema der méglichen Lebensformen zu erinnern. Einige Varianten des an unserer
Stelle vorliegenden Schemas diskutiert Steinmetz a.0. 338ff.

Basis unseres Schemas ist die Frage nach der Zahl der dgyal. Es gibt eine oder
viele, und wenn viele, dann in begrenzter oder in unbegrenzter Anzahl. Der letzte

5 DaB der ganze nachfolgende Text zu zahlreichen Stellen der Met. und zu manchen von
Gen. Corr. nahe Beziehungen aufweist, ist bekannt und sei hier nur ausdriicklich erwahnt.
Diesen Beziehungen nachzugehen wiirde den Rahmen unserer Interpretation vollig sprengen.
Schade, daB es (von vereinzelten Ansitzen abgesehen) keine Aristotelesausgaben gibt, in denen
nach alter Viter Sitte zu jedem Abschnitt die Parallelen angemerkt sind ; sie wiren ein unge-
mein niitzliches Arbeitsinstrument.




136 Olof Gigon

Fall wird von einem neuen Gesichtspunkt aus untergeteilt in gattungsgleiche oder
gattungsverschiedene. Subsididr tritt dazu die Aufteilung in unbewegte und
bewegte doyai. Sie ist notwendig, weil sie die Abtrennung der Eleaten von den
Physikoi erleichtert. Doch spielt sie im weitern Verlauf des Buches kaum eine
Rolle.

Zu beachten ist, dafl nur drei Namen erscheinen, die zwei Eleaten und auf der
andern Seite Demokrit. Der die Physikoi betreffende Teil des Schemas wird
187 a 12-26 wieder aufgenommen, doch mit einer bemerkenswerten Verschiebung
der Gesichtspunkte: Was dort interessiert, ist weit weniger die Zahl der doya( als
solche, als vielmehr das Problem, wie sich aus der doy” das Andere bildet: ent-
weder durch qualitative Verdnderung in zwei entgegengesetzte Richtungen oder
durch mechanische Aussonderung des in der doy? schon Vorhandenen. An dieser
spéteren Stelle wird Demokrit gerade nicht erwiahnt, obschon man erwarten wiirde,
daB er neben dem ausfiihrlich behandelten Anaxagoras auch noch zur Sprache
kidme. In 184 b 22-25 wird das Schema der dgyaf doxographisch verglichen mit
einem Schema der dvra. Auf wen es zuriickgeht, wird nicht gesagt; man mdchte
am ehesten auf Speusippos oder Xenokrates raten. Es zeigt vor allem, daf fiir
Aristoteles die Frage &v 7} moAAd die im gegenwirtigen Zusammenhang entschei-
dende ist. Er benutzt sie als Leitfaden, an dem er etappenweise zu seiner Dreizahl
der doyal vordringen kann.

Sie beherrscht die Diskussion der eleatischen Doktrin von 185 a 20 an. Dabei
ergibt sich etwas Eigentiimliches. Uber die Motive, die Parmenides und Melissos
zu ihrer Annahme eines einzigen Seienden gefiihrt haben, erfahren wir nichts.
Dagegen lesen wir in 185 b 25-27, dall auch die Spéteren zu vermeiden suchten,
Srwg un) dua yévyrar adroig To adto &v xal moAdd. Das xai setzt voraus, dafl die
Problematik des &» xal moAld schon fiir Parmenides und Melissos die fundamentale
Schwierigkeit gebildet habe, von der sie ausgegangen seien. Davon miiite vor
185 a 20 die Rede gewesen sein. Das Referat iiber die Lehre der Eleaten und ihre
Uberlegungen ist jedoch verdringt worden durch 184 b 25-185 a 20, einen Ab-
schnitt, der mit grob zusammengeschobenen Materialien begriinden will, weshalb
die Eleaten nicht zu den Physikoi zu rechnen sind.

Dieser Abschnitt spricht zunéchst vom &, dann vom dxi{vnrov, und zwar ledig-
lich mit dem Hinweis darauf, dafl damit der gegenwirtigen Untersuchung ihre
Grundvoraussetzungen entzogen wiirden. In 184 b 25-185 a 5 wird gezeigt, dal3
der eleatische Begriff des Einen den schon von 184 a 10ff, an vorausgesetzten Be-
griff der apy7} authebt. Und nun gilt, daB keine Wissenschaft die Legitimitét ihrer
eigenen Grundlagen diskutiert, wozu auf die Geometrie hingewiesen wird. Dazu
gehort auch 185 a 14-17, wo mit einem starken polemischen Unterton (man mag
von weitem Eth. Nik. 1095 a 28-30 vergleichen) erkldrt wird, irrige Meinungen
lohne sich nur dann zu diskutieren, wenn auch der Irrtum die Grundlagen der in
Frage stehenden Wissenschaft respektiere, — was offenbar bei den Eleaten nicht
der Fall ist. Exemplifiziert wird ein zweites Mal mit der Geometrie, und zwar mit




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 137

einem hochspezialisierten Problem, der Quadratur des Kreises, wo ein legitimer
und ein illegitimer Losungsversuch unterschieden werden. Das Problem wird bei
Aristoteles noch einige Male erwdhnt (die Stellen und eine ausfiihrliche Erorterung
im Kommentar von Ross zu Phys. 185 a 16), merkwiirdigerweise immer in knapp-
sten Andeutungen. Der SchluB ist zwingend, dal unser Text wie derjenige der
Analytiken und der Soph. El. mit Lesern rechnet, die mit dem Problem schon
vertraut sind. Natiirlich bleibt in einem solchen Falle immer der bequeme Aus-
weg, das Problem sei eben miindlich im SchoBe der Akademie und des Peripatos
ausgiebig diskutiert worden. Aber dieser Ausweg darf, wie mir scheint, gerade
weil er so bequem ist, nur als ultima ratio ins Auge gefaB3t werden, wenn alle an-
dern Erklarungsmoglichkeiten versagt haben. In unserem Falle ist die Hypothese
niherliegend, daBl Aristoteles sich schon auf eine vorhandene Doxographie
des tetpaywriouds stiitzen konnte. Das wire dann die Geschichte der Geometrie
des Eudemos von Rhodos (Frg. 133-141, bes. Frg. 140 W.). DaB der Text des Ari-
stoteles an unserer Stelle dem uninformierten Leser unverstéindlich bleibenmul,
ist schlechterdings nicht zu bestreiten. Wir diirfen nicht zégern, daraus die philo-
logischen Konsequenzen zu ziehen.

Das daivnrov wird in 185 a 12-14 duBerst kurz erledigt, auch da einfach mit dem
Hinweis, daB die Physis als solche (also auch die Wissenschaft von ihr) die Existenz
von Bewegtem voraussetze.

Es bleibt 185 a 5-12, eine Stelle, die teilweise in 186 a 6-10 wiederholt wird.
Die Editoren pflegen bald den ersten, bald den zweiten Text zu streichen; doch
schon das Schwanken zeigt, da keine der beiden Streichungen einen ausreichenden
Grad von Evidenz besitzt. Die wortliche Wiederholung mehrerer Zeilen indiziert
sicherlich eine Storung, doch welcher Art diese Storung ist (redaktionell-komposi-
torisch oder mechanisch), das 1iBt sich nicht ohne weiteres entscheiden. Alles
spricht dafiir, daB der Text in 186 a 6-10 primir, an unserer Stelle sekundér ist.

Auffallend ist der gehissige Ton der Polemik. Dem Gehalt nach wird die eleati-
sche Lehre als bloBe Paradoxologie® abgetan (was mit der Anspielung auf Heraklit
gemeint ist, wird erst in 185 b 19-25 klar), der Methode nach gilt sie als Eristik,
die mit falschen Voraussetzungen und falschen SchluBfolgerungen operiert. Kin
besonderer Hieb gilt dem Melissos; auffallend, da die Kritik an thm 185 a 32-b 5
und 186 a 10-22 bei aller Entschiedenheit sachlich bleibt.

Im Grunde ist der ganze Abschnitt merkwiirdig. Er endet stumpf, und die
SchluBwendung 185 a 17-20, mit der die umfangreiche Diskussion 185 a 20-187
a 11 motiviert wird, wirkt unbeholfen und geradezu verlegen.

Der Verdacht dringt sich auf, dal die scharfe Trennung zwischen den Eleaten und
den Physikoi iiberhaupt erst nachtréglich in das Schema der dgyaf eingearbeitet
wurde und 184 b 25-185 a 20 mitzog, ebenso wie die emphatischen Anfiihrungen

¢ Uber das an unserer Stelle abschitzig behandelte mpdg #éoww diadéyeodar (vgl. etwa auf der
einen Seite Eth. Nik. 1096 a 2, auf der anderen Diog. Laert. 5, 3) soll anderswo ausfiihrlicher
gesprochen werden,




138 Olof Gigon

der Physikoi in 186 a 20 und 187 a 12. Wie flieBend aber der Ubergang von den
Einen zu den Anderen fiir Aristoteles selbst war, zeigt allein schon 187 a 1-3, wo
die Lehre der Atomisten als ein Versuch bezeichnet wird, von den Gesichtspunkten
der Eleaten aus weiterzugelangen. Sie steht also zwischen den beiden Gruppen
sozusagen in der Mitte.

Es 148t sich auch vermuten, warum Aristoteles nachtréiglich den Gegensatz
zwischen den zwei Gruppen an unserer Stelle zu betonen wiinschte. Sext. Emp.
Adv. Phys. 2,46 berichtet, Parmenides und Melissos hitten die Existenz der Be-
wegung geleugnet und seien darum von Aristoteles als oraci@rar Tijc gioews
und agdoxoe bezeichnet worden. Der erste Begriff spielt natiirlich mit dem Doppel-
sinn des Wortes, das sowohl mit « Ruhe» wie auch mit cAufruhr» verbunden werden
kann (zur zweiten Bedeutung darf an Cic. Luc. 13-16 erinnert werden). agiioexoe
scheint von Aristoteles selbst gepréigt. Schon J.Bernays hatte die Stelle auf IZep!
grhoooplac zuriickgefithrt, und so wird sie denn auch von R. Walzer und Sir D.
Ross als Frg. 9 dieses Dialogs eingeordnet. Dies gewi mit Recht, da er der einzige
Dialog ist, der fiir solche Dinge {iberhaupt in Frage kommt. Und da8 wir mit einem
Dialog als Quelle zu rechnen haben, lehrt unter anderem der Umstand, da der
Begriff der oraoi@rar als solcher aus Platons Theétet 181 A iibernommen ist. Platon
verstand ihn allerdings als Gegensatz zu den géovres, also vorzugsweise Heraklit,
und dal} seine Sympathie den oract@rac gilt, ist nicht zu verkennen. Die aristo-
telische Antithese ist nicht nur sachlich anders orientiert: die an sich unschéne
Bildung agioxoe verrit auch, was er von den oraoidrae hilt: es sind Leute, die von
der Physis keine Ahnung haben.

In I1epi pidogoplias scheint er also die Eleaten energisch von den Physikoi abge-
sondert zu haben. DalBl er das Bediirfnis hatte, die Pragmatie iiber die dgyaf mit
den Ausfiithrungen des Dialoges zu koordinieren, leuchtet ein. Was freilich offen
bleiben muB, ist die Frage, ob und in welchem Umfange 184 b 25-185 a 20 diese
Ausfiihrungen geradezu beniitzt hat. Am ehesten méchte man annehmen, da8 der
Dialog gerade auf den Punkt néiher eingegangen ist, der in unserm Text auf eine
diirftige Anspielung reduziert wird, das Problem der Bewegung, auf das ja auch
der Begriff der oraci@rar unmittelbar zu beziehen ist, also 185 a 12-14.

Ein erster Komplex der Widerlegung der Eleaten ist 185 a 20-186 a 3. Der
Aufbau ist im Prinzip verhiltnisméBig klar. Eine erste Hélfte spricht vom Seienden
und operiert mit dem moAdayds Aéyerar (also nahe bei Met., A 7), konkret mit sei-
ner kategorialen Ausdifferenzierung. Und zwar geschieht dies zuerst allgemein
(185 a 20-32), dann an Hand einer speziellen These des Melissos, von der wir aller-
dings nicht erfahren, wie Melissos selbst sie begriindet hat (185 a 32-b 5). Eine
zweite Hilfte spricht vom Einen und operiert ebenfalls mit dem mwoddayds Aéyerat
(also nahe bei Met. 4 6), konkret mit den drei Typen der Einheit: Kontinuum,
Unteilbares und begriffliche Identitdt. Auch dies geschieht zuerst allgemein
(185 b 5-25), dann an Hand spezieller Thesen zweier jiingerer Eleaten, von denen
Lykophron mit Namen genannt wird (185 b 25-186 a 3).




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 139

Was die erste allgemeine Diskussion 185 a 20-32 angeht, so werden, wie esscheint,
folgende Moglichkeiten unterschieden: 1. Wie verhélt sich das év der Eleaten zu
den von Aristoteles hier wie anderswo als feststehend vorausgesetzten Seinskat-
egorien? Ist es mehreren dieser Kategorien zuzuordnen oder nur einer einzigen,
und wenn dies, welcher unter ihnen ? 2. Bedeutet die von den Eleaten geforderte
Einheit, dafl das Seiende in seiner Kategorie ein einziges Individuum darstellt?

DaB die Bejahung der zweiten Frage auf eine Absurditét hinausliuft (alles wire
wie &l dvdowmog usw., vgl. 185 a 7), liegt auf der Hand. Aristoteles geht rasch
iiber sie hinweg. Die Beantwortung der ersten Frage ist komplizierter. Ist das
eleatische Seiende in mehreren Kategorien, dann ist es von vornherein Vieles und
nicht Eines. Ist es nur in einer einzigen Kategorie, so gilt erstens der Satz, daB nur
die Kategorie der odoia fiir sich allein zu bestehen vermag, die iibrigen Kategorien
dagegen mnicht. Das Seiende lediglich in einer der nachgeordneten Kategorien
(Qualitdt, Quantitdt usw.) anzusiedeln und diese zu isolieren, ist also ein Ding der
Unmaoglichkeit. AuBerdem scheint Aristoteles zu meinen, daB} das Seiende eine
Vielheit werde, welcher Kategorie auch immer man es zuschreibe.

So etwa wird man den Gedankengang von 185 a 20-32 ordnen diirfen. Er ist,
vor allem von a 27 an, sehr uniibersichtlich. Eine bedeutend ausfiihrlichere Dis-
kussion diirfte da massiv komprimiert worden sein, wie dies vor allem an den bei-
den elre-clve-Parenthesen zu erkennen ist. Doch dies ist nicht alles. Wer dem
Text kritisch folgt, wird bemerken, daB die Argumentation in zwei Punkten Liicken
aufweist. Einmal setzt a 31/32 voraus, daf das Seiende der Eleaten jedenfalls nicht
der odola, sondern blof einer der spitern Kategorien zugerechnet werden kann;
doch warum die odoia als Moglichkeit ausgeschlossen wird, erfahren wir nicht.
Noch seltsamer ist, daB a 27-29 zu besagen scheint, das Seiende werde zu einer
Vielheit nicht nur, wenn es mehreren Kategorien angehort, sondern auch, wenn
jede einzelne Kategorie fiir sich (dmoiedvuéva an’aiigiwv) genommen wird. Dall
es zur Vielheit wird, wenn es der Quantitit zugehort, verstehen wir; warum aber
wird es Vieles, wenn es ausschlieBlich odafa oder ausschlieBlich Qualitit sein sollte ?
Auch diese Frage wird uns nicht beantwortet.

Die Erklirung dieses Sachverhaltes liegt in Folgendem. Die These der Eleaten
ist, dal das Seiende Eines sei, &v 70 dv. Diese These ist ein Ganzes und besagt von
Aristoteles her, daf§ das Seiende der Kategorie der Quantitdt zuzuordnen sei, und
zwar nur dieser und keiner anderen. Unser Abschnitt will aber vom d» allein reden
und verschiebt die Diskussion des & auf 185 b 5ff. Die Diskussion des dv wird
so gefiihrt, daBl es mit der Kategorientafel in ihrer Gesamtheit konfrontiert wird,
als ob es nicht schon feststiinde, dal es das eleatische év nur mit einer einzigen
Kategorie zu tun hat. Die kiinstliche Elimination des quantitativen Charakters
des eleatischen &v fithrt nun in 185 a 20-32 unweigerlich zu Scheinproblemen. Die
oben beriihrte Frage, ob jenes d» denn nicht der Kategorie der odola zugehiren
konne, ist in Wahrheit gegenstandslos. Auch die Behauptung, das é» werde zu
einer Vielheit, in welche Kategorie man es auch einordne, ist in ihrer Allgemein-




140 Olof Gigon

heit sowohl bedenklich wie auch iiberfliissig. Es geniigt vollig, zu wissen, daBl es
eine Vielheit sein wird, wenn es, wie die eleatische These lautet, in der Kategorie
der Quantitit steht. Zusammenfassend gesagt: Aristoteles hatte die Absicht, die
eleatische These methodisch aufzugliedern in die Frage nach dem év und in die-
jenige nach dem é&. Die Diskussion des v wollte er so grundsétzlich als méglich
mit Hilfe der Kategorienliste fithren, was aber nur zur Folge hatte, daB sich eine
Reihe von neuen Problemen erhob, die als solche die eleatische These iiberhaupt
nicht beriihren, weil diese iiber die kategoriale Einordnung des Seienden schon
von vornherein entschieden hat. Der Versuch, hinter diese Vorentscheidung fiir
die Kategorie des moody zuriickzugehen, ist miBlungen und hat fiir 185 a 20-32
nicht zu einer Vereinfachung, sondern zu einer unnétigen Belastung der Diskus-
sion gefiihrt.

Bestitigt wird dies in gewisser Weise durch die nachfolgende Auseinandersetzung
mit Melissos 185 a 32-b 5. Aus seiner Lehre wird ohne weitere Erlduterung oder
Begriindung der Satz angefiihrt, dal das Seiende dretgor sei. Umstéindlich wird dar-
gelegt,daB das Unbegrenzte in die Kategorie der Quantitit falle und in keine andere.

Sonderbar ist die Folgerung, die in b 3-5 gezogen wird. Was wir im Hinblick
auf 185 a 31-32 als Alternative erwarten wiirden, wéiire: Das Unbegrenzte als Quan-
titdt kann entweder fiir sich allein genommen oder von einer odoia ausgesagt werden.
Die erste Moglichkeit fallt dahin, weil keine der nachgeordneten Kategorien fiir
sich allein bestehen kann. Die zweite Moglichkeit impliziert, da8 das dmetgov eben
nicht mehr eines, sondern aus odela und Quantitit zusammengefiigt ist.

Unser Text erwihnt die erste Moglichkeit gar nicht, offenbar, weil er sie durch
185 a 31/32 schon fiir erledigt halt. Dafiir aber wird eine dritte Moglichkeit ein-
gefiilhrt: Wenn die Einheit des Seienden gerettet werden soll, dann kann es nur
der Kategorie der odola angehoren und keiner andern; sie kann ja fiir sich allein
bestehen. Allerdings: wenn sie fiir sich allein und ohne die Kategorie der Quantitat
genommen wird, dann féllt die Unbegrenztheit und iiberhaupt jede Quantitierung
dahin. Was verbleibt, ist ein ddtaiperor. Davon wird in 185 b 16-19 die Rede sein,
und dort bemerken wir auch, dal die Argumentation, die sich in 185 a 32-b 5
gegen das dnetgov v des Melissos allein richtet, genausogut gegendas wemepaouévor
dv des Parmenides gerichtet werden kann?.

In dieser Schlufwendung 185 a 3-5 erfahren wir also, dafl das Seiende der Elea-
ten, wenn man es nur als Seiendes ins Auge fait, sehr wohl der Kategorie der odoia
zugeordnet werden konnte. Doch damit wiirde der eleatischen These schlechthin
der Boden entzogen, da es den Eleaten gar nicht auf das Seiende iiberhaupt, son-
dern auf das Seiende als & dneiov bzw. als & memepaouévor ankommt.

7 Das Schlufisiatzchen 185 b 5: moody pdp 7 éorar ist in dieser Form Unsinn (Ross 1iBt es
bezeichnenderweise in seiner Paraphrase S. 338 vollig aus und geht auch im Kommentar nicht
darauf ein). Verlangt wird statt des unméglichen ydg entweder eine Adversation, die an die
These des Melissos zuriickerinnert, oder eine Negation, da ja mit dem uéyefog iiberhaupt
auch das moodv wegfallen muB.




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 141

Einfacher verlduft die Diskussion iiber das & 185 b 5-25. Wie schon angedeutet,
werden drei mogliche Typen physischer Einheit unterschieden.

Der erste Typus ist an sich rasch erledigt. Die Einheit des Kontinuums ist eine
aus der Vielheit des unbegrenzt Teilbaren aufgebaute Einheit (b 9-11). Ange-
schlossen wird eine Aporie iiber das bedeutende, sowohl in der theoretischen wie
in der praktischen Philosophie ungemein einfluBreiche Begriffspaar Aov—puépoc.
Auf seine Tragweite und mogliche Funktion an unserer Stelle miissen wir uns ver-
sagen einzutreten und heben nur hervor, wie zunichst die Aporie sauber durch-
schematisiert wird (b 11-14) und dann anhangsweise zwei Sonderfragen formuliert
werden: Die erste iiber die uéon uz) oweysj ist klar; was die zweite besagen soll,
bleibe dahingestellt.

Auch der zweite Typus macht keine Schwierigkeiten. Wir sprachen soeben schon
von der Stelle. Das Unteilbare (b 16-19) steht der fiir sich genommenen Kategorie
der odaia (b 4-5) insofern gleich, als die Kategorien der Qualitit, Quantitit usw.
weder hier noch dort anwendbar sind. Das Unteilbare kann also weder ein unbe-
grenztes Seiendes im Sinne des Melissos noch ein begrenztes im Sinne des Parme-
nides sein. Wir werden wie schon in 185 a 32f. beachten, dafl wir nichts dariiber
erfahren, wie die beiden Eleaten selbst ihre Thesen begriindet haben.

Der dritte Typus endlich 148t sich ebenfalls kurz behandeln (184 b 19-25). Wie
die Beispiele Aomiov—iudrioy und vorher uédv—olvoc (185 b 9) lehren, haben wir es
mit dem Gegensatz zwischen der Einheit der Sache und der Mehrzahl der Bezeich-
nungen zu tun; die definitorische Fixierung der Wortbedeutungen offenbart, dal3
viele Worte eine und dieselbe Sache meinen konnen; der Gegensatz als solcher
spielt, wie bekannt, vor allem in der hellenistischen Theologie eine groBe Rolle
(«viele Namen fiir einen einzigen Gott»). Mit diesem Typus der Einheit treten wir
also aus der Physik in die Synonymik iiber. Das Stadium der totalen Absurditidt
ist schnell erreicht. Wenn alle Worte iiberhaupt eine und dieselbe Sache bezeich-
nen, so bezeichnen sie schlieBlich gar nichts mehr.

So iibersichtlich 185 b 525 ist, so unklar ist wiederum 185 b 25-186 a 3.

Wichtig ist zunichst einmal zweierlei. Das erste ist der historische Rahmen.
Von dotegot tdv doyalwy ist die Rede, mit jener charakteristisch unbestimmten
Ausdrucksweise in chronologischen Dingen, wie sie die ganze antike Literatur
beherrscht, soweit es sich nicht um Gelehrte handelt, die ihr Interesse an Chrono-
logie ausdriicklich hervorheben und pflegen. Unter of ué» wird Lykophron genannt:
hier augenscheinlich als ein Nachziigler der Eleaten, in Pol. 1280 b 10 undim Dialog
Iepi ebyevelac (Frg. 1 Ross) als cogiotrjs. Die gesamte Uberlieferung iiber ihn
geht, wie VS Diels-Kranz Nr. 83 zeigt, auf Aristoteles zuriick; iiberwiegend, aber
nicht ausschlieBlich (s. Soph. El. 174 b 32) liegen Buchzitate vor. Seine Zeit pflegt
man, wohl mit Recht, nach Rhet. 1405 b 35ff. zu bestimmen, wo er zusammen
mit Gorgias und Alkidamas aufgefiihrt wird. Die oi ¢ bleiben anonym ; Alexander
von Aphrodisias, gestiitzt auf eine kiihne Auslegung einer Stelle des Eudemos,
vermutet, es sei Platon (Simpl. Phys. p. 99, 29£. Diels), Philoponos nennt aus un-




142 Olof Gigon

bekannter Quelle Menedemos von Eretria (Phys. 49, 19 Vitelli), was schon darum
abenteuerlich ist, weil dieser mehr als eine Generation jiinger war als Aristoteles
selbst. Faktisch wissen wir nicht, wer gemeint ist.

Auf den zweiten wichtigen Punkt wiesen wir schon hin. Die Bemerkung, das
Problem des & xai moAAd habe auch fiir die Spétern die entscheidende Schwierig-
keit gebildet, zeigt, dal nach dieser Darstellung schon Parmenides und Melissos von
diesem Problem ausgegangen sind und von daher zu ihrer Einheitslehre gelangten.

Es 148t sich sodann mindestens ahnen, wie das Problem im einzelnen gestellt
war. Die zwel Losungsvorschlige, die angedeutet werden, sind instruktiv genug.
Gefragt wird, wie die Aussage ‘A ist B’ verstanden werden muf}. Offenbar so, da@}
damit sowohl eine Einheit (Gleichsetzung von A und B) wie auch eine Vielheit
(Verschiedenheit von A und B) statuiert wird, und zwar durch das Wort éoziv.
Darauf kommt es also an. Was ndmlich fiir diese Eleaten unannehmbar ist, ist
nicht die Koppelung von A und B als solche (sonst hitten sie erkléren miissen, dafl
nur eine Aussage ‘A ist A’ zuléssig sei, was nicht geschieht), sondern die Verkniip-
fung durch das éo7iv. Demgemil besteht die Losung darin, daf dieses Wort auf
die eine oder die andere Weise eliminiert wird. Dies kann schlieBlich nur bedeuten,
dall die Koppelung von A und B zwar im Bereich des durch das ée7iv représen-
tierten reinen Seins unzuléssig ist, nicht aber auerhalb dieses Bereichs; dies wire,
parmenideisch gesprochen, der Bereich der Doxa und des Werdens. Der zweite
Losungsversuch mit seiner systematischen Verbalisierung aller Aussagen will
augenscheinlich dartun, daB die Koppelung von A und B im Bereich des yiyveocda
legitim sei.

So weit die Fotegoc. In welcher Form die Aporie des & xal woiAd bei Parmenides
und Melissos auftrat, bzw. so aus ihren Texten herausinterpretiert wurde, dal die
Jorepor mit den uns hier skizzierten Losungen an sie ankniipfen konnten, das ist
eine Frage, die hier beiseite bleiben muB.

Aristoteles beschrankt sich darauf, in wenigen Zeilen 185 b 32-34 die Nichtigkeit
der Aporie nachzuweisen. Es gibt durchaus Dinge, die gleichzeitig & und moAld
sind. Zwei Beispiele werden genannt, in glattem Anschluf an den dritten und
ersten der zuvor in 185 b 5-25 gemusterten Typen der Einheit. Die definitorische
Wesensbestimmung erkennt an dem einen Menschen die Vielheit seiner Eigen-
schaften; und physikalisch gibt es das Ganze mit der Vielheit seiner Teile. Die
Riickbeziehung von 185 b 34 auf die Aporie 185 b 11-16 ist evident, so sehr, da8
man sich fragen mag, ob die dort als Exkurs bezeichneten Zeilen sachlich nicht
eher ihre Stelle eben hier in 185 b 34 finden. Doch hat Aristoteles vielleicht mit
Absicht die Aporie nach oben verschoben. Es lag ihm wohl daran, am Ende des
Abschnittes, der mit 185 a 20 begonnen hatte, den Grundirrtum der Eleaten mog-
lichst klar und energisch zu widerlegen ; da wire ein Hinweis auf die verbleibenden
Schwierigkeiten fehl am Platze gewesen.

185 b 34-186 a 3 ist nicht leicht zu interpretieren. Ross nimmt nach elva: 186 a 1
eine Gedankenpause an und erklirt duoAdyovy, «sie seien gegen ihre Uberzeugung




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 143

gezwungen gewesen, die Tatsache des & x»ai moAAd anzuerkennen» (so im Komm.
z. St.). Eines wie dasandere ist unbefriedigend. uoAdyovr halbwegs in sein Gegen-
teil umzudeuten, weil der Textzusammenhang ganz unbestreitbar das Gegenteil
fordert, geht nicht an, auch wenn Sir David schon in Philoponos Phys. p. 50, 15f.
Vitelli einen Vorgéinger hat. Um die Hypothese einer allerdings sehr alten Text-
verderbnis wird man schwerlich herumkommen koénnen — oder um die Vermutung,
dafl wir die zusammenfassende SchluBbemerkung nicht des Aristoteles, sondern
eines Redaktors vor uns haben; denn die Fille sind nicht selten, in denen gerade
die Conclusiones lingerer Abschnitte so grob nachlissig formuliert sind, dal man
sich nicht entschliefen kann, sie Aristoteles selbst zu geben.

Von donep ovx an ist der Text wie eine Variante zu 185 b 32-34. Wieder wird
geltend gemacht, daf es durchaus maglich sei, dal dasselbe Ding sowohl Eines
wie auch Vieles sei, vorausgesetzt, dal es sich nicht um dvrixeiueva handelt (dal
Aristoteles eine besondere Untersuchung [lepi dvrixeiuévwy geschrieben hat, sei
nicht vergessen). Mit duBerster Knappheit, nur dem mit der aristotelischen Ter-
minologie schon Vertrauten verstéindlich, wird auf das Paar Dynamis-Entelecheia
hingewiesen. Die Meinung ist offenbar, dal etwas dvrduer Eines und évredeyelq
Vieles sein kénne und umgekehrt. Greifen wir auf die zuvor genannten Beispiele
zuriick, so ist in der Tat die Relation eines Ganzen zu seinen Teilen in dieser Weise
zu verstehen. Es ist évtedeyein Eines, aber dvvduer Vieles. Auf das erste Beispiel
ist Dynamis-Entelecheia bestenfalls in einem iibertragenen Sinne anwendbar.

Mit 186 a 4-10 beginnt der zweite Teil der Auseinandersetzung mit den Eleaten.
Das kompositorische Verhéltnis der beiden Teile zu einander ist nicht leicht zu
bestimmen. Der erste Teil muB} urspriinglich (oder doch in einer urspriinglicheren
Fassung) von der Aporie iiber das & xai woAdd gesprochen haben, die die Eleaten
zu ihrer These vom & dv memepacuévov (Parmenides) bzw. dmeigor (Melissos)
fiihrte. Diese These ist dann zuerst vom dv, dann vom & her widerlegt worden. Im
uns erhaltenen Text ist die Entwicklung der Aporie durch 184 b 25-185 a 20 ersetzt
worden. Was verblieb, ist ausschlieBlich die Priifung der These als solcher. Davon,
daB die Lehre der beiden Eleaten in ihrer Gesamtheit in Betracht gezogen wiirde,
ist keine Rede. Dies scheint im zweiten Teile anders zu werden. 186 a 4-10 scheint
anzukiindigen, daf} nun von der Beweismethode der Eleaten gehandelt werden
soll. Ihre Grundannahmen sind, so heilt es, falsch und die Beweise, die sie darauf
stiitzen, nicht schliissig. Wir diirfen also erwarten, dal uns nun konkrete Infor-
mationen iiber das Denken der Eleaten geboten werden. Unsere Erwartung wird
denn auch nicht véllig enttduscht.

Der Text 186 10-187 a 11 gliedert sich deutlich in drei Teile. Der erste folgt recht
genau der Ankiindigung 186 a 4-10 und priift zuerst die Lehre des Melissos, dann die-
jenige des Parmenides. Uber Melissos zum mindesten erfahren wir eine Reihe von
Einzelheiten ; weniger iiber Parmenides (186 a 10-32). Der zweite, umfangreichste
Teil untersucht den eleatischen Begriff des év; an doxographischen Mitteilungen
enthilt er genau so wenig wie der Abschnitt 185 a 20-32 des ersten Gesamtteiles




144 Olof Gigon

(186 a 32-b 35). Der dritte, letzte Teil endlich ist als Anhang zu charakterisieren
(187 a 1-10). Ein kurzer SchluBsatz gibt die Conclusio: Die eleatische Auffassung
des Einen Seienden ist unhaltbar. Im ganzen gesehen ist es nicht zu verkennen,
dafl die Absicht, die Lehren des Melissos und Parmenides in ihren einzelnen Arti-
kulationen auf ihre Stichhaltigkeit hin zu untersuchen, immer wieder iiberspielt
wird durch den an sich naheliegenden Wunsch, den eleatischen Begriff des Seienden
an den von Aristoteles selbst erarbeiteten ontologischen Kategorien zu messen.
In 185 a 20-32 war es die Kategorientafel von odola, Quantitit, Qualitit usw.,
die ins Spiel gebracht wurde; 186 a 24/25 weist ausdriicklich auf jenen Abschnitt
zuriick. In 186 a 32-b 35 ist es das Verhiltnis von gvufefnxds und dmoxeluevoy,
das in seinen verschiedenen Aspekten dazu dient, die Nichtigkeit des eleatischen
ov ans Licht zu bringen.

Der einzige Abschnitt, in dem die Diskussion wirklich den Thesen des Gegners
folgt, ist derjenige iiber Melissos 186 a 10-18. Er hebt sich damit nicht blo8 deut-
lich von seiner unmittelbaren Umgebung ab, sondern steht methodisch auch in
spiirbarem Gegensatz zu der friitheren Auseinandersetzung mit demselben Philo-
sophen, die sich auf die Diskussion einer einzigen isolierten Behauptung beschrinkt
hatte (185 a 32-b 5). Im besonderen ist dieser Abschnitt freilich schwierig genug.
Er wirkt letzten Endes wie ein fliichtig hergestellter Auszug aus einer ausfiihrliche-
-ren Darlegung.

Dieser Eindruck verstirkt sich, wenn wir weiterhin konstatieren, daBB in 186
a 22-23 Parmenides angeschlossen wird, und zwar in eben jener Verklammerung,
die fiir die peripatetische Doxographie charakteristisch ist. Es gibt Lehren (und
Einwendungen), die mehreren Philosophen »owo( sind, und andere, die fiir jeden
einzelnen dioc sind. DaBl aber nun, unserer Erwartung entgegen, die idtot Adyor
zu Parmenides nur erwihnt, nicht aber vorgetragen werden, ist so auffallend, daB
schon die antike Kommentartradition dazu bemerkt, es werde damit auf ein be-
sonderes fifAlov mpog tiy Ilaguevidov doEav hingewiesen (Philop. Phys. p. 65, 231.
Vitelli). Die Schriftenverzeichnisse kennen ein solches Buch nicht. Wir haben aber
keinen ausreichenden Grund, an der Existenz des Buches als solcher zu zweifeln;
dies schon darum nicht, weil die Kommentatoren bekanntlich mit solchen Notizen
iiber Texte auBerhalb unseres Corpus iiberaus sparsam sind. Eine andere Frage
ist es, ob damit tatséichlich das Buch I7pog ITapuevidny gemeint ist. Was dagegen
spricht, ist die Verklammerung mit Melissos durch xotvoi-idiot Adyor. Dies indiziert
eher eine Gesamtdarstellung.

In 186 a 23-32 wird die Fragestellung von 186 a 6-8 in aller Form wieder auf-
genommen: irrige Grundannahmen (Lemmata) und Beweise, die nicht schliissig
sind. Im Bericht tiber Melissos 186 a 10-18 war diese Gliederung am Anfang fliich-
tig angedeutet (olerar eidnpévar), aber nicht wirklich durchgefiihrt. Von falschen
Syllogismen ist dort nicht die Rede.

Wenn wir sodann beachten, dafl 186 a 19-22 nur als eine Variante zu 185 b 19-25
aufgefasst werden kann und dass, wie bemerkt, 186 a 24/25 auf 185 a 20-32 zuriick-




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 145

zubeziehen ist, s0 ist es mit Hinden zu greifen, wie der unsvorliegende Text zustande-
gekommen ist. Aristoteles hat sich immer wieder unter neuen Aspekten mit den
Thesen der Eleaten auseinandergesetzt; wir werden uns dariiber nicht wundern:
denn diese Thesen waren nicht nur als der dlteste Entwurf der Ontologie von Inter-
esse —zu einer kritischen Auseinandersetzung mit Parmenides vor allem veranlaBte
auch die Bedeutung, die Platon diesem Philosophen zugemessen hatte. Jedenfalls
ergab sich schlieBlich eine ganze Reihe von parallel laufenden Texten. Die eleati-
sche Lehre wurde einmal konfrontiert mit den verschiedenen Bedeutungen von év
und &, ein anderes Mal auf ihre Methode (Lemmata und Syllogismoi) hin gepriift,
ein drittes Mal in einem groBeren doxographischen Zusammenhang untersucht.
Diese Schemata sind dann miteinander kombiniert worden, wobei aus jedem Schema
(n mehr oder weniger starker Verkiirzung) einzelne Teile aufgenommen, andere
fallen gelassen wurden, ein begreifliches Verfahren bei einem Gegenstand, bei dem
es nicht mit einer einmaligen abschliefenden Behandlung sein Bewenden haben
konnte, sondern der mehrmals im Laufe der Jahre neu durchdiskutiert wurde. Ob
die uns vorliegende Zusammenfassung der Schemata auf Aristoteles selbst oder
auf einen der Schiiler zuriickgeht, dies ist eine Frage, die hier ausdriicklich
ausgeklammert sei.

186 a 10-18 ist darum wichtig, weil nicht nur eine einzelne These herausgegriffen,
sondern eine Gruppe von Lehren untersucht wird. Freilich ist der Text hochst
uniibersichtlich. Zwar werden vier Punkte ausdriicklich unterschieden, doch zeigt
sich bald, daB dies zur Klirung nicht eben viel beitrigt.

Ein erster Punkt wird als Grundannahme des Melissos bezeichnet: Wenn alles
Gewordene eine dpy7 hat, so hat das Nicht-gewordene keine dgy7. Dall mit dem
u7) yevduevov das év gemeint ist, bedarf keiner Begriindung. Was aber bedeutet hier
aoy” ? Wer den ersten Punkt fiir sich betrachtet, wird geneigt sein, darunter den
zeitlichen Beginn alles yiyveodaw zu verstehen. Dann aber haben wir eine These,
die auch von Aristoteles her schwer zu bestreiten ist. Woher aber dann das ab-
schétzige olevar eidngévar? Zu beheben ist die Schwierigkeit nur, wenn wir gleich
den zweiten Punkt (zunichst bis yodvov) dazunehmen. Da némlich ergibt sich,
dafB Melissos den Begriff der doy? gerade nicht zeitlich, sondern bezogen auf das
medyua, also letzten Endes rdumlich verstanden hat. Dies ist nun wiederum iiber-
scharf gesagt, sofern die Fragmente (VS 30 B 1-4) lehren, daB natiirlich auch die
zeitliche Anfangslosigkeit des év gemeint ist. Immerhin, worauf unser Text augen-
scheinlich hinaus will, ist ein entscheidender und richtig beobachteter Fehler des
Melissos: Er unterschied nicht zwischen dem zeitlichen und dem rdumlichen Be-
griff der Goys und glaubte, von der (unanfechtbaren) zeitlichen Anfangslosigkeit
des év ohne weiteres auf die rdumliche Grenzenlosigkeit iibergehen zu konnen.

Was vom zweiten Punkte verbleibt, bedarf nicht weniger der Interpretation.
Melissos soll absurderweise gelehrt haben, da nicht nur die azA7 yéveais, sondern
auch die dAdoiwoic einen Anfang habe. Dagegen wendet Aristoteles ein, dal es
auch die d@dgda uerafolr), also die schlagartige Verdnderung, gebe. Der Einwand

10 Museum Helveticum




146 Olof Gigon

ist befremdlich. Denn einen Anfang hat jede @dAddoiwaots, mag sie schlagartig vor
sich gehen oder nicht. Die schlagartige Verdnderung kann also nicht gegen die
Behauptung angefiihrt werden, jede Verénderung habe einen Anfang, sondern
nur gegen die Behauptung, jede Verdnderung sei eine yéveoic und damit auch eine
xivnows (die schlagartige Verdnderung vollzieht sich ja in einem Augenblick und
nicht in einem Entwicklungsprozess®). Von da aus wird auch der nachfolgende Text
einigermaflen verstdndlich. Denn wenn nun das Eine unbewegt ist, dann kann es
in der Tat keine aAdoiwais geben. Sonderbar ist nur, daBl die These, das Eine sei
unbewegt, eigens widerlegt wird und daB die Frage, warum es denn keine dAdoiwaig
gebe, als isolierte Frage hingestellt wird und stehen bleibt, als ob die Existenz der
dAlolwaois nicht gerade an die Existenz der yéveoic und »ivnoic gebunden wiire.
Die Problemkomplexe sind also kiinstlich auseinandergerissen worden.

Die Widerlegung der Unbewegtheit des Einen ist in sich selbst eigentiimlich.
Sie verlduft sozusagen empirisch und kosmologisch. Wenn ein gegebenes Quantum
Wasser sich év éavt@® bewegen kann, dann kann es auch 76 ndv, von dem dieses
Wasser ein Teil ist. Dieser Gedankengang impliziert zweierlei: einmal dafl Melissos
unter xivnois ausschlieBlich die transitive gogd von einem Ort zum anderen ver-
standen hat, wogegen Aristoteles die kreisende oder schwingende Bewegung am
Ort geltend machen kann; sodann dafl das Eine des Melissos mit 76 7, also doch
- wohl dem kosmischen All identifiziert werden darf, bzw. daBl er sein Eines als All
aufgefalt hat. Dal diese beiden, fiir die Beurteilung der Doktrin des Melissos wich-
tigen Annahmen aus unserem Text erschlossen werden miissen und gar nicht aus-
driicklich aufgefiihrt sind, ist recht merkwiirdig. Der Eindruck bestéitigt sich, daf
wir es in 186 a 10-18 mit einem grob liickenhaften und teilweise geradezu fehler-
haften Auszug aus einer wesentlich ausfiihrlicheren doxographischen Erorterung
zu tun haben,

186 a 19-22 ist, wie schon bemerkt, eine Variante zu 185 b 19-25. Das eidet &v
ist neben dem ovveyéc und dem ddealperor die dritte der von Aristoteles erwogenen
Moglichkeiten der Einheit. Im friiheren Text wurde sie scharf und kompromiB-
los abgelehnt. Hier ist die Kritik nuancierter. Von eidetischer Einheit kann im-
merhin in einem Falle gesprochen werden,in demjenigen des é& 09, also der Material-
ursache der Physikoi im engsten Sinne. In jeder anderen Form ist sie ausgeschlos-
sen; das Beispiel Mensch-Pferd begegnete schon in 185 b 23. Bemerkenswert ist
die Nennung der évavria. Dieser Begriff wird von 187 a 12 an wichtiger und wich-
tiger werden.

Es folgt eine erste Notiz iiber Parmenides, von der schon die Rede war, dann in
Aufnahme von 186 a 6-8 die Kritik seiner Methode. Dall sein Ausgangspunkt
verfehlt ist, wird nur angedeutet; begreiflich, da dieser Aspekt des Problems schon
in 185 a 20-32 behandelt worden war. Es bleibt die Kritik seines Beweisverfah-
rens. Was immer das Eine ist, es wird niemals Eines sein konnen, sondern immer
Mehreres. Von den drei Méglichkeiten der Einheit, die 185 b 5-25 aufzéihlte, wird

8 Vgl. da auch Ross zu 186 a 13-16.




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 147

die erste (owvéyewa) und die dritte (Adyw)neu in die Diskussion gebracht, doch so,
daB die erste nicht weiter ausgefiihrt wird (gewifl mit Riicksicht auf dasin 185b 9
bis 16 Gesagte), die dritte dagegen zu einem Gesichtspunkt fiihrt, der weder in
185 b 19-25 noch in 186 a 19-22 zur Sprache kam: Das Eine, was immer es ist,
wird immer an einem von ihm selbst eidetisch unterschiedenen Substrat (dedeyuévov
bzw. @ Omdpyet) sein miissen. Aristoteles bringt also die Unterscheidung von
ovuPefnrds und vmoxeipevov ins Spiel, die dann sofort in 186 a 32-b 35 in den
Mittelpunkt treten wird. Die allgemeine Voraussetzung ist, dall es kein Seiendes
gibt, das nicht auf diese Weise ontologisch aufgeteilt werden kann und muB.
Interessant ist die SchluBbemerkung 186 a 31/32. Aristoteles ist sich bewult, dal
er Parmenides gegeniiber mit einer Einsicht operiert, die dieser noch nicht be-
sessen hatte. Er argumentiert, fiir ihn selbstverstdndlich, den doyaiot gegeniiber
von der fortgeschritteneren Stufe der Philosophie aus, die er selbst erreicht hat.

Auf den nachfolgenden Block 186 a 32-b 35 gehe ich nur in Stichworten ein.
Entscheidend ist, daB die vieldeutigen Begriffe des Seienden und des Einen ersetzt
werden durch den Begriff des «besonderen Seienden als solchen» (76 dmep év) und
«besonderen Einen als solchen» (70 dmep £v). Dieses «besondere Seiende als solches»
wird nun mit der Relation ovufefnrds—vmoxeipevov konfrontiert. Ein erster Ab-
schnitt (186 a 34—b 12) geht von der Hypothese aus, dal das Seiende als solches ein
ovpPefnxds sei. Dann ist das dmoxeiuevor, dem es zukommt, entweder kein Seiendes
als solches oder auch ein Seiendes als solches. Im ersten Falle erweisen sich sowohl
das dmoxeiuevov wie auch das ovufefnxdc als nichtseiend, im zweiten Fall muBl
gegen die Eleaten eine Vielheit von Seiendem als solchem anerkannt werden.

Ein zweiter Hauptabschnitt (186 b 14-35) ist seiner Substanz nach das kom-
plementére Gegenstiick zum ersten. Das Seiende als solches ist immer aufteilbar
in Anderes, das ebenfalls Seiendes als solches ist. Beweis ist der Mensch als solcher,
der in der definitorischen Dihérese in das Lebewesen als solches und das ZweifiiBige
als solches aufgegliedert werden kann. Wire nur der Mensch ein Seiendes als solches
und ein dmoxelpevor, zu dem sich das Lebewesen und das ZweifiiBige als bloBe
ovufefnxota verhielten, so ergiben sich in jeder Richtung Absurdititen. Es bleibt
also nach beiden Hauptabschnitten nur die Alternative, entweder eine Vielheit
von Seiendem als solchem anzuerkennen oder aber beim Nichtsein bzw. bei offen-
kundigen Absurditdten zu enden.

Sekundir ist allerdings in zwei Notizen eine dritte Moglichkeit angedeutet, ndm-
lich, auf die ontologischen Relationen, die mit ovufefnxdc—dmoxeiuevor und mit
dem dptoTixos Adyos gegeben sind, iiberhaupt nicht einzutreten, sondern das Seiende
als solches als eine unteilbare Einheit zu fassen; so in 186 b 12-14 und in der merk-
wiirdigen Notiz 186 b 35. Syntaktisch machen beide Stellen Schwierigkeiten. Der
AnschluB3 von od roifvvy 086¢ 186 b 12 nach oben ist mehr als mangelhaft, und bei
der zweiten Notiz hat Ross den Verzweiflungsausweg genommen, sie als Frage auf-
zufassen. In dieser zweiten Notiz taucht auch iiberraschend 7o wav als Gegenstand
der Untersuchung auf; es begegnete bisher erst in 186 a 18.




148 Olof Gigon

Beide Notizen gehoren zusammen und scheinen der Absicht zu dienen, einen
organischen Ubergang zu 187 a 1-3 zu schaffen. Diese Zeilen — in dem uns ge-
gebenen Zusammenhang als ein bloBer Nachtrag zu 186 a 32-b 35 wirkend — sind
sachlich iiberaus wichtig. Hier wird doxographisch eine Verbindung hergestellt
zwischen den Eleaten und &viot, unter denen man nur die Atomisten wird ver-
stehen konnen. Sie haben zwei Thesen der Eleaten angenommen und zu iiberwin-
den gesucht: die eine, daBl das Seiende nur Eines sein kann, damit, daB sie die
Existenz des Nichtseienden annahmen, die andere éx 7#jc dtyorouias damit, dal
sie unteilbare GroBen annahmen. Unklar bleibt, was mit der diyorouia gemeint ist.
Ross z. St. hilt sich fiir die Erklirung des ganzen Abschnittes weitgehend an
Simplicius, der unter den &vuot Platon oder Xenokrates und unter der deyotouia
Zenons Argumente gegen die Vielheit des Seins versteht (Phys. p. 133, 31ff.
Diels). Zweifellos ist beides verkehrt. Daf} die ot die Atomisten sind, hélt Ross
selbst nach dem Vorgange Burnets und mit Hinweis auf Gen. Corr. 324 b 35-325
a 32 fiir das Wahrscheinlichste; und statt allzu weit iiber den gegebenen Text
hinauszugreifen, liegt es doch wohl néher, den ersten Logos mit 186 a 34—b 12
und den zweiten mit 186 b 14-35 zu verkniipfen, so undurchsichtig der Gedanken-
gang auch sein mag. Immerhin kann man summarisch 186 b 14-35 als Dichotomie,
némlich als Alternative zwischen der Dihairesis des Seienden in Seiendes und der
- Hypothese eines Seienden, das ddealperor wire, interpretieren. Wird die erste
Moglichkeit, die zu einer Vielheit von Seiendem fiihrt, abgelehnt, so bleibt nur die
zweite iibrig.

Nicht zu erortern ist hier die Frage, ob die Atomisten, also vor allem Demokrit,
selbst ihre Lehre in einer vergleichbaren Weise als Resultat einer Auseinanderset-
zung mit den Eleaten vorgetragen haben. Unmoglich ist es nicht.

Es folgen zwei weitere Notizen, parallel gebaut (oddév xwAver), wenn auch sach-
lich ohne direkten Zusammenhang. Was zur Sprache kommt, sind, so scheint es,
Gedankenginge der Eleaten selbst. 187 a 36 zitiert gerade jene These, die soeben
als erster Logos den Atomisten zum Ausgangspunkt gedient hatte. Wenn das
Seiende Eines ist und nichts gleichzeitig sein und nichtsein kann, so kann es kein
Nichtseiendes geben. Die Atomisten hatten, wie wir horten, eben dies bestritten
und erklédrt, daB es Nichtseiendes gebe. Aristoteles geht einen anderen Weg. Nicht-
seiendes schlechthin kann es natiirlich (gegen die Atomisten) nicht geben; wohl
aber existiert relativ Nichtseiendes (u7) v 7v).

187 a 6-10 zitiert eine zweite These: Wenn es neben dem ad7o 70 8» kein anderes
Seiendes geben konne, dann sei alles Seiende Eines. Aristoteles wendet ein, da8
das ad7o 70 v immer nur als ein besonderes Seiendes als solches (Grep dv 7¢) auf-
zutreten vermoge; derartiges besonderes Seiendes konne es jedoch sehr wohl in
der Vielzahl geben — wozu auf 186 a 34-b 12 zuriickverwiesen wird.

Damit ist die Diskussion der eleatischen These abgeschlossen. Im ganzen ist nicht
zu verkennen, dall der Anteil der Doxographie im strengen Sinne, also des kriti-
schen Eingehens auf die Doktrinen und ihrer Einordnung in die Problemgeschichte,




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 149

spérlich ist. Hervorgehoben wird der Zusammenhang zwischen Parmenides und
Melissos, dann das Weiterwirken dieser doyaio: auf die dorepor (185 b 251f.) und
endlich der Versuch der Atomisten, die eleatische Position zu iiberwinden. Kon-
krete Auseinandersetzung mit einzelnen Doktrinen findet nur in 186 a 10-18
(plus a 22/33) und 187 a 3-10 statt. Im iibrigen beschréinkt sich Aristoteles darauf,
die eleatische Fundamentalbehauptung, dal das Seiende Eines sei, ohne Riick-
sicht auf ihre Motivierung mit seinen eigenen ontologischen Kategorien zu kon-
frontieren: den verschiedenen Formen des Seins und der Einheit und schlieflich
dem Paare vmoxeluevov—ovufefnxdc. Dabei ist er sich, wie 186 a 31£. zeigt, sehr
wohl bewuBt, daB er philosophische Einsichten mobilisiert, iiber die die Eleaten
selbst noch nicht hatten verfiigen konnen. Er bekémpft also die Eleaten nicht von
1hrer, sondern von seiner Position aus.

Dazu kommt noch ein letztes. Bestimmte Aspekte der aristotelischen Polemik
gegen die Eleaten erinnern unbestreitbar an seine Polemik gegen Platon, vor allem
in Eth. Nik. 4 4°. Auch gegen das platonische Agathon werden die Seinskatego-
rien ins Feld gefiihrt, um zu beweisen, daf es nicht Eines sein kionne, sondern in
jeder Kategorie ein anderes sei. Und wenn der letzte Abschnitt unseres Eleaten-
kapitels, 187 a 6-10, geltend macht, dall das avto 6 v immer nur als ein §zep dv Te
begriffen werden konne, so ist genau so auch vom platonischen advo 7o dyaddv
zu sagen, da} es immer nur als ein besonderes dyaddv v¢ greifbar sei. So lduft also
in einem gewissen Umfange, und aus guten Griinden, die Kritik an den Eleaten
mit derjenigen an Platon parallel.

In 187 a 12 beginnt die Diskussion mit den Physikoi. Wir erinnern uns, dafl das
grundlegende Schema 184 b 15-185 a 20 eine scharfe Unterscheidung zwischen den
Eleaten und den Physikoi hergestellt und auch begriindet hatte. Wir erwarten
nun, daB das Schema mitsamt jener Unterscheidung wieder aufgenommen und
weiterverfolgt werde.

Dies ist aber in 187 a 12ff. keineswegs der Fall. Wie schon oben angedeutet,
verschiebt sich die Problemstellung, und (was sich erst jetzt erkennen liBt) die
Auseinandersetzung mit den Eleaten wirkt ganz erheblich auf das hier neu for-
mulierte Schema ein. Schon 186 a 19-22 hatte angemerkt, dal zwischen dem &v év
der Eleaten und dem & &£ o9 der Physikoi Beriihrungspunkte bestiinden. Wich-
tiger ist, dall in 187 a 1-3 die Atomistik sich als ein Versuch erwies, iiber die
Eleatik hinauszugelangen. Ein anderer Versuch liegt in 187 a 21-23 mit Anaxa-
goras und Empedokles vor, die es beide gegen die Eleaten unternahmen, das & xal
m0AAd in aller Form anzuerkennen und von dieser Position aus ihre Kosmogonie
zu entwickeln; dal gerade die Problematik des &v xai moAid die eleatische Philo-
sophie weitgehend beherrscht, war aus 185 b 25-186 a 3 (vgl. auch 184 b 25) zu
folgern gewesen. Selbst die alten Physikoi, von denen in 187 a 12-21 die Rede ist,
lassen sich in diese Formel einfiigen: & moujoavtes moAda mowodvres. Die Inter-

® An meiner Interpretation dieses Textes in Mus. Helv. 16 (1959) 195ff. mu8l ich trotz
H. Flashars Einspruch, Synusia fiir W. Schadewaldt (1965) 223 ff. festhalten.




150 Olof Gigon

pretation der Physikoi kommt also ohne die Beriicksichtigung der Eleaten gar
nicht aus.

Davon abgesehen ist in 187a 12ff. die Fragestellung auch sonst gegeniiber
184 b 15ff. verdndert. Es kommt hier nicht auf die Zahl der Goyaf als solche an,
sondern auf die Art ihrer Beziehung zur kosmischen Vielheit. Zwei Gruppen wer-
den in 187 a 12-23 unterschieden. Fiir die ersten entsteht das Viele aus dem Einen
durch qualitative Verdnderung, fiir die zweiten durch rdumliche Aussonderung.
Unter den zweiten wird zuerst Anaximander genannt, dann fiir sich die Anderen,
die ausdriicklich das &v xail moAdid akzeptieren. Der Sache nach gilt diese Formel
natiirlich auch fiir Anaximander, obschon er sie in ihrer eleatischen Prigung nicht
verwendet haben kann.

Zu beachten ist die Bedeutung des Gegensatzbegriffs im gesamten Schema. Was
sich in der ersten Gruppe aus der Arche ergibt, sind évavria, und auch fiir die ge-
samte zwelite Gruppe werden die évavtioTnres in Anspruch genommen (vgl. schon
184 b 22). Wir werden nicht iibersehen, dafl dies zur Vorbereitung der eigenen
Doktrin des Aristoteles gehort.

Zu dem Text iiber die erste Gruppe 187 a 12-20 haben wir eine lehrreiche Va-
riante in 189 a 34-b 16; diese zweite Stelle gehort zu dem Nachweis, daf es nicht
ausreiche, eine Zweiheit von Gegensétzen als Arche anzunehmen, eine dritte Arche
sei notwendig.

Vorausgesetzt wird augenscheinlich hier wie dort die Vierzahl der seit Empe-
dokles feststehenden Elementarkorper. Vorausgesetzt wird weiterhin, daBl nur
drei jener Korper als Arche iiberhaupt in Frage kommen: Feuer, Luft, Wasser.
Eine ausfiihrliche Begriindung, weshalb die Erde ausgeschlossen sei, bietet Met.
988 b 29-989 a 18 (vgl. auch De an. 405 b 8-10). Die Stelle zeigt sehr schon, wie
Aristoteles sich mit dem gerade von seinen Anschauungen her paradoxen Tat-
bestand auseinandergesetzt hat, dafl zwar fiir Hesiod und die Volkstradition die
Kosmogonie mit der Erde beginnt, von den alten Physikoi dagegen kein einziger
die Erde als Arche angenommen hat. Im iibrigen haben wir hier ein Beispiel der
lingst bekannten Tatsache, dall die beiden Pragmatien, Physik und Metaphysik,
einander in weitem Umfange gegenseitig ergénzen. Allerdings konnen wir uns
von unserer Fragestellung her nicht ganz dabei beruhigen. Wir fragen ja nicht
philosophisch nach einer aus vielen Stellen vieler Pragmatien zusammenzusetzenden
Gesamtdoktrin, sondern philologisch nach der inneren Kohérenz einer bestimmten
Pragmatie. Und da bleibt es anstoBig, daBl 187 a 13/14 ohne jede Erlduterung von
den Tpia owuara spricht, also unbekiimmert voraussetzt, da der Leser weill, welche
drei gemeint und warum nur diese drei gemeint sind. Dies bedeutet zum mindesten,
dafB wir es mit einem riicksichtslos verkiirzten Text zu tun haben, wie schon so oft.

Neben den drei «klassischen» Elementen steht noch eine vierte Moglichkeit:
dAdo 6 éoTe mvgos uév muxvdtegov, aégog 8€ Aemrdtegov. Eine Moglichkeit dieses
Typs kommt auch anderswo vor. Ross zu 187 a 14 verzeichnet simtliche Stellen
des Aristoteles; wir konnen uns hier auf diejenigen der Physik beschrinken. In




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 151

189 b 3 findet sich: d0wp 7 wvp 7} To perald rovrwy. Die Doxographie zur Unter-
suchung mepl 7ot dneipov bietet 203 a 18: Jdwp 7} dépa i} 10 uerald tovrwr (vgl.
205 a 27). Es muB} sich immer wieder um dieselbe Lehre handeln. Das gemein-
same Moment ist das ueraé?d, das, wie man sieht, durch alle mit Feuer-Luft-Wasser
gegebenen Moglichkeiten durchexperimentiert wird. Die Folgerung dringt sich
auf, dal der Autor dieser These selbst mit allen drei von Aristoteles angefiihrten
Kombinationen gerechnet hat, offensichtlich auch schon unter bewuBtem Aus-
schluB der Erde. Dann muB er den spétesten Vorsokratikern angehéoren. Aristoteles
rithmt in 189 b 3-6 seine These als besonders sinnvoll, weil sie iiber den Urgegen-
satz hinaus zu einer dritten Arche hinauszudringen sich bemiiht.

Eigenartig ist die Parenthese 187 a 16-20, ein Paradebeispiel fiir die Behandlung
der Philosophiegeschichte durch Aristoteles (und den Peripatos iiberhaupt). Das
evident in empirischen Beobachtungen wurzelnde Gegensatzpaar rmvxvdrne—uavérng
wird zu dem Paare dmegoyr—&AAewpic formalisiert, was die Moglichkeit erdfinet,
den platonischen Gegensatz péya—uixgdy hereinzuziehen und schlieBlich die pla-
tonische Fassung des Gegensatzes als den Gegenpol zur vorsokratischen Fassung
zu interpretieren. Da konstruiert also Aristoteles Problemzusammenhénge, ohne
sich darum zu kiimmern, ob er damit den Intentionen der Philosophen selbst ge-
recht wird oder sie nicht vielleicht denaturiert. Aristoteles deswegen zu tadeln,
diirfte freilich kaum am Platze sein. Denn es gibt keine von Philosophen geschrie-
bene Philosophiehistorie, die nicht bis auf den heutigen Tag grundsitzlichgleich
vorginge wie er.

Zu den einzelnen Paaren ist noch Einiges anzumerken.

muxvoTnc—puavdrns wird, wie man sieht, einer ganzen Reihe von Physikoi zuge-
schrieben. Nun haben wir aus Theophrasts @voxdy ddéat eine interessante Notiz
bei Simpl. Phys. p. 149, 28-150, 4 Diels'?. Sie besagt, daf nur Anaximenes die
Begriffe ndx#vwaic und pdvwois verwendet habe; es sei aber, so wird beigefiigt, klar,
daB auch die Anderen von mvxvotnc und pavdrne Gebrauch gemacht hitten, da ja
Aristoteles von einer Mehrzahl spreche. Diese Folgerung gehort als solche sicher-
lich dem Simplicius an. Doch auch wir miissen von denselben Tatsachen ausgehen
wie er. An der Mitteilung Theophrasts, da er nur im Buch des Anaximenes jene
beiden Begriffe vorgefunden habe, ist nicht zu riitteln; ebensowenig aber auch an
unserm Text, der unter mvxvdrnc—uavdrnc eine Reihe von Physikoi subsumiert.
Die Erklirung kann (schematisch gesagt) nur darin bestehen, dal zwischen beiden
Texten ein dritter anzusetzen ist, der nachwies, dal zwar nur Anaximenes jene
Begriffe verwendet habe, da3 aber mehrere unter den spéteren Physikoi im Grunde
dasselbe gemeint hitten wie er. Dieser Text kann also kaum etwas anderes gesagt
haben als das, was Simplicius als seine eigene Folgerung aus dem Wortlaut des
Aristoteles vortrigt. Fand er sich auch in Theophrasts @vouxdv dééar? Oder wird
man gar, angesichts der reprisentativen Bedeutung, die Anaximenes dabei erhélt,

10 Simplicius zitiert Theophrast év 77j ioToplg und meint zweifellos die Pvox@y ddEau, trotz
Steinmetz a. 0. 348fF.




152 Olof Gigon

an Theophrasts Sonderschrift ITepi taw *Avatiuévovs (Diog. Laert. 5,42) denken
miissen ? Dies 143t sich mit unsern Mitteln nicht entscheiden. Wir konstatieren bloB,
daB die Verwendung von mvxvdrne und pavdryne bei Aristoteles eine bestimmte
Vorsokratiker-Interpretation schon voraussetzt.

Das zweite Paar gehort zu denjenigen, die fiir die theoretische Philosophie wie
fiir die Ethik gleichermaflen von Bedeutung sind. Das Schema dmepoyrj—uéoor—
&AAeuyis beherrscht bekanntlich weite Teile der Lehre von den dpezaf, wirkt aber,
wie sich hier zeigt, auch auf die Lehre von den dpyal ein. Wo es urspriinglich zu-
hause ist, ist eine Frage, die noch offen ist und die zu beantworten jenseits unserer
Aufgabe steht.

Wichtig ist natiirlich die mit gno! eingefithrte Mitteilung iiber Platon. Da3 Platon
hier mit Namen genannt, in 189 b 15 dagegen als 7@» votépwy Tiwés figuriert,
gehort zu den Seltsamkeiten der aristotelischen Zitierweise. Konkret muf sich die
Notiz auf den Traktat /7ol Tdyadot beziehen (vgl. auch K. Gaiser, Platons unge-
schriebene Lehre [1963] 522).

An der Spitze der zweiten Hauptgruppe steht Anaximander. DaB} sein & als
dmeipov einen andern Charakter hat als das auf verschiedene Weisen konkretisierte
& der ersten Gruppe, wird nicht hervorgehoben. Eine mit unsern Mitteln nicht
schliissig zu beantwortende Frage ist es, wie weit man hier wie anderswo das ¢7oti
wortlich nehmen darf. Hat Anaximander den Begriff éxxpiveodat selbst verwendet
oder nicht ?

Empedokles und Anaxagoras werden mit xai odrot auf das engste an Ana-
ximander angeschlossen. Was bei diesem & hie3, wird bei jenen als uiyua bezeich-
net; Met. 1012 a 28 (Anaxagoras), 1075 b 4 und 1092 b 7 (Empedokles) scheinen
in der Tat darauf hinzudeuten, dafl diese beiden das Wort selbst verwendet haben,
wihrend man von Anaximander kaum wird glauben wollen, dall er sein dmewgor
als piypa beschrieben hétte. Es wird auch da eine Folgerung des nachrechnenden
Interpreten sein, der sich durch das éxxplveodai berechtigt glaubte, das elementare
uiypa schon fiir Anaximander in Anspruch zu nehmen.

187 a 23-26 bezeichnet scharf und genau, wenn auch knapp, zwei wesentliche
Lehrdifferenzen zwischen Empedokles und Anaxagoras. Die eine betrifft den
Modus des éxxpiveodar (Periodizitit, also abwechselndes éxxpfvesdar und Zuriick-
treten ins ufyua, beim Einen; ein einmaliger Vorgang beim Anderen), die andere
die Beschaffenheit des uiyua selbst (Zusammensetzung aus unbegrenzt Vielem beim
Einen, aus den vier Elementen, die hier terminologisch orocyeia heiBen, beim
Anderen); bei Anaxagoras wird wie schon in 184 b 21/22 hervorgehoben, da die
dnewpa teils aus ouotouepd], teils aus évavria bestiinden.

Systematische Schhififolgerungen werden aus diesen Informationen keine ge-
zogen. Kompositorisch sind sie aber wohl nicht nur als eine Anmerkung gemeint,
sondern als ein Ubergang zum Nachfolgenden. Denn da wird nun in erstaunlicher
Ausfiihrlichkeit die Lehre des Anaxagoras durchdiskutiert (187 a 26-188 a 17).
Nur am SchluB wird in einem einzigen Satz 188 a 17/18 auf Empedokles zuriick-




Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 153

geblickt. Es ist, wie wenn der Verfasser an das kurze, doch ausgewogene Schema
187 a 12-23 mehr oder weniger assoziativ eine breite Synkrisis zwischen Empe-
dokles und Anaxagoras hitte anschlieBen wollen, faktisch aber aus Griinden, die
wir nicht iibersehen, bis auf zwei stichwortartige Angaben am Anfang und am
Ende sein ganzes Interesse auf Anaxagoras konzentriert hétte.

Der Abschnitt iiber Anaxagoras ist deutlich zweigeteilt. Ein erster Teil berichtet
iiber die Lehre, und zwar nach den Eingangsworten mit der Absicht, die Griinde
fiir die Annahme von drepa odrwg, also duotouepd], darzulegen (187 a 26-b 7), ein
zweiter ist als kritische Analyse dieser These gemeint, geht aber, wie sich zeigen
wird, in seinen Voraussetzungen wesentlich weiter (187 b 7-188 a 17). Der erste
Teil wiederum ist dreistufig gebaut. Aus der Grundhypothese ergibt sich eine erste
(187 a 26-31), dann eine zweite (187 a 31-b 1) und schlieBlich eine umfassende
Folgerung (186 b 1-7). Wir notieren gleich als eine fiir das Urteil iiber andere Stel-
len wichtige Einzelheit, da von 187 a 30/31 abgesehen, der ganze Abschnitt
unzweifelhaft Anaxagoras allein im Auge hat, trotzdem aber von Aéyovow a 29,
évduoay a 36, paci b 1 und édpwv b 2 redet. Man wird sich also auch anderswo
durch derartige Pluralia nicht téuschen lassen.

Die Grundhypothese wird, schwerfillig genug, gleich zweimal vorgetragen: Aus
Nichtseiendem kann nichts entstehen. Und zwar wird in a 27f. wie in a 34f. be-
hauptet, alle Physikoi stimmten darin iiberein. Historisch kann dies nur fiir die-
jenigen unter ihnen gelten, die sich mit der eleatischen Ontologie auseinander-
zusetzen hatten. Ein Satz wie der, daf} alles Werdende entweder aus Seiendem oder
aus Nichtseiendem hervorgehen miisse, konnte erst nach Parmenides iiberhaupt
formuliert werden. Der Interpret steht also vor der Wahl, im Begriff dmavres of
negl pvoews eine bedenkliche Ungenauigkeit zu konstatieren oder anzunehmen,
daB er tatsichlich meint, was er sagt; dann aber setzt er den Nachweis voraus, dafl
schon die alten Milesier implicite von jenem Satze ausgegangen seien, obschon er
sich explicite bei ihnen noch nicht finde.

Der erste Teilabschnitt folgert zweierlei. Einmal das 7j» uot mdvra, das trotz
Aéyovow ein Anaxagoraszitat ist (VS 59 B 1) und aus dem Aristoteles entnimmt,
daB schon von Anfang an Alles als Seiendes beisammen war; sodann das zweite,
daB alles Werden sich fiir die einen als ein besonderes (ndmlich rein rdumliches
und quantitatives) dAdoiobodar im Seienden, fiir die andern als odyxpioic und
dudxpiog erweist. Wer die einen und die anderen sind, 1d8t sich nicht eindeutig
festlegen; Anaxagoras kann im ersten wie im zweiten Falle gemeint sein, ebenso
Empedokles. Der zweite Teilabschnitt geht einen Schritt weiter und konkretisiert
das Werden iiberhaupt zum Werden der Gegensétze auseinander. Sie konnen nur
darum auseinander entstehen bzw. ineinander iibergehen, weil sie schon ineinander
stecken: Im WeiBen ist schon das Schwarze vorhanden und umgekehrt. Der Ein-
wand, daB wir dies nicht sehen, wird mit dem Hinweis auf die Kleinheit der dyxo:
(doch wohl ein aus dem Text des Anaxagoras selbst stammender Begriff) iiber-
wunden.




154 Olof Gigon: Erstes Buch der aristotelischen Physik

Der letzte Teilabschnitt endlich erweitert das Gesagte zu einer vollsténdigen
Theorie. Nicht nur die Gegensiitze stecken ineinander, sondern es ist iiberhaupt
Alles mit Allem vermischt. Der Begriff ueuiydat scheint auf das piypa von 187 a 23
zuriickzugreifen. In Wirklichkeit handelt es sich um etwas anderes. Oben war von
dem Ur-einen die Rede, das bei Empedokles und Anaxagoras die Gestalt eines
utypa habe. Hier dagegen stellt jedes einzelne Ding, mit dem wir umgehen, eine
Mischung aus Allem dar. Wenn die Dinge dennoch verschieden aussehen, so liegt
dies daran, dafl nicht in jedem Dinge Alles in der gleichen Quantitét vorhanden
ist. Der letzte Satz interpretiert dies nach seinen zwei Seiten. Einmal ist kein Ding
homogen (die drei ersten Beispiele vertreten die évavria, die zwei letzten die
duotopeed, vgl. schon 184 b 21/22), anderseits schafft das jeweils quantitativ Uber-
wiegende den Eindruck, die gdoic to6 mpdyuaros zu sein.

Dieser letzte Teilabschnitt ist nicht blofl erheblich klarer formuliert als die bei-
den vorausgehenden; man mochte auch meinen, dall sich Aristoteles hier auf das
engste an den Wortlaut des Anaxagoras selbst angelehnt, ihn nur verkiirzt und
leicht modernisiert hat. Immerhin mu8 auch dem Ganzen (187 a 26-b 7) eine ge-
wisse innere Geschlossenheit zugebilligt werden. Auffallend ist nur Eines. Der An-
fang kiindigte an, daBl nicht allein von den duotouegij (und évavria), sondern auch
von ihrem Vorkommen als dnepa die Rede sein solle. Dieses Stichwort dmeiov
taucht in der Tat in 187 a 4 wieder auf. Was wir aber vermissen, ist eine Begriin-
dung dafiir, daBl die duotouco?j und évarria eben &netpa sind. Wir vermissen sie
um so mehr, als nach 188 a 17/18 eben in diesem Punkte Anaxagoras und Empe-
dokles sich auf das stérkste voneinander unterscheiden. Wie miifite die Begriin-
dung lauten ? Vermutlich in der Art, die 189 a 14-17 erschlieBen 148t: Angesichts
der Vielfalt der Erscheinungen und Verénderungen, die wir konstatieren, 148t
sich die Annahme eines Entstehens aus Nichtseiendem nur vermeiden, wenn Alles,
was wir konstatieren, schon seiend ist und sich in Seiendem vollzieht; und dies ist
nur bei der Annahme einer unbegrenzten Vielheit maéglich.

Man wird allerdings an Hand der erhaltenen Fragmente vermuten, daf Anaxa-
goras selbst den dmetpov-Charakter seiner ouotouegij und évavria nicht niher be-
griindet hat. Er hielt ihn wohl fiir eine zwingende und selbstverstindliche Folge-
rung aus seinem Begriff des Seienden. Aber fiir Aristoteles wire es doch nahe-
gelegen, nach den Motiven des Anaxagoras zu fragen. Der zweite Hauptteil iiber
Anaxagoras (187 b 7-188 a 17) setzt ja gerade mit der Kritik am &netgor ein.

So wirkt die Darstellung des ersten Teils in einem nicht unwichtigen Punkte
liickenhaft oder mindestens der Ankiindigung in 187 a 27 nicht véllig entsprechend.
Das Problem wird sich bei der Analyse des zweiten Hauptteils verschirfen. Denn
die hier vorgetragene Kritik an Anaxagoras setzt gleich von den ersten Zeilen an
einen bedeutend ausfiihrlicheren Bericht iiber seine Lehre voraus als sie im ersten
Hauptteil geboten wird.




	Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik (184 a 10 - 187 b 7)

