
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 23 (1966)

Heft: 3

Artikel: Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik (184 a 10 -
187 b 7)

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 23 1966 Fase. 3

Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik
(184 a 10—187 b 7)

Von Olof Gigon, Bern

Das Ziel der nachfolgenden Untersuchung ist ein begrenztes. Es soll weder eine

durchgehende philologische Interpretation noch eine philosophische Würdigung
vorgetragen werden. Unsere Frage geht vielmehr ausschließlich nach den historischen

Hintergründen des uns überlieferten Textes1. Denn keinem auch nur halbwegs

aufmerksamen Leser kann es verborgen bleiben, daß die Physik im allgemeinen

und das Buch liegt äg^ojv im besonderen kein in sich geschlossenes und in einem

Zuge niedergeschriebenes Ganzes darstellt. Der Text ist unübersichtlich. Der Leser
wird zwischen breiten Erörterungen (bald elementaren, bald hochspezialisierten
Charakters) und kurzen Notizen hin und her gerissen. Außerdem wird offensichtlich

ein höchst beträchtliches Maß an Kenntnissen vorausgesetzt, das der Leser
schon mitbringen muß, um den Text wirklich zu verstehen.

Die Probleme, die damit gestellt sind, sind es, die uns hier beschäftigen sollen.
Nicht verschwiegen sei, daß sich dabei im Hintergrand eine allgemeine,
grundsätzliche Frage erhebt. Es darf auch in der Aristotelesforschung neben dem durch
die Jahrhunderte weiterlaufenden Bemühen, den Text als solchen auszulegen, die

Frage nach der geschichtlichen Entstehung der Texte nicht vergessen werden.
Werner Jaeger hat versucht, über eine klassizistische, statische Betrachtungsweise
hinauszugelangen und Aristoteles als eine geschichtliche Gestalt zu begreifen. Sein

Versuch war nicht selten einseitig, operierte etwas gar zu unbekümmert mit dem

Begriff der Entwicklung und erlag vor allem zu häufig der Versuchung, Aristoteles
ausschließlich von Piaton her zu interpretieren, als sei Aristoteles sein Leben lang
geistig so etwas wie ein Gefangener seines Meisters und der Akademie gewesen.
Doch im Entscheidenden hatte er recht. Dem gegenüber scheint die heutige
Forschung vielfach in einer klassizistischen Haltung den Texten gegenüber nur gerade
Eines festzuhalten: die Bindimg an Piaton, als ob Aristoteles zu guter Letzt wirklich

nichts anderes gewesen wäre als der Schüler, der sich auf Schritt und Tritt
durch die Fragestellungen und Formulierungen Piatons habe leiten lassen. Ich
möchte meinen, daß die Dinge denn doch etwas anders liegen.

1 Insofern sind Berührungen mit den philosophischen Interpretationen von W. Wieland,
Die aristotelische Physik (Göttingen 1962) nur gelegentlich vorhanden. Näher stehen, vor allem
im Methodischen, die Untersuchungen von G. A. Seeck, Die Elemente in der Kosmologie des
Aristoteles, Zetemata 34 (München 1964). Unentbehrlich bleibt natürlich der solide, wenn auch
philologisch meist an der Oberfläche bleibende Kommentar zur Physik von Sir David Boss
(Oxford 1936), wichtig auch das einschlägige Kapitel in der umfassenden Darstellung von
I. Düring, Aristoteles (Heidelberg 1966) bes. 224r-231, sowie F. Solmsen, Aristotle's System of
the Physical World (Ithaca 1960).

9 Museum Helveticum



130 Olof Gigon

Die Gesichtspunkte, unter denen hier Phys. A analysiert werden soll, sind zur
Hauptsache die folgenden:

Voran steht das Problem der Abgrenzung des Gegenstandes. Past alle Prag-
matien des Aristoteles werden von einer sehr bezeichnenden Polarität beherrscht.
Auf der einen Seite ist es die Intention des Aristoteles, einen systematischen Aufbau

der Wissenschaften zu verwirklichen. Es gibt eine Stufenfolge von primären
und sekundären Disziplinen, und auf den Stufen der sekundären Disziplinen gibt
es eine Mehrzahl von Wissenschaften, die sich ihrem Gegenstand und Kompetenzbereich

nach grundsätzlich voneinander unterscheiden. Allbekannt sind die in
den Pragmatien immer wieder anzutreffenden Hinweise, daß dieses oder jenes
Problem den Bereich der gegenwärtigen Untersuchung überschreite und im Rahmen

einer anderen Disziplin zu behandeln sei. Auf der andern Seite ist jedoch ein
solches streng abgrenzendes System nur teilweise herstellbar. Dies nicht nur darum,
weil es de facto immer wieder Grenzprobleme gibt, die von vornherein mehrere

Disziplinen interessieren; sondern auch darum, weil es neben der Intention auf

systematische Dihairesis auch die entgegengesetzte Intention auf innere Verknüpfung

der Bereiche gibt. So zeigt es sich etwa bald, daß trotz dem einleuchtenden

Schema, wie es in Phys. 198 a 29-31 skizziert wird, zwischen den drei Wissenschaften

vom Unbewegten, vom Supralunaren und vom Sublunaren keine wirklich
befriedigende Grenzziehung möglich ist. Und wenn noch darüber hinaus Aristoteles
zwischen jenen Wissenschaften unterscheidet, die das Wissen um seiner selbst

willen suchen, und den anderen, deren Ziel nicht das Wissen, sondern die Herstellung

der Fähigkeit zum richtigen Handeln ist, so hindert auch diese fundamentale
Dihairesis nicht, daß eine ganze Reihe von Problemen beide Bereiche gleichmäßig
angeht. Man mag an die Finalursache oder an Begriffe wie <pvoi<; und xv%r\ denken.

Der Interpret wird gerade im Falle der Physik immer wieder auf beide
Intentionen zu achten haben: diejenige zur möglichsten Abgrenzung des Themas im
Rahmen des Wissenschaftssystems und diejenige zur Verknüpfung aller
Disziplinen unter einander.

Der zweite Hauptgesichtspunkt ist der historische im engeren Sinne.

Es ist eine selten genug beachtete Regel, daß eine korrekte Interpretation des

Aristoteles (wie übrigens auch anderer Autoren) sich nicht einfach an diejenigen
Texte halten kann, die im Laufe eines komplizierten geschichtlichen Prozesses bis

zu uns gelangt sind, sondern daß sie prinzipiell mit dem gesamten uns bezeugten
Oeuvre rechnen muß. Wir besitzen ja die vieldiskutierten hellenistischen
Schriftenverzeichnisse, und die Zahl der erhaltenen Fragmente reicht gerade aus, um
zu beweisen, daß es die dort aufgeführten Schriften in den Jahrhunderten zwischen

Aristoteles und Andronikos von Rhodos tatsächlich gegeben hat.
Wir werden uns eingestehen, daß dieser Befund eigentlich recht unbequem ist.

Er zwingt uns, bei der Aristotelesinterpretation dauernd mit einem Faktor zu rechnen,

dessen Einwirkung im einzelnen zwar vermutet, nur selten aber schlüssig
erwiesen werden kann. Valentin Roses bekannte These, die er noch seiner Frag-



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 131

mentausgabe von 1886 als Vorspruch vorangestellt hat, ist zwar verkehrt und
unhaltbar. Es ist aber kaum zu leugnen, daß gerade unter den neueren und neuesten
Aristoteleskommentaren manche so angelegt sind, als hätte im Grunde Rose eben

doch recht. Die Interpretation geht stillschweigend davon aus, daß Aristoteles

nur das uns erhaltene Corpus geschrieben habe und daß dieses Corpus aus sich
selbst und ohne Zuhilfenahme des unbekannten und beunruhigenden Faktors, den
die Schriftenverzeichnisse darstellen, erklärt werden müsse.

Aber so geht es nicht; die Schriften der Verzeichnisse haben existiert, und wenn
wir nicht Rose folgen wollen, so sind sie, mindestens in ihrem überwiegenden Teile,

von Aristoteles selbst verfaßt worden. Dann aber müssen zwischen ihnen und den

Texten unseres Corpus qualifizierte Beziehungen bestehen. Nachweisen lassen sie

sich selten, glaubhaft machen, wie ich meine, öfters, und mit ihnen zu rechnen
ist unter allen Umständen unvermeidbar. Um zwei Beispiele zu nennen: der Interpret

von Top. r 1-3 muß berücksichtigen, daß das Verzeichnis des Diog. Laert.
einen Titel liegt rov ßekrlovog nennt, derjenige von Eth. Nik. r 1-3 ebenso, daß

es einen Text Ilegl exovouav gegeben hat. Von den Dialogen will ich hier nicht
reden, obschon sich methodisch etwa die Frage aufdrängen müßte, ob und wie weit
in Pol. A 8-11 und Eth. Nik. E 8 u.a. Querverbindungen zum Dialog liegt tiXovtov
anzunehmen sind usw. In der Naturphilosophie spielt die Frage nach den Dialogen
begreiflicherweise eine untergeordnete Rolle. Denn der Dialog ist seinem Wesen

nach diejenige Form, in der dem allgemein Gebildeten philosophische Probleme,
die ihn angehen, nahe gebracht werden können. Zur Erörterung spezialisierter
naturphilosophischer Probleme eignet er sich wenig, wenn man von der Frage nach
der Seele, der Gottheit und dem Wesen des Kosmos im ganzen absieht. Physik im
Sinne unserer Pragmatie wird man höchstens in ITegl cptkoaoqitag erwarten.

Um so wichtiger wird dagegen gerade für Phys. A eine andere Perspektive. Die

Physik ist anerkanntermaßen eine der Hauptquellen für unsere Kenntnis der Vor-
sokratiker. Aus den Berichten erschließt man Lehren oder gar Zitate der alten
Physikoi von Anaximander an und pflegt zu bedauern, daß Aristoteles in der

Berichterstattung so oft willkürlich auswählt und gewaltsam umdeutet, um die
ätgxaloi seinen eigenen Zwecken dienstbar zu machen. Unser Interesse gilt für dieses

Mal jedoch nicht den Vorsokratikern, sondern Aristoteles. Und von da her konzentrieren

wir uns auf die eine Frage: Wie weit erhält der Leser durch seine Berichte
und Diskussionen ein wirkliches Bild von der Person und den Büchern und Lehren

jener Physikoi? Es handelt sich nicht darum, ob das Bild historisch richtig ist,
sondern nur darum, ob es überhaupt ein Bild ist, also ob sich die weithin verstreuten

Notizen zu einem faßbaren Ganzen fügen. Die Frage stellen heißt sie schon

halbwegs verneinen. Dann aber entsteht sofort das neue Problem, ob unsere
Pragmatie Monographien über einzelne Vorsokratiker oder gar ein Gesamtwerk über
die Physikoi nicht schon voraussetzt, Bücher also, die deren Lehren zusammenfassen,

ausdeuten und von der eigenen Position des Verfassers her kritisch
analysieren. Die Tatsache, daß es solche Bücher schon gegeben hätte, wäre dann die



132 Olof Gigon

Erklärung dafür, daß Aristoteles in der Physik sich so oft mit erstaunlich summarischen

Andeutungen begnügt. Die Schriftenverzeichnisse des Aristoteles, Theo-

phrast und Eudemos zeigen ja, welchen Umfang die doxographische Schrift-
stellerei gerade im alten Peripatos gehabt hat. Einzelne Stücke daraus sind erhalten

und lassen uns die Methode erkennen, die dabei geübt wurde: ich denke einerseits

an De Melisso, Xenophane, Gorgia, dessen Substanz altperipatetisch ist,
auch wenn man mit einer späteren schulmäßigen Überarbeitung rechnen muß,
anderseits an Theophrasts De sensu, dessen Zugehörigkeit zu den 18 Büchern &v<n-

xü>v do£ai von 0. Regenbogen, RE s.v. Theophrastos, Sp. 1400 nach dem Vorgänge
anderer leichtfertig bestritten worden ist; leider hat neuestens P. Steinmetz, Die
Physik des Theophrast (1964) 334 ff. Regenbogens These gebilligt, ohne Gründe

beizubringen. Er hat freilich auch (bes. S. 337) die Absicht der &voixcov do£ai im

ganzen auf die absonderlichste Weise mißverstanden. Seine Kritik an Usener und
Diels ist in einigen nebensächlichen Einzelheiten berechtigt; in der Hauptsache
verfehlt sie völlig ihr Ziel. Die Hypothese, daß die 0voixä>v ö6£ai systematisch zu
den Hauptproblemen der Naturphilosophie die Lehren der alten rpvaixoi aus deren

Büchern deduzierten, also zusammenfaßten und, soweit es notwendig schien, in
die Terminologie des Peripatos umsetzten und schließlich vom Standort des

Peripatos aus beurteilten (also unterschieden zwischen Irrwegen, die zu meiden seien,

unklaren Vorahnungen des Richtigen und schließlich gültigen Einsichten, die die

Lehre des Peripatos vorwegnahmen und ihr die erwünschte geschichtliche
Bestätigung darboten), diese Hypothese ist nach wie vor die weitaus wahrscheinlichste.

Doch lassen wir dies hier auf sich beruhen. Unsere Erage ist die, ob der
Text der aristotelischen Physik vielleicht schon die Existenz dieses Werkes oder

doch der damit verbundenen Monographien, die die Schriftenverzeichnisse nennen,
voraussetzt, also mit der Kenntnis ihres Inhaltes bei seinen Lesern rechnen kann.

Ein letztes allgemeines Problem sei noch hervorgehoben. Es ist immer und immer
wieder zu bedauern, daß wir über den Stil der Pragmatien so wenig wissen.

Jedem Leser wird es auffallen, daß beispielsweise einzelne Kapitel einer Prag-
matie bestimmte Thesen in einer beinahe übermäßigen Breite und pädagogischen
Umständlichkeit entwickeln, andere dagegen sich mit knappen Stichworten

begnügen oder in eine hochspezialisierte Diskussion eintreten, deren Verständnis dem

antiken Leser genau so viel Mühe bereitet haben muß wie uns. Auffallen wird auch,
daß einzelne Abschnitte trefflich disponiert sind, in Nachbarabschnitten dagegen
keinerlei Ordnung zu erkennen ist; ferner, daß zuweilen sogenannte rhetorische

Fragen eingelegt werden, die unmittelbar an das Mitdenken des Lesers appellieren,
während andere Kapitel davon völhg frei sind; endlich, daß zuweilen anspruchsvolle

Metaphern und ganze Gleichnisse aufgeboten werden, um den Gedanken zu
verdeutlichen. Bloß zu konstatieren, daß sie einen Schmuck der Darstellung bilden,
hilft nicht weiter. Wichtiger ist, daß damit ein bestimmtes Niveau und Kolorit
des Stiles angestrebt wird, - und dann erhebt sich das Problem, warum gerade

an dieser oder jener Stelle und anderswo nicht.



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 133

Eine leidige Frage ist endlich die wissenschaftliche Terminologie im ganzen.
Im allgemeinen kümmern sich die Interpreten merkwürdig wenig um die Tatsache,
daß Aristoteles oft gerade mit wichtigen Termini technici äußerst läßlich
umgeht und denselben Begriff bald so bald anders verwendet. Wenn Piaton sich solche
Läßlichkeiten erlaubt, so darf uns dies nicht wundern. Es gehört zum Stil des
Urbanen Dialoges, in solchen Dingen großzügig zu sein und sich nicht pedantisch
auf eine spezialistische Schulterminologie festzulegen. Aber daß ein Aristoteles,
dessen Pragmatien literarisch etwas ganz anderes darstellen als Piatons Dialoge
und von dem wir hinlänglich wissen, welche Bedeutimg er dem Problem der

nolXayöjq Xsyo/ieva, also der genauen Bestimmung der geschichtlich gegebenen
und zulässigen Bedeutungen eines Terminus technicus beigelegt hat, sich im Einzelfall

so wenig um einen präzisen und eindeutigen Sprachgebrauch bemüht hat, ist
ein höchst eigentümlicher Tatbestand. Eine Erklärung wird sich freilich nur von
einer umfassenden, genauen und vorurteilsfreien Untersuchung der philosophischen
Terminologie des Aristoteles erhoffen lassen.

Unser Ziel hier kann lediglich sein, für Phys. A auf einzelne der angerührten
Fragen aufmerksam zu machen, ohne auf eine erschöpfende Kommentierung
einzutreten, die uns viel zu weit führen müßte.

Gleich das Prooimion, das vom Gegenstand und der Methode der Pragmatie
spricht, enthält eine Reihe schwieriger Probleme. Den Gegenstand umschreibt
184 a 10-16, und zwar in einfachster Weise: Jedes Wissen von einem Gegenstand
ist Wissen von seinen Ursprüngen und Ursachen. Das Wissen tieoi (pvoecog ist also

das Wissen von den Ursprüngen der Physis. Um eine Kleinigkeit ausführlicher
bildet derselbe Gedankengang auch das Prooemium zu der Untersuchung über die
Ursachen in B 3 (194 b 17-23). Diese Untersuchung selbst ist sehr kurz gehalten,
und dies aus evidenten Gründen. Denn demselben Problem gilt bekanntlich das

erste Buch der Metaphysik; die Doxographie, die in Phys. B 3 fehlt, wird dort in
größter Breite nachgetragen. Wichtiger für uns ist, daß auch die berühmten
Kapitel Met. A 1/2 grundsätzlich denselben Gedankengang bieten wie Phys. 184 a
10-16 und 194 b 17-23, allerdings in den verschiedensten Richtungen erweitert,
teilweise durch assoziativ angeschlossene Überlegungen, die mit dem Grundgedanken

nur noch lose zusammenhängen. Dieser selbe Grundgedanke eröffnet in aller
Kürze Met. A 3 (983 a 24-26): das Wissen (das jeder Mensch von Natur erstrebt
und das die höchste Form einer Stufenleiter von Wissensformen bildet) ist das

Wissen von den obersten Ursachen.
Dies ist für Aristoteles der Ausgangspunkt der theoretischen Wissenschaften

überhaupt. Auch die praktischen Wissenschaften haben ihren Ausgangspunkt.
Man wird ihn in Stellen wie Eth. Nik. 1103 b 26-31, 1179 a 35-b 4 und ihren
Parallelen zu erkennen haben. Das Ziel der Bemühung ist da gerade nicht nur das

Erkennen, sondern das Handeln; woraus sich dann auch ergibt, daß die Frage nach
den Ursachen im Felde der praktischen Philosophie von sekundärer Bedeutung
ist (Eth. Nik. 1095 b 6-8, 1098 a 33-b 3 u.a.). Daß hier eine Gesamtkonzeption



134 Olof Gigon

zugrunde liegt, in der die beiden Teile der Philosophie aufeinander abgestimmt
sind, ist nicht zu verkennen2.

Ein schwieriges Problem bilden die drei Begriffe aQ%ai, aina, (Trottetet. Gehen

wir großzügig von einem Gesamtbild der aristotelischen Naturphilosophie aus,
so bestehen die aQ%a.i aus jener Dreiheit, die in Phys. A nachgewiesen werden soll:

Hyle, Eidos, Steresis. Die aina sind die vier, von denen in Phys. B 3 und Met. A
die Rede ist. Die axoiyüa schließlich sind die vier bzw. fünf Elemente, von denen

vor allem De coelo handelt. Es ist indessen deutlich genug, daß diese terminologische

Abgrenzung häufig vernachlässigt wird. aQ%r\ ist der allgemeinste Begriff
und wird auch 188 b 28 ausdrücklich auf die alten Physikoi zurückgeführt; zu
verbinden ist damit Simpl. Phys. 24,15/16 Diels, wonach Anaximander als erster
den Begriff verwendet habe, axoiyelov, das nach dem Zeugnis des Eudemos Frg. 31

W. (das auch in Diog. Laert. 3, 24 nachwirkt) zuerst von Piaton in der
Naturphilosophie verwendet wurde, wird 187 a 26 ausdrücklich von den vier Elementen
des Empedokles gesagt3. Doch in 189 b 16 und 27 bedeutet axoi%eiov dasselbe wie

aQ%rj und in 190 b 17 wird man zwischen alxia und dgpj auch keinen Unterschied
erkennen können, ebenso an manchen anderen Stellen. Darauf sei nur eben
hingewiesen. Eine Klärimg würden wohl lexikologische Spezialuntersuchungen bringen.

184 a 16-21 ist in sich völlig klar. Die Spannimg zwischen dem yvcogi/iov <pvaei

und dem yvd>Qi/j,ov rj/uv (nach deren philosophischen Hintergründen wir hier nicht
zu fragen haben) kehrt bei Aristoteles vielfach wieder, besonders interessant etwa
in Eth. Nik. 1095 b 2-4.

Ein altes Problem ist 184 a 21-b 14. Erklärt werden soll, wie der Weg von dem

uns Bekannten zu dem seiner Natur nach Erkennbaren konkret beschaffen ist.
Dies geschieht mit Hilfe von drei Gegensatzpaaren. Dem ovyxe%vfievov steht das

diaigelv gegenüber, dem Ganzen der Teil, dem Allgemeinen das Einzelne. Der
Erläuterung dienen zwei Beispiele. Das Wort «Kreis» ist zunächst allgemein und wird
erst durch die Definition der Sache in das Einzelne aufgegliedert; die Begriffe
«Vater, Mutter» werden vom Kinde zunächst auf alle Menschen angewandt und
dann erst auf die einzelnen Menschen, denen sie wirklich zukommen.

Die Sonderbarkeit dieser Stelle springt in die Augen4. Das Begriffspaar xaftoXov

-xafi' ixaaxov wird hier ganz anders verwendet als etwa in der Grundlegung der

praktischen Philosophie (Eth. Nik. 1097 a 8-13, zu verstehen auf dem Hintergrund

von Met. 981 a 12-24) oder in der Theorie des Nomos (Eth. Nik. 1137 b 13

bis 34, Pol. 1286 a 9-21, Rhet. 1354 b 4-11 u.a.). Dort ist es gerade das Einzelne,
mit dem der handelnde Mensch umzugehen hat, und nicht das Allgemeine. Zu
formulieren wäre etwa so: an unserer Stelle ist das xa&oXov ein Globalbegriff, der
erst durch die Reflexion ausdifferenziert wird; an den anderen Stellen bezeichnet

2 Die Frage bleibe hier offen, ob vielleicht allen diesen Texten eine ausführliehe Darlegung
im Protreptikos oder in Tleoi rpü.oaoplaQ zum Hintergrund diente.

2 Das Schriftenverzeichnis nennt Diog. Laert. 5, 23 drei Bücher liegt axoiyelum.
4 Vgl. den einläßlichen Kommentar von Ross zu 184 a 16-b 14.



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 135

es das Begriffliche überhaupt, das dem einzelnen Individuum und der einmaligen
Situation gegenübersteht.

Eine andere Frage ist es allerdings, wie das Fortschreiten von Globalbegriffen
zu differenzierten Begriffen mit dem Weg von den unmittelbar gegebenen Phänomenen

zu den axoiyzia und ägyai gleichgesetzt werden kann. Und wieder eine
andere (für uns die wichtigste) Frage ist es, was diese Erwägungen an dieser Stelle

eigentlich besagen sollen. Denn das doxographische Schema, mit dem 184 b 15

ohne weitere Präliminarien einsetzt, hat mit dem in 184 a 16-b 14 skizzierten
methodischen Vorgehen nicht das mindeste zu tun. Etwa von einer systematischen
Ausdifferenzierung des Begriffs ägyr\ als solchen ist keine Rede.

Doch eine spätere Stelle hilft uns weiter. Nachdem Aristoteles seine Auseinandersetzung

mit den alten Physikoi bis zu dem Punkte gebracht hat, an dem seine

eigene Lehre von den drei agyai als die Lösung aller Probleme sichtbar wird, bricht
er ab und setzt ganz neu ein, und zwar mit der Bemerkung, er wolle die eigene
Lehre mit einer Untersuchung negl Tiaarjg yeviaecog beginnen. Denn es sei

naturgemäß, zuerst von den xoiva und dann von den negl ixaarov idta zu sprechen
(189 b 30-32). In der Tat beginnt dann eine von allgemeinen, elementaren

Feststellungen ausgehende Analyse des yiyvea&ai. Die Vermutung hegt nahe, daß

184 a 21-b 14 ursprünglich als Prooemium von 189 b 32 ff. gemeint war, dann
aber nach vorn verschoben wurde. Als etwas dünner Ersatz wurde 189 b 30-32

neu formuliert. Diese Vermutung löst zwar längst nicht alle Rätsel von 184 a 21

bis b 14 (etwa die Sonderbarkeiten, die sich bei scharfer Interpretation der beiden

Beispiele 184 a 26-b 14 ergeben), hilft aber doch den Text im ganzen verstehen.
Er stand ursprünglich vor 189 b 32 ff., wanderte aber dann nach vorn, als
Aristoteles sich entschloß, der Entwicklung seiner eigenen Lehre eine Diskussion mit
den ägyaloi voranzustellen.

Diese Diskussion5 selbst beginnt mit einem Schema, das die Lehren der Früheren
in ein System möglicher Hypothesen zusammenordnet. Aristoteles selbst und nach
ihm die spätere Doxographie bis hinab zu dem sogenannten Aetios haben sich

immer wieder solcher Schemata bedient, übrigens nicht nur im Bereiche der
Naturphilosophie, sondern auch in demjenigen der Ethik; es genügt, an Arist. Eth. Eud.
1214 a 30-b 5, an die bei Cicero in zahlreichen Brechungen vorliegende sogenannte
Divisio Carneadea und schließlich an das bei Varro De philosophia entwickelte
Schema der möglichen Lebensformen zu erinnern. Einige Varianten des an unserer
Stelle vorliegenden Schemas diskutiert Steinmetz a.O. 338 ff.

Basis unseres Schemas ist die Frage nach der Zahl der ägyaL Es gibt eine oder

viele, und wenn viele, dann in begrenzter oder in unbegrenzter Anzahl. Der letzte

6 Daß der ganze nachfolgende Text zu zahlreichen Stellen der Met. und zu manchen von
Gen. Corr. nahe Beziehungen aufweist, ist bekannt und sei hier nur ausdrücklich erwähnt.
Diesen Beziehungen nachzugehen würde den Rahmen unserer Interpretation völlig sprengen.
Schade, daß es (von vereinzelten Ansätzen abgesehen) keine Aristotelesausgaben gibt, in denen
nach alter Väter Sitte zu jedem Abschnitt die Parallelen angemerkt sind; sie wären ein ungemein

nützliches Arbeitsinstrument.



136 Olof Gigon

Fall wird von einem neuen Gesichtspunkt aus untergeteilt in gattungsgleiche oder

gattungsverschiedene. Subsidiär tritt dazu die Aufteilung in unbewegte und
bewegte aq%ai. Sie ist notwendig, weil sie die Abtrennung der Eleaten von den

Physikoi erleichtert. Doch spielt sie im weitern Verlauf des Buches kaum eine
Rolle.

Zu beachten ist, daß nur drei Namen erscheinen, die zwei Eleaten und auf der
andern Seite Demokrit. Der die Physikoi betreffende Teil des Schemas wird
187 a 12-26 wieder aufgenommen, doch mit einer bemerkenswerten Verschiebung
der Gesichtspunkte: Was dort interessiert, ist weit weniger die Zahl der aq%ai als

solche, als vielmehr das Problem, wie sich aus der appj das Andere bildet:
entweder durch qualitative Veränderung in zwei entgegengesetzte Richtungen oder
durch mechanische Aussonderung des in der aq%r\ schon Vorhandenen. An dieser

späteren Stelle wird Demokrit gerade nicht erwähnt, obschon man erwarten würde,
daß er neben dem ausführlich behandelten Anaxagoras auch noch zur Sprache
käme. In 184 b 22-25 wird das Schema der aq%at doxographisch verglichen mit
einem Schema der dvra. Auf wen es zurückgeht, wird nicht gesagt; man möchte

am ehesten auf Speusippos oder Xenokrates raten. Es zeigt vor allem, daß für
Aristoteles die Frage ev ij noXlä die im gegenwärtigen Zusammenhang entscheidende

ist. Er benutzt sie als Leitfaden, an dem er etappenweise zu seiner Dreizahl
der oLQxai vordringen kann.

Sie beherrscht die Diskussion der eleatischen Doktrin von 185 a 20 an. Dabei

ergibt sich etwas Eigentümliches. Über die Motive, die Parmenides und Melissos

zu ihrer Annahme eines einzigen Seienden geführt haben, erfahren wir nichts.

Dagegen lesen wir in 185 b 25-27, daß auch die Späteren zu vermeiden suchten,
Stuoq firj äfia yevrjrai avrois rd avrd ev xal noXka. Das xai setzt voraus, daß die
Problematik des iv xal noXka schon für Parmenides und Melissos die fundamentale

Schwierigkeit gebildet habe, von der sie ausgegangen seien. Davon müßte vor
185 a 20 die Rede gewesen sein. Das Referat über die Lehre der Eleaten und ihre
Überlegungen ist jedoch verdrängt worden durch 184 b 25-185 a 20, einen
Abschnitt, der mit grob zusammengeschobenen Materiahen begründen will, weshalb
die Eleaten nicht zu den Physikoi zu rechnen sind.

Dieser Abschnitt spricht zunächst vom iv, dann vom äxivrjrov, und zwar lediglich

mit dem Hinweis darauf, daß damit der gegenwärtigen Untersuchung ihre
Grundvoraussetzungen entzogen würden. In 184 b 25-185 a 5 wird gezeigt, daß

der eleatische Begriff des Einen den schon von 184 a 10 ff. an vorausgesetzten
Begriff der aoyij aufhebt. Und nun gilt, daß keine Wissenschaft die Legitimität ihrer
eigenen Grundlagen diskutiert, wozu auf die Geometrie hingewiesen wird. Dazu

gehört auch 185 a 14-17, wo mit einem starken polemischen Unterton (man mag
von weitem Eth. Nik. 1095 a 28-30 vergleichen) erklärt wird, irrige Meinungen
lohne sich nur dann zu diskutieren, wenn auch der Irrtum die Grundlagen der in
Frage stehenden Wissenschaft respektiere, - was offenbar bei den Eleaten nicht
der Fall ist. Exemplifiziert wird ein zweites Mal mit der Geometrie, und zwar mit



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 137

einem hochspezialisierten Problem, der Quadratur des Kreises, wo ein legitimer
und ein illegitimer Lösungsversuch unterschieden werden. Das Problem wird bei
Aristoteles noch einige Male erwähnt (die Stellen und eine ausführliche Erörterung
im Kommentar von Ross zu Phys. 185 a 16), merkwürdigerweise immer in knappsten

Andeutungen. Der Schluß ist zwingend, daß unser Text wie derjenige der

Analytiken und der Soph. El. mit Lesern rechnet, die mit dem Problem schon

vertraut sind. Natürlich bleibt in einem solchen Falle immer der bequeme Ausweg,

das Problem sei eben mündlich im Schöße der Akademie und des Peripatos
ausgiebig diskutiert worden. Aber dieser Ausweg darf, wie mir scheint, gerade
weil er so bequem ist, nur als ultima ratio ins Auge gefaßt werden, wenn alle
andern Erklärungsmöglichkeiten versagt haben. In unserem Ealle ist die Hypothese
näherhegend, daß Aristoteles sich schon auf eine vorhandene Doxographie
des xsxqayoiviajxoc, stützen konnte. Das wäre dann die Geschichte der Geometrie
des Eudemos von Rhodos (Erg. 133-141, bes. Frg. 140 W.). Daß der Text des
Aristoteles an unserer Stelle dem uninformierten Leser unverständlich bleibenmuß,
ist schlechterdings nicht zu bestreiten. Wir dürfen nicht zögern, daraus die
philologischen Konsequenzen zu ziehen.

Das dxivrjxov wird in 185 a 12-14 äußerst kurz erledigt, auch da einfach mit dem

Hinweis, daß die Physis als solche (also auch die Wissenschaft von ihr) die Existenz

von Bewegtem voraussetze.
Es bleibt 185 a 5-12, eine Stelle, die teilweise in 186 a 6-10 wiederholt wird.

Die Editoren pflegen bald den ersten, bald den zweiten Text zu streichen; doch
schon das Schwanken zeigt, daß keine der beiden Streichungen einen ausreichenden

Grad von Evidenz besitzt. Die wörtliche Wiederholung mehrerer Zeilen indiziert
sicherlich eine Störung, doch welcher Art diese Störung ist (redaktionell-kompositorisch

oder mechanisch), das läßt sich nicht ohne weiteres entscheiden. Alles

spricht dafür, daß der Text in 186 a 6-10 primär, an unserer Stelle sekundär ist.
Auffallend ist der gehässige Ton der Polemik. Dem Gehalt nach wird die eleati-

sche Lehre als bloße Paradoxologie6 abgetan (was mit der Anspielung auf Heraklit
gemeint ist, wird erst in 185 b 19-25 klar), der Methode nach gilt sie als Eristik,
die mit falschen Voraussetzungen und falschen Schlußfolgerungen operiert. Ein
besonderer Hieb gilt dem Melissos; auffallend, da die Kritik an ihm 185 a 32-b 5

und 186 a 10-22 bei aller Entschiedenheit sachlich bleibt.
Im Grunde ist der ganze Abschnitt merkwürdig. Er endet stumpf, und die

Schlußwendung 185 a 17-20, mit der die umfangreiche Diskussion 185 a 20-187

all motiviert wird, wirkt unbeholfen und geradezu verlegen.
Der Verdacht drängt sich auf, daß die scharfe Trennung zwischen den Eleaten und

den Physikoi überhaupt erst nachträglich in das Schema der agyat eingearbeitet
wurde und 184 b 25-185 a 20 mitzog, ebenso wie die emphatischen Anführungen

6 Über das an unserer Stelle abschätzig behandelte tcqös fteoiv öiaMyea&ai (vgl. etwa auf der
einen Seite Eth. Nik. 1096 a 2, auf der anderen Diog. Laert. 5, 3) soll anderswo ausführhoher
gesprochen werden.



138 Olof Gigon

der Physikoi in 186 a 20 und 187 a 12. Wie fließend aber der Übergang von den

Einen zu den Anderen für Aristoteles selbst war, zeigt allein schon 187 a 1-3, wo
die Lehre der Atomisten als ein Versuch bezeichnet wird, von den Gesichtspunkten
der Eleaten aus weiterzugelangen. Sie steht also zwischen den beiden Gruppen

sozusagen in der Mitte.
Es läßt sich auch vermuten, warum Aristoteles nachträglich den Gegensatz

zwischen den zwei Gruppen an unserer Stelle zu betonen wünschte. Sext. Emp.
Adv. Phys. 2,46 berichtet, Parmenides und Melissos hätten die Existenz der

Bewegung geleugnet und seien darum von Aristoteles als araaiwrai rrjg (pvaecog

und ätpvaixoi bezeichnet worden. Der erste Begriff spielt natürlich mit dem Doppelsinn

des Wortes, das sowohl mit «Ruhe» wie auch mit «Aufruhr» verbunden werden
kann (zur zweiten Bedeutung darf an Cic. Luc. 13-16 erinnert werden), äqwaixoi
scheint von Aristoteles selbst geprägt. Schon J. Bernays hatte die Stelle auf Ilsgi
<piXoao<piag zurückgeführt, und so wird sie denn auch von R. Walzer und Sir D.
Ross als Frg. 9 dieses Dialogs eingeordnet. Dies gewiß mit Recht, da er der einzige
Dialog ist, der für solche Dinge überhaupt in Frage kommt. Und daß wir mit einem

Dialog als Quelle zu rechnen haben, lehrt unter anderem der Umstand, daß der

Begriff der araaicörai als solcher aus Piatons Theätet 181A übernommen ist. Piaton
verstand ihn allerdings als Gegensatz zu den gsovreg, also vorzugsweise Heraklit,
und daß seine Sympathie den oraaicörai gilt, ist nicht zu verkennen. Die
aristotelische Antithese ist nicht nur sachlich anders orientiert: die an sich unschöne

Bildung äqwaixoi verrät auch, was er von den araaiatrai hält: es sind Leute, die von
der Physis keine Ahnung haben.

In IIeqI (pikoGocpiaq scheint er also die Eleaten energisch von den Physikoi
abgesondert zu haben. Daß er das Bedürfnis hatte, die Pragmatie über die ägyai mit
den Ausführungen des Dialoges zu koordinieren, leuchtet ein. Was freilich offen
bleiben muß, ist die Frage, ob und in welchem Umfange 184 b 25-185 a 20 diese

Ausführungen geradezu benützt hat. Am ehesten möchte man annehmen, daß der

Dialog gerade auf den Punkt näher eingegangen ist, der in unserm Text auf eine

dürftige Anspielung reduziert wird, das Problem der Bewegung, auf das ja auch
der Begriff der araaimrai immittelbar zu beziehen ist, also 185 a 12-14.

Ein erster Komplex der Widerlegung der Eleaten ist 185 a 20-186 a 3. Der
Aufbau ist im Prinzip verhältnismäßig klar. Eine erste Hälfte spricht vom Seienden

und operiert mit dem 7ioXXa%mg Xsyerai (also nahe bei Met. A 7), konkret mit
seiner kategorialen Ausdifferenzierung. Und zwar geschieht dies zuerst allgemein
(185 a 20-32), dann an Hand einer speziellen These des Melissos, von der wir
allerdings nicht erfahren, wie Melissos selbst sie begründet hat (185 a 32-b 5). Eine
zweite Hälfte spricht vom Einen und operiert ebenfalls mit dem noXkaymg Xsysrai
(also nahe bei Met. A 6), konkret mit den drei Typen der Einheit: Kontinuum,
Unteilbares und begriffliche Identität. Auch dies geschieht zuerst allgemein
(185 b 5-25), dann an Hand spezieller Thesen zweier jüngerer Eleaten, von denen

Lykophron mit Namen genannt wird (185 b 25-186 a 3).



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 139

Was die erste allgemeine Diskussion 185 a 20-32 angeht, so werden, wie es scheint,
folgende Möglichkeiten unterschieden: 1. Wie verhält sich das ov der Eleaten zu
den von Aristoteles hier wie anderswo als feststehend vorausgesetzten Seinskategorien?

Ist es mehreren dieser Kategorien zuzuordnen oder nur einer einzigen,
und wenn dies, welcher unter ihnen 2. Bedeutet die von den Eleaten geforderte
Einheit, daß das Seiende in seiner Kategorie ein einziges Individuum darstellt?

Daß die Bejahung der zweiten Frage auf eine Absurdität hinausläuft (alles wäre
wie ef? äv&QcoTiog usw., vgl. 185 a 7), liegt auf der Hand. Aristoteles geht rasch
über sie hinweg. Die Beantwortung der ersten Frage ist komplizierter. Ist das

eleatische Seiende in mehreren Kategorien, dann ist es von vornherein Vieles und
nicht Eines. Ist es nur in einer einzigen Kategorie, so gilt erstens der Satz, daß nur
die Kategorie der ovaia für sich allein zu bestehen vermag, die übrigen Kategorien
dagegen nicht. Das Seiende lediglich in einer der nachgeordneten Kategorien
(Qualität, Quantität usw.) anzusiedeln und diese zu isolieren, ist also ein Ding der

Unmöglichkeit. Außerdem scheint Aristoteles zu meinen, daß das Seiende eine

Vielheit werde, welcher Kategorie auch immer man es zuschreibe.
So etwa wird man den Gedankengang von 185 a 20-32 ordnen dürfen. Er ist,

vor allem von a 27 an, sehr unübersichtlich. Eine bedeutend ausführlichere
Diskussion dürfte da massiv komprimiert worden sein, wie dies vor allem an den beiden

etrfi-filVe-Parenthesen zu erkennen ist. Doch dies ist nicht alles. Wer dem
Text kritisch folgt, wird bemerken, daß die Argumentation in zwei Punkten Lücken
aufweist. Einmal setzt a 31/32 voraus, daß das Seiende der Eleaten jedenfalls nicht
der ovaCa, sondern bloß einer der spätem Kategorien zugerechnet werden kann;
doch warum die ovaia. als Möglichkeit ausgeschlossen wird, erfahren wir nicht.
Noch seltsamer ist, daß a 27-29 zu besagen scheint, das Seiende werde zu einer
Vielheit nicht nur, wenn es mehreren Kategorien angehört, sondern auch, wenn
jede einzelne Kategorie für sich (änoXeXv/xeva ajiäXXrjXcov) genommen wird. Daß

es zur Vielheit wird, wenn es der Quantität zugehört, verstehen wir; warum aber
wird es Vieles, wenn es ausschließlich ovata oder ausschließlich Qualität sein sollte
Auch diese Frage wird uns nicht beantwortet.

Die Erklärung dieses Sachverhaltes liegt in Folgendem. Die These der Eleaten
ist, daß das Seiende Eines sei, Sv to ov. Diese These ist ein Ganzes und besagt von
Aristoteles her, daß das Seiende der Kategorie der Quantität zuzuordnen sei, und

zwar nur dieser und keiner anderen. Unser Abschnitt will aber vom öv allein reden
und verschiebt die Diskussion des iv auf 185 b 5 ff. Die Diskussion des ov wird
so geführt, daß es mit der Kategorientafel in ihrer Gesamtheit konfrontiert wird,
als ob es nicht schon feststünde, daß es das eleatische ov nur mit einer einzigen
Kategorie zu tun hat. Die künstliche Elimination des quantitativen Charakters
des eleatischen ov führt nun in 185 a 20-32 unweigerlich zu Scheinproblemen. Die
oben berührte Frage, ob jenes ov denn nicht der Kategorie der ovaia zugehören
könne, ist in Wahrheit gegenstandslos. Auch die Behauptung, das ov werde zu
einer Vielheit, in welche Kategorie man es auch einordne, ist in ihrer Allgemein-



140 Olof Gigon

heit sowohl bedenklich wie auch überflüssig. Es genügt völlig, zu wissen, daß es

eine Vielheit sein wird, wenn es, wie die eleatische These lautet, in der Kategorie
der Quantität steht. Zusammenfassend gesagt: Aristoteles hatte die Absicht, die
eleatische These methodisch aufzugliedern in die Frage nach dem ov und in
diejenige nach dem Sv. Die Diskussion des ov wollte er so grundsätzlich als möglich
mit Hilfe der Kategorienliste führen, was aber nur zur Folge hatte, daß sich eine

Reihe von neuen Problemen erhob, die als solche die eleatische These überhaupt
nicht berühren, weil diese über die kategoriale Einordnung des Seienden schon

von vornherein entschieden hat. Der Versuch, hinter diese Vorentscheidung für
die Kategorie des jiooöv zurückzugehen, ist mißlungen und hat für 185 a 20-32
nicht zu einer Vereinfachung, sondern zu einer unnötigen Belastung der Diskussion

geführt.
Bestätigt wird dies in gewisser Weise durch die nachfolgende Auseinandersetzung

mit Melissos 185 a 32-b 5. Aus seiner Lehre wird ohne weitere Erläuterung oder

Begründung der Satz angeführt, daß das Seiende ojieiqov sei. Umständlich wird
dargelegt, daß das Unbegrenzte in die Kategorie der Quantität falle und in keine andere.

Sonderbar ist die Folgerung, die in b 3-5 gezogen wird. Was wir im Hinblick
auf 185 a 31-32 als Alternative erwartenwürden, wäre: Das Unbegrenzte als Quantität

kann entweder für sich alleingenommen odervon einerovataausgesagtwerden.
Die erste Möglichkeit fällt dahin, weil keine der nachgeordneten Kategorien für
sich allein bestehen kann. Die zweite Möglichkeit impliziert, daß das ojieiqov eben

nicht mehr eines, sondern aus ovoia und Quantität zusammengefügt ist.
Unser Text erwähnt die erste Möglichkeit gar nicht, offenbar, weil er sie durch

185 a 31/32 schon für erledigt hält. Dafür aber wird eine dritte Möglichkeit
eingeführt: Wenn die Einheit des Seienden gerettet werden soll, dann kann es nur
der Kategorie der ovoia angehören und keiner andern; sie kann ja für sich allein
bestehen. Allerdings: wenn sie für sich allein und ohne die Kategorie der Quantität
genommen wird, dann fällt die Unbegrenztheit und überhaupt jede Quantitierung
dahin. Was verbleibt, ist ein adiaigsrov. Davon wird in 185 b 16-19 die Rede sein,
und dort bemerken wir auch, daß die Argumentation, die sich in 185 a 32-b 5

gegen das ojieiqov ov desMelissos allein richtet, genausogut gegendas jiejieqoo/j,evov
ov des Parmenides gerichtet werden kann7.

In dieser Schlußwendung 185 a 3-5 erfahren wir also, daß das Seiende der Elea-

ten, wenn man es nur als Seiendes ins Auge faßt, sehr wohl der Kategorie der ovoia
zugeordnet werden könnte. Doch damit würde der eleatischen These schlechthin
der Boden entzogen, da es den Eleaten gar nicht auf das Seiende überhaupt,
sondern auf das Seiende als Sv ojieiqov bzw. als Sv jibjieqoojuevov ankommt.

' Das Schlußsätzchen 185 b 5: noadv ydg rt Sarai ist in dieser Form Unsinn (Ross läßt es
bezeichnenderweise in seiner Paraphrase S. 338 völlig aus und geht auch im Kommentar nicht
darauf ein). Verlangt wird statt des unmöglichen ydq entweder eine Adversation, die an die
These des Melissos zurückerinnert, oder eine Negation, da ja mit dem fitye&og überhaupt
auch das noaöv wegfallen muß.



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 141

Einfacher verläuft die Diskussion über das iv 185 b 5-25. Wie schon angedeutet,
werden drei mögbcbe Typen physischer Einheit unterschieden.

Der erste Typus ist an sich rasch erledigt. Die Einheit des Kontinuums ist eine

aus der Vielheit des unbegrenzt Teilbaren aufgebaute Einheit (b 9-11).
Angeschlossen wird eine Aporie über das bedeutende, sowohl in der theoretischen wie
in der praktischen Philosophie ungemein einflußreiche Begriffspaar ökov—fiegog.
Auf seine Tragweite und mögliche Funktion an unserer Stelle müssen wir uns
versagen einzutreten und heben nur hervor, wie zunächst die Aporie sauber
durchschematisiert wird (b 11-14) und dann anhangsweise zwei Sonderfragen formuliert
werden: Die erste über die fiegr] [irj owexfj ist klar; was die zweite besagen soll,
bleibe dahingestellt.

Auch der zweite Typus macht keine Schwierigkeiten. Wir sprachen soeben schon

von der Stelle. Das Unteilbare (b 16-19) steht der für sich genommenen Kategorie
der ovaLa (b 4-5) insofern gleich, als die Kategorien der Qualität, Quantität usw.
weder hier noch dort anwendbar sind. Das Unteilbare kann also weder ein

unbegrenztes Seiendes im Sinne des Melissos noch ein begrenztes im Sinne des Parme-
nides sein. Wir werden wie schon in 185 a 32 f. beachten, daß wir nichts darüber
erfahren, wie die beiden Eleaten selbst ihre Thesen begründet haben.

Der dritte Typus endlich läßt sich ebenfalls kurz behandeln (184 b 19-25). Wie
die Beispiele Xwmov—Ifianov und vorher [xidv—oIvoq (185 b 9) lehren, haben wir es

mit dem Gegensatz zwischen der Einheit der Sache und der Mehrzahl der Bezeichnungen

zu tun; die definitorische Fixierung der Wortbedeutungen offenbart, daß

viele Worte eine und dieselbe Sache meinen können; der Gegensatz als solcher

spielt, wie bekannt, vor allem in der hellenistischen Theologie eine große Rolle
(«viele Namen für einen einzigen Gott»), Mit diesem Typus der Einheit treten wir
also aus der Physik in die Synonymik über. Das Stadium der totalen Absurdität
ist schnell erreicht. Wenn alle Worte überhaupt eine und dieselbe Sache bezeichnen,

so bezeichnen sie schließlich gar nichts mehr.
So übersichtlich 185 b 5-25 ist, so unklar ist wiederum 185 b 25-186 a 3.

Wichtig ist zunächst einmal zweierlei. Das erste ist der historische Rahmen.
Von fiaregoi röjv agyaixov ist die Rede, mit jener charakteristisch unbestimmten
Ausdrucksweise in chronologischen Dingen, wie sie die ganze antike Literatm:
beherrscht, soweit es sich nicht um Gelehrte handelt, die ihr Interesse an Chronologie

ausdrücklich hervorheben und pflegen. Unter oi fiev wird Lykophron genannt:
hier augenscheinlich als ein Nachzügler der Eleaten, in Pol. 1280 b 10 undimDialog
liegt evyeveiag (Frg. 1 Ross) als oocpiorrjs. Die gesamte Überlieferung über ihn
geht, wie VS Diels-Kranz Nr. 83 zeigt, auf Aristoteles zurück; überwiegend, aber

nicht ausschließlich (s. Soph. El. 174 b 32) Hegen Buchzitate vor. Seine Zeit pflegt

man, wohl mit Recht, nach Rhet. 1405 b 35 ff. zu bestimmen, wo er zusammen
mit Gorgias und Alkidamas aufgeführt wird. Die ol de bleiben anonym; Alexander

von Aphrodisias, gestützt auf eine kühne Auslegung einer Stelle des Eudemos,

vermutet, es sei Piaton (Simpl. Phys. p. 99, 29f. Diels), Philoponos nennt aus im-



142 Olof Gigon

bekannter Quelle Menedemos von Eretria (Pbys. 49, 19 Vitelli), was schon darum
abenteuerlich ist, weil dieser mehr als eine Generation jünger war als Aristoteles
selbst. Faktisch wissen wir nicht, wer gemeint ist.

Auf den zweiten wichtigen Punkt wiesen wir schon hin. Die Bemerkung, das

Problem des Sv xai noXXd habe auch für die Spätem die entscheidende Schwierigkeit

gebildet, zeigt, daß nach dieser Darstellung schon Parmenides und Melissos von
diesem Problem ausgegangen sind und von daher zu ihrer Einheitslehre gelangten.

Es läßt sich sodann mindestens ahnen, wie das Problem im einzelnen gestellt
war. Die zwei Lösungsvorschläge, die angedeutet werden, sind instruktiv genug.
Gefragt wird, wie die Aussage 'A ist B' verstanden werden muß. Offenbar so, daß

damit sowohl eine Einheit (Gleichsetzung von A und B) wie auch eine Vielheit
(Verschiedenheit von A und B) statuiert wird, und zwar durch das Wort eariv.
Darauf kommt es also an. Was nämlich für diese Eleaten unannehmbar ist, ist
nicht die Koppelung von A und B als solche (sonst hätten sie erklären müssen, daß

nur eine Aussage 'A ist A' zulässig sei, was nicht geschieht), sondern die Verknüpfung

durch das eariv. Demgemäß besteht die Lösung darin, daß dieses Wort auf
die eine oder die andere Weise eliminiert wird. Dies kann schließlich nur bedeuten,
daß die Koppelung von A und B zwar im Bereich des durch das eariv repräsentierten

reinen Seins unzulässig ist, nicht aber außerhalb dieses Bereichs; dies wäre,
parmenideisch gesprochen, der Bereich der Doxa und des Werdens. Der zweite

Lösungsversuch mit seiner systematischen Verbalisierung aller Aussagen will
augenscheinlich dartun, daß die Koppelung von A und B im Bereich des yiyvea&ai
legitim sei.

So weit die tiaregoi. In welcher Form die Aporie des Sv xai noXXd bei Parmenides

und Melissos auftrat, bzw. so aus ihren Texten herausinterpretiert wurde, daß die

floregoi mit den uns hier skizzierten Lösungen an sie anknüpfen konnten, das ist
eine Frage, die hier beiseite bleiben muß.

Aristoteles beschränkt sich darauf, in wenigen Zeilen 185 b 32-34 die Nichtigkeit
der Aporie nachzuweisen. Es gibt durchaus Dinge, die gleichzeitig Sv und noXXd

sind. Zwei Beispiele werden genannt, in glattem Anschluß an den dritten und
ersten der zuvor in 185 b 5-25 gemusterten Typen der Einheit. Die definitorische

Wesensbestimmung erkennt an dem einen Menschen die Vielheit seiner
Eigenschaften; und physikalisch gibt es das Ganze mit der Vielheit seiner Teile. Die

Rückbeziehung von 185 b 34 auf die Aporie 185 b 11-16 ist evident, so sehr, daß

man sich fragen mag, ob die dort als Exkurs bezeichneten Zeilen sachlich nicht
eher ihre Stelle eben hier in 185 b 34 fänden. Doch hat Aristoteles vielleicht mit
Absicht die Aporie nach oben verschoben. Es lag ihm wohl daran, am Ende des

Abschnittes, der mit 185 a 20 begonnen hatte, den Grundirrtum der Eleaten
möglichst klar und energisch zu widerlegen; da wäre ein Hinweis auf die verbleibenden

Schwierigkeiten fehl am Platze gewesen.
185 b 34-186 a 3 ist nicht leicht zu interpretieren. Ross nimmt nach elvai 186 a 1

eine Gedankenpause an und erklärt dijuoXdyovv, «sie seien gegen ihre Überzeugung



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 143

gezwungen gewesen, die Tatsache des Sv xal noXXä anzuerkennen» (so im Komm,
z. St.). Eines wie das andere ist unbefriedigend. d>jj.oX6yow halbwegs in sein Gegenteil

umzudeuten, weil der Textzusammenhang ganz unbestreitbar das Gegenteil
fordert, geht nicht an, auch wenn Sir David schon in Philoponos Phys. p. 50, 15f.
Vitelli einen Vorgänger hat. Um die Hypothese einer allerdings sehr alten
Textverderbnis wird man schwerlich herumkommen können - oder um die Vermutung,
daß wir die zusammenfassende Schlußbemerkung nicht des Aristoteles, sondern
eines Redaktors vor uns haben; denn die Fälle sind nicht selten, in denen gerade
die Conclusiones längerer Abschnitte so grob nachlässig formuliert sind, daß man
sich nicht entschließen kann, sie Aristoteles selbst zu geben.

Von &071EQ ovx an ist der Text wie eine Variante zu 185 b 32-34. Wieder wird
geltend gemacht, daß es durchaus möglich sei, daß dasselbe Ding sowohl Eines
wie auch Vieles sei, vorausgesetzt, daß es sich nicht um avrixei/teva handelt (daß
Aristoteles eine besondere Untersuchimg JJeqI avrixei/xevcov geschrieben hat, sei

nicht vergessen). Mit äußerster Knappheit, nur dem mit der aristotelischen
Terminologie schon Vertrauten verständlich, wird auf das Paar Dynamis-Entelecheia
hingewiesen. Die Meinimg ist offenbar, daß etwas dwdftsi Eines und evteXexsu}
Vieles sein könne und umgekehrt. Greifen wir auf die zuvor genannten Beispiele
zurück, so ist in der Tat die Relation eines Ganzen zu seinen Teilen in dieser Weise

zu verstehen. Es ist evteXexeiq Eines, aber äwd/uei Vieles. Auf das erste Beispiel
ist Dynamis-Entelecheia bestenfalls in einem übertragenen Sinne anwendbar.

Mit 186 a 4-10 beginnt der zweite Teil der Auseinandersetzung mit den Eleaten.
Das kompositorische Verhältnis der beiden Teile zu einander ist nicht leicht zu
bestimmen. Der erste Teil muß ursprünglich (oder doch in einer ursprünglicheren
Fassung) von der Aporie über das Sv xal noXXa gesprochen haben, die die Eleaten

zu ihrer These vom sv ov nsneQaa/Ltevov (Parmenides) bzw. aneiqov (Melissos)
führte. Diese These ist dann zuerst vom ov, dann vom Sv her widerlegt worden. Im
uns erhaltenen Text ist die Entwicklung der Aporie durch 184 b 25-185 a 20 ersetzt
worden. Was verblieb, ist ausschließlich die Prüfimg der These als solcher. Davon,
daß die Lehre der beiden Eleaten in ihrer Gesamtheit in Betracht gezogen würde,
ist keine Rede. Dies scheint im zweiten Teile anders zu werden. 186 a 4-10 scheint

anzukündigen, daß nun von der Beweismethode der Eleaten gehandelt werden
soll. Ihre Grundannahmen sind, so heißt es, falsch und die Beweise, die sie darauf

stützen, nicht schlüssig. Wir dürfen also erwarten, daß uns nun konkrete
Informationen über das Denken der Eleaten geboten werden. Unsere Erwartung wird
denn auch nicht völlig enttäuscht.

DerText 186a 10-187 a 11 gliedert sich deutlich in drei Teile. Der erste folgt recht

genau derAnkündigung 186 a 4-10 und prüft zuerst die Lehre des Melissos, dann
diejenige des Parmenides. Über Melissos zum mindesten erfahren wir eine Reihe von
Einzelheiten; weniger über Parmenides (186 a 10-32). Der zweite, umfangreichste
Teil untersucht den eleatischen Begriff des öv\ an doxographischen Mitteilungen
enthält er genau so wenig wie der Abschnitt 185 a 20-32 des ersten Gesamtteiles



144 Olof Gigon

(186 a 32-b 35). Der dritte, letzte Teil endlich ist als Anhang zu charakterisieren

(187 a 1-10). Ein kurzer Schlußsatz gibt die Conclusio: Die eleatische Auffassung
des Einen Seienden ist unhaltbar. Im ganzen gesehen ist es nicht zu verkennen,
daß die Absicht, die Lehren des Melissos und Parmenides in ihren einzelnen
Artikulationen auf ihre Stichhaltigkeit hin zu untersuchen, immer wieder überspielt
wird durch den an sich naheliegenden Wunsch, den eleatischen Begriff des Seienden

an den von Aristoteles selbst erarbeiteten ontologischen Kategorien zu messen.

In 185 a 20-32 war es die Kategorientafel von ovoia, Quantität, Qualität usw.,
die ins Spiel gebracht wurde; 186 a 24/25 weist ausdrücklich auf jenen Abschnitt
zurück. In 186 a 32-b 35 ist es das Verhältnis von avfißeßrjxög und vnoxei/isvov,
das in seinen verschiedenen Aspekten dazu dient, die Nichtigkeit des eleatischen

ov ans Licht zu bringen.
Der einzige Abschnitt, in dem die Diskussion wirklich den Thesen des Gegners

folgt, ist derjenige über Melissos 186 a 10-18. Er hebt sich damit nicht bloß deutlich

von seiner unmittelbaren Umgebung ab, sondern steht methodisch auch in
spürbarem Gegensatz zu der früheren Auseinandersetzung mit demselben
Philosophen, die sich auf die Diskussion einer einzigen isolierten Behauptung beschränkt
hatte (185 a 32-b 5). Im besonderen ist dieser Abschnitt freilich schwierig genug.
Er wirkt letzten Endes wie ein flüchtig hergestellter Auszug aus einer ausführlicheren

Darlegung.
Dieser Eindruck verstärkt sich, wenn wir weiterhin konstatieren, daß in 186

a 22-23 Parmenides angeschlossen wird, und zwar in eben jener Verklammerung,
die für die peripatetische Doxographie charakteristisch ist. Es gibt Lehren (und
Einwendungen), die mehreren Philosophen xoivoi sind, und andere, die für jeden
einzelnen idioi sind. Daß aber nun, unserer Erwartung entgegen, die iöioi Xöyoi

zu Parmenides nur erwähnt, nicht aber vorgetragen werden, ist so auffallend, daß
schon die antike Kommentartradition dazu bemerkt, es werde damit auf ein
besonderes ßißXiov nqog rrjv IlaQ^svidov öo£av hingewiesen (Philop. Phys. p. 65,23f.
Vitelli). Die Schriftenverzeichnisse kennen ein solches Buch nicht. Wir haben aber
keinen ausreichenden Grund, an der Existenz des Buches als solcher zu zweifeln;
dies schon darum nicht, weil die Kommentatoren bekanntlich mit solchen Notizen
über Texte außerhalb unseres Corpus überaus sparsam sind. Eine andere Frage
ist es, ob damit tatsächlich das Buch Ilgog IlaQfiEVidrjv gemeint ist. Was dagegen

spricht, ist die Verklammerung mit Melissos durch xoivol-idioi Xöyoi. Dies indiziert
eher eine Gesamtdarstellung.

In 186 a 23-32 wird die Fragestellung von 186 a 6-8 in aller Form wieder

aufgenommen: irrige Grundannahmen (Lemmata) und Beweise, die nicht schlüssig
sind. Im Bericht über Melissos 186 a 10-18 war diese Gliederung am Anfang flüchtig

angedeutet (o'lerai elXrjqihai), aber nicht wirklich durchgeführt. Von falschen

Syllogismen ist dort nicht die Rede.

Wenn wir sodann beachten, daß 186 a 19-22 nur als eine Variante zu 185 b 19-25

aufgefasst werden kann und dass, wie bemerkt, 186 a 24/25 auf 185 a 20-32 zurück-



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 145

zubeziehen ist, so ist es mitHänden zu greifen, wie der unsvorliegende Text
zustandegekommen ist. Aristoteles hat sich immer wieder unter neuen Aspekten mit den
Thesen der Eleaten auseinandergesetzt; wir werden uns darüber nicht wundern:
denn diese Thesen waren nicht nur als der älteste Entwurf der Ontologie von Interesse

- zu einer kritischen Auseinandersetzung mit Parmenides vor allem veranlaßte
auch die Bedeutimg, die Piaton diesem Philosophen zugemessen hatte. Jedenfalls

ergab sich schließlich eine ganze Reihe von parallel laufenden Texten. Die eleati-
sche Lehre wurde einmal konfrontiert mit den verschiedenen Bedeutungen von öv

und iv, ein anderes Mal auf ihre Methode (Lemmata und Syllogismoi) hin geprüft,
ein drittes Mal in einem größeren doxographischen Zusammenhang untersucht.
Diese Schemata sind dann miteinander kombiniert worden, wobei aus jedem Schema

(in mehr oder weniger starker Verkürzung) einzelne Teile aufgenommen, andere

fallen gelassen wurden, ein begreifliches Verfahren bei einem Gegenstand, bei dem

es nicht mit einer einmaligen abschließenden Behandlung sein Bewenden haben

konnte, sondern der mehrmals im Laufe der Jahre neu durchdiskutiert wurde. Ob

die uns vorliegende Zusammenfassung der Schemata auf Aristoteles selbst oder
auf einen der Schüler zurückgeht, dies ist eine Präge, die hier ausdrücklich

ausgeklammert sei.

186 a 10-18 ist darum wichtig, weil nicht nur eine einzelne These herausgegriffen,
sondern eine Gruppe von Lehren untersucht wird. Freilich ist der Text höchst
unübersichtlich. Zwar werden vier Punkte ausdrücklich unterschieden, doch zeigt
sich bald, daß dies zur Klärung nicht eben viel beiträgt.

Ein erster Punkt wird als Grundannahme des Melissos bezeichnet: Wenn alles
Gewordene eine a.Q%r) hat, so hat das Nicht-gewordene keine dßpj. Daß mit dem

fiT] yevofisvov das öv gemeint ist, bedarf keiner Begründung. Was aber bedeutet hier

aqyrj Wer den ersten Punkt für sich betrachtet, wird geneigt sein, darunter den

zeitlichen Beginn alles ylyvea-Dai zu verstehen. Dann aber haben wir eine These,

die auch von Aristoteles her schwer zu bestreiten ist. Woher aber dann das

abschätzige otexai etÄr)<pevai Zu beheben ist die Schwierigkeit nur, wenn wir gleich
den zweiten Punkt (zunächst bis xqovov) dazunehmen. Da nämlich ergibt sich,
daß Melissos den Begriff der aqyri gerade nicht zeitlich, sondern bezogen auf das

ngay/ia, also letzten Endes räumlich verstanden hat. Dies ist nun wiederum
überscharf gesagt, sofern die Fragmente (VS 30 B 1-4) lehren, daß natürlich auch die

zeitliche Anfangslosigkeit des öv gemeint ist. Immerhin, worauf unser Text
augenscheinlich hinaus will, ist ein entscheidender und richtig beobachteter Fehler des

Melissos: Er unterschied nicht zwischen dem zeitlichen und dem räumlichen
Begriff der ägxrj und glaubte, von der (unanfechtbaren) zeitlichen Anfangslosigkeit
des öv ohne weiteres auf die räumliche Grenzenlosigkeit übergehen zu können.

Was vom zweiten Punkte verbleibt, bedarf nicht weniger der Interpretation.
Melissos soll absurderweise gelehrt haben, daß nicht nur die cbrA?) yevsaig, sondern

auch die aXkoiwau; einen Anfang habe. Dagegen wendet Aristoteles ein, daß es

auch die ä.'&Qoa /j,eraßoArj, also die schlagartige Veränderung, gebe. Der Einwand

10 Museum Helveticum



146 Olof Gigon

ist befremdlich. Denn einen Anfang hat jede äXXouooig, mag sie schlagartig vor
sich gehen oder nicht. Die schlagartige Veränderung kann also nicht gegen die

Behauptung angeführt werden, jede Veränderung habe einen Anfang, sondern

nur gegen die Behauptimg, jede Veränderung sei eine yeveoig und damit auch eine

xivrjoig (die schlagartige Veränderung vollzieht sich ja in einem Augenblick und
nicht in einem Entwicklungsprozess8). Von da aus wird auch der nachfolgende Text
einigermaßen verständlich. Denn wenn nun das Eine unbewegt ist, dann kann es

in der Tat keine äXXoicoaig geben. Sonderbar ist nur, daß die These, das Eine sei

unbewegt, eigens widerlegt wird und daß die Frage, warum es denn keine aXlouoaig
gebe, als isolierte Frage hingestellt wird und stehen bleibt, als ob die Existenz der
äXXoicoaig nicht gerade an die Existenz der yeveoig und xivrjoig gebunden wäre.
Die Problemkomplexe sind also künstlich auseinandergerissen worden.

Die Widerlegung der Unbewegtheit des Einen ist in sich selbst eigentümlich.
Sie verläuft sozusagen empirisch und kosmologisch. Wenn ein gegebenes Quantum
Wasser sich ev eavrco bewegen kann, dann kann es auch rd näv, von dem dieses

Wasser ein Teil ist. Dieser Gedankengang impliziert zweierlei: einmal daß Melissos

unter xivrjoig ausschließlich die transitive (pogd von einem Ort zum anderen
verstanden hat, wogegen Aristoteles die kreisende oder schwingende Bewegung am
Ort geltend machen kann; sodann daß das Eine des Melissos mit rö näv, also doch
wohl dem kosmischen All identifiziert werden darf, bzw. daß er sein Eines als All
aufgefaßt hat. Daß diese beiden, für die Beurteilung der Doktrin des Melissos wichtigen

Annahmen aus unserem Text erschlossen werden müssen und gar nicht
ausdrücklich aufgeführt sind, ist recht merkwürdig. Der Eindruck bestätigt sich, daß

wir es in 186 a 10-18 mit einem grob lückenhaften und teilweise geradezu
fehlerhaften Auszug aus einer wesentlich ausführlicheren doxographischen Erörterung
zu tun haben.

186 a 19-22 ist, wie schon bemerkt, eine Variante zu 185 b 19-25. Das eidei ev

ist neben dem oweyeg und dem ädiaigerov die dritte der von Aristoteles erwogenen
Möglichkeiten der Einheit. Im früheren Text wurde sie scharf und kompromißlos

abgelehnt. Hier ist die Kritik nuancierter. Von eidetischer Einheit kann
immerhin in einem Falle gesprochen werden, in demjenigen des ov, also der Materialursache

der Physikoi im engsten Sinne. In jeder anderen Form ist sie ausgeschlossen;

das Beispiel Mensch-Pferd begegnete schon in 185 b 23. Bemerkenswert ist
die Nennung der evavxia. Dieser Begriff wird von 187 a 12 an wichtiger und wichtiger

werden.
Es folgt eine erste Notiz über Parmenides, von der schon die Rede war, dann in

Aufnahme von 186 a 6-8 die Kritik seiner Methode. Daß sein Ausgangspunkt
verfehlt ist, wird nur angedeutet; begreiflich, da dieser Aspekt des Problems schon

in 185 a 20-32 behandelt worden war. Es bleibt die Kritik seines Beweisverfahrens.

Was immer das Eine ist, es wird niemals Eines sein können, sondern immer
Mehreres. Von den drei Möglichkeiten der Einheit, die 185 b 5-25 aufzählte, wird

8 Vgl. da auch Ross zu 186 a 13-16.



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 147

die erste (avvexeia) und die dritte (Myco) neu in die Diskussion gebracht, doch so,

daß die erste nicht weiter ausgeführt wird (gewiß mit Rücksicht auf das in 185 b 9

bis 16 Gesagte), die dritte dagegen zu einem Gesichtspunkt führt, der weder in
185 b 19-25 noch in 186 a 19-22 zur Sprache kam: Das Eine, was immer es ist,
wird immer an einem von ihm selbst eidetisch unterschiedenen Substrat (öedeyjuevov

bzw. <5 vnaqyei) sein müssen. Aristoteles bringt also die Unterscheidung von
ovfißeßrjxög und vnoxeifievov ins Spiel, die dann sofort in 186 a 32-b 35 in den

Mittelpunkt treten wird. Die allgemeine Voraussetzung ist, daß es kein Seiendes

gibt, das nicht auf diese Weise ontologisch aufgeteilt werden kann und muß.
Interessant ist die Schlußbemerkung 186 a 31/32. Aristoteles ist sich bewußt, daß

er Parmenides gegenüber mit einer Einsicht operiert, die dieser noch nicht
besessen hatte. Er argumentiert, für ihn selbstverständlich, den &Q%aloi gegenüber

von der fortgeschritteneren Stufe der Philosophie aus, die er selbst erreicht hat.
Auf den nachfolgenden Block 186 a 32-b 35 gehe ich nur in Stichworten ein.

Entscheidend ist, daß die vieldeutigen Begriffe des Seienden und des Einen ersetzt
werden durch den Begriff des «besonderen Seienden als solchen» (rö önsQ öv) und
«besonderen Einen als solchen» (to oneq ev). Dieses «besondere Seiende als solches»

wird nun mit der Relation ov/^ßeßrjxög-vnoxsc/uevov konfrontiert. Ein erster
Abschnitt (186 a 34-b 12) geht von der Hypothese aus, daß das Seiende als solches ein

ovfißeßrjxög sei. Dann ist das vnoxei/xEvov, dem es zukommt, entweder kein Seiendes

als solches oder auch ein Seiendes als solches. Im ersten Falle erweisen sich sowohl
das vnoxeifisvov wie auch das avfißeßrjxög als nichtseiend, im zweiten Fall muß

gegen die Eleaten eine Vielheit von Seiendem als solchem anerkannt werden.

Ein zweiter Hauptabschnitt (186 b 14-35) ist seiner Substanz nach das

komplementäre Gegenstück zum ersten. Das Seiende als solches ist immer aufteilbar
in Anderes, das ebenfalls Seiendes als solches ist. Beweis ist der Mensch als solcher,
der in der definitorischen Dihärese in das Lebewesen als solches und das Zweifüßige
als solches aufgegliedert werden kann. Wäre nur der Mensch ein Seiendes als solches

und ein vnoxeifisvov, zu dem sich das Lebewesen und das Zweifüßige als bloße

avfißeßrjxöra verhielten, so ergäben sich in jeder Richtimg Absurditäten. Es bleibt
also nach beiden Hauptabschnitten nur die Alternative, entweder eine Vielheit
von Seiendem als solchem anzuerkennen oder aber beim Nichtsein bzw. bei
offenkundigen Absurditäten zu enden.

Sekundär ist allerdings in zwei Notizen eine dritte Möglichkeit angedeutet, nämlich,

auf die ontologischen Relationen, die mit ovfißeßrjxog-vnoxeifievov und mit
dem ÖQiortxog Xöyog gegeben sind, überhaupt nicht einzutreten, sondern das Seiende

als solches als eine unteilbare Einheit zu fassen; so in 186 b 12-14 und in der

merkwürdigen Notiz 186 b 35. Syntaktisch machen beide Stellen Schwierigkeiten. Der
Anschluß von ov roivw ovds 186 b 12 nach oben ist mehr als mangelhaft, und bei
der zweiten Notiz hat Ross den Verzweiflungsausweg genommen, sie als Frage
aufzufassen. In dieser zweiten Notiz taucht auch überraschend rd näv als Gegenstand
der Untersuchung auf; es begegnete bisher erst in 186 a 18.



148 Olof Gigon

Beide Notizen gehören zusammen und scheinen der Absicht zu dienen, einen

organischen Übergang zu 187 a 1-3 zu schaffen. Diese Zeilen - in dem uns
gegebenen Zusammenhang als ein bloßer Nachtrag zu 186 a 32-b 35 wirkend - sind
sachlich überaus wichtig. Hier wird doxographisch eine Verbindung hergestellt
zwischen den Eleaten und evioi, unter denen man nur die Atomisten wird
verstehen können. Sie haben zwei Thesen der Eleaten angenommen und zu überwinden

gesucht: die eine, daß das Seiende nur Eines sein kann, damit, daß sie die
Existenz des Nichtseienden annahmen, die andere ex rfjg biyoto/iiaq damit, daß
sie unteilbare Größen annahmen. Unklar bleibt, was mit der diyoTOfiia gemeint ist.
Ross z. St. hält sich für die Erklärung des ganzen Abschnittes weitgehend an
Simplicius, der unter den evioi Piaton oder Xenokrates und unter der öi%0T0fiia
Zenons Argumente gegen die Vielheit des Seins versteht (Phys. p. 133, 31 ff.

Diels). Zweifellos ist beides verkehrt. Daß die evioi die Atomisten sind, hält Ross

selbst nach dem Vorgange Burnets und mit Hinweis auf Gen. Corr. 324 b 35-325

a 32 für das Wahrscheinlichste; und statt allzu weit über den gegebenen Text
hinauszugreifen, liegt es doch wohl näher, den ersten Logos mit 186 a 34-b 12

und den zweiten mit 186 b 14-35 zu verknüpfen, so undurchsichtig der Gedankengang

auch sein mag. Immerhin kann man summarisch 186 b 14-35 als Dichotomie,
nämlich als Alternative zwischen der Dihairesis des Seienden in Seiendes und der

Hypothese eines Seienden, das ädiaigerov wäre, interpretieren. Wird die erste

Möglichkeit, die zu einer Vielheit von Seiendem führt, abgelehnt, so bleibt nur die
zweite übrig.

Nicht zu erörtern ist hier die Frage, ob die Atomisten, also vor allem Demokrit,
selbst ihre Lehre in einer vergleichbaren Weise als Resultat einer Auseinandersetzung

mit den Eleaten vorgetragen haben. Unmöglich ist es nicht.
Es folgen zwei weitere Notizen, parallel gebaut (ovdev xcoMei), wenn auch sachlich

ohne direkten Zusammenhang. Was zur Sprache kommt, sind, so scheint es,

Gedankengänge der Eleaten selbst. 187 a 3-6 zitiert gerade jene These, die soeben

als erster Logos den Atomisten zum Ausgangspunkt gedient hatte. Wenn das

Seiende Eines ist und nichts gleichzeitig sein und nichtsein kann, so kann es kein
Nichtseiendes geben. Die Atomisten hatten, wie wir hörten, eben dies bestritten
und erklärt, daß es Nichtseiendes gebe. Aristoteles geht einen anderen Weg.
Nichtseiendes schlechthin kann es natürlich (gegen die Atomisten) nicht geben; wohl
aber existiert relativ Nichtseiendes (fir) ov ri).

187 a 6-10 zitiert eine zweite These: Wenn es neben dem avrd to ov kein anderes

Seiendes geben könne, dann sei alles Seiende Eines. Aristoteles wendet ein, daß

das avrd r6 ov immer nur als ein besonderes Seiendes als solches (oneg ov ri)
aufzutreten vermöge; derartiges besonderes Seiendes könne es jedoch sehr wohl in
der Vielzahl geben - wozu auf 186 a 34-b 12 zurückverwiesen wird.

Damit ist die Diskussion der eleatischen These abgeschlossen. Im ganzen ist nicht
zu verkennen, daß der Anteil der Doxographie im strengen Sinne, also des

kritischen Eingehens auf die Doktrinen und ihrer Einordnung in die Problemgeschichte,



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 149

spärlich ist. Hervorgehoben wird der Zusammenhang zwischen Parmenides und
Melissos, dann das Weiterwirken dieser ägyatoi auf die ßoregoi (185 b 25ff.) und
endlich der Versuch der Atomisten, die eleatische Position zu überwinden.
Konkrete Auseinandersetzung mit einzelnen Doktrinen findet nur in 186 a 10-18

(plus a 22/33) und 187 a 3-10 statt. Im übrigen beschränkt sich Aristoteles darauf,
die eleatische Fundamentalbehauptung, daß das Seiende Eines sei, ohne Rücksicht

auf ihre Motivierung mit seinen eigenen ontologischen Kategorien zu
konfrontieren: den verschiedenen Formen des Seins und der Einheit und schließlich
dem Paare VTtoxei/ievov-ovfißeßrjxög. Dabei ist er sich, wie 186 a 31 f. zeigt, sehr
wohl bewußt, daß er philosophische Einsichten mobilisiert, über die die Eleaten
selbst noch nicht hatten verfügen können. Er bekämpft also die Eleaten nicht von
ihrer, sondern von seiner Position aus.

Dazu kommt noch ein letztes. Bestimmte Aspekte der aristotelischen Polemik

gegen die Eleaten erinnern imbestreitbar an seine Polemik gegen Piaton, vor allem
in Eth. Nik. A 49. Auch gegen das platonische Agathon werden die Seinskategorien

ins Feld geführt, um zu beweisen, daß es nicht Eines sein könne, sondern in
jeder Kategorie ein anderes sei. Und wenn der letzte Abschnitt unseres Eleaten-

kapitels, 187 a 6-10, geltend macht, daß das avro ro ov immer nur als ein Stieq ov rt
begriffen werden könne, so ist genau so auch vom platonischen avro ro äya&ov
zu sagen, daß es immer nur als ein besonderes äyaftov ri greifbar sei. So läuft also

in einem gewissen Umfange, und aus guten Gründen, die Kritik an den Eleaten
mit derjenigen an Piaton parallel.

In 187 a 12 beginnt die Diskussion mit den Physikoi. Wir erinnern uns, daß das

grundlegende Schema 184 b 15-185 a 20 eine scharfe Unterscheidimg zwischen den
Eleaten und den Physikoi hergestellt und auch begründet hatte. Wir erwarten

nun, daß das Schema mitsamt jener Unterscheidung wieder aufgenommen und
weiterverfolgt werde.

Dies ist aber in 187 a 12 ff. keineswegs der Fall. Wie schon oben angedeutet,
verschiebt sich die Problemstellung, und (was sich erst jetzt erkennen läßt) die

Auseinandersetzung mit den Eleaten wirkt ganz erheblich auf das hier neu
formulierte Schema ein. Schon 186 a 19-22 hatte angemerkt, daß zwischen dem iv ov
der Eleaten und dem Sv ei• oft der Physikoi Berührungspunkte bestünden. Wichtiger

ist, daß in 187 a 1-3 die Atomistik sich als ein Versuch erwies, über die

Eleatik hinauszugelangen. Ein anderer Versuch liegt in 187 a 21-23 mit Anaxa-

goras und Empedokles vor, die es beide gegen die Eleaten unternahmen, das iv xal
noXXa in aller Form anzuerkennen und von dieser Position aus ihre Kosmogonie
zu entwickeln; daß gerade die Problematik des iv xal jioXXa die eleatische

Philosophie weitgehend beherrscht, war aus 185 b 25-186 a 3 (vgl. auch 184 b 25) zu
folgern gewesen. Selbst die alten Physikoi, von denen in 187 a 12-21 die Rede ist,
lassen sich in diese Formel einfügen: iv 7tovrjaavre<; noXXä noiovvreq. Die Inter-

9 An meiner Interpretation dieses Textes in Mus. Helv. 16 (1959) 195ff. muß ich trotz
H. Flashars Einspruch, Synusia, für W. Schadewaldt (1965) 22311. festhalten.



150 Olof Gigon

pretation der Physikoi kommt also ohne die Berücksichtigung der Eleaten gar
nicht aus.

Davon abgesehen ist in 187 a 12 ff. die Fragestellung auch sonst gegenüber
184 b 15 ff. verändert. Es kommt hier nicht auf die Zahl der dg^at als solche an,
sondern auf die Art ihrer Beziehung zur kosmischen Vielheit. Zwei Gruppen werden

in 187 a 12-23 unterschieden. Für die ersten entsteht das Viele aus dem Einen
durch qualitative Veränderung, für die zweiten durch räumliche Aussonderung.
Unter den zweiten wird zuerst Anaximander genannt, dann für sich die Anderen,
die ausdrücklich das £v xal jioXXd akzeptieren. Der Sache nach gilt diese Formel
natürlich auch für Anaximander, obschon er sie in ihrer eleatischen Prägung nicht
verwendet haben kann.

Zu beachten ist die Bedeutimg des Gegensatzbegriffs im gesamten Schema. Was

sich in der ersten Gruppe aus der Arche ergibt, sind evavxia, und auch für die
gesamte zweite Gruppe werden die svavriÖTrjreQ in Anspruch genommen (vgl. schon

184 b 22). Wir werden nicht übersehen, daß dies zur Vorbereitung der eigenen
Doktrin des Aristoteles gehört.

Zu dem Text über die erste Gruppe 187 a 12-20 haben wir eine lehrreiche
Variante in 189 a 34-b 16; diese zweite Stelle gehört zu dem Nachweis, daß es nicht
ausreiche, eine Zweiheit von Gegensätzen als Arche anzunehmen, eine dritte Arche
sei notwendig.

Vorausgesetzt wird augenscheinlich hier wie dort die Vierzahl der seit Empe-
dokles feststehenden Elementarkörper. Vorausgesetzt wird weiterhin, daß nur
drei jener Körper als Arche überhaupt in Frage kommen: Feuer, Luft, Wasser.

Eine ausführliche Begründung, weshalb die Erde ausgeschlossen sei, bietet Met.
988 b 29-989 a 18 (vgl. auch De an. 405 b 8-10). Die Stelle zeigt sehr schön, wie
Aristoteles sich mit dem gerade von seinen Anschauungen her paradoxen
Tatbestand auseinandergesetzt hat, daß zwar für Hesiod und die Volkstradition die

Kosmogonie mit der Erde beginnt, von den alten Physikoi dagegen kein einziger
die Erde als Arche angenommen hat. Im übrigen haben wir hier ein Beispiel der

längst bekannten Tatsache, daß die beiden Pragmatien, Physik und Metaphysik,
einander in weitem Umfange gegenseitig ergänzen. Allerdings können wir uns
von unserer Fragestellung her nicht ganz dabei beruhigen. Wir fragen ja nicht
philosophisch nach einer aus vielen Stellen vieler Pragmatien zusammenzusetzenden

Gesamtdoktrin, sondern philologisch nach der inneren Kohärenz einer bestimmten

Pragmatie. Und da bleibt es anstößig, daß 187 a 13/14 ohne jede Erläuterung von
den XQia avifiaxa spricht, also unbekümmert voraussetzt, daß der Leserweiß, welche
drei gemeint und warum nur diese drei gemeint sind. Dies bedeutet zum mindesten,
daß wir es mit einem rücksichtslos verkürzten Text zu tun haben, wie schon so oft.

Neben den drei «klassischen» Elementen steht noch eine vierte Möglichkeit:
äXXo o iari Ttvgog fiev tivxvoxeqov, äegog de XenrrheQov. Eine Möglichkeit dieses

Typs kommt auch anderswo vor. Ross zu 187 a 14 verzeichnet sämtliche Stellen
des Aristoteles; wir können uns hier auf diejenigen der Physik beschränken. In



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 151

189 b 3 findet sich: vöcog fj nvg fj rd /usra£v tovxcov. Die Doxographie zur
Untersuchung tieqI rov äizeigov bietet 203 a 18: vdajg fj äega fj ro /uera£v rovrcov (vgl.
205 a 27). Es muß sich immer wieder um dieselbe Lehre handeln. Das gemeinsame

Moment ist das fiera£v, das, wie man sieht, durch alle mit Feuer-Luft-Wasser
gegebenen Möglichkeiten durchexperimentiert wird. Die Folgerung drängt sich

auf, daß der Autor dieser These selbst mit allen drei von Aristoteles angeführten
Kombinationen gerechnet hat, offensichtlich auch schon unter bewußtem
Ausschluß der Erde. Dann muß er den spätesten Vorsokratikern angehören. Aristoteles
rühmt in 189 b 3-6 seine These als besonders sinnvoll, weil sie über den Urgegen-
satz hinaus zu einer dritten Arche hinauszudringen sich bemüht.

Eigenartig ist die Parenthese 187 a 16-20, ein Paradebeispiel für die Behandlung
der Philosophiegeschichte durch Aristoteles (und den Peripatos überhaupt). Das
evident in empirischen Beobachtungen wurzelnde Gegensatzpaar jivxvovrjg-ftavoxrjg
wird zu dem Paare vjiegoxfj-etäeitpig formalisiert, was die Möglichkeit eröffnet,
den platonischen Gegensatz fieya-fxixgöv hereinzuziehen und schließlich die
platonische Fassung des Gegensatzes als den Gegenpol zur vorsokratischen Fassung
zu interpretieren. Da konstruiert also Aristoteles Problemzusammenhänge, ohne
sich darum zu kümmern, ob er damit den Intentionen der Philosophen selbst
gerecht wird oder sie nicht vielleicht denaturiert. Aristoteles deswegen zu tadeln,
dürfte freilich kaum am Platze sein. Denn es gibt keine von Philosophen geschriebene

Philosophiehistorie, die nicht bis auf den heutigen Tag grundsätzlichgleich
vorginge wie er.

Zu den einzelnen Paaren ist noch Einiges anzumerken.

Ttvxvorrjg-fiavorrjg wird, wie man sieht, einer ganzen Reihe von Physikoi
zugeschrieben. Nun haben wir aus Theophrasts &voixä>v öö£ai eine interessante Notiz
bei Simpl. Phys. p. 149, 28-150, 4 Diels10. Sie besagt, daß nur Anaximenes die

Begriffe tzvxvojaig und fxavoyaig verwendet habe; es sei aber, so wird beigefügt, klar,
daß auch die Anderen von jivxvötrjg und (iavöxr\g Gebrauch gemacht hätten, da ja
Aristoteles von einer Mehrzahl spreche. Diese Folgerung gehört als solche sicherlich

dem Simplicius an. Doch auch wir müssen von denselben Tatsachen ausgehen
wie er. An der Mitteilung Theophrasts, daß er nur im Buch des Anaximenes jene
beiden Begriffe vorgefunden habe, ist nicht zu rütteln; ebensowenig aber auch an
unserm Text, der unter Tivxvörrjg-fiavorrjg eine Reihe von Physikoi subsumiert.
Die Erklärung kann (schematisch gesagt) nur darin bestehen, daß zwischen beiden
Texten ein dritter anzusetzen ist, der nachwies, daß zwar nur Anaximenes jene
Begriffe verwendet habe, daß aber mehrere unter den späteren Physikoi im Grunde
dasselbe gemeint hätten wie er. Dieser Text kann also kaum etwas anderes gesagt
haben als das, was Simplicius als seine eigene Folgerung aus dem Wortlaut des

Aristoteles vorträgt. Fand er sich auch in Theophrasts &voixä>v 8o£ai Oder wird
man gar, angesichts der repräsentativen Bedeutung, die Anaximenes dabei erhält,

10 Simplicius zitiert Theophrast iv xfj iazoQiq und meint zweifellos die <t>vaixä>v 86£ai, trotz
Steinmetz a. 0. 348 ff.



152 Olof Gigon

an Theophrasts Sonderschrift liegt xmv 'Ava£ifxevovg (Diog. Laert. 5,42) denken
müssen Dies läßt sick mit unsern Mitteln nickt entsckeiden. Wir konstatieren bloß,
daß die Verwendung von nvxvoxrjg und ßavoxrjg bei Aristoteles eine bestimmte
Vorsokratiker-Interpretation sckon voraussetzt.

Das zweite Paar gehört zu denjenigen, die für die theoretische Philosophie wie
für die Ethik gleichermaßen von Bedeutung sind. Das Schema VTtegoyxj-ßeoov-
eXkeeytg beherrscht bekanntlich weite Teile der Lehre von den agexat, wirkt aber,
wie sich hier zeigt, auch auf die Lehre von den agyal ein. Wo es ursprünglich
zuhause ist, ist eine Frage, die noch offen ist und die zu beantworten jenseits unserer
Aufgabe steht.

Wichtig ist natürlich die mit tprjal eingeführte Mitteilung über Piaton. Daß Piaton
hier mit Namen genannt, in 189 b 15 dagegen als xä>v voxegeov xtveg figuriert,
gehört zu den Seltsamkeiten der aristotelischen Zitierweise. Konkret muß sich die
Notiz auf den Traktat liegt xäya&ov beziehen (vgl. auch K. Gaiser, Piatons
ungeschriebene Lehre [1963] 522).

An der Spitze der zweiten Hauptgruppe steht Anaximander. Daß sein ev als

abietgov einen andern Charakter hat als das auf verschiedene Weisen konkretisierte
ev der ersten Gruppe, wird nicht hervorgehoben. Eine mit unsern Mitteln nicht
schlüssig zu beantwortende Frage ist es, wie weit man hier wie anderswo das tprjol
wörtlich nehmen darf. Hat Anaximander den Begriff exxgivea&at selbst verwendet
oder nicht

Empedokles und Anaxagoras werden mit xal ovxot auf das engste an
Anaximander angeschlossen. Was bei diesem Sv hieß, wird bei jenen als yttyfia bezeichnet;

Met. 1012 a 28 (Anaxagoras), 1075 b 4 und 1092 b 7 (Empedokles) scheinen
in der Tat darauf hinzudeuten, daß diese beiden das Wort selbst verwendet haben,
während man von Anaximander kaum wird glauben wollen, daß er sein ajtetgov
als [üyfia beschrieben hätte. Es wird auch da eine Folgerung des nachrechnenden

Interpreten sein, der sich durch das exxgiveo&at berechtigt glaubte, das elementare

füy/xa schon für Anaximander in Anspruch zu nehmen.
187 a 23-26 bezeichnet scharf und genau, wenn auch knapp, zwei wesentliche

Lehrdifferenzen zwischen Empedokles und Anaxagoras. Die eine betrifft den
Modus des exxgiveo&at (Periodizität, also abwechselndes exxgiveo&at und Zurücktreten

ins fity/jta, beim Einen; ein einmaliger Vorgang beim Anderen), die andere
die Beschaffenheit des /üyfia selbst (Zusammensetzung aus unbegrenzt Vielem beim
Einen, aus den vier Elementen, die hier terminologisch oxot%eia heißen, beim
Anderen); bei Anaxagoras wird wie schon in 184 b 21/22 hervorgehoben, daß die

äjietga teils aus 6/uoto/zegrj, teils aus evavxta bestünden.

Systematische Schlußfolgerungen werden aus diesen Informationen keine

gezogen. Kompositorisch sind sie aber wohl nicht nur als eine Anmerkimg gemeint,
sondern als ein Übergang zum Nachfolgenden. Denn da wird nun in erstaunlicher
Ausführlichkeit die Lehre des Anaxagoras durchdiskutiert (187 a 26-188 a 17).
Nur am Schluß wird in einem einzigen Satz 188 a 17/18 auf Empedokles zurück-



Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik 153

geblickt. Es ist, wie wenn der Verfasser an das kurze, doch ausgewogene Schema

187 a 12-23 mehr oder weniger assoziativ eine breite Synkrisis zwischen Empe-
dokles und Anaxagoras hätte anschließen wollen, faktisch aber aus Gründen, die

wir nicht übersehen, bis auf zwei stichwortartige Angaben am Anfang und am
Ende sein ganzes Interesse auf Anaxagoras konzentriert hätte.

Der Abschnitt über Anaxagoras ist deutlich zweigeteilt. Ein erster Teil berichtet
über die Lehre, und zwar nach den Eingangsworten mit der Absicht, die Gründe
für die Annahme von aneiga ovrcog, also o/toiofisQfj, darzulegen (187 a 26-b 7), ein
zweiter ist als kritische Analyse dieser These gemeint, geht aber, wie sich zeigen

wird, in seinen Voraussetzungen wesentlich weiter (187 b 7-188 a 17). Der erste
Teil wiederum ist dreistufig gebaut. Aus der Grundhypothese ergibt sich eine erste

(187 a 26-31), dann eine zweite (187 a 31-b 1) und schließlich eine umfassende

Folgerung (186 b 1-7). Wir notieren gleich als eine für das Urteil über andere Stellen

wichtige Einzelheit, daß von 187 a 30/31 abgesehen, der ganze Abschnitt
unzweifelhaft Anaxagoras allein im Auge hat, trotzdem aber von Xeyovaiv a 29,

ivöfiioav a 36, cpaai b 1 und eojqcuv b 2 redet. Man wird sich also auch anderswo

durch derartige Pluralia nicht täuschen lassen.

Die Grundhypothese wird, schwerfällig genug, gleich zweimal vorgetragen: Aus
Nichtseiendem kann nichts entstehen. Und zwar wird in a 27 f. wie in a 34 f.
behauptet, alle Physikoi stimmten darin überein. Historisch kann dies nur für
diejenigen unter ihnen gelten, die sich mit der eleatischen Ontologie auseinanderzusetzen

hatten. Ein Satz wie der, daß alles Werdende entweder aus Seiendem oder

aus Nichtseiendem hervorgehen müsse, konnte erst nach Parmenides überhaupt
formuliert werden. Der Interpret steht also vor der Wahl, im Begriff änavrsg oi
nsgl cpvosojg eine bedenkliche Ungenauigkeit zu konstatieren oder anzunehmen,
daß er tatsächlich meint, was er sagt; dann aber setzt er den Nachweis voraus, daß

schon die alten Milesier implicite von jenem Satze ausgegangen seien, obschon er
sich explicite bei ihnen noch nicht finde.

Der erste Teilabschnitt folgert zweierlei. Einmal das fjv öfiov navra, das trotz
ksyovoiv ein Anaxagoraszitat ist (VS 59 B 1) und aus dem Aristoteles entnimmt,
daß schon von Anfang an Alles als Seiendes beisammen war; sodann das zweite,
daß alles Werden sich für die einen als ein besonderes (nämlich rein räumliches
und quantitatives) älloiovatiai im Seienden, für die andern als avyxgiaiQ und

diaxQiaig erweist. Wer die einen und die anderen sind, läßt sich nicht eindeutig
festlegen; Anaxagoras kann im ersten wie im zweiten Falle gemeint sein, ebenso

Empedokles. Der zweite Teilabschnitt geht einen Schritt weiter und konkretisiert
das Werden überhaupt zum Werden der Gegensätze auseinander. Sie können nur
darum auseinander entstehen bzw. ineinander übergehen, weil sie schon ineinander
stecken: Im Weißen ist schon das Schwarze vorhanden und umgekehrt. Der
Einwand, daß wir dies nicht sehen, wird mit dem Hinweis auf die Kleinheit der öyxoi
(doch wohl ein aus dem Text des Anaxagoras selbst stammender Begriff)
überwunden.



154 Olof Gigon: Erstes Buch der aristotelischen Physik

Der letzte Teilabschnitt endlich erweitert das Gesagte zu einer vollständigen
Theorie. Nicht nur die Gegensätze stecken ineinander, sondern es ist überhaupt
Alles mit Allem vermischt. Der Begriff fis/ii/dai scheint auf das füyfia von 187 a 23

zurückzugreifen. In Wirklichkeit handelt es sich um etwas anderes. Oben war von
dem Ur-einen die Rede, das bei Empedokles und Anaxagoras die Gestalt eines

filyfia habe. Hier dagegen stellt jedes einzelne Ding, mit dem wir umgehen, eine

Mischung aus Allem dar. Wenn die Dinge dennoch verschieden aussehen, so liegt
dies daran, daß nicht in jedem Dinge Alles in der gleichen Quantität vorhanden
ist. Der letzte Satz interpretiert dies nach seinen zwei Seiten. Einmal ist kein Ding
homogen (die drei ersten Beispiele vertreten die svavria, die zwei letzten die

ofioiofiegfj, vgl. schon 184 b 21/22), anderseits schafft das jeweils quantitativ
Überwiegende den Eindruck, die fpvaic, rov ngay/narog zu sein.

Dieser letzte Teilabschnitt ist nicht bloß erheblich klarer formuliert als die beiden

vorausgehenden; man möchte auch meinen, daß sich Aristoteles hier auf das

engste an den Wortlaut des Anaxagoras selbst angelehnt, ihn nur verkürzt und
leicht modernisiert hat. Immerhin muß auch dem Ganzen (187 a 26-b 7) eine
gewisse innere Geschlossenheit zugebilligt werden. Auffallend ist nur Eines. Der
Anfang kündigte an, daß nicht allein von den o/ioio/j,eQfj (und evavria), sondern auch

von ihrem Vorkommen als cbisiqa die Rede sein solle. Dieses Stichwort äneipov
taucht in der Tat in 187 a 4 wieder auf. Was wir aber vermissen, ist eine Begründung

dafür, daß die ofioio/isgfj und ivavxia eben äneiqa sind. Wir vermissen sie

um so mehr, als nach 188 a 17/18 eben in diesem Punkte Anaxagoras und Empedokles

sich auf das stärkste voneinander unterscheiden. Wie müßte die Begründung

lauten? Vermutlich in der Art, die 189 a 14-17 erschließen läßt: Angesichts
der Vielfalt der Erscheinungen und Veränderungen, die wir konstatieren, läßt
sich die Annahme eines Entstehens aus Nichtseiendem nur vermeiden, wenn Alles,
was wir konstatieren, schon seiend ist und sich in Seiendem vollzieht; und dies ist
nur bei der Annahme einer unbegrenzten Vielheit möglich.

Man wird allerdings an Hand der erhaltenen Fragmente vermuten, daß Anaxagoras

selbst den cbretgor-Charakter seiner ojuoiofjEQfj und ivavria nicht näher
begründet hat. Er hielt ihn wohl für eine zwingende und selbstverständliche Folgerimg

aus seinem Begriff des Seienden. Aber für Aristoteles wäre es doch
nahegelegen, nach den Motiven des Anaxagoras zu fragen. Der zweite Hauptteil über
Anaxagoras (187 b 7-188 a 17) setzt ja gerade mit der Kritik am äneiqov ein.

So wirkt die Darstellung des ersten Teils in einem nicht unwichtigen Punkte
lückenhaft oder mindestens der Ankündigung in 187 a 27 nicht völlig entsprechend.
Das Problem wird sich bei der Analyse des zweiten Hauptteils verschärfen. Denn
die hier vorgetragene Kritik an Anaxagoras setzt gleich von den ersten Zeilen an
einen bedeutend ausführlicheren Bericht über seine Lehre voraus als sie im ersten

Hauptteil geboten wird.


	Die Struktur des ersten Buches der aristotelischen Physik (184 a 10 - 187 b 7)

