
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 22 (1965)

Heft: 3

Artikel: Der Aufbau des zwölften Buches der Institutio oratoria Quintilians

Autor: Classen, C. Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Aufbau des zwölften Buches der
Institutio oratoria Quintilians

Von C. Joachim Classen, Göttingen

H. Diller
sexagenario

Zu den Autoren, die zwar stets für sehr verschiedene Fragen herangezogen und

zitiert, aber von der Forschung doch stiefmütterlich behandelt werden, gehört
Quintilian. K. Büchner kann in seinem Bericht über die «Lateinische Literatur
(und Sprache) in der Forschung seit 1937» (Bern 1951) ebensowenig einen nennenswerten

Beitrag zu Quintilian anführen wie H. Fuchs in seinem Vortrag «Rückschau

und Ausblick im Arbeitsbereich der lateinischen Philologie» (Mus. Helv.
4,1947,147-198); und in der von ihm bearbeiteten Übersicht («Quellen und
Materialien») im Anhang zu E. Nordens Literaturabriß (5. Aufl. Leipzig 1954,188)
muß Fuchs sich damit begnügen, aus den letzten 25 Jahren den Kommentar zum
zwölften Buch von R. G. Austin zu erwähnen (Oxford 1948, 21954)1. Dieses wenig
ermutigende Bild wird bestätigt durch den Literaturbericht, den J. Cousin für die
Jahre 1935 bis 1959 gegeben hat (Lustrum 7, 1962, 289-331). Er stellt zwar 161

Beiträge zusammen; doch behandeln die meisten allgemeine Fragen der Rhetorik
und des Erziehungswesens, auch die 'Quellen' oder sehr spezielle, abgelegene
Einzelheiten. Dagegen treten Probleme der Textkritik, des Textverständnisses
und des Aufbaus in den Hintergrund, obwohl gerade die genannte sehr verdienstvolle

kommentierte Ausgabe von Austin (vgl. dazu R. Güngerich, Gnomon 22,

1950, 243-247) lehrt, wie oft der Text von L. Radermacher nicht befriedigt und -
nicht zuletzt durch eine andere Interpunktion - verbessert werden kann2. Austins
Buch bietet zugleich die Grundlage und Anregung, den Aufbau des zwölften Buches

zu behandeln, zu dessen Klärung die folgenden Seiten einen Beitrag leisten wollen.
Der Aufbau des zwölften Buches der Institutio oratoria ist oft bemängelt

worden3; und wo man sich bemüht hat, ihn zu erklären, ist man zu sehr verschiedenen

1 Auch die 6. Auflage mit Nachträgen von B. Doer (Berlin 1961) kann nur den von V. Buch-
heit mit Addenda versehenen Neudruck der Ausgabe von L. Badermacher hinzufügen
(Leipzig 1959).

2 Eine Erörterung verschiedener textkritischer Probleme aus dem zwölften Buch hoffe ich
bald vorlegen zu können.

8 Ich verweise etwa auf die Untersuchungen oder Bemerkungen von M. Bonnet, Kev. Phil.
N.S. 17 (1893) 117 (mit scharfer Kritik an Quintilian); J. Börner, De Quintüiani Institutionis
oratoriae dispositiona, Diss. Leipzig 1911, 24ff. 51 ff.; A. Beltrami, Stud. It. Eil. Class. 19
(1912) 63-72 (verständnisvoll, mit wichtigen Hinweisen; B.s Spezialausgabe des zwölften
Buches [Mailand 1910] ist mir nicht erreichbar gewesen); A. Gwynn, Roman Education from
Cicero to Quintilian (Oxford 1926) 221-225 (mit scharfer Kritik); R. G. Austin a. 0. XXVII bis
XXXI; F. Kühnert, Die Tendenz in Quintilians Institutio oratoria, Diss. Jena 1951 (masch.)
erörtert die einzelnen Forderungen, die Quintilian für die Ausbildung des Redners aufstellt,



182 C. Joachim Classen

Ergebnissen gekommen4. Zweierlei hat die Diskussion eher belastet als gefördert:
einmal die Hinweise, die Quintilian selbst in den ersten Büchern auf das letzte
Buch gibt, vor allem 1 prooem. 225 und 2, 21, 24 (oft als Einführung eines neuen
Gesichtspunktes empfunden6), auch 2,14,5, dessen Unterscheidung von ars, artifex
und opus in der Tat das Verständnis des letzten Buches entscheidend erleichtern
kann (vgl. unten S. 187ff.)7; zum anderen die Kapiteleinteilung und die
Kapitelüberschriften, deren Alter bei Quintilian - wie bei anderen Autoren - umstritten
ist. Daß die Überschriften nicht Quintilian gehören, scheint ganz eindeutig aus
dem fünften Kapitel des zwölften Buches hervorzugehen. Dort heißt es: quae sint
artis oratoriae instrumenta. Schon 2, 21, 24 betont Quintilian, daß es nicht die ars
sei, die der instrumenta bedürfe, sondern der artifex; und entsprechend formuliert
er hier (12, 5,1), zunächst im Rückblick auf die vorausgegangenen Kapitel: haec

sunt quae me redditurum promiseram, instrumenta non artis, ut quidam putaverunt,
sed ipsius oratoris (mit b H P gegen B) - aber nicht etwa, um dann auf die artis
oratoriae instrumenta überzugehen, wie man vielleicht vermuten könnte, sondern
die Bedeutimg der eben behandelten instrumenta für den artifex zusammenfassend

zu unterstreichen (12, 5,1-4) und sich dann (5-6) den instrumenta naturalia (vox,
latus, decor), natürlich des orator, nicht der ars, zuzuwenden. Man wird also von
den Kapitelüberschriften, aber auch von den Kapiteleinteilungen absehen müssen8,

und zu versuchen haben, mit Hilfe von Quintilians eigenen Äußerungen und
Hinweisen ein Bild von der Ordnung oder Unordnung dieses Buches zu gewinnen9.

Im Prooemium beschränkt sich Quintilian nicht darauf, den geläufigen Topos
von den Schwierigkeiten der zu bewältigenden Aufgabe10 durch ein lang
ausgeführtes Bild neu zu gestalten, dem er durch ein Vergilzitat noch besondere

Wirkung zu verleihen weiß, und mit größter Deutlichkeit hinzuzufügen, daß er im
Begriff ist, Neuland zu betreten. Er gibt vielmehr genau an, welches die neuen
Gesichtspunkte sind, und kündigt damit wie in einer propositio (wieder im
Einklang mit der Theorie11) den Inhalt des folgenden Buches an: at nostra temeritas
etiam mores ei conabitur dare et adsignabit offieia, d. h. mores, die der orator perfectus
besitzen, und offieia, die er erfüllen soll.

Als Ausgangspunkt und Grundlage für die Erörterung der mores des Redners
wählt Quintilian die auf den älteren Cato zurückgeführte 'Definition' vir bonus

4n sachlicher Gruppierung, besonders im Hinblick auf Quintilians Kritik an zeitgenössischen
Tendenzen; den Aufbau des Werkes und die Sonderstellung des zwölften Buches behandelt er
nicht. J. Campos, La Obra de un Retor Hispa.no, Helmantica 3 (1962) 453-475 trägt nichts
zu unserem Thema bei, ebensowenig der Kommentar von H. S. Frieze (The tenth and twelfth
Book of the Institutions of Quintilian with explanatory notes*, New York 1888).

4 Vgl. etwa die Ergebnisse von Beltrami und Austin.
6 Vgl. auch schon 1 prooem. 18: sit igitur orator vir talis, qualis vere sapiens appellari possit,

nee moribus modo perfectus sed etiam scientia et omni facultate dicendi.
6 Vgl. Austin a. 0. XXVII.
' Vgl. ferner etwa 3, 8, 42; 9, 4, 146.
8 Vgl. auch Austin a. O. XXX zu Kapitel 6 und 7, ohne zu überzeugen (s. unten S. 186f.).
9 Um diese Arbeit nicht allzu sehr anschwellen zu lassen und durch Anmerkungen zu sehr

zu belasten, habe ich darauf verzichtet, Einzelinterpretationen hier vorzulegen.
10 Vgl. Rhein. Mus. 108 (1965) 116ff. 11 Vgl. Rhein. Mus. 108 (1965) 127ff.



Der Aufbau des 12. Buches der Institutio oratoria Quintilians 183

dicendi peritus (12,1,1). Zunächst beschränkt er sich auf den ersten Teil, die alte

Forderung, der Redner müsse ein vir bonus sein, die in ihren Wurzeln auf die

sokratische (platonische) Kritik an der Rhetorik zurückgeht, wie Quintilian seihst

(2,15, 26ff.) deutlich macht. Sie wird dann von den Griechen immer wieder in der
einen oder anderen Form erhoben12 und später bei den Römern (nach Cato)

z. B. von Cicero wieder aufgenommen, der sie jedoch nicht irgendwie hervorhebt13,
sondern eher wie eine wünschenswerte Ergänzung behandelt und etwa eine

philosophische Schulung nur im Hinblick auf die Redefähigkeit, die Form und den

Inhalt der Reden, empfiehlt14, nicht aber mit dem umfassenden Ziel Quintilians,
dem es um die Ausbildung der ganzen Persönlichkeit des Redners (im Sinne eines

aktiven Politikers15), um die Entwicklung eines Habitus geht16. Entsprechend
bereitet Quintilian seine Forderung in mannigfacher Weise vor17, indem er in
allgemeinen Formulierungen auf sie hinweist (1 prooem. 25; 1,2,3; vor allem bei der

Erörterung der Definitionen der Rhetorik: 2,15,1-3. 27-31. 33-38; 2,16, 11. 19;

2,17,31.43) oder sie bei der Besprechung von Einzelheiten wiederholt und verdeutlicht

(4,1, 7; 5,12,9; 6,2,13.18; 6,3,35; 11,1,42), d.h. sie durchgehend bei seinen

Vorschriften für die Erziehimg berücksichtigt18, so daß sie an dieser Stelle, zu
Beginn des zwölften Buches, als unumgänglich erwiesen und notwendig erscheint.

Er begründet sie hier auf dreifache Weise19: mit dem Wesen und der Bedeutung
der doquentia (ihrer Funktion im Leben der menschlichen Gemeinschaft und dem

Gewicht, das die Natur ihr zuzubilligen scheint: 12,1,1-2 p. 366, 22-367, 620),

mit dem Ethos, den Fähigkeiten und Einsichten, die der Redner besitzen muß

(und die dem vir malus nicht eignen können: vor allem das Wissen, dessen enge

Verflechtung mit der virtus durch verschiedene Argumente verdeutlicht wird:
12, 1, 3-10 p. 367, 9-368, 23), mit dem Inhalt und Ziel dessen, über das der
Redner zu sprechen hat (12,1,10-13 p. 368, 23-369,12). Für den dritten Punkt
geht Quintilian von einem fiktiven Einwand aus, der es ihm erleichtert, die

Behandlung eines zweiten (praktisch-historischen) Gegenargumentes anzuschließen,

la Quintilian verweist 5, 12, 9 auf Aristoteles (d. h. 1ihet. 1356a Iff.); weitere Belege geben
z. B. F. H. Colson (M. Fabii Quintiliani Institwtionis oratoriae liber I, Cambridge 1924) zu
1 prooem. 9 und Austin zu 12, 1, 1.

13 Ein Hinweis findet sich etwa De orat. 2, 85, vgl. dazu T. Sinko, De Romanorum viro
bono, Rozprawy Akademii Umiejetnoäci Wydzial FUologiczny, Ser. II Tom. XXI (Krakau
1904) 284f. Wichtiger seheinen mir Ciceros Verständnis der sapientia, in der die Fähigkeiten
des rede faeere und bene dicere zusammenfallen (De oral. 3,56ff.), und konkrete Bemerkungen
in seinen Beden, die hier nicht alle aufgeführt werden können; sie werden behandelt von Sinko
a. 0.235-256. 258. 270-275. 277-280. 282-284. Zu Cato vgl. Sinko a. O. 265ff., auch 251.

14 Die Belege gibt jetzt K. Barwick, Das rednerische Bildungsideal Ciceros, Abh. sächs. Ak.
Wiss., phil.-hist. Kl. 54, 3 (Berlin 1963) 11. 13ff. 70. 73ff. u. ö.

13 12, 2, 7; 1 prooem. 10; 11, 1, 35.
13 12, 2, 1-3, vgl. dazu G. Funke, Arch. Begriffsgesch. 3 (1956) 99ff., auch schon B. Appel,

Das Bildung»- und Erziehungsideal Quintilians nach der Institutio oratoria, Diss. München
1913 38ff.

17 Vgl. dazu Appel a. O. 31 ff. und Sinko a. O. 292ff.
18 Vgl. Appel a. O. 32ff. 18 Vgl. dazu die Hinweise von Appel a. O. 34ff.
20 Um Unklarheiten bei der Abgrenzung der Zitate zu vermeiden, werden neben Buch-,

Kapitel- und Paragraphenzahl auch die Seiten und Zeilen der Ausgabe von Radermacher-
(Buchheit) angegeben.



184 C. Joachim Classen

das an die Persönlichkeiten des Demosthenes und Cicero erinnert (12,1,14). Dabei
begnügt sich Quintilian nicht, den Einwand allgemein zurückzuweisen (12, 1,

15-16 p. 369, 18-23) und Ciceros Leistungen im einzelnen zu würdigen (12, 1,

16-17 p. 369, 23-370, 1), er benutzt die Gelegenheit, am Beispiel Ciceros den

Begriff des perfectus orator (370, 10), des Ideals im Gegensatz zum tatsächlich
Erreichbaren, zu klären (12, 1, 18-22 p. 370, 1-371, 10). Auch hier wird der
Unterschied zwischen den Konzeptionen der beiden großen Theoretiker deutlich:
während Cicero keinen Zweifel daran läßt, daß das in seinen Schriften als fast
verwirklicht angeführte Ideal von ihm selbst verkörpert wird21, erreicht er nach
Quintilians Maßstäben nur die Grenzen des Möglichen, nicht aber das - sittlich
vertiefte - Ideal selbst22.

Nachdem Quintilian den ersten Teil der 'catonischen' Forderung begründet hat,
schickt er sich an, sie in ihrem vollen Umfang als richtig zu erweisen (12, 1, 23-45

p. 371, 11-376, 19), indem er ihre verschiedenen Aspekte und Konsequenzen
erörtert und vor allem (auf einen Einwand hin) zeigt, daß die Komponente des

dicendi peritus auch neben der des vir bonus notwendig ist (12,1, 33-45 p. 373,
17-376, 19). Es sind also zwei Grundbedingungen, die der Redner erfüllen muß,
und beide erfordern Wissen, nicht nur die zweite, wie zum Schluß des ersten
Abschnittes noch einmal fast unauffällig in Erinnerung gebracht wird (12, 1, 45

p. 376,10-11), sondern auch die erste. Das war schon zu Beginn der Erörterung
durch gelegentliche Hinweise auf den Zusammenhang von Tugend und Wissen im
Anschluß an Lehren, die besonders die Stoiker vertraten23, die aber auf Sokrates

zurückgehen24, vorbereitend angedeutet (z. B. 12, 1, 3-9 p. 367, 9-368, 23); es

wird jetzt von Quintilian, nachdem er das gewonnene Ergebnis zusammengefaßt
hat (12, 2,1 p. 376, 22), noch einmal ausgesprochen (12, 2,1 p. 376, 22-25,
vgl. auch das Folgende), ehe er zum zweiten Problem übergeht: wie des Redners-?

mores entwickelt und gestaltet werden können, richtiger (vgl. unten S. 186): wie
dem artifex die erforderlichen instrumenta an die Hand gegeben werden können.
Denn vor allem darum geht es hier - im Gegensatz etwa zu dem allgemein
ausgerichteten zehnten Kapitel des ersten Buches, ein Unterschied, der auch bei
jedem Vergleich mit Ciceros anders gearteten Erörterungen in De oratore zu
berücksichtigen ist.

'Die Lösimg kann Quintilian mit dem nun wohl vorbereiteten allgemeinen
Nachweis beginnen, daß der Redner der studio und discipline bedürfe (12, 2,1-5

p. 376, 25-377, 22), ehe er deren Problematik, Umfang und Inhalt im einzelnen

beschreibt, und zwar - bezeichnend für Quintilians auf den artifex eingeengte

21 Vgl. etwa De orat. 1, 94f., auch 79.
22 Vgl. auch die allgemeinen Bemerkungen 10, 2, 9 ff.
23 Vgl. M. Pohlenz, Die Stoa3 (Göttingen 1964) 124ff. und speziell H. Raubenheimer,

Quintiiiarms quae debere videatur Stoicis popularibusque, qui dicuntur, philosophis, Dias. Würzburg

1911, 28ff. und Appel a. O. 35f. 39 (mit Hinweis auf 2, 20).
24 Sokrates' Gedanken scheinen einen besonders starken Einfluß auf Quintilian ausgeübt

zu haben. Hier kann auf dieses Problem nicht ausführlich eingegangen werden, nur sei bemerkt,
daß 10, 1, 35 Socratici nicht gestrichen werden darf.



Der Aufbau des 12. Buches der Institutio oratoria Quintilians 185

Fragestellung - nur in zwei Bereichen: 1. in dem der Philosophie (die Vermögen
und Bereitschaft zu anständigem Reden schaffen soll, vgl. 12, 2, 31: neque erit
perfectus orator, nisi qui honeste dicere et seiet et audebit): hier wird ihr Verhältnis
(bzw. das ihrer Teile) zur Tätigkeit und Person des Redners, der Wert ihrer
Richtungen, die Art der dem Redner angemessenen Belehrung behandelt (12, 2, 5-31

p. 377, 22-383, 22); 2. im Bereich der Jurisprudenz (mit welcher der dicendi peritus
vertraut sein soll): in ihm geht es um den Zusammenhang zwischen Rechtskenntnis
und rednerischer Praxis und wiederum die Form der Unterweisung (12, 3 -

p. 383, 24-386,19).
Die wenigen Zeilen über die exempla, die sich hier anschließen (12, 4,1-2

p. 386, 21-387,8), haben Anlaß zu verschiedenartiger Kritik und mannigfachen
Vermutungen gegeben25, nicht zuletzt weil sie, als «viertes Kapitel» abgetrennt,
eine eigene Überschrift (item historiarum) tragen und der Eindruck entstanden ist,
als sollte hier als dritter Gegenstand der Belehrung (zur Ausbildung der mores des

Redners) 'die Geschichte' behandelt werden. Eine solche Einordnung übersieht,
daß Quintilian schon am Ende des Abschnittes über die Philosophie den Wert
überlieferter Worte und Taten als belehrender Vorbilder zur Ergänzung der prae-
cepta herausgestellt hat (12, 2, 29-31 p. 383, 5-20)26. Entsprechend fügt er jetzt
nach Abschluß der Erörterung über die Bildimg durch die Philosophie und das

Recht noch einen allgemeinen Hinweis auf die Notwendigkeit an, mit Beispielen
aus Geschichte und Dichtung vertraut zu sein. Er kann sich hier kurz fassen, da
es sich um einen von der rhetorischen ars allgemein anerkannten und aus verschiedenen

Gründen besonders gepflegten Bereich handelt, der nicht im einzelnen
erörtert, geschweige denn gerechtfertigt zu werden braucht, sondern kurz in Erinnerung

gerufen werden kann. Denn die Anwendung der exempla, ihre Funktion
«innerhalb der ars» ist schon im elften Kapitel des fünften Buches dargestellt
(ebenso wie die Bedeutung der Geschichtsschreibung für den Stil im zehnten Buch:
1, 31-34. 73-75. 101-104). Jetzt will Quintilian nur betonen, daß die Kenntnis
der exempla für die Stellung und den Einfluß, allgemein für die auetoritas der

Rednerpersönlichkeit bedeutsam ist (12, 4, 2: seiai ergo quam plurima, unde etiam
senibus auetoritas maior est, quod plura nosse et vidisse creduntur), für ihr Werden
und Wirken27.

Denn das ist der eine Gegenstand des zwölften Buches (und zwar seines ersten
Abschnittes, vgl. die Ankündigung 1 prooem. 22). Wenn Quintilian in seinem
Rückblick (12, 5,1, vgl. oben S. 182), der für das Verständnis des Ganzen
entscheidend ist, da er die Beziehung auf den orator betont, das Wort instrumenta
wählt (p. 387,10-11), so ist das nicht ein Zeichen dafür, daß er von seinem Thema

25 Vgl. z. B. Gwynn a. O. 224f.; Austin a. 0. XXX.
28 Entsprechend redet Cicero von der Geschichte u. a. als magistra vitae (De orat. 2, 36), vgl.

etwa auch Pro Arch. 14.
27 Quintilian geht damit deutlich über Cicero hinaus (Or. 120: commemoratio avtem antiqui-

tatis exemplorumque prolatio summa cum delectatione et auetoritatem orationi adfert et fidem).
Gute Bemerkungen zu Quintilians Position gibt Funke a. 0.105, während er teilweise (a. O.
100. 104) allzu kühn formuliert.



186 C. Joachim Classen

mores abgewichen ist, sondern ein Schlüssel zu seinem Verständnis dieser mores

(wie auch des Redners)28: sie sind die allgemeinen geistigen, sittlichen und
charakterlichen Voraussetzungen, die der Redner erfüllen muß, um wirken zu können,
die instrumenta, die der artifex besitzen muß, um seine ars wirkungsvoll anwenden

zu können. Obwohl das Thema dieses ganzen Abschnittes «orator (d. h. vir bonus

dicendi perüus) als artifex» heißt (vgl. 2,14, 5, dazu unten S. 187) und für instru-
mentum oben (2, 21, 24) eine Definition gegeben war, die an eine vorgegebene
Terminologie anknüpft29 (dabei aber doch eine gewisse Eigenständigkeit zeigt), so

muß dieser Ausdruck für die mores als ungewohnt empfunden sein; und wohl
deswegen ist er von Quintilian absichtlich bis hierher zurückgestellt30, wo es gilt
zu unterscheiden, inwiefern die bona ingenii studiique dem Redner bei seiner

Tätigkeit unmittelbar dienlich sind (eben als instrumenta-. 12, 5,1-4 p. 387,

10-388,12), und dann kurz an die instrumenta naturalis zu erinnern, deren

Behandlung an dieser Stelle damit zugleich verständlich wird (12, 5, 5-6 p. 388,

13-29): erst so ausgerüstet ist der Redner «vollkommen», und Quintilian kann
die beiden Aspekte der catonischen Bestimmung aufnehmend schließen: talis esse

debet orator (vir bonus), haec scire (dicendi peritus) (p. 388, 29-29).
Damit scheint der Schlußstrich unter die 'Voraussetzungen' gezogen zu sein,

und man erwartet die Erörterung der Gesichtspunkte, die der Redner in der
Praxis zu beachten hat, wie er bei der Anwendung seiner Gaben vorzugehen hat.
Doch erst zu Beginn des siebten Kapitels heißt es: cum satis in omne certamen

virium fecerit, prima ei cura in suscipiendis causis erit (p. 381, 3-4). Dazwischen
schieben sich sieben Paragraphen (12, 6 p. 389, 2-390, 28), deren Schlußsatz
ihre Punktion andeutet und ihre Stellung erklärt: tum dignum operae pretium venit,

cum inter se congruunt praecepta et experimenta. Quintilian bespricht die
Notwendigkeit rechtzeitiger Gewöhnung an das Forum und einiger praktischer
Erfahrungen (12, 6,1-4 p. 389, 2-27 und 12, 6, 4, 4-7 p. 389, 28-390, 26) zur
Ergänzung und Vertiefung der theoretischen Belehrung: zur doctrina muß der usus
treten (12, 6, 4 p. 389, 28-390,1). So weiß Quintilian mit größtem Geschick

an die theoretische Ausbildung die praktische Vorbereitung anzuschließen (soweit
sie die Persönlichkeit des Redners betrifft)31, ehe er sich dem eigentlichen Wirken
(vgl. omne certamen p. 391, 3) des orator perfectus und den dafür zu stellenden

Forderungen zuwendet32.

Diese offida oratoris (vgl. 12 prooem. 4; 12, 9, 1) werden dann getreu dem im
Prooemium des ersten Buches (§ 24) aufgestellten Plan dargelegt (quae in susci-

28 Gegen Beltrami a. 0. 66f.
29 Um nur ein zufälliges älteres Beispiel zu nennen, sei an Sen. Epist. 87, 12 oder - bei aller

Verschiedenheit der Standpunkte - an Berief. 4, 21, 3 erinnert; vgl. auch die folgende
Anmerkimg.

30 Vgl. immerhin die Beispiele, die v. Kamptz, Thes. Ling. Lat. VII 2012, 32ff. 60ff.
anführt. Quintilians Zurückhaltung erklärt auch, warum er 1 prooem. 22 nur von mores spricht,
und erweist die Annahme, er habe die instrumenta erst später hinzugefügt, vollends als
grundlos.

31 Vgl. satis virium 12, 7, 1 p. 391, 3, wieder aufgenommen 12, 9, 20 p. 401, 6.
32 Zur Funktion des sechsten Kapitels vgl. auch Beltrami a. O. 68f.



Der Aufbau des 12. Buches der Institutio oratoria Quintilians 187

piendis: 12, 7; discendis: 12, 8; agendis causis ratio: 12, 9) und bedürfen keiner

längeren Erläuterung. Beachtung verdient immerhin, daß Quintilian am Ende
auf eine condusio verzichtet - aus Gründen, auf die unten (S. 188ff.) eingegangen
werden soll. Aber selbst der knappe Schluß des letzten, krönenden Abschnittes
(12, 9, 20-21 p. 401, 2-11), der über die wichtigste Tätigkeit des Redners handelt

(12, 9), zeigt in seiner Formulierung eine deutliche Bezugnahme auf die ersten

Kapitel (in der Verbindung von discüplina und Studium [Kapitel zwei und drei]
mit exercitatio [Kapitel sechs]) und ihre Zusammenfassungen (zu 401, 6 vires vgl.
12, 7,1 p. 391, 3; zu 401, 6f. armatum semper ae velut in procinctu stantem

12, 5,1 p. 387,12) und kann daher als Beweis für die enge Zusammengehörigkeit

der einzelnen Teile dieses Buches angesehen werden.
Das zehnte Kapitel (p. 401,13 - 419,11) ist dem genus dicendi gewidmet, stellt

also den dritten großen Hauptteil des Gesamtwerkes dar, der nach der ars und
dem artifex das opus behandelt. Für das Verständnis des zwölften Buches ist nicht
so sehr die Durchführung des Themas bedeutsam - weswegen die Analyse dieses

Kapitels nicht vorgelegt zu werden braucht - als die Tatsache, daß Quintilian sich

mit der Erörterung dieses Gegenstandes an das Programm des Prooemiums des

ersten Buches hält (§ 22), vor allem, daß er die Masse des Stoffes nach dem

2,14, 5 vorgetragenen Gliederungsschema, an das er 12,10,1 ausdrücklich
erinnert, zu bewältigen sucht. Wenn die einzelnen Teile über ars, artifex und opus
sehr verschiedene Länge erreichen, so drängt sich unmittelbar die Vermutung auf,
daß Quintilian, der ja bei der Abfassung seines Werkes kein Neuling war und den

Gegenstand in allen seinen Aspekten gerade auch aus der Sicht des Lehrenden
kannte, sich jedenfalls nicht eines von ihm selbst geschaffenen, auch kaum eines

von ihm als wirklich brauchbar erkannten Ordnungsprinzips bedient. Vielmehr
scheint er seine Gliederung nach besten Kräften, jedoch wenig befriedigend
anzuwenden; da sie sich offensichtlich nicht für die Institutio oratoria eignet38, muß

man annehmen, daß er sie entweder aus einer anders gearteten Behandlung der
Rhetorik übernommen hat34 oder von einer anderen Disziplin, die allerdings mit
Sicherheit zu nennen nicht möglich ist. Eine Gruppierung nach xs^vr), TeyyLxr\q

und Sgyov gibt es z. B. in literarkritischen Werken; zwar sind alle erhaltenen
Beispiele sehr viel jünger als Quintilian38; sie gehen aber vielleicht auf Vorbilder
zurück, die auch ihm schon vorgelegen haben können. Daneben ist für Neopto-

83 Cicero Part. or. 3 liegt eine anders geartete Dreiteilung vor.
84 H. Dahlmann, Varros Schrift 'de poematis' und die hellenistisch-römische Poetik, Abh.

Akad. Mainz 1953, 111 Anm. 2, bemerkt nur, daß die durch Quintilians Institutio oratoria
verkörperte Form der Lehrschrift in der Rhetorik vorher nicht nachweisbar ist; er.hat a. O.
und in einer zweiten Abhandlung (Studien zu Varros 'de poetis', Abh. Akad. Mainz 1962) zwei
Typen artigraphischer Schriften charakterisiert und gezeigt, daß die Einleitungen (pradocu-
tiones) in beiden Fällen dem gleichen Schema folgen. Damit stellt sich die Frage, oh beide ihr
Vorbild in umfassenderen Schriften haben, deren einzelne Teile jeweils den späteren Spezial-
schriften entsprechen xexvixTjg, egyov). Weiter verdient es Beachtung, daß die drei
genannten Teile drei aiten Kennzeichen jeder xixyrj entsprechen: Leistung (tpyov),
Sachverständiger (rexvlrtjg), Lehrbarkeit (rix^rj), vgl. dazu F. Heinimann, Mus. Helv. 18 (1961) 105ff.

35 Vgl. dazu D. van Berchem, Mus. Helv. 9 (1952) 79-87, bes. 81.



188 C. Joachim Classen

lemos das Einteilungsschema nolrjfta, nolrjoig, notrjxrjs gesichert36, das auch Horaz
seiner Ars poetica zugrunde gelegt hat; es bereitet seinerseits, wie Philodems

Kritik zeigt37, Schwierigkeiten, die auch in diesem Fall vermuten lassen, daß es

ursprünglich für eine andere Disziplin entwickelt wurde. Und auch die Termini
opifex (2, 21, 24 - beachtenswert ist der dort folgende Vergleich) und instrumenta

(s. oben S. 185f.) sind zu wenig prägnant, um eine eindeutige Festlegung zu erlauben;

immerhin sei die Möglichkeit, daß dieses Schema zuerst auf die bildende
Kirnst oder Malerei angewandt wurde, wenigstens angedeutet38.

Mit Sicherheit zeigt der im zehnten Kapitel des zwölften Buches vorliegende
'dritte Hauptteil' des Werkes Quintilians jedenfalls, daß der Autor die Gliederung
nicht für seinen Gegenstand geschaffen hat. Denn dieser Abschnitt ist nicht nur
unverhältnismäßig kurz, er enthält auch manches, das bereits früher, wenn auch

in anderem Zusammenhang und mit anderer Nuancierung, gesagt ist; außerdem

wird er ein wenig künstlich, nämlich allein mit dem Hinweis auf die Disposition,
angefügt bzw. eingefügt39 in den Abschnitt über den artifex, in den die Dinge
eingeordnet werden könnten, die im elften «Kapitel» zur Sprache kommen und
die Quintilian zu einer geschickt gestaffelten conclusio nutzt.

Behandelt wird zuerst (12,11,1-7 p. 419,13-421, 4), auch wieder
entsprechend der ersten Ankündigung (1 prooem. 22), die Frage, wie lange der Redner

tätig sein und wie er seine Muße im Alter nutzen soll. Dabei weiß Quintilian
gleich im ersten Satz die beiden Themen des zwölften Buches zu verknüpfen:
his dicendi virtutibus (Kapitel 10) usus orator (Kapitel 1-9). Schon hier erinnert
er auch an einzelne Aspekte des ersten Teiles, die verschiedenen Voraussetzungen
(p. 419^ 15: optimus vir-, 419,17: mens und facultas-, 419, 20: scientia; 419, 21-22:

vox, latus, firmitas) und die praktischen Erfahrungen (p. 419,13: usus; vgl. auch
das Beispiel 419, 25-420, 5), die damit noch einmal eng miteinander verknüpft
werden, und gibt auf diese Weise eine Art knapper Zusammenfassung des zwölften
Buches, wie sie die Theorie für die conclusio empfiehlt40, auf deren Topoi er gerade
im achten Paragraphen zurückgreift. Anschließend erörtert er - zugleich einige
Einzelheiten nachtragend (§ 9 p. 421, 11-14) - das Problem, wie weit das

gezeichnete Ideal des Redners verwirklicht werden kann (12,11, 9-24 p. 421,

10-425, 20), nachdem er schon im Verlauf des zwölften Buches den Idealbegriff
geklärt hatte (s. oben S. 184), und läßt damit wieder die wechselseitigen Beziehun-

36 Dazu zuletzt ausführlich C. O. Brink, Horace on Poetry (Cambridge 1963) 43ff., vgl. auch
29ff., der die ältere Literatur ausführlich kritisch behandelt; anders C. Becker, Das Spätwerk
des Horaz (Göttingen 1963) 88ff., der übrigens 98 Anm. 28 eine Untersuchung des Aufbaues
des zwölften Buches der Institutio oratoria fordert.

37 Vgl. Brink a. O. 62ff.
33 Im Hinblick auf die häufigen Vergleiche der Rhetorik mit der bildendenKunst und Malerei,

die nicht aufgezählt zu werden brauchen, mag eine solche Übertragung besonders nahe
gelegen haben.

39 Vgl. J. Stroux, De Theophrasti virtutibus dicendi (Leipzig 1912) 98 Anm. 2, auch K. Bar-
wick, Hermes 57 (1922) 61 Anm. 1; es ist jedenfalls nicht möglich, mit E. Norden, Hermes
40 (1905) 508f. von einer Zweiteilung zu sprechen.

10 Vgl. Auct. Her. 2, 47 und Cic. Inv. 1, 98



Der Aufbau des 12. Buches der Institutio oratoria Qulntilians 189

gen der einzelnen Teile dieses Buches und ihre Zusammengehörigkeit deutlich
werden.

Diese zweite Frage ermöglicht es Quintilian dann, von der conclusio des zwölften
Buches zur Zusammenfassung des Ganzen überzugehen; denn der vir bonus dicendi

peritus - die Formel wird hier zum Schluß noch einmal wiederholt (12,11, 9

p. 421,11-12) - ist ja die Erfüllung des orator perfectus, der sich nicht nur auf die
im letzten Buch genannten Forderungen (mores usw.), sondern auch auf die artes

in pueritia discendae (vgl. das erste Buch) und ea, quae de eloquentia tradebantur

(vgl. die Bücher drei bis elf) gründet; ausgehend vom vir bonus (12,11,11
p. 421, 26-27), wendet sich Quintilian dann der Belehrung zu (p. 421, 28: quae
virtutem docent, artis), d. h. nach allgemeinen Bemerkungen über jeden Unterricht
(12,11,13-14 p. 422,13-22) den Studien des vollkommenen Redners (12,11,
15-24 p. 422, 21-425, 20) in ihren theoretischen und praktischen Formen, und
läßt, gleichsam verdeckt durch die spezielle Fragestellung und fast ohne daß man
dessen inne wird - getreu den Vorschriften der Theorie (vgl. oben S. 182) - die

wichtigsten Einzelthemen nicht etwa nur des zwölften Buches, sondern der ganzen
Institutio oratoria anklingen, indem er direkt oder indirekt41 die Notwendigkeit
der einzelnen Kenntnisse und Erfahrungen und die Möglichkeit, sie alle zu
erwerben, aufzeigt und auf verschiedene Art «beweist».

An den Schluß stellt Quintilian dann eine adhortatio, in der er zur Leistung
aufruft, zum Mut, das Höchste zu versuchen, sich aber auch nicht zu schämen, nur
den zweiten Platz errungen zu haben.

Die Kritik am zwölften Buch hat sich vor allem gegen das zweite bis vierte und
fünfte Kapitel gerichtet, daneben auch gegen das sechste und elfte (vgl. Anm. 3).
Demgegenüber ist hier zu zeigen versucht worden, wie die einzelnen Abschnitte
als organische Teile eines von vornherein geplanten Ganzen verstanden werden
können, so daß die Annahme einer späteren Erweiterung (vgl. Anm. 8) sich

erübrigt. Schwierigkeiten haben sich beim zehnten Kapitel ergeben, das den dritten
Hauptteil des Gesamtwerkes oder jedenfalls der Bücher zwei bis zwölf darstellt;
es ist überraschend kurz und doch noch mit Stoff angefüllt, der schon behandelt

war. Wenn sich Quintilian trotzdem ausdrücklich eines Einteilungsschemas
bedient, das dem opus eine eigene Rolle zuweist, so muß man schließen, daß er es

übernommen hat: und daraus ergibt sich die Problematik des zwölften Buches der
Institutio oratoria. Es bemüht sich, nachdem (die Elemente im ersten Buch und)
die ars oratoria (mit Vorfragen) in zehn Büchern dargestellt sind, die beiden
anderen Themen, artifex und opus, die jedenfalls im Bereich der Rhetorik eine

gleiche Ausführlichkeit nicht erlauben, zu besprechen und dem Ganzen einen
Schluß zu geben. Quintilian löst diese Aufgabe, indem er den vorangegangenen
Büchern mit seinem Abschnitt über den artifex erst dadurch ihren Sinn gibt, daß

er von der Anwendimg ihres Inhalts, der ars, durch den Meister spricht, der als
Ziel am Ende der Institutio oratoria steht. Benutzt er so das zweite Thema

41 Es sei nur verwiesen auf 12, 11, 22 p. 425, 3-4.



190 C. Joachim Classen: Der Aufbau des 12. Buches der Institutio oratoria Quintilians

(artifex) gleichsam zur Krönung des ersten, so nimmt, er dem dritten seine

Eigenständigkeit fast völlig und fügt seine Behandlung ohne lange Einleitung, ohne

Schluß, eher einem Exkurs vergleichbar, an; dann endet er mit einer conclusio,
nicht mit drei Schlußstücken (für den Abschnitt über das opus, für das zwölfte
Buch und für das Gesamtwerk), sondern, entsprechend der eben angedeuteten
Funktion des zwölften Buches, ausgehend vom Bild des orator perfectus und dann
die Fäden des ganzen Werkes aufnehmend, den Blick weitend und ausrichtend
auf das Ideal, zu dessen Verwirklichung er mit den letzten Sätzen aufruft.

Miszelle

Gloriosissimam civitatem Dei...

Von Harald Fuchs, Basel

Der berühmte erste Satz in Augustins Civitas Dei ist nicht einheitlich überliefert.
Die in den meisten neueren Ausgaben anerkannte Fassung lautet: gloriosissimam
civitatem Dei hoc opere instituto et mea ad te promissione debito defendere

suscepi, magnum opus et arduum Demgegenüber bieten einige frühe Ausgaben
und danach auch der von E. Hoffmann hergestellte Text im Wiener Kirchenväter-

corpus (Bd. 40, 1899)1 auf Grund verschiedener geringerer Handschriften hoc

opere ad te instituto et mea promissione debito Die erste Hälfte dieser Textfassimg
ist jetzt von J. B. Bauer durch den Vergleich mit einer entsprechenden Ausdrucksweise

in Ciceros Vorrede zu den Academica posteriora gesichert worden2. Die
zweite Hälfte aber - mit der unbegründeten Betonung des Wortes mea - vermag
noch nicht ganz zu befriedigen. Man erwartet... etmea (tibi") promissione debito...

1 Dazu Hoffmann, SitzBer.Wien 143 (1901) Abh. 7, lf.
2 Hermes 93 (1966) 133f. - Cic. Acud. post. 1, 2 (Wiedergabe einer Äußerung des Ge-

sprächsteilnebmers Varro):habeo opus magnum, in manibus, f quae iam pridern <...: lacun.
indic. Fuchs coll. lac. § 1>; ad hunc enirrt ipsum' - me autem dicebat - 'quaedam institui, quae
et sunt magna sane et limantur a me politius.' - Augustin wird sich in der Tat unmittelbar an
Ciceros Werk, das ihm in seiner Frühzeit so wichtig gewesen war, erinnert haben. Die
besondere Wendung magnum opus et arduum stammt aus Cic. Or. 33 (Bauer 134).


	Der Aufbau des zwölften Buches der Institutio oratoria Quintilians

