
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 22 (1965)

Heft: 3

Artikel: Demaratos, Astrabakos und Herakles : Königsmythos und Politik zur
Zeit der Perserkriege (Herodot 6, 67-69)

Autor: Burkert, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Demaratos, Astrabakos und Herakles

Königsmythos und Politik zur Zeit der Perserkriege

(Herodot 6, 67-69)

Von Walter Burkert, Erlangen

Legenden sind für den Historiker zumeist nur störendes Rankenwerk, das die
Kritik in entschlossenem Zugriff beiseite räumt, damit die Tatsachen ans Licht
treten können; und wenn der pater historiae Herodot in seine 'Erkundung' so viel
Legendäres einströmen ließ, so ist man zwar nachsichtig mit der Erzählfreude des

Novellisten und durchaus empfänglich für den Reiz seiner Darstellung, doch der
Historiker sucht an Herodot vorbei zu den Tatsachen vorzudringen, während der

Philologe sich kaum veranlaßt sieht, über Formanalyse und Motivvergleich hinaus
nach einem sachlichen Gehalt der Erzählung zu fragen. Und doch sind Legenden
nicht in jedem Fall einer willkürlich spielenden Phantasie entsprungen, losgelöst

von aller Faktizität; sie können einen ganz präzisen Sinn haben, einen wenn auch
mittelbaren so doch eindeutigen Bezug zur Wirklichkeit: Ängste und Hoffnungen,
Wünsche und Enttäuschungen, Ansprüche und Vorwürfe - mehr als sich direkt
aussagen läßt, wird in Form der Legende mitgeteilt, weitergegeben und verstanden.

Der abgesetzte König Demaratos, der mit Xerxes gegen Griechenland zog, spielt
bei Herodot eine bedeutende Rolle; nicht seiner Taten wegen; doch hatte Herodot
aus seiner Umgebung wichtige Nachrichten über den Perserzug erhalten, zudem
ließ sich der Spartiat am Perserhof als Kontrastfigur wirkungsvoll in Szene setzen,
als Deuter griechischen Wesens und besonnener Warner gegenüber asiatischer

Verblendung. So werden auch die Vorgänge um die Vertreibimg des Demaratos
im Sparta-Exkurs des 6. Buchs breit entfaltet. Die faktischen Zusammenhänge
treten klar hervor: die private Feindschaft der beiden Könige, die Verschärfimg
des Konflikts im Schatten der näherrückenden Auseinandersetzung mit Persien,
als Demaratos dem Kleomenes beim Vorgehen gegen die perserfreundlichen Ägi-
neten in den Rücken fiel; die Intrige des Kleomenes, der das Delphische Orakel
bestach, so daß es die lautgewordenen Zweifel an der königlichen Abkunft des

Demaratos bestätigte1.

1 Vgl. B. Niese, RE 4, 2029f.; Th. Lenschau, Klio 31 (1938) 412-429; D. Hereward, The
flight of Demaratos, Rh. Mus. 101 (1958) 238-249; G. Zeilhofer, Sparta, Delphoi und die
Amphiktyonen im 5. Jh. v. Chr., Diss. Erlangen 1959, 17ff.; A. R. Burn, Persia and the Greeks
(1962) 232ff. 268. Man datiert die Flucht des Demaratos gewöhnlich ins Jahr 491 (R. W. Macan,
Herodotus, The fourth, fifth and sixth hooks II [1895] 87; J. Beloch, Grieth. Gesch. I 2a [1913]
182); Hereward plädiert für 490, was von Herodot abführt. H. W. Parke, CI. Q. 39 (1945)
106-112 vermutet, daß die Absetzung nach dem Plut. Agis 11 beschriebenen Ritual erfolgte;
dagegen W. den Boer, Laconian Studies (1954) 211, Zeilhofer 1733, dagegen wieder F. Kiechle,
Lakonien und Sparta (1963) 241f. - Zur 'Demarat-Quelle' nach H. Matzat, Hermes 6 (1872)



Demaratos, Astrabakos und Herakles 167

Auch wie der abgesetzte König sich dem Hohn des Nachfolgers preisgegeben
sieht und daraufhin beschließt, ins Exil zu gehen, ist novellistisch zugespitzt, doch
durchaus wirklichkeitsnah erzählt. Unversehens aber entgleitet der Bericht ins

Legendäre, ins Märchenhafte oder Mythische: die Mutter des Demaratos ist im
Helena-Heiligtum von Therapne von einer göttlichen Erscheinung berührt und
vom häßlichsten ins schönste Mädchen Spartas verwandelt worden2. An eben diese

Mutter nun wendet sich Demaratos, als er tödlich gekränkt und zum Bruch mit
Sparta entschlossen ist. Er opfert dem Zeus ein Rind und befragt die Mutter in
feierlichster Form, indem er sie die Eingeweide des Opfertiers berühren heißt3,
«bei allen Göttern und bei Zeus Herkeios», wer denn in Wahrheit sein Vater sei.

König Ariston aus dem Haus der Eurypontiden war in zwei Ehen kinderlos
geblieben, und seine dritte Frau hatte in unangemessen kurzer Frist nach der Hochzeit

den Demaratos geboren. Jetzt endlich teilt die Mutter dem Sohn die 'volle
Wahrheit' (näv rwkrf&sg, xä akrßeaxaxa ndvra) mit, die sie ihm offenbar nie zuvor
anvertraut hatte: (Als mich Ariston in sein Haus führte, in der dritten Nacht nach
der ersten, kam zu mir eine Erscheinung, die Ariston glich; dieses Wesen legte
sich zu mir, und die Kränze,"die e§ trug, legte es mir um; dann war es verschwunden,

danach aber kam Ariston. Als er sah, daß ich Kränze trug, fragte er, wer sie

mir denn gegeben habe. Ich sagte, er selbst. Er aber wollte das nicht wahrhaben.
Ich verschwor mich, sagte, er handle gemein, wenn er das abstreite: vor kurzer
Zeit sei er gekommen, habe sich zu mir gelegt und mir dann die Kränze gegeben.
Als Ariston sah, daß ich zu schwören bereit war, merkte er, daß etwas Göttliches
im Spiele sei. Und wirklich, die Kränze, wie sich herausstellte, stammten aus dem
Heroonnahe dem Hoftor, das man das Heiligtum des Astrabakos nennt; und
ebenso gaben die Seher Bescheid, dieser Heros sei es gewesen. Damit, mein Sohn,
hast du alles, was du erfahren willst. Entweder bist du von diesem Heros gezeugt,
und dein Vater ist Astrabakos der Heros, oder aber Ariston; denn in dieser Nacht
habe ich dich empfangen.4»

Inmitten der scharf umrissenen Auseinandersetzungen spartanischer Innenpolitik

verbreitet diese Erzählung ein märchenhaftes Zwielicht, doch nur für
Augenblicke. Es gibt keine Fortsetzung der Legende bei Herodot, obwohl doch

nur ein Anfang erzählt ist, der alles offen läßt. Natürlich hat man seit je die
Ähnlichkeit mit dem Mythos von Amphitryon erkannt. Doch ist mit der Feststellung
von Einfluß, Entlehnung, Abklatsch eines Motivs noch wenig erreicht; es bleibt
die Frage, warum hier entlehnt wurde, welche Funktion das Motiv erfüllen kann

478ff„ P. Trautwein, Hermes 25 (1890) 527ff., D. Mülder, Klio 13 (1913) 39ff. F. Jacoby,
RE Suppl. 2, 404. 412f. 442f. 476, vgl. auch C. Hignett, Xerxes' invasion of Greece (1963) 31s.
Zu den Demaratos-Szenen bei Herodot (7, 3. 101 ff. 209. 235) H. Bischoff, Der Warner bei
Herodot, Diss. Marburg 1932; R. Lattimore, The wise adviser in Herodotus, CI. Phil. 34 (1939)
24-35.

2 Hdt. 6, 61.
8 Vgl. zu diesem Ritus P. Stengel, Qriech. Kultusaltertümer3 (1920) 136f.
4 Hdt. 6, 69. Die Codd. ABCP bieten 'AorQÖßaxog, dagegen 'ÄoTQdßaxog DRSV, Clem.

Protr. 2,40, 2 (letztlich aus Hdt.) und Paus. 3,16, 6. 9.

11* Museum Helveticum



168 Walter Burkert

und soll. Nun ist die Geschichte vom doppelten Amphitryon in ihrem Ursprung
nicht der Komödienspaß, der dann durch die Weltliteratur gegangen ist. In mächtigen

Reliefs an zentraler Stelle des Tempels von Deir el Bahri ist dargestellt, wie

Amon, von Thoth geführt, die Königin aufsucht, damit Hatschepsut, die künftige
Herrscherin, geboren werde. Die Hieroglypheninschrift erläutert: «Es kam dieser

herrliche Gott, Amon, Herr der Throne der Länder, nachdem er die Gestalt ihres
Gatten angenommen hatte. Sie fanden sie in der Schönheit ihres Palastes ruhn...5»
Die göttliche Abkunft ist höchste Legitimation für das Königtum der Hatschepsut,
die sich zum Ruhm den Tempel errichtet hat. Fast den gleichen Text zu fast den

gleichen Bildern ließ, zu seinem Ruhm, Amenophis III. in den von ihm erbauten

Tempel zu Luxor einmeißeln.
Durch welche Kanäle der griechische Heraklesmythos mit der ägyptischen

Königstheologie verbunden ist, wird sich im einzelnen kaum aufhellen lassen; daß

ein Zusammenhang besteht, ist nicht zu bezweifeln, und es könnte mehr als kuriose

Namensgleichheit sein, daß gerade die in Theben residierenden Pharaonen sich

in dieser Weise verherrlicht haben, Herakles aber in Theben geboren ist6. Doch

6 Die Reliefs von Deir El Bahri bei E. Naville, The Temple of Deir El Bahari II (London
1894) T. XLVII, vgl. p. 14; die dt. Übersetzung des Hieroglyphentextes bei S. Schott, Alt-
ägyptische Liebeslieder (Artemis 1950) 89f., vgl. die engl. Ubersetzung bei J. H. Breasted,
Ancient Records of Egypt II (Chicago 1906) Nr. 196; H. Frankfort, Kingship and the Oods (1948)
45. Die Reliefs von Luxor bei A. Gayet, Le temple de Louxor (Paris 1894) T. LXIII vgl. p. 98 ff.,
zum Text Breasted Nr. 841. Man vergleicht die Rede des Ptah an Ramses II. im Tempel von
Abu Simbel (Breasted, Records III Nr. 400): "I assumed my form as the Ram, Lord of Mendes,
and begat thee in thy august mother"; der gleiche Text im Tempel Ramses' III. von Medimet
Habu (Breasted a. 0.); ferner das 'Märchen des Pap. Westcar' (ed. A. Erman [Berlin 1890];
Erman, Die Literatur der Ägypter [1923] 72f.; Schott 183), wie Re mit der Frau des
Hohenpriesters von Heliopolis die ersten Könige der 5. Dynastie zeugt. Vgl. auch F. Daumas, Les
mammisis des temples egyptiens (1958). Das ganze Bild- und Textmaterial jetzt bei H. Brunner,

Die Geburt des Gottkönigs (Wiesbaden 1964); wenn dabei der Amphitryonmythos als
Produkt einer «hellenistisch(sic)-ägyptischen Mischkultur mit ihrem unsauberen Lachen»
(214) eingestuft wird, zeigt sich freilich, wie fern der Ägyptologe seinerseits der griechischen
Überlieferung steht.

6 Diese Zusammenhänge scheinen in der Gräzistik merkwürdig wenig erörtert worden zu
sein, obwohl schon Gayet 99 die Identität der ägyptischen Darstellungen mit dem Amphitryon-
Mythos konstatierte. Zwar hatte A. Wiedemann, Herodots 2. Buch (1890) 268 auf Luxor
hingewiesen, danach etwa R. Reitzenstein, Poimandres (1904) 309f., Hellenist. Wundererzählungen
(1906) 139, R. Merkelbach, Die Quellen des griech. Alexanderromans (1954) 58 Anm.; doch
weder in den umfassenden Darstellungen der Heraklessage von O. Gruppe (RE Suppl. Iii
[1918] 1015f.) und C. Robert (Griech. Heldensage1 [1921] 612) noch in den neueren
mythologischen Lexika von H. Hunger (1953) oder H. J. Rose (deutsche Übersetzung 1955) findet
sich ein Hinweis auf Ägypten. Der Heraklesmythos unterscheidet sich in drei bezeichnenden
Einzelheiten von den üblichen griechischen Mythen um die Vaterschaft eines Gottes: 1.
Verwandlung in die Gestalt des Gatten, wodurch das unerhörte Ereignis in die Alltagswelt der
Ehe eingepaßt wird; dieses Motiv ist, abgesehen von Demaratos und Theogenes, nur noch
einmal von Zeus-Phoinix-Kassiepeia erzählt, Clem. Rom. Horn. 5, 13, 6 (häufiger heißt es, daß
Gott und sterblicher Gatte in der gleichen Nacht der Frau beiwohnten, Poseidon-Aigeus-
Aithra Apollod. 3, 15, 7, 1, Hyg. Fab. 37; Zeus-Tyndareos-Leda Apollod. 3, 10, 7, 1). 2. Die
Begleitung durch Hermes-Thoth, während sonst die Götter einschließlich Zeus allein auf
ihren polygamen Wegen wandeln. 3. Die vom Griechischen her ganz seltsame Säugung des
Herakles durch Hera (vgl. dazu zuletzt M. Renard, Hercule allaite par Junon, Hommages
J. Bayet [1964] 611-618; Preller-Robert 427); auf den ägyptischen Reliefs ist dargestellt und
erläutert, wie das neugeborene Königskind von Göttinnen gesäugt wird. Dazu kommt, daß
das ägyptische Theben schon bei Homer bekannt ist (/ 381 f., ö 126) und H. L. Lorimer,
Homer and the Monuments (1950) 95ff. geneigt ist, eben in diesen Stellen eine der deutlichsten



Demaratos, Astrabakos und Herakles 169

gibt es in dem Komplex von Erzählmotiv, Bildtradition und Königsritual so viele
Möglichkeiten gegenseitiger Kontakte, daß bloße Vermutungen nicht
weiterführen. Deutlich ist, daß der Geburtsmythos von Herakles den gleichen Sinn hat
wie die ägyptischen Tempelinschriften: Beglaubigung des Königtums aus
göttlichem Ursprung. Herakles ist Stammvater von Königsgeschlechtern. Gerade die

Könige von Lakedaimon sind sich bewußt, Herakliden zu sein. Wirklich wurde
in Sparta das Andenken an die göttliche Geburt des Herakles hochgehalten:
Charon von Lampsakos bezeugt im 5. Jahrhundert, daß in Sparta der Becher
aufbewahrt und gezeigt wurde, den Zeus der Alkmene geschenkt hatte, und noch
weiter zurück führt das Relief einer archaischen Stele, falls es wirklich Zeus und
Alkmene darstellt7. Einem anderen Heraklidengeschlecht entstammte der König,
der die Nachfolge der Pharaonen antrat und dann auch von der griechischen Welt
göttliche Verehrung forderte; und auch um Alexander muß sich sogleich eine

Geburtslegende gebildet haben, die allerdings im einzelnen nicht dem Heraklesmythos

nachgebildet, sondern in den Dionysoskult der Königsmutter Olympias
eingeformt ist8. Zwischen Herakles und Alexander dem Großen steht kraft der
Legende Demaratos.

Gerade im 5. Jahrhundert ist der Heraklesmythos noch in einem anderen, wenn
auch verwandten Bereich gleichsam virulent geworden: erfolgreichster Athlet
seiner Zeit war Theogenes, Sohn des Timosthenes, aus Thasos, olympischer Sieger
480 und 476 v. Chr.; er scheint in späteren Jahren in seiner Vaterstadt Thasos auch

politisch eine führende Rolle gespielt zu haben; um 450 wurde der Kult des

'Herakles Thasios' erneuert, um 430 eine Statue des Theogenes auf der Agora
errichtet. Mit Herakles und Achilleus suchte Theogenes zu wetteifern; dem
entspricht die Legende, die vielleicht sogar in die offizielle Inschrift auf dem Marktplatz

Aufnahme fand: nicht Timosthenes, Herakles selbst habe in Gestalt seines

Priesters Timosthenes mit dessen Gattin den Theogenes - plötzlich ein redender

Reminiszenzen an die Zeit etwa des Amenophis III. zu sehen, während Gruppe, das griechische
Theben betreffend, feststellte, Herakles sei dort «ein Fremdling» (a. 0. 936). Man rechnet mit
vordorischen, mykenischen Relikten im spartanischen Königtum (Kieohle a. O. 160f.).
Schwierigkeiten bleiben, schon weü unklar ist, warum überhaupt die Griechen jene ägyptische
Stadt an Stelle der ganz andersartigen ägyptischen Bezeichnungen (vgl. A. Bonnet, Beatlex.
d. ägypt. Beligionsgesch. [1952] 792f.) 'Theben' nannten. - Die 'Amphitryon'-Fassung der
Königslegende ist vor Hatschepsut nicht faßbar (Frankfort a. 0. 44f.).

7 Charon, FGrHist 262 F 2. Auf der spartanischen Stele (G. Lippold, Grieeh. Plastik [1950]
31": vor 600) hatte G. Loeschke, Über die Beliefs der altspartanischen Basis (Progr. Dorpat
1879) die Begegnung von Zeus und Alkmene erkennen wollen, mit Verweis auf die Darstellung
auf der Kypseloslade (Paus. 5, 18, 3); zustimmend Bethe, RE 2, 1792; an Menelaos und Hera
denkt Möbius, RE 3 Ä, 2311, an Zeus und Hera zweifelnd Lippold. Die männliche Gestalt
überreicht der weiblichen einen Kranz, kein ödnag, so bleibt die Deutung unsicher. Vgl. im
übrigen zur Sage Pherekydes, FGrHist 3 F 13 und Jacoby z. St.; sie ist A 266ff. ignoriert,
dagegen (Hes.) Seat. 30 Hes. Fr. 136 Rz. angedeutet.

8 Zur Geburtslegende Alexanders sei auf Plut. Alex. 2; W. W. Tarn, Alexander the Great
II (1950) 347ff.; Merkelbach a. O. 57f. verwiesen. Abstammung des makedonischen Königshauses

von Herakliden: Hdt. 8, 137; makedonische Heraklesmünzen schon im 5. Jh. - Die
Mysterien von Andania galten als 'Vermächtnis des Aristomenes' (Paus. 4, 26, 8), und so
wurde auch die Zeugung des Aristomenes mit diesen Mysterien verbunden (Paus. 4,14, 7).
- Vgl. auch O. Weinreich, Der Trag des Nektanebos (1911).



170 Walter Burkert

Name - gezeugt9. Der Kult des Theogenes bestand Jahrhunderte lang. Göttlicher
Glanz umstrahlt den Sieger im Wettkampf: für die Zeitgenossen war dies mehr als

eine pindarische Metapher. Auch vom bedeutendsten Konkurrenten des Theogenes,

Euthymos von Lokroi, erzählte man, er sei der Sohn des Flusses Kaikinos, und er
sei keines natürlichen Todes gestorben; eine Votivgabe, die seinen Namen und das

Bild des Flußgottes trägt, hat sich in Lokroi gefunden10. Es scheinen hier sehr alte,
ursprüngliche Zusammenhänge zwischen Agonsieg und Königtum fortzuwirken;
so hat Kylon als Olympionike zur Zeit der Olympien seinen Staatsstreich versucht,
Milon von Kroton schritt als Herakles dem Heer der Krotoniaten voran und sein
Haus wurde zum Versammlungsort des die Stadt kontrollierenden Pythagoreer-
bundes; die sizilischen Tyrannen, die sich Könige nannten, wetteiferten um die

Siege in den panhellenischen Agonen, und ausgerechnet Demaratos hat «als

einziger von allen Königen, die es in Sparta gab» einen olympischen Sieg mit einem

Viergespann errungen (Hdt. 6, 70)u.
Im Falle des Demaratos mm tritt im vorgeprägten Rahmen des Geburtsmythos

merkwürdigerweise nicht ein allgemein bekannter und anerkannter Gott in Aktion;
ein Name wird genannt, der als Rätsel stehenbleibt, obgleich er nochmals feierlich
wiederholt wird: 'Aargdßaxog 6 rjgcog. Diese Chiffre völlig aufzulösen, ist unseren
begrenzten Kenntnissen vielleicht versagt; doch Ansatzpunkte einer möglichen
Lösung lassen sich eingrenzen.

Sicher ist zunächst, daß der Name der Erzählung ein entschieden lakonisches
Lokalkolorit verleiht. Die Legende in dieser Form ist in Sparta oder für Sparta
geschaffen, denn nur dort konnte sie voll verstanden werden. Sodann bedeutet
Astrabakos die Anknüpfung an Tatsachen des Kultes: das Heroon existierte12,
Kränze wurden dort - doch wohl regelmäßig - dargebracht. Die Heroen mögen
im Kult zuweilen lebendiger gewesen sein als die großen, fernen Götter des Homer
und Hesiod13.

8 Vgl. Paus. 6, 11; zur Chronologie 6, 6, 5f.; Dion, Or. 31, 95ff.; SIG3 36. Erschöpfende
Behandlung auf Grund neuer Funde bei J. Pouilloux, Recherche# sur l'histoire et lea cidtes de Thasoa
I (1954) 62-105. Die literarische Überlieferung bietet die Namensform Theagenes, die Inschrift
@E0rENH2 und &EYrENH2. Die Geburtslegende Paus. 6,11,2, zur vielleicht damit
zusammenhängenden Inschrift aus Thasos Pouilloux 82f.; ob die Legende ein Hieros-Gamos-Ritual
im thasischen Herakleskult voraussetzt, ist zweifelhaft, vgl. gegen M. Launey, Rev. Arch.
18 (1941) 22ff. A. D. Nock, AJA 52 (1948) 301, Pouilloux 66. Zur Heraklesnachahmung des
Theogenes Pouilloux 100: Herakles hatte in Olympia gleichzeitig in ndhj und Jiayxgdriov gesiegt
(Paus. 5, 8,4), Theogenes wollte gleichzeitig in mryfiri und Jtayxgdrtov siegen (Paus. 6, 6, 5);
Nachahmimg des Achilleus Paus. 6, 11, 5.

10 Zu Euthymos: Kallimachos Fr. 98/99 Pf., Paus. 6, 6,4—11, Hiller v. Gaertringen,
RE 6, 1514; die Votivgabe aus Lokroi Not. Scav. 1946, 144 fig. 10, vgl. 146f. (hellenistisch).

11 Kylon als Olympionike Thuk. 1,126. Milon als Herakles Diod. 12,9, 6; Versammlung
der Pythagoreer iv rfj Mlkovog olxlq. Aristoxenos Fr. 18 Wehrli. Über den Zusammenhang
von Agon und Königtum hat schon F. M. Cornford bei J. Harrison, Themis (1912) 212ff. in
teilweise überkühner, doch Wesentliches treffender Weise gehandelt.

13 Paus. 3,16, 6. S. Wide, Lakonische Kulte (1893) 279f.
13 «Es ist auffallend, wie wenig Herakles in den lakonischen Lokalsagen und Kulten hervortritt»

Wide 302. - Die Lokrer gaben 'ihrem' Euthymos nicht einen der Olympier, sondern den
lokalen Flußgott zum Vater.



Demaratos, Astrabakos und Herakles 171

Einen weiteren Hinweis zur Deutung möchte man der Angabe entnehmen, daß
das Heroon nicht weit von der Wohnimg des Königs lag; doch sollte die Legende,
wenn sie sich schon in göttliche Bereiche verstieg, wahllos den nächstgelegenen
Heros aufgegriffen haben Wenn man darüber hinaus Astrabakos «Schutzdaimon
des Ariston und wohl auch des ganzen Königshauses»14 nennt, widerspricht die

Genealogie, die Astrabakos gerade dem anderen Königshaus der Agiaden zuordnet
(Paus. 3,16, 9). So bleibt das Stückchen der Kultlegende, das Pausanias
überliefert; sie bindet Astrabakos an einen der wichtigsten und berühmtesten Kulte
Spartas, den Kult der Orthia. Auch sein Heroon muß nahe demHeiligtum evAifivatg
gelegen haben (Paus. 3,16, 6).

Der Orthia-Kult freilich birgt eine Fülle weiterer, ungelöster Rätsel. Die antiken
Berichte konzentrieren sich auf das blutige Schauspiel der Knabengeißelung, bringen

aber kaum kultische Einzelheiten, die zum Verständnis eben dieses Ritus
beitragen könnten. Die Ausgrabungen haben erst recht die Lücken unseres Wissens
sichtbar gemacht18. Jedenfalls bestand der Kult nicht nur aus dia/iaarCycoatg, doch
wie sich das einzelne zusammenordnet - verschiedenartige Wettkämpfe, Sicheln als

Preise, groteske Masken, Jungfrauentänze -, bleibt dunkel. Für die 8ia/iaax(ymaig
lehrt wenigstens eine Hesychnotiz18, daß eine Vorbereitungszeit vorausging, eine
Periode derZurückgezogenheitund ocofiaomaaußerhalb der Stadt, (povaiig genannt,
'Fuchszeit' (?); so steht in der Kultlegende neben Astrabakos sein Bruder Alopekos,
der 'Fuchs'. Die Geißelung selbst muß ursprünglich etwas wie ein Räuberspiel
gewesen sein: die Knaben rauben Käse vom Altar der Orthia, den andere
peitschenschwingend verteidigen17. Später ist von einem Umzug um den Altar oder Still-

14 Wide 280, nach E. Rohde, Psyche2 (1898) 1961: Astrabakos als rjgoig inl TtQo&vQcp.
16 Grundlegend über den Orthia-Kult M. P. Nilsson, Qriech. Feste (1906) 190ff.; der

Ausgrabungsbericht: R. M. Dawkins, The Sanctuary of Artemis Orthia (1929), darin 399-407
H. J. Rose über den Kult; vgl. auch Ziehen, RE 3 A, 1465-1471; K. M. T. Chrimes, Ancient
Sparta (1949) 248-271; E. Kiraten-W. Kraiker, Griechenlandkunde* (1962) 406ff.; zur Chronologie

J. Boardman, BSA 58 (1963) 1-7. Zur Diskussion um das Alkman-Partheneion sei auf
D. L. Page, Alcman, The Partheneion (1951) 71ff. verwiesen; Mädchentänze, Mädchenraub
Plut. Thes. 31. Ganz unklar ist, in welche der verschiedenen spartanischen Altersklassen
(dazu H. I. Marrou, REA 48 [1946] 216-230) die SiapafftlyaxJig gehört: natöeq Plut. Inst. Lac.
239 c, Nikolaus, FGrHist 90 P 103 z 11, pueri Cic. Tusc. 2, 34, impvberes pueri Schol. Stat.
Theb. 8, 437, sonst meist &prjßoi. - Funde aus einem Artemis-Orthia-Heiligtum in Messene
(späthellenistisch): "Egyov 1962, 122ff., mit Weihinschriften der Priesterin, die 'das Götterbild

hält' (ßgirag xgarovoa), wie die spartanische Priesterin das verhüllte Büd hält (Paus.
3, 16, 11, Schob PI. Leg. 633b); die Dioskuren rauben die Leukippiden aus Messene, auf der
Meidias-Vase (Wiener Vorlegebl. IV, 1; ARV2 1313) geschieht dies am Standbüd einer Göttin,
die etwas Verhülltes im Arm hat.

16 Hes. pova^iQ (povai^teg cod.) • inl rrjg %d>gag mopaaxia rwv peXLövxoyv paariyova&ai.
rpovdööei • aw/iaaxei. tpovai • ähmnexeg. Vgl. lustin 3, 3, 6f.: pueros puberes in agrum deduct...
neque prius in urbem redire quam viri facti essent.

17 Xen. Lok. Pol. 2, 9 (eine erst von Nilsson a. O. ernstgenommene Stelle; noch in der Ausgabe

von Marchant [Oxford 1920] athetiert); angedeutet PI. Leg. 633 b; dazu die aitiologische
Legende Plut. Aristides 17. Der Zusammenhang mit dem 'Löwenkäse' der Göttin bei Alkman,
Fr. 56 Page ist dunkel: dort ist das Fest 'auf den Gipfeln der Berge', nicht bAißvaig. Ritueller
Diebstahl und Prügeltänze waren häufiger als wir ahnen, vgl. L. Lawler, TAPhA 75 (1944) 26
mit Berufung auf Pollux 4, 105 u. a. Man darf auch den Raub des Opferfleisches durch die
hirpi Sorani vergleichen (Serv. Aen. 11, 785), femer den delischen Ritus Kallim. Hymn. 4,
316ff. m. Schob (Lawler a. O.).



172 Walter Burkert

halten am Altar die Rede18. Die Astrabakos-Legende stellt sich zur älteren, weniger
reglementierten Sitte: «Astrabakos und Alopekos... fanden das (taurische) Axtemisbild

und wurden sofort wahnsinnig. Die Spartaner aus Limnai, Mesoa, Pitane und
Kynosura gerieten beim Opfer für Artemis aneinander, bis Mord und Totschlag
daraus entstand.19» Das Unheil wird beendet durch ein Orakel, das den Altar mit
Menschenblut zu netzen gebietet, was denn alljährlich geschieht. Der Wahnsinn
der Entdecker und der sinnlos-blutige Streit der vier Dörfer darf wohl als Spiegelung

des einen dta^uaorreytwo'tc-Rituals verstanden werden: höchste Erregung, ja
mörderischer Wahnsinn im Dienst der barbarischen Göttin. Was den Entdeckern
geschah, verschweigt Pausanias; man könnte vermuten, daß Astrabakos selbst sein
Leben verlor; darum sein Heroon nahe dem Orthia-Bezirk, wie dort auch die
Gräber anderer Opfer gezeigt wurden20. Astrabakos wäre dann Entdecker und
erstes Opfer der Göttin zugleich und eben als Opfer zum höheren Dasein des Heros
erhoben.

Die Zusammengehörigkeit von Astrabakos und Artemis bestätigt sich noch von
anderer Seite her: in Karyai tanzten für Artemis nicht nur die berühmten Mädchenreigen,

die 'Karyatiden'; den aitiologischen Legenden nach müssen die tanzenden
Mädchen fluchtartig verschwunden sein, und Männer, ßovxoAoi, drangen ein ins

Heiligtum und sangen ihr Lied. Diese 'bukolischen' Lieder aber hießen äaxQaßtxä21

Jungfrauenchöre und eindringende Männer wie bei Orthia, wie denn
Brautraubgeschichten an den Karyatis- wie den Orthiakult sich anschlössen22, und wieder
ein ähnlicher Name, der doch redender Name ist: aaxQaßri, der bequeme Maultiersattel,

vor allem von Frauen bevorzugt23. Was jedoch der 'Maidtierreiter' mit
18 oi öi nalöeg voftl/uog negl xiva ßaifidv neguorteg paariyoävzai Nikolaos, FGrHist 90 F103 z

11; vi iuvenis aras ascenderet, superimponeret maivus et tamdiu loris caederetur ab alio iuvene,
quamdiu sanguis de vibicibus in aram manaret Schol. Hör. C. 1, 7, 10; aris superpositi Serv.
den. 2,116; xivecv rag yeigag owt iröXfia, l%mv ravrag inl rrjg xepaXrjg Schol. PI. Leg. 633 b.

19 Paus. 3,16, 9. Bemerkenswert ist, daß die vier ursprünglichen Dörfer, unter Ausschluß
von Amyklai, genannt sind. Vielleicht darf man aus der Nennung der Dörfer schließen, daß
beim 'Räuberspiel' Peitschenträger und Angreifer jeweils verschiedenen Dörfern angehörten:
man darf nicht das Blut des 'Nächsten' vergießen. Daß Blut auf den Altar fließen muß, wird
regelmäßig betont, vgl. auch Philostr. Vit. Ap. 6, 20. - Die von Paus, gegebene Genealogie
macht Astrabakos (5. Glied nach Agis) zum Zeitgenossen des Lykurg {&erog and IlgoxXiovg
Ephoros, FGrHist 70 F 149 § 18), dem ja die Einführung des Bitus zugeschrieben wird. Den
Namen des Vaters von Astrabakos und Alopekos, "Igßog, verbindet F. Altheim (Qriech.
Götter im alten, Born [1930] 124) mit dem lakonischen Muß Virbius (Vib. Seq. Geogr. p. 152,
6) und auch mit dem Virbius im Dianakult von Aricia.

90 Luk. Anach. 38, vgl. Plut. Lyk. 18, Cic. Tusc. 2, 34; die Zeremonie ist auf das Niveau von
Gladiatorenspielen abgesunken, noch im 3. Jh. n. Chr. wurde ein Theater für die Zuschauer
errichtet; aber begründet wird der Bitus stets durch seine 'Heiligkeit', vgl. Philostr. a. O.;
die Behauptung, daß der Bitus früher «relativ harmlos» war (Ziehen, EE 3 A, 1468), ist trotzdem

nicht gerechtfertigt, vgl. Anm. 24.
21 Die verschiedenen Fassungen der Legende vom Ursprung der bukolischen Dichtung hat

C. Wendel in der Ausgabe der Theokritscholien (1912) 2ff. zusammengestellt. Der Name
astrabieon nur bei Probus III 2 p. 324, 20 Thilo-Hagen p. 14, 11 Wendel, doch mit Becht
sieht Nilsson, Griech. Feste 199 darin alte Überlieferung. Von Mucht der Mädchen spricht
auch Schol. Stat. Theb. 4, 225. Vgl. außer Nilsson 196ff. auch v. Geisau, BE 10, 2245f.

22 Mädchenraub in Karyai Paus. 4,16, 9; merkwürdig ist auch, daß ausgerechnet die
Dioskuren - notorische Mädchenräuber - das xagvaxl£eiv gelehrt haben sollen, Luk. Salt. 10.
Vgl. Anm. 15.

23 Mau, BE 2, 1792f.; die Bedeutung 'Wagen' (Probus a. 0., vgl. Herodian, Gramm. Gr.



Demaratos, Astrabakos und Herakles 173

Artemis zu tun hat, wie überhaupt zarte Mädchenreigen und die Atmosphäre von
Wahnsinn, Blut und Tod zusammenhängen, bleibt ein gewagtes Spiel der

Vermutungen.

So scheint es fast, als würde immer rätselhafter, warum die Demaratos-Legende
ausgerechnet auf Astrabakos zurückgriff. Doch wird eine Lösung sichtbar, wenn
die diapaoriyoxjiQ sich einem allgemeineren Rahmen einordnen läßt. Zwei
Feststellungen sind dabei entscheidend: einmal, daß verschiedene Gruppen von Knaben

oder Jünglingen sich feindlich gegenübertreten - dies weist auf den Bereich

von Knabenschaften und Männerbünden; sodann, daß jeder Spartiat zwischen
Kindes- und Mannesalter die Marter durchstehen muß - es handelt sich also um
Initiation, äquivalent den weitverbreiteten, reich belegten Pubertätsweihen24. Daß
die 'Fuchs'-Periode der Absonderung vorausgeht, entspricht genau dem Schema

der 'rites de passage', und wenn den Abschluß ein feierlicher Umzug in langen
Gewändern bildet, Avdcöv Tioftnrj genannt25, gehört dieses Anlegen neuer Kleidung
gleichfalls eng zu den Riten der Wandlung. Die Gemeinschaft gründet sich auf den
Schock des Unerhörten, ja Gräßlichen. Den Neulingen, die in die Gesellschaft der
Alteren hineindrängen, schlägt eine Woge der Aggressivität entgegen; gerade
indem diese sich entlädt, entsteht die neue Ordnung. Doch den dunklen Aspekten
menschlichen Gemeinschaftslebens, die in der geheiligten Grausamkeit solcher

Riten zum Ausdruck kommen, braucht hier nicht weiter nachgegangen zu werden.
Ziel ist, den zerstörerischen Instinkten zum Trotz, das neue Leben. Eben durch die

dta/taartycoatg hindurch rückt eine neue Generation nach, um ihren gleichberech-

III 1, 308; Tzetzes, Chil. 9, 854f.) ist sekundär und selten. Formal gehört 'AaxqdßaxoQ zu
*aOTQdßag wie 'AXdmexog zu JAcujnyl, und *daTgdßaS läßt sich als «-Erweiterung (Schwyzer,
Oriech. Gramm. I 497) zu äcrtQäßr) verstehen: 'der Kerl mit dem Maultiersattel'; die Beziehung
des Astrabakos zu äorgdßr] ist durch die dwjgjog/Jof-Geschichte bestätigt, vgl. Anm. 36. Wide
a. O. 280 konstatiert eine Ähnlichkeit des 'Maultierreiters' mit Dionysos, doch bleibt zu
fragen, warum gerade Dionysos — und vor allem Hephaistos - als Maultierreiter dargestellt
werden.

24 In diesen Zusammenhang gestellt von J. G. Frazer, Pauganias III (1898) 341 f., vgl.
H. Jeanmaire, Couroi et Courhtes(1939) 511f. 514-523. Nilsson, Griech. Feste 192 zitiert Frazer
zustimmend, glaubt aber, weiter nach einem bestimmten Zweck der Geißelung fragen zu
müssen, und findet ihn mit A. Thomsen, ARW 9 (1906) 397ff. in der Vorstellung vom 'Schlag
mit der Lebensrute'; ähnlich F. Schweiin, Die Menschenopfer hei den Griechen und Römern
(1915) 53ff.: Kommunion mit der Gottheit; notwendig wird dann die Hypothese,ursprünglich
seien Avyog-Zweige zum Schlagen, erst sekundär die stets genannten Peitschen verwendet
worden. Heutzutage wird man eher zugeben, daß derartige Riten nicht aus bewußten
'Vorstellungen' entspringen und darum auch keinen klar vorgestellten 'Zweck' verfolgen - die
magischen Erklärungen sind ebenso aitiologisch wie die historischen -, sondern Ausbrüche
tieferer Seelenschichten sind; doch hat der Ritus einen psychologischen Sinn und eine soziale
Funktion. Versuch einer Deutung der Initiationsriten aus dem Vater-Sohn-Konflikt:
M. Zeller, Die Knabenweihen, Diss. Bern 1923; vgl. A. E. Jensen, Beschneidung und
Reifezeremonien bei Naturvölkern (1933) 167ff.; freilich treten in Sparta Jugendliche gegeneinander

an (ab alio iuvene oben Anm. 18, vgl. Anm. 17 und 19). Jedenfalls ist es nicht abwegig,
wenn die Griechen die öiapaarlycooig durchweg als Ablösung eines Menschenopfers verstehen,
nur ist dies nicht historisch, sondern psychologisch aufzufassen. Für Nilsson muß der blutige
Ernst des Ritus Entartung sein, er hat die «religiöse Bedeutung eingebüßt» (193), obgleich
doch seine 'Heiligkeit' seine einzige wahre Rechtfertigung ist. Auch bei primitiven Initiationen
kommen Todesfälle vor (vgl. Anm. 20). - Zu Initiationen allgemein sei noch auf A. van Gennep,
Lea rites de passage (1909) und M. Eliade, Das Mysterium der Wiedergeburt (1961) verwiesen.

25 Plut. Aristides 17, H. Diels, Hermes 31 (1896) 361f.



174 Walter Burkert

tigten Platz im Bund der Männer einzunehmen. Nur wer sein Blut der Orthia
geopfert hat, kann Spartiate sein. Der Initiationsritus ist insofern der Ursprung,
aus dem sich die Gemeinschaft erneuert. Mit diesem Ursprung aber ist Astrabakos
und durch ihn Demaratos in einzigartiger Weise verbunden. Den innigen
Zusammenhang von männerbündischen Riten und Königtum, von Initiation und

Königsweihe hat Alföldi aufgezeigt26. Es geht um den 'rite de passage',

Überschreitung der Grenze zu einem neuen, höheren Dasein. Wenn auch die esoterischen

Einzelheiten uns verschlossen bleiben, läßt sich doch in etwa ahnen, was
Astrabakos als Vater des Demaratos heißen soll. Als die Herakliden die Herrschaft
über die Peloponnes errangen, da hat ein Maultierreiter ihnen den Weg gewiesen

(Paus. 5, 3, 5), Oxylos, der Erfinder der äoTQaßr) (Schol. Pind. Pyth. 5, 10b).
Auf jeden Fall besagt die Legende: hier ist einer der xgehtoveg in Aktion

getreten, damit ein Kind geboren werde; dieses Kind ist demnach zu Ungewöhnlichem

bestimmt, es wird die Grenzen normaler menschlicher Existenz
überschreiten. Die menschlich-natürliche Alternative, die hinter der Frage des Demaratos

an seine Mutter stand - Königssohn oder nicht -, ist in der Antwort der

Mutter in überraschender Weise überhöht und aufgehoben. Ist Demaratos nicht
legitimer König, einer unter vielen, so ist er mehr, ja einzigartig, vergleichbar nur
mit Herakles, dessen Nachkommen Sparta gegründet haben. Mag das Delphische
Orakel, bestochen oder nicht, die Wahrheit gesprochen haben: die Vaterschaft des

Heros ist nicht Trostpreis für den Gestürzten27, sondern Ausdruck eines aufs
höchste gesteigerten Anspruchs. Hier ist aus göttlichem Bereich ein neuer Anfang
gesetzt, voll ungeahnter Möglichkeiten.

Dies verkündet die Demaratos-Legende, sofern sie einen präzisen Sinn hat; sie

steht damit freilich in fast groteskem Kontrast zur geschichtlichen Wirklichkeit.
Demaratos hat in seinem Leben nichts geleistet, was ihn mit Herakles und Alexander

oder auch nur mit Theogenes und Euthymos auf eine Stufe stellen könnte.

28 A. Alföldi, Königsweihe und Männerbund bei den Achämeniden, Schweiz. Arch. f. Volksk.
47 (1951) 11 ff.; vgl. G. Binder, Die Aussetzung des Königskindes (Meisenheim 1964) bes. 29ff.
Bemerkenswert ist noch eine Einzelheit: im Orthia-Kult spielt der Avyoj-Baum eine große
Rolle (Paus. 3,16,11), das Götterbild der Avyodeo/na wurde in einem Myoq-Strauch gefunden;
Ähnliches erzählt man vom Bild der Samischen Hera (Menodotos, FGrHist 541 P 1), ein
Aöyo;-Baum war das Kultmal im samischen Heraheiligtum (der Stumpf wurde bei den
deutschen Ausgrabungen 1963 gefunden). Als nun am Ende des Peloponnesischen Kriegs die
Samier göttliche Ehren für Lysandros beschlossen, wurde dieser Kult mit dem Festder Hera
verschmolzen: rd mag' avrolq 'Hgaia Avadvögeia xaleiv hprjtplaavro (Duris, FGrHist 76 F 71,
vgl. 26; Ch. Habicht, Gottmenschentum und griechische Städte [1956] 3ff.). Gewiß, die Heraia
waren eben das Hauptfest von Samos; doch wenn einfach durch Namensänderung das Fest
der Göttin den Herrscherkult in sich aufnehmen konnte, muß der Kult der Göttin mit dem
Xvyo; schon vorher einen in diese Richtung weisenden Sinn gehabt haben. Mag es vorläufig
als Hypothese formuliert sein: der Kult der Großen Göttin gehört in den Zusammenhang
von 'Männerbund und Königsweihe'. Vgl. Anm. 8 zu Andania.

27 Macan II 87 sieht die Tendenz der Erzählung darin "to justify the practical result, even
while glorifying the true descent of the disposed king". Miilder a. 0.57f. vermutet, die
Astrabakos-Geschichte sei von Delphi nach dem Bestechungsskandal (oben Anm. 1) in Umlauf
gesetzt worden; die Form der Erzählung läßt sich aber nicht aus einem Orakel herleiten,
abgesehen von der Frage, ob die göttliche Abkunft mit dem Delphischen yvürth aavröv vereinbar

ist.



Demaratos, Astrabakos und Herakles 175

Er starb als persischer Vasall, als Duodezfürst von Teuthranien; mochten seine

Nachkommen die Namen der spartanischen Urkönige Eurysthenes und Prokies
führen28, selbst Perser spotteten über seine monarchischen Ambitionen: «Dies
Diadem umschließt kein Hirn.29» Anspruch und Wirklichkeit klafften auseinander;
so ist die Astrabakoslegende gewiß nicht für Teuthranien geschaffen, zumal sie sich
doch so eindeutig auf spartanischen Kult bezieht. Und doch gab es eine Situation,
in der es schien, als sei von Demaratos Unerhörtes zu erwarten, gerade in Sparta:
als Demaratos mit Xerxes nach Griechenland zurückkehrte, als das spartanische
Aufgebot an den Thermopylen vernichtet war und das Riesenheer unaufgehalten
nach Süden vordrang - da konnte Xerxes sich bereits als Herr von Griechenland
fühlen, und seine Exilregierung stand bereit, die Macht zu übernehmen: Demaratos.
In der Tat, Demaratos hätte, wiedereingesetzt, in Sparta und damit in ganz
Griechenland dagestanden wie nie zuvor ein König30. In dieser Perspektive fügen
sich die Legenden um Demaratos mit den historischen Ereignissen zu einer
sinnvollen, ja notwendigen, unauflösbaren Einheit zusammen: schon die Mutter war
von den Göttern begnadet; ihr Sohn Demaratos, 'vom Volke erfleht' (Hdt. 6, 63),
ist vom Heros Astrabakos gezeugt, denn nicht zu gewöhnlichem Schicksal ist er
bestimmt. Widerstände freilich haben sich aufgetürmt, Absetzung, Entehrimg,
Exil; dies ist das Schicksal des Auserwählten, sein Weg führt durch die Passion
hindurch31. Jetzt aber kehrt er zurück in seine angestammte Heimat, um seines

Amtes zu walten, wie es die xgehrovet; vorgesehen haben, Gericht für die Feinde,
Segen für die Freunde. So gewinnt die Demaratos-Legende eine überraschend
exakte Bedeutung: wir fassen in mythischer Form die Propaganda, die im Jahr
480 dem Demaratos vorausging und das Programm der Exilregierung andeutete.
Auch in ihrer Form weist die Legende auf den offiziösen Ursprung hin: das

Astrabakos-Geheimnis hat Demaratos unter vier Augen von seiner Mutter erfahren;

wird es weitererzählt, so hat es eben Demaratos den Seinen kundgemacht32.
Nun erst wird ein Satz in Herodots Erzählung durchsichtig, der den Interpreten

große Schwierigkeiten gemacht hat: als Demaratos jene Beleidigung erfahren hat,
die ihn ins Exil treibt, spricht er, dieser Tag werde für Sparta der Anfang sein
entweder zu unendlichem Unglück oder zu unendlichem Glück (6, 67). Daß der Ge-

88 Zu den Nachkommen des Demaratos vgl. Xen. Hell. 3, 1, 6, Anab. 2,1,3; 7,8,17;
Ath. 1, 29f.; Sextus Emp. Math. 1, 258; Plut. Qu. conv. 677 b; Hellanikos, FGrHist 4 F 116
machte Eurysthenes und Prokies statt Lykurg zu den Stiftern der spartanischen Verfassung.

88 Plut. Them. 29; Sen. Benef. 6, 31, 12.
30 So schon Macan (zu 6, 70): "If Xerxes had been victorious, presumably Demaratos would

have returned to Sparta as 'Tyrant' of Lakedaimon, perhaps as Satrap of Peloponnese or
of Hellas." Vgl. Burn a. O. 393f.

31 Verbannung und Rückkehr gehören zur Königslegende, von der 'Rückkehr' der Herakli-
den und der Königslegende der Makedonen (Hdt. 8, 137f.) bis zur 'Flucht nach Ägypten' und
der 'Rückkehr' des Dietrich von Bern.

38 «In dem Schlußsatze von 69 glaubt man Demarat noch selbst zu hören» Jacoby, RE
Suppl. 2, 442. Vielleicht hängt damit die Geschichte von der Botschaft des Demaratos
zusammen, die er vor dem Xerxeszug nach Sparta geschickt haben soll, Hdt. 7, 239; Herodots
'Demaratquelle' behauptete, Demaratos habe Sparta warnen wollen, was Herodot selbst
unglaublich vorkam.



176 Walter Burkert

kränkte mit Bösem droht, ist verständlich, was aber soll im gleichen Atemzug
'unendliches Glück' Man spricht von rhetorischer Antithese, wobei nur der erste

Teil ernst gemeint sei33; dies heißt am Sinn der Worte verzweifeln. Oder man
meint, Demarat verheiße, Prophet wider Willen, seinen Gegnern 'unendliches

Glück', falls nämlich seine, Demarats, Anschläge scheitern34; doch dies ist nicht
nur psychologisch unglaublich; trotz Salamis und Plataiai war in Herodots Augen
der Perserkrieg zuerst und vor allem ein kaum zu ermessendes Unheil (6, 98).
Versteht man aber den Satz im Zusammenhang jener monarchischen Propaganda
des Jahres 480, erhält er seinen natürlichen Sinn und bestätigt eben dadurch die

Interpretation der Legende: in jenem Augenblick hat Demaratos mit der Vaterstadt,

mit Legalität und Legitimität gebrochen; jetzt gibt es für ihn nur noch

Kampf gegen die etablierte Ordnung, rücksichtslosen Kampf - fivglr) xaxörrjg;
doch wenn er Erfolg hat, wenn die Heimat, gedemütigt, ihm zu Füßen liegt, dann
wird eine ganz neue Epoche anheben, anders und herrlicher als alles bisher. Dies
ist die Chance des 'unendlichen Glücks', fivqirj evdaifiovirj. Und sogleich stellt sich
die Legende ein, in der Demaratos dem Ariston 'aufsagt'35 zugunsten unmittelbarer

Beziehimg zu höheren Mächten.
Es ist ein Programm der Tyrannis, das in der Demaratos-Legende angedeutet

ist. Daß ausgerechnet der Sieger von Plataiai, Pausanias, sich auf die Bahn drängen

ließ, die eben sein Sieg dem Demaratos versperrt hatte, Sgcuxa a/wv xrj$
'EkkdöoQ rvQawog ysvea&ai (Hdt. 5, 32), bestätigt, wie gefährlich naheliegend ein
solches Programm war. Wenn dabei Pausanias an Befreiung der Heloten dachte

(Thuk. 1,132,4), wird klar, wie unter anderem die ftvgfy evdaifiovir] in Sparta hätte
aussehen können. Daß die Tyrannis ihren Halt in den unteren Volksschichten
hatte, ist oft ausgesprochen worden; kein Wunder, daß darum im Umkreis der

Tyrannis immer wieder uralte religiöse Kräfte zum Durchbruch kommen, Jubel
und fast chiliastische Erwartung um den göttlichen König. Peisistratos hatte unter
göttlichem Geleit seinen Adventus in Athen begangen (Hdt. 1, 60), und so hätte
es auch in Sparta nicht an Menschen gefehlt, die bereit waren, dem aus der Fremde

zurückgekehrten, siegreichen Heilskönig geheimnisvoll-göttlicher Herkunft
zuzujubeln; wurde doch sowieso die Einsetzung eines Königs mit 'Chören und Opfern'
begangen (Thuk. 5,16, 6). Die Gegner freilich haben die Legende ins Lächerliche

gezogen: 'Sohn des Eselknechts' - dies ist, wie längst erkannt, die Antwort auf die

Astrabakos-Legende, ein Stück der Gegenpropaganda, eingearbeitet in Herodots
Erzählung36.

Es läßt sich unter diesen Aspekten ermessen, was der Sieg der griechischen

88 Stein6 (1894) z. St., doch seine Parallelen (Ilias 178; Hdt. 5, 89; 7, 8 y; 8, 68 y) versagen.
How-Wells und Legrand folgen Stein.

84 Schon Macan z. St. spricht von "prophetic alternative"; ausführlich A. Dovatour, La
menace, de Demarate, BEG 50 (1937) 464-469, der die «invraisemblance psychologique» dieser
Erklärung anerkennt; ähnlich van Groningen z. St.

88 Vgl. die Worte des Kleitos gegen Alexander:... &ax' "Afi/mvi aavrdv elanoiüv äneuid/ievos
<Llhnnov (Plut. Alex. 50, 11).

88 Wide 279f.; Macan, How-Wells, Legrand, van Groningen z. St.



Demaratos, Astrabakos und Herakles 177

nokeiQ im Perserkrieg auch für die Geistesgeschichte bedeutet hat. Das
'Orientalische', das die Griechen bedrohte, lag als altes Erbe und dunkle Möglichkeit
in diesen selbst bereit. Hätte die Klassik nicht stattgefunden, die Spätantike
400 Jahre früher begonnen Nach Salamis und Plataiai waren die Träume vom
Heilskönig ausgeträumt, das Maß aller Dinge wurde der Mensch. So wurde im
Nachhinein Demaratos gar zum Anwalt des Griechentums erhoben; Herodot
macht sich diese Tradition zunutze, ohne ihr zu verfallen: einige distanzierende

Bemerkungen37 lassen der Vermutung Raum, daß Herodot den Sinn der von ihm
meisterhaft erzählten Legende gar wohl verstand. Auch wenn der Traum des

Mythos ausgeträumt ist, rührt seine Sprache noch immer an fundamentale
Seelenschichten; auch die Verheißimg der fivQirj evdai/xovirj aus der Hand des Tyrannen
behält ihren gefährlichen Reiz.

37 Hdt. 6, 61: Demaratos hemmt den Kleomenes, xoiva rfj 'EkXdäi äya&a nQoe(yya£6fievov
dtißaXe - dies der erste Satz des ganzen Demaratos-Exkurses; dazu 7, 239, oben Anm. 32.

12 Museum Helveticum


	Demaratos, Astrabakos und Herakles : Königsmythos und Politik zur Zeit der Perserkriege (Herodot 6, 67-69)

