
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 22 (1965)

Heft: 3

Artikel: Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 22 1965 Fase. 3

Einheit und Vorgeschichte
der griechisch-römischen Romanliteratur

Von Fritz Wehrli, Zürich

Heinz Haffter sexagenario
1. 6. 1965

Über den Ursprung des griechischen Romans und damit die Zusammengehörigkeit

seiner verschiedenen Spielformen gehen die Meinungen heute mehr denn je
auseinander. Wenn seine religionsgeschichtliche Deutung1 eine wachsende

Anhängerschaft findet, so liegt dies wohl nicht zuletzt daran, daß es der älteren,
literargeschichtlich ausgerichteten Forschung bisher nicht gelungen ist, der Fülle
von Gegensätzen inhaltlicher und formeller Art durch eine allgemein überzeugende

Herleitung gerecht zu werden. So hält sich E. Rohde, dessen Werk über den

griechischen Roman und seine Vorläufer (1876) noch immer zur Diskussion steht,
ausschließlich an den Liebesroman und läßt die durch Petron und Apuleius
vertretene Richtung ganz außer Acht. Seine beiläufigen Bemerkungen, wonach für
diese ein völlig gesonderter Ursprung anzunehmen wäre2, ist das unfreiwillige
Eingeständnis einer Verlegenheit, deren die Interpreten bis heute nicht Herr geworden
sind. Während Rohde als die entscheidenden Komponenten hellenistische Liebespoesie

und phantastische Reiseerzählung herausarbeitet, hat Schwartz3 Epos und
Geschichtsschreibung in den Vordergrund gerückt, womit aber ebenfalls nicht alle

Erscheinungen zu erklären sind. Daß die novellistische Komponente4 von
deutschsprachigen Gelehrten gewöhnlich außer Acht gelassen wird, scheint die Wirkung

1 K. Kerenyi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher Beleuchtung,

2. Aufl. 1962; F. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum (1948);
H. Rüdiger, Nachwort zur Übersetzung des Eselsromans von Apuleius von A. Rode (I960);
R. Merkelbach, Roman und Mysterium in der Antike (1962); R. Petri, Über den Roman des
Chariton (1963).

2 E. Rohde, Romard- 249 leitet Petrons Werk aus der menippischen Satire ab und billigt
den Griechen nur die einzelnen Elemente seiner «scharfen Sittenschilderung» zu, welche dem
«flauen Idealismus der erotischen Romane» völlig fehlten. Im gleichen Sinne äußert er sich
Kleine Schriften 2 (1901) 25ff.

3 E. Schwartz, Fünf Vorträge über den griechischen Roman (1896).
* Unter Novellen verstehen wir für die Antike jene in sich geschlossenen Erzählungen

geringen Umfangs, für deren ursprünglich mündliche Verbreitung mit volkstümlichen
Geschichtenerzählern zu rechnen ist und die, wie die Milesiaka des Aristeides zeigen, in hellenistischer

Zeit literarisch werden können. Aus ihrer ursprünglich freien Verfügbarkeit erklärt
sich das Eindringen in die Geschichtsschreibung, die euripideische Tragödie und die
nachklassische Elegie. Der Vorliebe für Themen des privaten Alltags entspricht einerseits die
realistische Umweltsschilderung, anderseits die nüchtern psychologische, jeder Idealisierung
ferne Motivierung. Dies schließt indessen weder gelegentliche Neigung zum Mirakulösen noch
Pathetik aus, vielmehr bildet gerade die Spannweite der Stimmungen ein Merkmal der
Gattung. Zu vergleichen vor allem Sophie Trenkner, The Greek Novella in the Classical Period
(1958) 1-22.

9 Museum Helvetieum Klassisch - philologisches

Seminar der Universität

ZÜRICH



134 Fritz Wehrli

von Rohdes Machtspruch zu sein, nach dem Roman und Novelle gattungsmäßig
nichts miteinander zu tun haben6. Wenn sich eine solche Trennung aber für Petron
und Apuleius als unmöglich erweist, weil das novellistische Element bei beiden
mit Händen zu greifen ist, besteht die Gefahr, dadurch lediglich die Sonderstellung
der beiden Römer bestätigt zu finden, statt auch im griechischen Roman nach

novellenartigen Zügen Ausschau zu halten.
Als weitgehend gesichert wird heute gelten dürfen, daß die Werke von Petron

und Apuleius in ihrer Eigenart, der lebensnahen Darstellung gesellschaftlicher
Verhältnisse und sogar dem humoristisch-satirischen Einschlag literargeschicht-
lich wesentlich griechisch bestimmt sind. Apuleius bearbeitet ja mit seinem
Eselsroman ein griechisches Original, und wenn Petrons Werk mit seiner scharf gezielten
Verhöhnung zeitgenössischer Verhältnisse auch eine selbständige Leistung des

Römers darstellt, ist es gattungsmäßig dennoch einer griechischen Spielform des

Romans zuzuordnen6. Die Wahl des italisch-großgriechischen Schauplatzes
begründet keine Sonderstellung, da auch ein Teil von Xenophons Ephesiaka (V 6 ff.)
im Westen, nämlich in Sizilien spielt, und Charitons Liebespaar, Chaireas und
Kallirrhoe, sogar aus Sizilien stammt. Entscheidend sind die zahlreichen
Übereinstimmungen formeller und inhaltlicher Art, welche Petrons Werk nicht nur mit
dem des Apuleius und seiner Vorlage, sondern auch mit den griechischen
Liebesromanen verbinden und welche auf den folgenden Seiten ausgewertet werden
sollen. Wir dürfen jedenfalls schon jetzt vorgreifend zwei Stiltendenzen des griechischen

Romans unterscheiden, die einerseits zur Verherrlichimg der alle Nöte
überwindenden Liebestreue führten und anderseits den Römern die - heitere oder
satirische - Darstellung des Alltags mit all seinen Unzulänglichkeiten
vorwegnahmen. Die Konsequenz, womit die einzelnen Gruppen der Gattung sich von der
einen oder anderen dieser Tendenzen bestimmen ließen, darf aber nicht, wie es

vielfach unter Rohdes Einfluß geschieht, überschätzt werden. Auch die Spätzeit,
6 E. Rohde, Der griechische Roman1 247 und Über griechische Novellendichtung und ihren

Zusammenhang mit dem Orient (1875 und Roman3 [1914] 583). Im gleichen Sinne zuletzt
A. Leaky, Geschichte der griechischen Literatura (1963) 914 über die «tiefen Wesensunterschiede
der beiden Gattungen», welche ihm die Einbeziehung der Novelle in die Vorformen des Romans
verbieten. Die Hypothese von O. Schissel v. Fieschenberg, Entwicklungsgeschichte des griechischen

Romans im Altertum (1913), wonach sich der Roman in einem genau bestimmbaren
Stufengang aus dem Novellenkranz entwickelt haben soll, steht in der deutschen Forschung
isoliert da und kommt wegen ihres abstrakt konstruktiven Charakters trotz einem richtigen
Ansatz nicht in Betracht. Positiver sind die Studien von B. Lavagnini zu bewerten, der auf
Grund einer reichen Materialsammlung den Roman aus lokalen Erzählungen hervorgehen läßt:
Le origini del romanzo greco, Ann. Sc. Norm. Sup. Pisa 27 (1921) Iff., abgedruckt in seinen
Studi sul romanzo greco (1950). Mit volkstümlichen Ursprüngen des Romans rechnet auch
B. E. Perry, Chariton and his Romance, AJPh 51 (1930) 93ff. (speziell 95, 5). An Lavagnini
schließt sich Qu. Cataudella an, La novella greca (1957), der als wesentlichen Unterschied
zwischen Roman und Novelle nur die Länge gelten läßt (p. 12). Auf zahlreiche Motivzusammenhänge

zwischen den beiden Gattungen macht Sophie Trenkner a. O. aufmerksam. Obwohl
sie unser Problem nur beiläufig behandelt, sind ihre Studien für dasselbe doch von großer
Bedeutung.

6 B. Lavagnini, II romanzo satirico e le Metamorfosi di Apuleio, Ann. Norm. Sc. Sup. Pisa
29 (1923), abgedruckt in seinen Studi sul romanzo greco (1950) 109ff.; R. Helm, Der antike
Roman (1948) 72; Qu. Cataudella a. 0.12 Anm. 13 mit Literatur; E. Bickel, Geschichte der
römischen Literatur2 (1961) 478ff.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 135

in welcher die verschiedenen Bichtungen sich offenbar zunehmend voneinander

trennten, hat weder einen «realistischen» noch einen «idealistisch»-romantischen
Boman im ausschließlichen Sinne gekannt7. Unrealistisch ist das den ganzen
Eselsroman durchziehende Zauber- und Verwandlungsmotiv, und bei der Behandlung
erotischer Dinge fehlt es in demselben weder an Phantastik noch an romantischem
Pathos. Gerade durch eine Fülle solcher Geschehnisse zu wirken, in denen
Komisches und Grausiges sich ablöst, ist zutreffend als Absicht des Apuleius
bezeichnet worden8, und das Gleiche gilt auch für seinen griechischen Gewährsmann,

gleichgültig, wie weit die römische Überarbeitung seines Werkes im einzelnen

reicht. Umgekehrt schließt für den Liebesroman die Phantastik seiner Abenteuer
und das Tugendpathos der schließlich belohnten Treue auch Szenen derber, ja
burlesker Alltäglichkeit nicht aus. Besonders Chariton und Achilles Tatius kommen

mit solchen den beiden Bömern oft sehr nahe, während Heliodor, der sich von
der idealisierenden Stiltendenz am stärksten bestimmt zeigt, leichtfertige Motive
wenigstens nicht aus der Nebenhandlung ausschließt.

Die Vermutung einer ursprünglichen Zusammengehörigkeit, zu welcher diese

gegenseitige Annäherung unserer beiden Bomangruppen führt, wird durch weitere
Kennzeichen verstärkt. Zu diesen gehört die gemeinsame Grundform einer langen
Beihe von Abenteuern, die in der griechischen Welt oder außerhalb derselben

bestanden werden. Die Odyssee, die klassische Abenteurererzählung, wird dem
Leser gelegentlich andeutungsweise oder ausdrücklich in Erinnerung gerufen, aber
ohne daß der Boman deswegen aus dem hohen Epos hervorgegangen wäre. Die
Phantastik etwa des Thüle- oder Alexanderromans, welche auch Jenseitsfahrten
einbezieht und welche von Lukian in seinen «Wahren Geschichten» persifliert wird,
deutet auf eher volkstümliche Traditionen, selbst solche schamanistischer Bich-
tung wie die vom Arimaspenepos vertretenen. Jedenfalls ist die hier am Werk
befindliche Fabulierlust in der Abfolge der Ereignisse vor allem auf Abwechslung
bedacht und verlangt keinen inneren Zusammenhang im Sinn eines anspruchsvollen
Kunstwerkes.

Eine in sich geschlossene Gruppe stellen im Bahmen der Gesamtgattung die uns
erhaltenen Liebesromane dar. Die Ähnlichkeiten, die sie zusammenschließen, müssen

auf ein gemeinsames Vorbild zurückgehen, auf das Werk eines unbekannten

Erzählers, welcher die lockere Beihe von Abenteuern mittels des Liebesmotivs zur
Einheit verband. Die Helden der Geschichte sind stets zwei Verlobte oder

Neuvermählte, welche sich, von Wirren und Heimsuchungen jeder Art auseinandergerissen,

schließlich dank gegenseitiger Treue und einer freundlichen Fügung zu
endgültigem Glück zusammenfinden. Wie irgendwelche Abenteurer werden sie in
der weiten Welt umhergetrieben, und einzelne Werke sind sogar nach dem Schauplatz

ihrer Erlebnisse benannt: «Babyloniaka» und «Aithiopika» sind Titel gleicher
7 So zutreffend B. Lavagnini, Studi ml romanzo greco (1950) 98.
8 A. Lesky, Hermes 76 (1941) 70. Auch R. Merkelbach a. O. (oben S. 1,1) 338 hebt die

Mischung von Scherz und Ernst bei Apuleius hervor; seinen Voraussetzungen gemäß führt er
sie auf die Aretalogie zurück.



136 Fritz Wehrli

Art wie «Wunderdinge jenseits von Thüle». Von den fernen Ländern selbst
bekommt der Leser aber gewöhnlich nichts zu hören, es sei denn durch gelegentliche
Exkurse geographischen oder ethnographischen Inhalts, die für den Ablauf der
Handlung entbehrlich sind. Die entscheidenden Ereignisse sind überall die gleichen,
ob sie die Liebenden in Hellas oder im fernen Süden und Osten treffen, denn hier
wie dort handelt es sich um Schiffbruch, Gefangennahme durch Piraten oder
Räuber des Festlandes sowie um Erprobung der Treue in der Abwehr fremder
Begehrlichkeit. Die eigentliche Thematik der Reise- und Abenteuergeschichten
interessiert den Erzähler offensichtlich selbst nicht, sondern dient ibm bloß als
Rohmaterial für seine Verherrlichung der alle Widerstände überwindenden Liebe.
E. Rohdes Theorie, wonach der Liebesroman aus einer Verbindung von Reisefabu-
listik mit Erotik hervorgegangen sei, kann also wenigstens in dem Sinne gelten,
daß jene eine seiner geschichtlichen Voraussetzungen darstellt. Entsprechend
modifiziert muß folglich auch Rohdes Frühdatierung der «Wunderdinge jenseits
von Thüle» anerkannt werden (Der griechische Roman1250ff.), denn diese stellen
zweifellos einen altertümlicheren Typus dar als unsere Liebesromane, gleichgültig
in welcher Zeit sie entstanden sind.

Ein kompositionelles Kennzeichen, das auch die Romane gegensätzlicher
Stilrichtung verbindet, ist nächst der Aufreihung von Abenteuern deren Verteilung
auf parallele und sich verschlingende Geschehensabläufe. Diese bewirkt den
Eindruck der Fülle und erhöht die Möglichkeit jener Zufälle und Verwicklungen,
durch welche sich das Spiel der Tyche oder wie bei Heliodor eine geheime
Vorsehung offenbaren soll. In der einen Gruppe von Werken sind zunächst die beiden
Liebenden Träger dieser Doppelhandlung, das gleiche Spiel vollzieht sich aber
auch bei Petron, wo sich die Wege des Erzählers Encolpius mit denen seines

Knaben Giton, vor allem aber mit denen des Ascyltus, seines Kumpanen, auf
vielfältige Art durchschlingen. Es ist das Verdienst von R. Heinze, auf diese Ähnlichkeit

sowie zahlreiche Übereinstimmungen im einzelnen hingewiesen zu haben9.

Seine Deutung, wonach dieselben einer parodischen Absicht des Römers
entspringen, hat aber keine Zustimmung gefunden10, und falls sich ein gemeinsamer
Ursprung aller Spielarten des Romans bewahrheitet, kann sie auch höchstens für die
sprachliche Stilisierung zutreffen. Deren Geschraubtheit übt nun allerdings
zusammen mit der Trivialität des Berichteten eine Wirkung aus, welche derjenigen
alter Parodien von Epos und Tragödie sehr ähnlich ist. Wenn Petron für diese

Wirkung auch eine erzählerische Prosa vergleichbaren Inhalts, der es mit ihrer
Pathetik Ernst ist, als Folie braucht, so wird dieselbe dadurch doch nicht zur
eigentlichen Zielscheibe seiner Satire.

Daß er auf keine parodierende Umformung angewiesen war, um das pädera-
stische Motiv zu gewinnen, ergibt sich aus dessen wiederholter Verwendimg im

9 R. Heinze, Petron und der griechische Roman, Hermes 34 (1899) 494ff.
10 W. Schmid im Anhang zu E. Rohde, Der griechische Roman* (1914) 604; 0. Weinreich

im Nachwort zur Übersetzung von Heliodors Aithiopika von R. Reymer (1950) 327.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 137

griechischen Roman. So wird in unserem Auszug der Geschichten von Thüle ein
Knabe Demochares erwähnt, welchen der Berichterstatter Deinias auf seinen

Irrfahrten mit sich führte11, und am Schluß von Xenophons Ephesiaka (V 9) tritt
ein Freund des Helden, Hippothoos, in Begleitung eines Geliebten namens Klei-
sthenes auf12. Die Erlebnisse dieses Freundes mit einem anderen Knaben, Hyperan-
thes, werden von ihm selber in Form eines Exkurses erzählt. Danach ist er mit
demselben nach Erschlagen eines reichen Rivalen zur See entflohen, hat aber
Schiffbruch erlitten und ihn beim gemeinsamen Versuch, sich durch Schwimmen

zu retten, in den Wellen verloren (III 2). Dieser pathetisch-tragischen Liebesnovelle

liegt übrigens das gleiche Modell zugrunde wie der Episode bei Petron 114,

wo Encolpius und Giton sich vor dem Schiffbruch mit einem Gürtel aneinander-

binden, um gemeinsam zu sterben, dann aber beide gerettet werden13.

Schließlich werden auch bei Achilles Tatius die Liebeserlebnisse zweier
Reisegefährten des Haupthelden in der Form novellistischer Digression erzählt; beide

Einlagen sollen als tragische Parallelen zu dessen eigenem Schicksal wirken. Der
eine der beiden Begleiter, Kleinias, hat den schönen Knaben Charikles durch einen
Unfall mit dem Pferde verloren, das er ihm selbst geschenkt (112), während der

Liebling des andern, nämlich des Menelaos, auf der Eberjagd ums Leben gekommen

ist (II 33f.).
Was die Parallelhandlung als gemeinsames Strukturelement der verschiedenen

Romantypen betrifft, so ist Ascyltus als ihr Träger bei Petron schon genannt
worden (oben S. 136). Von den Figuren des Liebesromans kommt, ihm in dieser!

Funktion der männliche Gefährte des Haupthelden noch näher als die Braut oder

Neuvermählte, was für unsere Frage der gemeinsamen Vorbilder von besonderem

Gewicht ist. Achilles Tatius hat die Abenteuer seines Kleitophon sogar mit
denjenigen von zwei Freunden verkoppelt. Deren eigene Liebesgeschichten gehen der

Haupthandlung des Romans voraus (oben S. 137); einer von ihnen, der
Jugendgefährte Kleinias, begleitet jenen erst auf der Flucht zur See, wird dann infolge
eines Schiffbruchs aus den Augen verloren und taucht im späteren Verlauf der

Ereignisse erneut auf, um helfend einzugreifen. Ein ähnliches Spiel des sich Begegnens

und Trennens geht mit Menelaos vor sich, den das Liebespaar als

Reisebegleiter auf dem Schiff kennengelernt hat. In Xenophons Ephesiaka erhält das

11 Photius, Bibliotheca 166 elodyercu AeivCag xara Ctfrtjaiv iaroglag äfta rät ncuöl Ar)fio%dQfl
faionAmnftelg rrjg tkxzqIöoq, was W. H. Hirschig, Erotici seriptorea (1856) 507 sicher zu Unrecht
mit simul cum füio Demochare übersetzt.

12 Als Geliebter wird dieser durch seine Schönheit sowie dadurch gekennzeichnet, daß
Hippothoos ihm an allem, was er hat, Anteil gibt.

18 Daß hier eine parodische Absicht waltet, hat keine Beweiskraft im Sinne Heinzes. - Eine
weitere, auf das Hauptthema des Liebesromans abgestimmte Variante bildet die Episode bei
Achilles Tatius III 5, in welcher die beiden Verlobten auf einer Planke des zerschellten Schiffes
davonkommen. Wir haben dasselbe Grundmotiv also in novellenartiger Selbständigkeit und
als Glied einer Kette von Roman-Abenteuern vor uns, bezogen auf Knaben und Mädchen,
mit tragischem und glücklichem Ausgang sowie in parodischer Behandlung. Mit einer unmittelbaren

Beziehung zwischen all diesen Schiffbrucherzählungen ist nicht zu rechnen, vielmehr
machen sie den Eindruck, auf eine reiche erzählerische Tradition zurückzugehen, die ihrerseits
schon die verschiedensten Möglichkeiten entwickelt hat.



138 Fritz Wehrli

Motiv der Kameradschaft dadurch eine besondere Note, daß der junge Ehemann
Habrokomes beim Suchen nach seiner vermißten Gattin ahnungslos mit eben dem

Räuberhäuptling Hippothoos Brüderschaft schließt, der jene tödlich bedroht hat
(II 13 f.) und im weiteren Verlauf der Ereignisse nochmals bedrängt (IV 6). Bei
einem letzten Zusammentreffen befreit derselbe Hippothoos sie dafür aus den Händen

eines Kupplers, womit die glückliche Wiedervereinigung der beiden Liebenden

angebahnt wird (V 9). Der eigenen Liebesgeschichte, die Hippothoos wie die beiden
Gefährten im Roman des Achilles Tatius hinter sich hat und seinem neugewonnenen

Freund erzählt, ist schon gedacht worden (oben S. 137).
Besonders reich ist die Nebenhandlung bei Heliodor entwickelt. Ihr Träger, der

Athener Knemon, ist wie das Liebespaar Theagenes und Charikleia in die
Gefangenschaft der ägyptischen Deltaräuber geraten und von diesen danach als ihr
Wächter bestellt worden. Dies schafft den Rahmen für eine Abfolge von
Erzählungen, die in die Nachbarschaft der bei Petron und Apuleius erhaltenen Novel-
listik gehören und noch einzeln^ zu behandeln sein werden. Sie dienen wie die

Liebesgeschichten der beiden Gefährten bei Achilles Tatius als Parallele zu den
Erlebnissen der Romanhelden (oben S. 137), nur daß sie auf einen anderen Ton
als jene gestimmt sind. Es ist, als ob der Erzähler das Bedürfnis gehabt hätte,
durch ihren lockeren, bis zur Frivolität gehenden Charakter die hohe Stilisierung
der Haupthandlung auszugleichen. Was sich vor allem bei Achilles Tatius in
unbekümmerter Abfolge gegenseitig durchdringt, ist hier also nach zwei Handlungsabläufen

geschieden. Wir möchten meinen, daß Heliodor dadurch die Spannweite
der Stimmungen sowie die Affinität zur Novelle als ursprünglichen Wesenszug des

Romans anerkennt; auf novellistischen Ursprung deutet allein schon die
Selbständigkeit der in der Nebenhandlung locker gereihten Auftritte. - Nachdem
Knemon mit seinen Mitgefangenen in der Räuberhöhle Freundschaft geschlossen

hat, verschlingen sich seine Schicksale mit den ihrigen aufs engste; von der
gemeinsamen Flucht an spielt er in einer Abfolge weiterer Abenteuer eine ähnliche

Begleiter- und Helferrolle wie Kleinias bei Achilles Tatius. -Nur ganz rudimentär
ist im Gegensatz hiezu die Doppelhandlung bei Charitoir^entwickelt14. Von der

Vergangenheit des Freundes Polycharmos wird hier nichts erzählt, und auch nach
dem gemeinsamen Aufbruch zur Wiederauffindung der geraubten Kallirrhoe
trennt er sich nicht vom junge Gatten Chaireas. So bleibt der Roman im wesentlichen

auf einen einzigen Geschehensablauf, die Erlebnisse des Liebespaares selbst,
beschränkt. Gattungsgeschichtlich wird man diese Form als die ältere beurteilen
dürfen, schon weil das Motiv des helfenden Gefährten, wie Chariton es behandelt,
bis zur attischen Tragödie zurückzuverfolgen ist. Dem entsprechend dient ihm
auch Euripides auf eine weite Strecke der Erzählung hin als Vorlage. Chariton läßt
die beiden Freunde bei ihrer Nachforschung nach Milet gelangen, wo Kallirrhoe
von einem reichen Gutsbesitzer umworben wird, dabei aber ihrem fern geglaubten

14 Dazu B. E. Perry, Chariton and his Romance, AJPh 51 (1930) 114, 33; B. Helm a. O.
(oben S. 134 Anm. 6) 34.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 139

Gatten standhaft die Treue hält (III 2). Wie Polycharmos den Liebeskranken
leitet, wie beide im milesischen Aphroditetempel Kallirrhoes Statue erblicken und
von der Priesterin ihr Wohlergehen erfahren, doch durch Gefangennahme daran

gehindert werden, sich ihr zu nähern, wie auf der andern Seite Kallirrhoe sich durch
einen unwahren Bericht von Chaireas' Tod überzeugen läßt (III 6 ff.): all dies stellt
eine romantisch überhöhte Umsetzung der taurischen Iphigenie dar.

Zum alten Motivbestand des Romans gehört nächst dem in verschiedener Funktion

einbezogenen Gefährten die Entführung durch Räuber, sei es zur See oder
auf dem Festlande. Diese ist keineswegs auf die griechischen Liebesromane
beschränkt, sondern wird als altes Erzählungsgut lediglich auf deren besondere
Thematik ausgerichtet (oben S. 136). Seinen Wirklichkeitsgehalt verdankt das Motiv
der öffentlichen Unsicherheit, welche in der Antike nie ganz überwunden wurde
und im späten Hellenismus, der Entstehungszeit des Romans, einen Höhepunkt
erreicht zu haben scheint15. Die Entführung durch Räuber, sei es zur See oder auf
dem Festland, dient schon im Epos als bequemes Mittel, um Personen zu
versetzen. So wird nach der Odyssee (XV 403ff.) Eumaios als Königskind samt seiner

Wärterin vonPhönikern entführt. In der Iosage ist nach dem Zeugnis Herodots (11)
der Frauenraub an die Stelle eines unglaubhaft gewordenen Motivs, der Verfolgung
durch Hera, getreten, und im Volksbuch von Homer, einem dem späteren Roman

gattungsmäßig verwandten Werk, wird die Mutter des Dichters durch Seeräuber

von der Insel los nach Smyrna verschleppt16. Im Reisebericht des Iambulos
(Diodor II 55-60), der zu den utopischen Romanen zählt, also in die unmittelbare
Nachbarschaft der uns beschäftigenden Werke gehört, wird der Berichterstatter
in Arabien von Räubern aufgegriffen, als Hirt beschäftigt und danach an die

äthiopische Küste verschleppt, von wo er, in ein kleines Boot gesetzt, zu einem

glückseligen Inselvolk gelangt. Dem in einen Esel verwandelten Helden des

Apuleius nimmt die Entführung durch Räuber für lange jede Gelegenheit, seine

menschliche Gestalt zurückzugewinnen, und im Roman des Longus unternehmen
Räuber wenigstens den Versuch, den jungen Hirten zu verschleppen (I 28).

Im Liebesroman ist das Räubermotiv zum konventionellen Mittel geworden,
sei es, um das junge Paar zu trennen, sei es, um seine Festigkeit durch andere

Heimsuchungen auf die Probe zu stellen. Chariton läßt die Irrfahrten damit
beginnen, daß die scheintot bestattete Kallirrhoe von Piraten aus ihrer Grabkammer
entführt wird, und bei Xenophon ist ein Raubüberfall zur See das erste Unglück,
welches die Neuvermählten zunächst gemeinsam trifft, in dessen Gefolge sie jedoch
später auseinander gerissen werden. Gemeinsam fallen die Liebenden ferner bei
Achilles Tatius III 9 sowie bei Heliodor I Iff. Räubern in die Hände, und auch
hier trennen sich ihre Schicksale danach wegen weiteren Unglücks, das sich daraus

16 Vgl. U. Kahrstedt, Geschichte des griechisch-römischen Altertums (1948) 240 über die Piraterie

in der Aegaeia nach dem Sinken von Rhodos im Späthellenismus; M. Rostovtzeff, Gesellschaft

und Wirtschaft im römischen Kaiserreich 2 (1929) 195 über das Räuberunwesen in
Ägypten.

1* Aristoteles fr. 76 Rose, cf. S. Trenkner a. O. (oben S. 133 Anm. 4) 30.



140 Fritz Wehrli

entwickelt. Ob sich die Ereignisse auf dem Festland oder dem Meer abspielen, ist
motivgeschichtlich ebenso bedeutungslos wie die Wahl von Hellas oder Ägypten
als ihrem Schauplatz. Die wirklichkeitsnahen Schilderungen der Räuberfestung
in den Sümpfen des Nildeltas sind bei Achilles Tatius IV 12 und Heliodor 15-6
zusätzliche Ausschmückung einer literarischen Topik17, und beiApuleius IV 6 findet
sich das Motiv, der Lokalisierung seiner Fabel entsprechend, den Verhältnissen
des griechischen Festlandes angepaßt. Eine gemeinsame erzählerische Tradition
läßt sich einer Anzahl von Szenen ablesen, die nur in Einzelheiten nach den besonderen

Voraussetzungen eines jeden Romans abgewandelt sind. Zu diesen gehört
die sowohl bei Heliodor I 7 wie bei Apuleius IV 5 ff. geschilderte Rückkehr der
Räuber in ihr Quartier und die Erholung bei der abendlichen Mahlzeit. Daß eine
solche Szene gerade zwei im übrigen so verschiedene Romane verbindet, darf als
besonders beweiskräftiges Argument für eine einheitliche Frühgeschichte der
Gesamtgattung bewertet werden. In der knapper gehaltenen Erzählung Heliodois
fehlt die dienende Alte, welche bei Apuleius den heimgekehrten Räubern außer

Speis und Trank ein warmes Bad vorbereitet hat. Daß sie trotzdem zur überlieferten

Topik gehört, geht aus Xenophons Ephesiaka III 9 hervor. Hier gelangt
Habrokomes, der verzweifelt überall seiner jungen Gattin nachforscht, auch in
eine Räuberherberge, wo er sich unter Tränen auf ein Lager wirft und von einer
Alten die täuschende Nachricht erhält, Antheia habe Selbstmord begangen und
ihr Grab sei ausgeraubt worden. Dies entspricht der äußeren Situation nach der

Schilderung bei Apuleius IV 23, wie am gleichen Ort ein junges Mädchen in trostloser

Stimmung mit der schon erwähnten Dienerin in Berührung kommt,- Es handelt

sich um die von den Räubern erbeutete Charite, der die Alte zum Trost die
Geschichte von Amor und Psyche erzählt18.

Was Charite selbst betrifft, so macht ihre Gefangenschaft sie zur
Leidensgefährtin des in einen Esel verwandelten Lucius. Ihre Erlebnisse, welche dieser

teils als Zeuge mithört, teils aus Erzählungen erfährt, sind als episodische
Nebenhandlung behandelt, aber gegenständlich unterscheiden sie sich nicht von dem,
was im Liebesroman die Hauptheldin erfahren könnte. So wie Charite vor einem

grauenhaften Tod im Eselkadaver durch das Eindringen ihres Bräutigams gerettet
wird (VI 31), der die trunken gemachten Räuber fesselt und danach unschädlich
macht (VII13), läßt Xenophon in den Ephesiaka II 13 Antheia im letzten Augenblick

vor der Opferung durch Räuber bewahrt und diese ihrerseits großenteils
umgebracht werden. Der Unterschied beschränkt sich im wesentlichen darauf, daß

Antheias Retter nicht ihr Bräutigam ist, sondern ein Truppenkommandant, der
sich bei seiner Tat in sie verliebt und dadurch neue Verwicklungen schafft. Bei der

17 Daß hier geschichtliche Erinnerungen an Räuberbanden vorliegen, welche im Nildelta
angesiedelt worden waren, die Bukolen, geht aus deren Erwähnung bei Strabo 792 und 802
hervor. Unseren beiden Romanautoren ist übrigens auch ihr Name bekannt.

18 Ob das Märchen selbst erst von Apuleius eingelegt worden sei oder nicht, fällt nicht ins
Gewicht, da die Alte sich aus der Haupthandlung nicht auslösen läßt, also aus der griechischen
Vorlage des Apuleius stammen muß.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 141

Erklärung der Ähnlichkeit zwischen den beiden Episoden ist die Möglichkeit nicht
ganz auszuschließen, daß Apuleius oder sein Vorgänger sich schon von einem
Liebesroman der uns bekannten Art anregen ließ. Für wahrscheinlicher halte ich
indessen die Benützung älteren novellistischen Gutes sowohl bei Apuleius als bei
Xenophon: dieser Erklärung ist der makaber-romantische Charakter der beiden
Szenen sowie die allgemeine, noch näher zu untersuchende Bedeutung der Novelle
für die Vorgeschichte des Romans günstiger. Auf eine alte Topik von
Räubergeschichten, welche in die Zeit vor der Ausformung unserer Liebesromane zurückreicht,

weist auch eine weitere Übereinstimmung zwischen unseren zwei Werken:
Was Tiepolemus, der Verlobte und Retter Charites, von seinen angeblichen Taten
als Räuberhäuptling erzählt (Apuleius VII 5ff.), erinnert bis auf Einzelheiten an
das Auf und Ab im Leben des wirklichen Bandenführers Hippothoos bei Xenophon
(II 13-14; III 2; IV 3; V 2-3), das zum Teil ebenfalls als dessen eigener Bericht
behandelt ist. Hippothoos haben wir übrigens schon als Träger der Doppelhandlung

kennengelernt, die als Formelement nicht auf den Liebesroman beschränkt
ist (oben S. 137)w.

Nächst der Entführung durch Räuber ist im Liebesroman Sturm und Schiffbruch

das bevorzugte Abenteuer, wie jene ein bequemes Mittel, die Liebenden zu
trennen, und mit ihr in den erfindungsreichsten Kombinationen verbunden. Als
Niederschlag realer Erfahrungen zur See geht das Motiv so weit zurück wie die

Reiseerzählungen selbst, also bis zum Epos der archaischen Zeit. Mit seiner Hilfe
läßt sich ein Held nach jedem gewünschten Ziel bringen, Odysseus auf die Märcheninsel

der Kalypso oder zu den Phaiaken, die Reisenden von Lukians (Wahren
Geschichten», die eine ganze Literatur phantastischer Erzählungen parodieren, sogar
auf den Mond20. Apollonius von Tyrus gelangt infolge eines Schiffbruchs, den er
auf einer Handelsreise erlebt, nach Kyrene und gewinnt dort die Hand der
Königstochter. Diese verliert er danach als Gattin auf einer zweiten Seereise, weil sie als

vermeintlich Gestorbene im Meer versenkt werden muß, aber nach vielen weiteren
Jahren findet er die wunderbar Gerettete, erneut durch einen Sturm verschlagen,

19 Über den Rahmen des in unseren Liebesromanen Mögliehen geht auf jeden Fall hinaus,
was Apuleius vom Untergang seines Paares erzählt, die heimtückische Ermordung des Tlepo-
lemus durch einen abgewiesenen Rivalen, der ihn auf die Eberjagd gelockt hat, sowie dessen
Blendung durch Charite und ihr Selbstmord (VIII1-14). Ein tragisches Thema ist
ausgeschlossen, wo das Stilgesetz als Abschluß der Erzählung die glückliehe Vereinigung der Liebenden

verlangt. Die seltenen Motive tragischen Charakters, die der Liebesroman aufweist, bleiben
darum auf die Nebenhandlung beschränkt, weil diese dem Gebot des glücklichen Ausganges
nicht unterworfen ist. Beispiele sind die schon gewürdigten Erzählungen vom Tod geliebter
Knaben bei Xenophon und Achilles Tatius (oben S. 137f.), deren eine überdies durch das
Motiv der Eberjagd mit der Tlepolemusgeschichte verbunden ist. Gleichgültig ob erst Apuleius
selbst oder schon der Autor seiner Vorlage von der Rache Charites erzählt hat, ist er der
griechischen Novellistik verpflichtet, denn eine genaue Parallele zu seiner Geschichte stellt
diejenige von der Gallierin Kamma im plutarchischen Erotikos 22 dar. Das Motiv der eheliehen
Treue ist der Novellistik entsprechend ihrer Spannweite so vertraut wie die Hahnreigesohichte,.
sei es mit tragischem oder erfreulichem Ausgang. Die erbaulichen Liebesgeschichten sind also
keineswegs auf den Roman beschränkt. Dessen Autoren fanden vielmehr in älterer Tradition
vor, was sie für ihre Zwecke umformen konnten.

a0 'AXtj&iis laroßla 9, 77 rrxpdtv... TUgidivrfoag trägt das Schiff sieben Tage und sieben Nächte
lang durch die Luft, um es samt seinen Insassen am achten Tage auf dem Monde abzusetzen.



142 Fritz Wehrli

in Mytilene wieder. Mit der zweiten Hälfte seiner Handlung lehnt sich der Apol-
loniosroman eng an das Schema der griechischen Liebesromane an21, während für
den Anfang aus einem umfassenderen Motivschatz geschöpft wird. Offenbar gilt
für das Sturm- und Schiffbruchthema dasselbe wie für die Räubergeschichten,
nämlich daß die Begründer des Liebesromans aus einer reichen erzählerischen
Überlieferung eine Auswahl trafen und das Übernommene nach den Bedürfnissen
ihrer Gattung umgeformt haben. Damit ist ein Schlüssel für die Beurteilung der
Ähnlichkeiten gegeben, welche zwischen einzelnen Szenen von Romanen der
verschiedenen Spielformen bestehen, auch wenn gelegentlich direkte Anregungen
zwischen denselben, ja selbst parodische Absichten zu erwägen bleiben (vgl. oben
S. 136. 140). So scheint das Motiv des von zwei Liebenden gemeinsam erlittenen
Schiffbruches mit glücklichem oder tragischem Ausgang, das wir bei Xenophon,
Achilles Tatius und Petron vorgefunden haben (oben S. 137 und Anm. 13), auf
gemeinsame, letzten Endes novellistische Ursprünge zurückgeführt werden zu
können. Das gleiche gilt für eine weitere Motivgemeinschaft zwischen Petron
(109ff.) und Achilles Tatius (II 33ff.), nämlich erotische Unterhaltungen, welche

von den Passagieren eines Schiffes auf Deck geführt werden, und auf welche,
unmittelbar oder etwas später, ein Sturm mit seinen Schrecken folgt. Bei Petron
bildet ihren Gegenstand muliebris levitas, was einen der Anwesenden veranlaßt,
die bekannte Geschichte von der raschen Tröstimg der ephesischen Witwe zum
besten zu geben, bei Achilles Tatius ergehen sich die Reisenden in vergleichenden
Betrachtungen über Frauen- und Knabenliebe. Als Rahmenmotiv ist das Gespräch

zur See so ergiebig wie die Unterhaltung in der Räuberhöhle (oben S. 140) oder
das weit über den Roman hinaus verwendete Symposion. Seine Einführung setzt
nicht nur eine entwickelte Technik novellistischer Digressionen, sondern auch die

Geläufigkeit nautischer Themen voraus. Weder das eine noch das andere ist auf
den Liebesroman beschränkt.

Keinen geringeren Erfindungsreichtum als für die Räuber- und Schiffbruchszene
verschwendet der Roman für das Motiv des Scheintodes. Seine bevorzugte Form
ist die Bestattung noch Lebender und die darauf folgende abenteuerliche Befreiung
aus dem Grabe. Sie dient als Hauptstütze für eine symbolische Auslegung des

ganzen Liebesromans, bei der sie den Übergang des Mysten in ein höheres Dasein

zu versinnbildlichen hat22. Als erstes Bedenken gegen eine solche Interpretation
wäre geltend zu machen, daß die Wiedervereinigung mit einem längst vertrauten
Menschen, auf welche die Erweckung aus Bewußtlosigkeit überall zielt, für die
Überwindung des Irdischen ein wenig angemessenes Bild wäre. Auf die weiteren

Argumente, welche gegen eine religiöse Deutung von Bestattung und Rückkehr
81 Über Ähnlichkeit mit der Erzählung Xenophons s. E. Rohde, Roman1412 und K. Kerenyi

a. O. 36. Ein eingehender Vergleich wäre unseres Erachtens dazu geeignet, die Annahme zu :

bestätigen, daß der Liebesroman im ausschließlichen Sinne durch Auswahl und einheitliche :

Stilisierung von Motiven entstanden ist, welche aus einer reichen und beliebig verwendbaren
Überlieferung stammten.

22 Oben S. 133 Anm. 1. Merkelbach passim. Kerenyi 24ff. spricht vorsichtiger nur von!
Beziehungen zur Aretalogie.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen ßomanliteratur 143

ins Leben ins Feld zu führen wären, soll hier indessen verzichtet werden. Dem
Versuch einer direkten Widerlegung ziehen wir eine Untersuchung des Motivs nach
erzählerischer Funktion und literargeschichtlicher Herkunft vor. Sofern diese nämlich

alle Erscheinungen zu erklären vermag, macht sie auch die Annahme eines

kultischen Ursprungs des Liebesromans hinfällig.
Der Scheintod bildet in diesem ein Glied in der bunten Kette von Abenteuern,

eine Episode im Spiel des sich Verlierens und Findens, das der Erzähler mit seinem
auf die Probe gestellten Paare treibt. Seine Funktion ist also mit der von Schiffbruch

und Raubüberfall zu vergleichen, und als eigentlich vertauschbar wird sich

uns das Motiv mit dem der Verwechslung oder der Täuschung in irgend einem
anderen Sinn, etwa der falschen Todesnachricht (Chariton III 10), erweisen. Darum
braucht es auch nicht stets ernsten Charakter aufzuweisen, und tatsächlich wird
es manchmal auch farcenhaft, ja grotesk behandelt, wodurch es eine der
zahlreichen Verbindungen zwischen Petrons Werk und den griechischen Liebesromanen

bildet23. Wir werden die Ähnlichkeiten zwischen den beiden literarischen
Richtungen wieder durch die gemeinsame erzählerische Tradition zu erklären haben,
deren ursprünglich wahllose Buntheit durch die stilistische Differenzierung der

Spätzeit eingeschränkt wurde.
Mit der Funktion eines literarischen Motivs ist nun allerdings noch nichts über

seinen Ursprung entschieden. Nach diesem gehört der Scheintod in den weiteren
Umkreis schamanistischer Geschichten, welche von Wundermännern der archaischen

Zeit erzählt werden, von Epimenides und seinem jahrzehntelangen Schlaf
oder von der Fähigkeit eines Aristeas, Abaris und Hermotimos, den Körper für
beliebige Zeit leblos ruhen zu lassen, während die Seele sich frei auf Abenteuer
begibt24. Dem gleichen Bereich gehören auch die exorzistischen Überlieferungen

an, zu welchen die von Herakleides Pontikos fr. 76-89 W. berichtete Erweckung
einer Scheintoten durch Empedokles überleitet (zu fr. 78). Als novellistische
Einlagen finden wir damit unmittelbar verwandte Beschwörungsszenen im Roman,
und zwar einerseits bei Heliodor (|Vll4), anderseits bei Apuleius (II 28). Dort VI, if
zwingt eine ägyptische Alte ihrem toten Sohn einen Bericht über semen Bruder ab,
und im Eselsroman wird ein Toter von einem ägyptischen Priester ins Leben

zurückgerufen, um die eigene Frau als Mörderin zu entlarven25. Gemeinsam mit

23 Zu den Übereinstimmungen zwischen Liebesroman und Petrons Werk, die das Gesagte
veranschaulichen, gehört die gemeinsame Verwendung eines Theaterdolchs mit zurückweichender

Klinge bei Achilles Tatius III 21 und Petron 94, die dazu dient, eine Ermordung
vorzutäuschen, also eine Spielform des Scheintodmotives darstellt. Da bei Achilles Tatius III 20
ausdrücklich festgestellt wird, daß solche Instrumente auf der Bühne Verwendung finden,
liegt hier offenbar eine der nicht seltenen Anregungen von Seiten des Mimus vor (cf. S. Sudhaus,
Hermes 41 [1906] 266 und K. Kerenyi a. O. 31); R. Merkelbach a. 0. 128 versucht im Sinne
seiner ganzen Beweisführung, die Szene bei Achilles Tatius auf fromme Gaukeleien in den
Isismysterien zurückzuführen.

24 E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational (1951) 141.
25 Als Einheit werden Wundergeschichten dieser Art bei Lukian im Philopseudes behandelt,

wo sich die Wiedererweckung einer zwanzig Tage lang Bestatteten (53) neben einer
Totenbeschwörung (42) findet. Über mirakulöse Erzählungen schlechthin, die Aretalogien, s. H. Werner,

Hermes 53 (1918) 225ff.



144 Fritz Wehrli

der Erzählung bei Phlegon, Mirabilia 1, auf die Goethes Braut von Korinth zurückgeht28,

sowie mit anderen Dokumenten zeugen diese Episoden für eine dem
Grenzbereich von Leben und Tod mit seinem Zwielicht verhaftete Tradition von
Gruselgeschichten.

Von magischen Künsten, die statt Tote zu beschwören die Seele zum Verlassen
des Körpers nötigen, erzählt der Thuleroman. Hier werden die Geschwister Man-
tinias und Derkyllis vom bösen Zauberer Paapis dazu verleitet, ihre Eltern für
lange Zeit in einen todesähnlichen Schlaf zu versetzen (VIII). Sie müssen diese

Missetat dadurch abbüßen, daß sie selber jeden Morgen in Bewußtlosigkeit
versenkt und nur für die Nächte ins Leben zurückgerufen werden (VI. VIII).

Im Gegensatz zur hier waltenden Wimderfreudigkeit geht im Liebesroman alles
mit völlig natürlichen Dingen zu, wenn nicht sogar bloße Täuschung der Umgebung

an Stelle des Scheintodes tritt. Für den Zauberer tritt bei Xenophon III 5

der einen Schlaftrunk verabreichende Arzt27 ein, und anderswo geht das Bewußtsein

infolge einer unglücklichen Verkettung von Umständen verloren. Bald
geschieht dies während einer Niederkunft auf hoher See (Apollonius von Tyrus XXV),
bald infolge eines aus Eifersucht versetzten Schlages (Chariton I 4) oder gar des

Genusses von vergiftetem Honig (Iamblichos, Drama 3-4). Der Vorgang, auf
welchen die Zaubergeschichte alles Interesse konzentriert, ist im Liebesroman zum
bloßen Hilfsmittel herabgesunken. Der Scheintod darf hier auch durch die banalsten

und frostigsten Mittel ausgelöst, ja durch eigentliche Possen ersetzt werden,
wenn nur die Aufgabe erfüllt wird, das Wunder der Liebestreue in allen Anfechtungen

strahlen zu lassen. Die in solchen Erzählungen herrschende Rationalität
ist als solche nichts Neues, sondern ein Element, das sich nach dem schon wiederholt

angerufenen Prinzip der Polarität im Roman wie in der Novelle von altersher
mit der Neigung zum Mirakulösen verbindet. Was den Liebesroman auszeichnet,
ist danach lediglich die mehr oder weniger konsequente Ausstilisierung einer alten

Möglichkeit.
Eine Neuschöpfung des erotischen Romans ist auch das Motiv der zu allem

bereiten Liebestreue nicht. Schon in Xenophons Kyrupädie vollbringt Pantheia mit
dem Selbstmord über der Leiche ihres ruhmreich gefallenen Gatten eine Tat
(VII3,14), die in jenem stets bloße Absicht der verzweifelten Helden und Heldinnen

bleibt28. Besonders nahe steht der Thematik des Romans die Geschichte von
Pyramus und Thisbe, den beiden Liebenden, die Ovid in den Metamorphosen
IV 55 ff. einem unbekannten Gewährsmann vermutlich hellenistischer Zeit nach-

28 Eva Frank, RE XX 1, 261.
27 Der Arzt gehört zu den Figuren der mehrheitlich von der gleichen Rationalität geprägten

Novelle. In einer Einlage von Apuleius' Metamorphosen gibt ein Arzt genau gleich wie bei
Xenophon a. O. einen Schlaftrunk statt des verlangten Giftes (X 11). Bei Aristainetos (Epist.
113) erkennt ein solcher die Liebeskrankheit eines Jünglings und bringt dessen Vater dazu,
ihm seine Geliebte abzutreten - eine Spielform des der Novelle mit der Bühne gemeinsamen
Vater-Sohnmotivs.

28 Über das Motiv der Rache, mit welcher eine Frau für ihren Gatten eintritt, vgl. oben
S. 141 Anm. 19.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 145

erzählt. Bs ist eine mit dem Scheintod vergleichbare Täuschung, welche erst
Pyramus aus Verzweiflung in den Tod treibt und danach Thisbe ihm dorthin folgen
läßt. Wie die Varianten zeigen, muß das hier ausgeformte Novellenmotiv weit
verbreitet gewesen sein, bevor es im Liebesroman die oben angedeutete Funktion
übernahm. Wir finden es in einer Episode des Thuleromans, deren Held Thrus-
kanos die vom Zauberer Paapis verfolgte Derkyllis liebt, sie in bewußtlosem
Zustand auffindet und darauf, im Wahn, sie sei tot, sich selber ersticht (VII). Zu einer
verwickelten Handlung ist der zur Tat gewordene Selbstmord mit der gerade noch
vereitelten Absicht in Iamblichos' Dramatikon vereinigt (XVIII). Hier findet der
Vater der jungen Sinonis die Leiche eines Mädchens vor, welche er irrtümlich für
die seiner Tochter hält, worauf er sie bestattet, das Grab mit einer Inschrift
versieht und sich selber erhängt. Nim kommt ßhodanes, der Gatte der Sinonis, zur
Stelle, der sich in der Verzweiflung über den täuschenden Tatbestand seinerseits

mit dem Schwert umbringen will, aber rechtzeitig davon abgehalten werden kann.
Diese Wendung ist notwendig, weil die beiden Liebenden sich nach dem Gesetz des

Romans schließlich finden müssen und der Erzähler nur für die Behandlung der

Nebenfiguren freie Hand hat. So behält er das Motiv in der ursprünglichen Form
der Pyramus- und Thisbegeschichte für die erste Hälfte seiner Episode bei, während

die Fortsetzung wie die Abenteuer der Liebesromane insgesamt auf das glückliche

Ende ausgerichtet werden muß.
Daß die Verzweiflung des Liebenden bei Iamblichos nicht durch eine irreführende

Blutspur wie in Ovids Erzählung oder durch eine täuschende Bewußtlosigkeit,
sondern durch Verwechslung ausgelöst wird, hat für die Erzählung im ganzen
keinerlei Bedeutung und bestätigt den Scheintod nach seiner Funktion im Roman
als austauschbares Hilfsmotiv. Und da jeder Leser weiß, daß die Liebenden sich

trotz allem schließlich finden werden, fehlt den Verzweiflungsszenen trotz Haareraufen

und Selbstmorddrohung auch der Ernst der Pyramus- und Thisbegeschichte.
Daß ihr Pathos sich zur bloßen Theatralik entleeren kann und vereinzelt zur
eigentlichen Farce umschlägt, ist um so verständlicher, als insbesondere das Motiv
der Verwechslung burlesken Ursprung hat. Aber auch dasjenige des Scheintodes
widersetzt sich einer possenhaften Behandlung nicht, sobald das echte Wunder
wie im Liebesroman durch einen profanen Vorgang ersetzt wird (S. 144); von der

Verabreichung eines Schlaftrunkes bis zu trügerischen Machenschaften
irgendwelcher Art ist für die Phantasie des Erzählers kein weiter Weg. Wie weit im
einzelnen Roman die Skala der Stimmungen reicht, wird lediglich durch den
Stilwillen bestimmt.

Pathetisch gestaltet wie in Iamblichs oben erwähnter Rhodanesepisode finden
wir das Verwechslungsmotiv auch bei Heliodor, wo Theagenes in der ermordeten
Freundin seines Gefährten Knemon die eigene Verlobte zu erkennen glaubt (vgl.
oben S. 138 Aethiopika II 3ff.). Auf der Grenze zwischen Ernst und Skurrilität
bewegt sich die Darstellung dagegen in der Erzählung des Achilles Tatius, der dem
Helden erst eine Hinrichtung seiner Geliebten Leukippe vorspiegeln läßt und ihn



146 Fritz Wehrli

danach überdies zum Opfer einer Verwechslung macht. In der ersten der beiden
Szenen, einer burlesken Variante des Scheintodmotivs, verkennt der Held aus der

Entfernung des Lauschers, daß seine Räubern in die Hände gefallene und von
diesen zur Opferung bestimmte Geliebte, Leukippe, nicht von ihrem eigenen Blut,
sondern vom Inhalt vorgebundener Tierdärme überströmt und darauf lebend in
einem Sarge beigesetzt wird. Erst nachdem er voller Grauen schon Hand an sich

gelegt hat, klären ihn seine herbeigeeilten Gefährten darüber auf, daß Leukippe
durch ein Gaukelspiel vor wirklicher Hinrichtung gerettet worden sei, und darauf

entsteigt sie tatsächlich lebend ihrem Gefängnis (III 15-21). Durch Verwechslung
wird derselbe junge Mann später bei der Verfolgung von Piraten gefoppt, welche
inzwischen seine Geliebte entführt haben. Vom eigenen Schiff aus muß er eine in
Leukippes Kleidern enthauptete und ins Wasser geworfene Dirne für jene selbst

halten, während sie in Wahrheit von den Fliehenden verborgen gehalten und neuen
Leiden entgegengeführt wird (V 7; VIII16).

Der Trennung der Liebenden, welche hier mittels des Verwechslungsmotivs
vollzogen wird, dient der Scheintod in der Geschichte von Apollonius von Tyrus (XXV,
vgl. oben S. 144) und bei Chariton (I 4, vgl. oben S. 144). Dort wird die junge
Gattin des Helden nach ihrer Entbindimg zur See in einem Kasten über Bord
geworfen, weil man sie irrtümlich für gestorben hält, dann aber auf wunderbare
Weise gerettet, um nach Jahren ihren Gatten wieder zu finden29. Bei Chariton wird
die durch einen Schlag ihres eifersüchtigen Gatten ohnmächtig gewordene Kallir-
rhoe30 in einer Familiengruft beigesetzt und dort von eingedrungenen Grabräubern

gefunden, welche sie über das Meer entführen. Vom gleichen Motiv der voreiligen
Beisetzung und der Befreiung durch Grabschänder macht auch Xenophon
Gebrauch, nur daß er sein Liebespaar schon vorher auseinandergerissen werden läßt

(III 7f., vgl. oben S. 144). Seine Motivierung, daß die nur dem Gedanken an ihren

jungen Gatten lebende Antheia sich durch Gift einer verhaßten Heirat entziehen

will, aber vom Arzt nur ein Schlafmittel erhält, berührt sich nahe mit der
Stiefmutternovelle bei Apuleius X 2-12 (oben S. 144 Anm. 27). Dort ist es statt des

Mädchens ein Knabe, der dank wohlgemeinter ärztlicher Täuschung nicht
vergiftet, sondern in vorübergehende Bewußtlosigkeit versenkt wird und nach seinem

Erwachen der Gruft entsteigt. Die Beisetzung in todesähnlichem Zustand und die
darauf folgende Rettung stand also offenbar als novellistisches Motiv zur
Verfügung, das sich je nach dem Zusammenhang in verschiedener Funktion einsetzen

ließ.
In seiner unheimlichen Gegenständlichkeit muß das Grabmal für die novellistische

Phantasie eine unerschöpfliche Quelle von Anregungen gewesen sein, und

29 Das Motiv ist eine Variante von Achilles Tatius V 7, cf. oben.
80 Seine Eifersucht ist von abgewiesenen Freiern der Kallirrhoe, die sich für ihre Niederlage

rächen wollen, durch possenhafte Verdächtigungen angefacht worden. Die dafür in Szene
gesetzten Auftritte (I 2ff.) werden mit den in Novelle (Apuleius IX 5ff.) und Mimus heimischen
Hahnreimotiven bestritten, nur daß hier alles bloße Unterstellung ist. Die Bache eines
abgewiesenen Freiers wird bei Apuleius VIII 1-14 tragisch erzählt, vgl. oben S. 141 Anm. 19.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 147

wie in anderen Themenkreisen wurde auch hier nach dem Gesetz der Polarität
das makabre Pathos durch freche Lustigkeit ergänzt. Neben die von Räubern

gestörte Grabesruhe der Liebestreuen läßt sich in diesem Sinne das Abenteuer

jener Ephesierin stellen, welche ihren Witwenschmerz im Arme eines zu ihr in die
Gruft eingedrungenen Soldaten vergißt (Petron Ulf., vgl. oben S. 142), und wieder

auf andere Art wird das Gruseln in der Geschichte vom Schatzhause des

Rhampsinit durch Gelächter gebannt (Herodot II 121).
Was diese komplementären Gruppen pathetischer und lustiger Geschichten

gegenüber den oben (oben S. 143f.) herangezogenen schamanistischen
Scheintoderzählungen zusammenschließt, ist das Vorwiegen menschlich-psychologischer
Interessen, überhaupt die Neigung, nach Möglichkeit alles mit natürlichen Dingen
zugehen zu lassen. Ob dieser Unterschied mehr chronologisch oder sozial zu
erklären sei, soll hier nicht erörtert werden, jedenfalls beruht er auf nachträglicher
Stildifferenzierung einer ursprünglich alle Gegensätze umschließenden erzählerischen

Kunst. Die gleiche Aussonderung widerstrebender Tendenzen hat sich auch

im Roman vollzogen (vgl. oben S. 134f.). Die Neigung zum Mirakulös-Areta-
logischen wirkt sich vor allem im Thüle- und Alexanderroman aus, ferner auf eine

mehr oder weniger ironische Art bei Apuleius, während im Werke Petrons31 und
in den Liebesromanen eine vorwiegend rationale Atmosphäre herrscht.

Zum Scheintod und der Verwechslung mit den Wirren, die sie auslösen, gesellen
sich nun weitere Motive, welche den Liebesroman mit der durch Apuleius und
Petron vertretenen Spielform der Gattung verbinden und welche wiederum den

Ausblick auf eine reiche, in beiden Gruppen nachwirkende Novellentradition
öffnen. Dazu gehört vor allem die unerlaubte Annäherung zwischen Jüngling und
verheirateter Frau, welche bald burlesk, bald in erbaulichem Sinne behandelt
wird32. Für die Autoren des Liebesromans waren die Möglichkeiten durch ihr Thema
der schließlich siegreichen Liebestreue begrenzt, aber die erfolgreiche Abwehr
weiblicher Begehrlichkeit durch den Haupthelden wurde von diesem Thema als

stets emeut variierte Episode recht eigentlich gefordert. Was derart in die Gesamt-
81 Die aretalogischen Wunder bei Xenophon IV 2 und Heliodor VIII9 haben den bloßen

Stellenwert glücklich bestandener Abenteuer, und die Keuschheitsprobe bei Achilles Tatius
VIII13 ff. und Heliodor X 7 ist als Einleitung des glücklichen Endes ganz auf das Gesamtthema

der belohnten Tugend ausgerichtet. In welchem Maß Iamblichs Erzählung von seinen
magischen Interessen bestimmt war (10), läßt sich vom erhaltenen Auszug nicht ablesen. Die
Totenbeschwörung bei Heliodor VI 14 ist eine bloße Episode, während seine Weissagungen
in den Dienst des Vorsehungsgedankens gestellt sind, den er aus dem älteren und weniger
feierlichen Tychemotiv entwickelt. Für die Würdigung der Verwandlungsgeschichten bei Apuleius
darf daran erinnert werden, daß in hellenistischer Zeit gerade so aufgeklärte Dichter wie Kalli-
machos das ironische Spiel mit Mirakelstoffen lieben. Die Metamorphosen Ovids, die in
hellenistischer Tradition wurzeln, tragen nicht zufällig den gleichen Titel wie der Roman des
Apuleius.

88 Die meist verbreitete Form bildet die Rivalität zwischen Vater und Sohn, sei es daß die
zweite Frau oder eine Konkubine des Alten den Konflikt auslöst. Zum einen Typus gehört
das Hippolytosthema, der andere findet sich häufig in der Komödie (F. Wehl]!,Motivstudien
zur griechischen Komödie [1936] 56ff.). Die jeweilige Tonart wird hauptsächlich davon bestimmt,
ob die Initiative vom Jüngling oder von der Frau ausgeht. Eine Sammlung von antiken
Belegen für das Motiv mit Literaturangaben bei Sophie Trenkner, a. 0. (oben S. 133 Anm. 4)
64, 3 und 65,1.



148 Fritz Wehrii

handlung eingebaut wird, ja sozusagen deren Leitmotiv bildet, ist eine Spielform;
des Hippolytostbemas, denn ob der Jüngling seine Keuschheit gegen eine
Stiefmutter, die Frau eines Gastgebers oder eine beliebige andere Respektsperson
verteidigen muß, hat nur untergeordnete Bedeutung.

Als selbständige novellistische Einlage findet sich die Geschichte vom abgewiesenen

Liebesantrag der Stiefmutter und von ihrer schließlichen Bestrafung bei
Apuleius X 2-12 (vgl. oben S. 146). Der sein Opfer verfehlende Racheversuch der
Verschmähten, der Scheintod ihres leiblichen Sohnes, dessen Beisetzung sowie die

Enthüllung des Arztes, welcher statt des geforderten Giftes ein Schlafmittel
verabreicht hat, verleihen dieser Erzählung den Charakter einer schwülen Pathetik.
Während sie dadurch dem Gesamtton der Liebesromane nahekommt, weist die
Stilisierung bei Heliodor in der vom Hauptthema unabhängigen Nebenhandlung
umgekehrt einen frechen Charakter auf (vgl. oben S. 138) - ein Tatbestand gleichsam

vertauschter Rollen, welcher für die Zusammengehörigkeit der verschiedenen

Spielformen des Romans geltend zu machen wäre. In dieser Nebenhandlung wird
Knemon, der Held derselben, von seiner Stiefmutter mit Liebesanträgen verfolgt.
Die Intrige, welche von der ruchlosen Dienerin Thisbe durchgeführt wird und sich
erst gegen den spröden Jüngling, dann gegen die verliebte Matrone selbst wendet,
gipfelt in der zweimaligen Foppung eines nächtlichen Lauschers, sowohl Knemons
als seines Vaters, und wie bei Apuleius endet die Geschichte mit der Bestrafung
der Stiefmutter (19-17).

Für die Haupthandlung des Romans ist das Hippolytosmotiv in seiner reinen
Form ungeeignet, weil der Held hier auf seinen Irrfahrten fern vom väterlichen
Hause sich befindet und darum familiären Konflikten entzogen ist. Xenophon
hilft sich in einer Episode seiner Ephesiaka in der Weise, daß er Pflegeeltern
einsetzt. Sein Held Habrokomes wird in Ägypten von einem ausgedienten Soldaten

gekauft und danach an Kindes Statt angenommen. Dessen Frau verliebt sich in
ihn und bringt ihren Gatten um, weil sie glaubt, dadurch ihre Leidenschaft eher

befriedigen zu können. Von Habrokomes voller Entsetzen erst recht
zurückgewiesen, beschuldigt sie diesen nun der eigenen Untat, worauf er zum Tode
verurteilt, aber durch ein zwiefaches Wunder gerettet wird (III 12; IV 1-2). Nach
der im Liebesroman häufigsten Spielform des Hippolytosmotivs setzt dem jungen
Mann irgend eine verheiratete Frau zu, von welcher er im Laufe seiner Irrfahrten
abhängig geworden ist. Und da gemäß dem Thema der gegenseitigen Treue auch
die Braut oder junge Frau sich bewähren muß, ergibt sich die Möglichkeit einer

Doppelhandlung, in welcher ein älteres Ehepaar den beiden Liebenden übers
Kreuz nachstellt.

Nach dieser Grundform ist die Erzählung bei Xenophon angelegt, welche der
eben skizzierten Episode vorausgeht (II 5-11). Hier wird Manto, die Tochter eines

Räuberhäuptlings, von Leidenschaft für Habrokomes erfaßt und läßt ihm durch
eine Dienerin Liebesanträge zukommen. Er weist diese zurück, worauf sie ihn zur
Rache bei ihrem Vater verleumdet, der junge Mann habe ihrer Ehre nachgestellt -



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 149

alles getreu dem alten Novellenmotiv. Nim wird Habrokomes mißhandelt und in
Fesseln gelegt, bis Mantos Lüge an den Tag kommt. Inzwischen bereitet sich aber
das Verhängnis seiner jungen Frau Antheia vor. Ihre Schönheit hat die Liebe von
Mantos Mann entzündet, worauf jene ihr aus Eifersucht nach dem Leben stellt.
Ihr Todesbefehl wird jedoch vom Beauftragten nicht ausgeführt, dieser verkauft
Antheia vielmehr an Händler, welche sie über See mit sich führen und dadurch
weiteren Abenteuern ausliefern.

Bei gleichem Gesamtablauf unterscheidet sich von dieser Szenenfolge die Erzählung

bei Achilles Tatius V11 ff. nur durch Variationen und Erweiterungen im
einzelnen. Nach der vermeintlichen Enthauptung Leukippes (oben S. 145f.) macht
hier Kleitophon die Bekanntschaft einer reichen Dame, Melitte, welcher er
verspricht, sie zu heiraten, nachdem sie ihn auf ihre Besitzung bei Ephesos gebracht
habe. Im treuen Gedenken an Leukippe hält er sie aber so lange hin, bis zwei

Ereignisse den Abschluß der Ehe verbieten, die Bückkehr von Melittes totgeglaub-
tem Mann Thersandros (V 23) und die Entdeckung, daß Leukippe noch lebe: diese

ist nämlich in der Zwischenzeit von Seeräubern an den Gutsverwalter der Dame
verkauft worden. Damit wird jene auch von Xenophon ausgebeutete Situation
eingeleitet, in welcher ältere Eheleute je einem der beiden Liebenden nachstellen,
denn Leukippe wird sich bald der Liebe Thersanders erwehren müssen. Diese

Ähnlichkeit zwischen den beiden Bomanepisoden zu erkennen, wird freilich
dadurch erschwert, daß Achilles Tatius die Handlung durch Einbeziehung zusätzlicher

Motive kompliziert und dabei auch Effekte possenhafter Komik nicht scheut.
Wie bei ihm der unerwartet heimkehrende Gutsherr seine Frau mit einem Fremden
überrascht (V 23), ergibt eine typische Situation jener bei Apuleius IX 5-25
aufgereihten Hahnreigeschichten, nur daß die Ertappten hier in Wahrheit noch
ehrbare Brautleute sind und überdies beide glauben, verwitwet zu sein. Nachdem
dies sich als Täuschung erwiesen hat, muß sich Kleitophon allerdings durch eine
Liebesnacht von seinem Eheversprechen loskaufen (V 25f.), worauf er sich in
Frauenkleidern aus dem Hause stiehlt (VI 5). Auch für diese Szene sowie die darauf
folgende Einkerkerung des Kleitophon (ib.) sind Motive der Novelle oder auch der
komischen Bühne übernommen. Die Frechheit all dieser Auftritte darf aber nie
voll zur Wirkung kommen, weil die Gesamthandlung trotz allem mit der Belohnung

der Liehestreue schließen muß. Mit welchen stilistischen Mitteln solch
widerstrebendes Erzählungsgut auf ein erbauliches Ziel ausgerichtet werden kann, wird
sich am Beispiel Heliodors besonders deutlich beobachten lassen. Bei Achilles
Tatius hat sich während der dramatischen Erlebnisse Kleitophons Antheia
zunächst gegen die Zudringlichkeit des Gutsverwalters zu verteidigen, wofür sie

jedoch den Beistand Melittes findet. Wie jener darauf die Begehrlichkeit seines

Herrn auf sie lenkt, um als dessen Helfer doch noch zum Ziele zu gelangen (VI 17),

entspricht einem bekannten Komödienmotiv33, nur daß der Anschlag im Boman
mit der Bestrafung des Bösewichts endet. Daß an Antheias Standhaftigkeit auch

38 Plautus Casina.

10 Museum Helveticum



150 Fritz Wehrli

Thersandros abprallt (VI 20-22), verlangt, von der Gesamtfabel abgesehen, die

Verknüpfung mit der Kleitophon-Melitte-Handlung: Antheia gerät denn auch in
eine Lage, die so ausweglos scheint wie die gleichzeitige ihres Geliebten. Das letzte

Ereignis vor der Peripetie zum guten Ende ist eine Falschmeldung über Antheias

Ermordung, die Kleitophon dazu treibt, sich aus Verzweiflung der Mitschuld an
ihrem Tod anzuklagen (VII 6ff.). Diese Erfindung gehört zu den zahlreichen
Varianten des Pyramus- und Thisbemotivs, nach welchem gemäß den

Voraussetzungen des Romans die Todesabsicht im letzten Augenblick vereitelt wird
(oben S. 144ff.). Die Rettung folgt hier am Fest der ephesischen Artemis mit Hilfe
der Keuschheitsprobe, welche alle Anschläge auf das Liebespaar endgültig zu
Schanden werden läßt. Aus der Verlegenheit, welche ihm dabei die Liebesnacht

Kleitophons mit Melitte bereitet, hilft sich der Erzähler mit dem kleinen Sophismus,

daß jene nur zu schwören braucht, sie habe ihrem Gatten während seiner

Abwesenheit die Treue gehalten (VIII11).
Die Abwehr eines zwiefachen Anschlags auf die Treue der Liebenden erzählt '

auch Heliodor VII 9ff. Abgesehen von der engeren Anlehnung an das Hippolytos- >

motiv ist seine Darstellung derjenigen des Achilles Tatius in so vielen Zügen ähnlich,

daß jene unmittelbar als Vorlage benützt sein könnte34. Theagenes ist hier
Opfer Arsakes, der Frau des persischen Satrapen von Ägypten namens Oroondates,

geworden, und diese bedient sich für ihre Zwecke der traditionellen Dienerin. In
ihrem Hause muß Theagenes als Schenke dienen, er widersteht aber standhaft
allen Versuchungen, worauf er mit Folterung und Gefängnis bestraft wird.
Schließlich will Arsake, von der alten Dienerin Kybele angestiftet, es damit
versuchen, daß sie Charikleia umbringt, aber infolge einer Verwechslung fällt statt
jener die Alte selbst dem Giftanschlag zum Opfer (VIII 7-8). In der Zwischenzeit
ist Charikleia wie bei Achilles Tatius Leukippe in Gefahr geraten, einem Diener

ausgeliefert zu werden, nämlich Achaimenes, dem Sohne der Kybele, und auch
dieser greift schließlich in der Verzweiflung über seine Mißerfolge zum Mittel,
seinen Herrn, also den Satrapen, ins Spiel zu ziehen (VIII 2). Charikleias heldenhafte

Verteidigung ihrer Ehre gipfelt in einer täuschenden Selbstanklage, mit
welcher sie genau wie Kleitophon ihrem Leben ein Ende zu bereiten beabsichtigt.
Sie gibt sich als Mörderin Kybeles aus (VIII 8) und wird trotz ihrer Unschuld zum
Tode verurteilt, aber durch ein Wunder von den Flammen des Scheiterhaufens,
den sie besteigen muß, verschont (VIII9). Dafür gibt sich Arsake nach dem

Fehlschlagen all ihrer Anschläge den Tod, wie es der Verführerin auch in der einfachen

Hippolytosfabel entspricht (VIII15).
Die Betriebsamkeit der Szenen, welche hier aufgereiht sind, wird getreu der

Heliodor leitenden Stiltendenz nach Möglichkeit auf den Gesamttenor des Romans

abgestimmt. Da dessen Tugendpathos auf die Kontrastwirkung des Lasters ange-
wiesen ist, bedarf es dazu oft nur der Steigerung des Burlesken ins Verbrecherische, |

wie sie vor allem bei Arsakes Anschlag auf Charikleia vollzogen ist. Heliodor polari- '

34 O. Weinreich a. O. (oben S. 136 Anm. 10) 333.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Komanliteratur 151

siert dabei jene gegensätzlichen Möglichkeiten, welche der Roman ursprünglich
mit der Novelle gemeinsam hat und von welchen Achilles Tatius einen viel
sorgloseren Gebrauch macht als er selbst.

Diesen für beide Autoren charakteristischen Unterschied veranschaulicht auch
die Behandlung, welche das Entführungsmotiv bei ihnen findet. Daß dieses sich
für die antike Novelle nicht unmittelbar belegen läßt35, ist wohl Zufall der
Überlieferung. Es erweist sich dafür als Vorwurf der komischen Bühne durch den
terenzischen Eunuchus, wo der junge Chaerea um eines Mädchens willen ins
Hetärenhaus einbricht. Im Roman ist wenigstens für die Haupthandlung mit
ihrem Treuemotiv die Voraussetzung für eine ernsthaftere Behandlung des Themas

gegeben, doch zeigt sich um eine solche nur Heliodor bemüht. Bei Achilles Tatius
geht dem Raub Leukippes durch den Romanhelden ein Stelldichein der beiden
Liebenden voran, welches mit Hilfe einer pflichtvergessenen Magd und durch
Einschläfern des als Wächter bestellten Dieners bewerkstelligt, aber von Leukippes
Mutter gestört wird (II 19. 23). Die Aufregung, in welche die Alte dabei gerät,
und die Flut ihrer über die Tochter sich ergießenden Beschimpfungen bringen
diese zum Entschluß, das Elternhaus mit ihrem Geliebten zu verlassen. Von seinem
Freunde Kleinias unterstützt, dringt Kleitophon nochmals nachts bei ihr ein,
nachdem diesmal die Mutter samt der ganzen Dienerschaft in Schlaf versetzt worden

ist, und darauf folgt die gemeinsame Flucht nach Berytus (II 31).
/^Während diese Erzählung völlig unbefangen mit den burlesken Requisiten des
Einbrechens und Ertapptwerdens, des Schlafmittels sowie der Helferdienste von
Magd und Freund arbeitet, wird bei Heliodor auf alles Beiwerk solcher Art
verzichtet und die Haupthandlung selbst auf jene Feierlichkeit abgestimmt, die den
Roman überhaupt beherrscht. Dieser Absicht dient die Wahl von Ort und Trägern
des Geschehens. Die Heldin, Charikleia, lebt in Delphi als Pflegetochter eines

dortigen Priesters, der sie gegen ihren Willen mit seinem eigenen Neffen verheiraten
will. Das Mädchen hat sein Herz dem jungen Thessaler Theagenes geschenkt,
welcher mit glänzendem Gefolge zu den pythischen Spielen gekommen ist und für
seine Entführung die Hilfe des ägyptischen Priesters Kalasiris findet. Der heilige
Mann gibt sich für eine so bedenkliche Hilfeleistung her, weil er den göttlich
sanktionierten Auftrag erhalten hat, die von ihrer Mutter, der äthiopischen Königin,
in frühester Jugend ausgesetzte Charikleia den Eltern zurückzubringen36. Es
gelingt ihm, sich mittels einer Täuschung in den Besitz der dafür unentbehrlichen

Erkennungszeichen zu setzen, und dann bereitet er den Überfall auf das Haus des

36 Als selbständige novellistische Erzählung ist immerhin der Exkurs in Xenophons Ephe-
aiaka III 2 (vgl. oben S. 137) zu bewerten, die Erzählung des Freundes Hippothoos, er sei
nachts in das Haus eines Bivalen eingedrungen, habe ihn erschlagen und sei darauf mit dem
bei ihm wiedergefundenen Knaben entflohen. Statt auf Lustigkeit ist das Entführungsthema
hier auf jenen pathetischen Ton gestimmt, über welchen auch die Novelle verfügt (vgl. oben
S. 141 Anm. 19). Belege für das Einbruch- und Entführungsmotiv in außergriechischer Tradition

bei S. Trenkner a. O. 118 und ib. Anm. 3.
33 IV 11 ff.; der Traumbefehl des Apollon und der Artemis, mit den Liebenden zu fliehen,

III 11.



152 Fritz Wehrli

Delphers vor, den Theagenes mit einer Schar Epheben nachts erfolgreich durchführt.

Die Verfolger der Flüchtigen lenkt er auf eine falsche Fährte, bis diese sich

zur See in Sicherheit gebracht haben. Die Durchführung des ganzen Anschlags mit
seinem Aufwand an Personen erinnert trotz dem eindeutigen motivgeschichtlichen
Zusammenhang mehr an die aufgeregte Dramatik von Euripides' Taurischer
Iphigenie und Helena als an die komische Bühne. Heliodor stilisiert seine Erzählung
auch sonst gerne nach dem Vorbild der hohen Kunst, sei es Tragödie oder Epos.
Zu den stillschweigenden oder ausdrücklichen Bezugnahmen und Motiventlehnungen

für einzelne Episoden kommt die der Odyssee-nachgebildete Komposition
des ganzen Romans, das Nachtragen der Vorgeschichte in Form eines Berichtes,
den Kalasiris als Begleiter der Liebenden auf ihrer Irrfahrt ablegt (II 24-V 33).
Daß mit solchen Mitteln nur eine äußerste Möglichkeit des Liebesromans verwirklicht

wird, die aber nichts über die Frühgeschichte der Gattung aussagt, folgt aus
dem Ganzen der bisherigen Ausführungen.

Zum Abschluß soll versucht werden, die gattungsgeschichtlichen Folgerungen
aus den vorstehenden Untersuchungen zusammenzufassen. Der griechische Liebesroman

darf auf Grund der Gemeinsamkeiten, von welchen das Seesturm- und
Räubermotiv am meisten auffallen, als Spielform der Reise- und Abenteuererzählung

beurteilt werden. Andere Ausprägungen derselben sind einerseits die
Werke von Petron und Apuleius, anderseits die Wunder jenseits von Thüle sowie

der Alexanderroman. Die Spannweite der Gesamtgattung erweist sich nach
Thematik und Stilisierung gleich groß, sie gewährt Raum für das Fernste und
Alltäglichste, für Phantastik und Rationalität, Pathetik und Burleske. Mit einem
einheitlichen Stilwillen ist mindestens für die Frühzeit dieser erzählerischen Tradition
schon wegen ihres anonymen und volkstümlichen Charakters nicht zu rechnen.

Von der Freiheit, womit jede Generation das überlieferte Gut behandeln mochte,
vermitteln die Volksbücher über Homer und Aesop eine ungefähre Vorstellung.
Der hohen Kunst und ihrer Hörerschaft lagen solche Prosaberichte fern, und wenn
epische Abenteuergeschichten überhaupt auf sie einwirkten, werden es eher solche

von der Art der Arimaspeia als der Odyssee gewesen sein (vgl. oben S. 135).

Für den Aufstieg in den Bereich des Literarischen, den populäres Erzählungsgut
in hellenistischer Zeit vollziehen konnte, bietet die Novelle als nah verwandte und
viel benützte Gattung ein greifbares Beispiel. In dieselbe Periode fällt die
Ausformung des Liebesromans, bei welcher der Reichtum früherer Möglichkeiten
durch die Ausrichtung auf das Thema der schließlich belohnten Treue beschränkt
wird. Das Abenteuer zu See und Land hört auf, um seiner selbst willen erzählt zu
werden, und auch das Scheintod- und Grabmotiv erhält eine genau umschriebene

Funktion. Dieser Vorgang ist von einer Vereinheitlichung des Stilwillens begleitet,
der seinem Ziel im Romane Heliodors am nächsten kommt. Das komische und
groteske Element ist hier auf die Nebenhandlung beschränkt, wenn sich auch noch

an einzelnen Episoden der Haupthandlung erkennen läßt, welchen Widerstand der
überlieferte Stoff einer konsequenten Neuausrichtung entgegensetzte.



Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur 153

Die im Liebesroman zur Herrschaft gelangte Thematik findet sich episodisch
schon in der Prosaerzählung der vorhellenistischen Zeit. Eine Verherrlichung
ehelicher Treue ist die Pantheiageschichte in Xenophons Kyrupädie (oben S. 144),
und in der Odyssee bildet die Wiedervereinigung der getrennten Ehegatten den
ersehnten Abschluß der Irrfahrten. Das Epos darf deswegen aber nicht als Modell
des Liebesromans angesprochen werden, seine nachweisbaren Anregungen sind
ebenso wie diejenigen der Tragödie sekundärer Art und in der Regel episodisch
begrenzt.

Was das Romanmotiv der Reise, die zur Auffindung eines geliebten Menschen

unternommen wird, betrifft, so macht es den Eindruck, aus verhältnismäßig alter
Tradition zu stammen. Wie S. Trenkner a. 0. (115. 179) gesehen hat, spiegelt es

sich im plautinischen Mercator 857ff., wo der junge Charinus erklärt, sich beim
Suchen nach der ihm abhanden gekommenen Freundin von keinen Flüssen,
Meeren und Bergen abhalten zu lassen sowie Hitze und Kälte, Wind, Hagel und

Regen ertragen zu wollen. Eine literarische Reminiszenz ist hier um so wahrscheinlicher,

weil die Situation des Jünglings einen so heroischen Entschluß gar nicht
verlangt. Überdies kehrt die gleiche Topik in den Menaechmi 231 ff. des Plautus
wieder, und vollends in seinem Poenulus ist sie unauslösbarer Bestandteil der
Fabel. Was sich derart aus der Komödie für ältere Prosaerzählung erschließen

läßt, liegt in novellistischer Form bei Parthenios VIII vor, ein Zeugnis wenigstens
für die späthellenistische Zeit, das B. E. Perry37 als Keimzelle des ganzen Romans

beanspruchen möchte. Hier wird erzählt, wie ein Milesier seiner von einem Gallier
geraubten Frau in den fernen Westen nachreist, sie dort findet, aber von ihr
verraten wird, worauf sie zur Strafe unter dem Schwert ihres zweiten Gatten den

Tod findet. Das hier behandelte Thema steht mit dem der ehelichen Treue in jenem
komplementären Verhältnis, das auch zwischen anderen Novellenstoffen, ja sogar
zwischen den polaren Möglichkeiten innerhalb der Romanliteratur besteht38. Die
beiden Gattungen sind durch gemeinsame Ursprünge in anonym-volkstümlichen
Traditionen verbunden, was manche formalen Ähnlichkeiten erklärt, aber nicht
als Entstehung des Romans aus der Novellistik mißdeutet werden darf39. Eine
solche wird durch die oben dargelegte Prämisse ausgeschlossen, wonach der Liebesroman

als eine Spielform von Abenteuererzählungen größeren Umfanges zu
verstehen ist. Er darf folglich ebensowenig im Sinne Perrys als monumentale
Umsetzung kurzer Reisegeschichten wie als Aufreihung von Novellen irgendwelchen
anderen Inhaltes nach der Hypothese Schissel von Fieschenbergs verstanden werden.

Etwas anderes ist es, die Einfügung novellistischer Erzählungen in den

vorgegebenen Rahmen des Romans anzuerkennen, und zwar einerseits als Digression,
anderseits als Episode der Haupthandlung. Da beide Formen dem Liebesroman

8' AJP 51 (1930) 114, 33.
88 Gienau gesprochen wird die Untreue hier durch den tragischen Konflikt motiviert, in

welchen die Milesierin durch die zweite, ihr aufgenötigte Ehe gerät.
89 Über Entstehungshypothesen dieser Art vgl. oben S. 134 Anm. 5.



154 Fritz Wehrli: Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur

mit dem durch Petron und Apuleius vertretenen Typus gemeinsam sind, müssen
sie in verhältnismäßig früher Zeit entwickelt worden sein.

Eine zweifellos geringere Bedeutung als die Novelle hat für die Formation des

Romans die von E. Rohde in die Diskussion geworfene hellenistische Liebesdichtung,

die zudem ihrerseits vieles aus Prosaüberlieferungen novellistischer Art
schöpft. Unter den elegischen Vorbildern von Romanszenen nimmt die Erzählung
von Akontios und Kydippe in den kallimachischen Aitia (III fr. 67 Pf.) den ersten
Platz ein. Die hier erzählte Überwindung des Widerstandes, welcher einer
Verbindung der Liebenden von den Brauteltern entgegengesetzt wird, deckt sich bis
auf Einzelheiten mit den einleitenden Geschehnissen bei Achilles Tatius40. Nach
diesem ist es allerdings der junge Mann, nicht das Mädchen, für den eine ihm
verhaßte Ehe vorgesehen ist, doch hier wie dort treten die Götter durch Wunderzeichen

für das Liebespaar ein. Während sich die Eltern Kydippes aber schließlich
der höheren Bestimmung unterwerfen, läßt Achilles Tatius die beiden Liebenden

gemeinsam die Flucht ergreifen, um dadurch den Anschluß der Reiseabenteuer
herzustellen (II 12ff. II 31, vgl. oben S. 151). Mit diesem gewaltsamen Mittel löst
den Konflikt auch Heliodor, bei welchem der Pflegevater Charikleias eigensüchtige
Heiratspläne für diese verfolgt, aber durch den gottbefohlenen Brautraub an ihrer
Durchführung gehindert wird (IV11 ff., vgl. oben S. 151 f.); dafür lehnt sichXeno-
phon enger an Kallimachos an, indem er beide Elternpaare sich der Liebeskrankheit

ihrer Kinder und dem Orakelbefehl zur Heirat beugen läßt (I 5-6).
Die große Mehrzahl der Widerstände und Nöte, gegen welche die Liebenden sich

durchsetzen müssen, geht im Roman indessen nicht von den Eltern aus, sondern

von den Zufällen der Irrfahrt, seien diese elementarer Natur oder durch fremde
Menschen verursacht. Entsprechend dem Hauptthema des Romans handelt es sich
bei der zweiten Gruppe von Abenteuern meistens um Anfechtungen der Treue,
welchen bald der junge Mann, bald seine Geliebte oder Gattin ausgesetzt wird.
Wie sich uns gezeigt hat, wird die Erzählung solcher Verwicklungen gerne mit dem

Hippolytosmotiv in seinen verschiedensten Varianten bestritten, derart, daß sich
die Irrfahrten streckenweise wie eine Aufreihung novellistischer Ereignisse
ausnehmen. Dies heißt nach allem bisher Gesagten aber natürlich nicht, der Liebesroman

sei als Gattimg durch eine solche Aufreihimg entstanden41, denn was sich
als ursprünglich selbständige Erzählung begrenzten Umfanges erweist, ist in einen
schon vorhandenen, festen Rahmen eingespannt und dessen Erfordernissen angepaßt

worden; mit dem episodischen Füllwerk wird nur das vorgegebene Hauptmotiv

der schließlich siegreichen Liebe veranschaulicht.
40 Den Stoff zu seiner Elegie hat Kallimachos aus der keischen Lokalgeschichte des Xeno-

medes bezogen, der die Novelle in genealogischem Zusammenhang schon ausführlich erzählt
zu haben scheint (F. Jacoby, FGrHist 442 F 1 Kommentar). Der damit verwandte Vater-Sohnkonflikt,

welcher durch gegensätzliche Ehepläne heraufbeschworen wird, ist bekanntlich ein
Lieblingsmotiv der Neuen Komödie.

41 Über ältere und neuere Ableitung des Liebesromans aus der Novelle vgl. oben S. 134
Anm. 5.


	Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur

