Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 22 (1965)

Heft: 3

Artikel: Einheit und Vorgeschichte der griechisch-rémischen Romanliteratur
Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-19470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-19470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 22 1965 Fasc. 3

Einheit und Vorgeschichte
der griechisch-rémischen Romanliteratur

Von Fritz Wehrls, Ziirich

Heinz Haffter sexagenario
1. 6. 1965

Uber den Ursprung des griechischen Romans und damit die Zusammengehérig-
keit seiner verschiedenen Spielformen gehen die Meinungen heute mehr denn je
auseinander. Wenn seine religionsgeschichtliche Deutung! eine wachsende An-
hingerschaft findet, so liegt dies wohl nicht zuletzt daran, dal es der élteren,
literargeschichtlich ausgerichteten Forschung bisher nicht gelungen ist, der Fiille
von Gegensitzen inhaltlicher und formeller Art durch eine allgemein iiberzeugende
Herleitung gerecht zu werden. So hilt sich E. Rohde, dessen Werk iiber den
griechischen Roman und seine Vorldufer (1876) noch immer zur Diskussion steht,
ausschlieBlich an den Liebesroman und 148t die durch Petron und Apuleius ver-
tretene Richtung ganz auBer Acht. Seine beiliufigen Bemerkungen, wonach fiir
diese ein vollig gesonderter Ursprung anzunehmen wire?, ist das unfreiwillige Ein-
gestindnis einer Verlegenheit, deren die Interpreten bis heute nicht Herr geworden
sind. Wihrend Rohde als die entscheidenden Komponenten hellenistische Liebes-
poesie und phantastische Reiseerzihlung herausarbeitet, hat Schwartz® Epos und
Greschichtsschreibung in den Vordergrund geriickt, womit aber ebenfalls nicht alle
Erscheinungen zu erkliren sind. Da8 die novellistische Komponente® von deutsch-
sprachigen Gelehrten gewohnlich auBer Acht gelassen wird, scheint die Wirkung

1 K. Kerenyi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher Beleuch-
tung, 2. Aufl. 1962; F. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum (1948);
H. Riidiger, Nachwort zur Ubersetzung des Eselsromans von Apuleius von A. Rode (1960);
R. Merkelbach, Roman und Mysterium in der Antike (1962); R. Petri, Uber den Roman des
Chariton (1963).

2 E. Rohde, Roman' 249 leitet Petrons Werk aus der menippischen Satire ab und billigt
den Griechen nur die einzelnen Elemente seiner «scharfen Sittenschilderung» zu, welche dem
«flanen Idealismus der erotischen Romane» vollig fehlten. Im gleichen Sinne &uBert er sich
Kleine Schriften 2 (1901) 25£f.

3 E. Schwartz, Fiinf Vortrige iiber den griechischen Roman (1896).

4 Unter Novellen verstehen wir fiir die Antike jene in sich geschlossenen Erzdhlungen
geringen Umfangs, fiir deren urspriinglich miindliche Verbreitung mit volkstiimlichen Ge-
schichtenerziahlern zu rechnen ist und die, wie die Milesiaka des Aristeides zeigen, in hellenisti-
scher Zeit literarisch werden konnen. Aus ihrer urspriinglich freien Verfiigbarkeit erklart
sich das Eindringen in die Geschichtsschreibung, die euripideische Tragodie und die nach-
klassische Elegie. Der Vorliebe fiir Themen des privaten Alltags entspricht einerseits die
realistische Umweltsschilderung, anderseits die niichtern psychologische, jeder Idealisierung
ferne Motivierung. Dies schlieBt indessen weder gelegentliche Neigung zum Mirakulésen noch
Pathetik aus, vielmehr bildet gerade die Spannweite der Stimmungen ein Merkmal der
{.a‘rattung. Zu vergleichen vor allem Sophie Trenkner, The Greek Novella in the Classical Period

1958) 1-22.

9 Museum Helveticum KlaSSiSCh - philo](]giSCheS

Seminar der Universitat
ZURICH




134 Fritz Wehrli

von Rohdes Machtspruch zu sein, nach dem Roman und Novelle gattungsmifig
nichts miteinander zu tun haben’. Wenn sich eine solche Trennung aber fiir Petron
und Apuleius als unméglich erweist, weil das novellistische Element bei beiden
mit Hinden zu greifen ist, besteht die Gefahr, dadurch lediglich die Sonderstellung
der beiden Romer bestétigt zu finden, statt auch im griechischen Roman nach
novellenartigen Ziigen Ausschau zu halten.

Als weitgehend gesichert wird heute gelten diirfen, daB die Werke von Petron
und Apuleius in ihrer Eigenart, der lebensnahen Darstellung gesellschaftlicher
Verhiltnisse und sogar dem humoristisch-satirischen Einschlag literargeschicht-
lich wesentlich griechisch bestimmt sind. Apuleius bearbeitet ja mit seinem Esels-
roman ein griechisches Original, und wenn Petrons Werk mit seiner scharf gezielten
Verhohnung zeitgenossischer Verhiltnisse auch eine selbstindige Leistung des
Romers darstellt, ist es gattungsméBig dennoch einer griechischen Spielform des
Romans zuzuordnen®. Die Wahl des italisch-groBgriechischen Schauplatzes be-
griindet keine Sonderstellung, da auch ein Teil von Xenophons Ephesiaka (V 61f.)
im Westen, ndmlich in Sizilien spielt, und Charitons Liebespaar, Chaireas und
Kallirrhoe, sogar aus Sizilien stammt. Entscheidend sind die zahlreichen Uberein-
stimmungen formeller und inhaltlicher Art, welche Petrons Werk nicht nur mit
dem des Apuleius und seiner Vorlage, sondern auch mit den griechischen Liebes-
romanen verbinden und welche auf den folgenden Seiten ausgewertet werden
sollen. Wir diirfen jedenfalls schon jetzt vorgreifend zwei Stiltendenzen des griechi-
schen Romans unterscheiden, die einerseits zur Verherrlichung der alle Néte iiber-
windenden Liebestreue fiilhrten und anderseits den Romern die — heitere oder
satirische — Darstellung des Alltags mit all seinen Unzulénglichkeiten vorweg-
nahmen. Die Konsequenz, womit die einzelnen Gruppen der Gattung sich von der
einen oder anderen dieser Tendenzen bestimmen liefen, darf aber nicht, wie eg
vielfach unter Rohdes EinfluB geschieht, iiberschitzt werden. Auch die Spétzeit,

5 E. Rohde, Der griechische Roman 247 und Uber griechische Novellendichtung und ihren
Zusammenhang mit dem Orient (1875 und Roman® [1914] 583). Im gleichen Sinne zuletzt
A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur? (1963) 914 iiber die «tiefen Wesensunterschiede .
der beiden Gattungen», welche ihm die Einbeziehung der Novelle in die Vorformen des Romans
verbieten. Die Hypothese von O. Schissel v. Fleschenberg, Entwicklungsgeschichte des griechi-
schen Romans im Altertum (1913), wonach sich der Roman in einem genau bestimmbaren
Stufengang aus dem Novellenkranz entwickelt haben soll, steht in der deutschen Forschung
isoliert da und kommt wegen ihres abstrakt konstruktiven Charakters trotz einem richtigen
Ansatz nicht in Betracht. Positiver sind die Studien von B. Lavagnini zu bewerten, der auf
Grund einer reichen Materialsammlung den Roman aus lokalen Erzahlungen hervorgehen 1a8t:
Le origini del romanzo greco, Ann. Sc. Norm. Sup. Pisa 27 (1921) 11f., abgedruckt in seinen
Studi sul romanzo greco (1950). Mit volkstiimlichen Urspriingen des Romans rechnet auch
B. E. Perry, Chariton and his Romance, AJPh 51 (1930) 931ff. (speziell 95, 5). An Lavagnini
schlieBt sich Qu. Cataudella an, La novella greca (1957), der als wesentlichen Unterschied
zwischen Roman und Novelle nur die Linge gelten 148t (p. 12). Auf zahlreiche Motivzusam- -
menhinge zwischen den beiden Gattungen macht Sophie Trenkner a. O. aufmerksam. Obwohl
sie unser Problem nur beiliufig behandelt, sind ihre Studien fiir dasselbe doch von groSer
Bedeutung. : .

¢ B. Lavagnini, Il romanzo satirico e le Metamorfosi di Apuleio, Ann. Norm. Se. Sup. Pisa
29 (1923), abgedruckt in seinen Studi sul romanzo greco (1950) 109ff.; R. Helm, Der antike

Roman (1948) 72; Qu. Cataudella a. Q. 12 Anm. 13 mit Literatur; E. Bickel, Geschichie der
romischen Literatur? (1961) 4781f.




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur 135

in welcher die verschiedenen Richtungen sich offenbar zunehmend voneinander
trennten, hat weder einen «realistischen» noch einen «idealistisch»-romantischen
Roman im ausschlieBlichen Sinne gekannt?. Unrealistisch ist das den ganzen Esels-
roman durchziehende Zauber- und Verwandlungsmotiv, und bei der Behandlung
erotischer Dinge fehlt es in demselben weder an Phantastik noch an romantischem
Pathos. Gerade durch eine Fiille solcher Geschehnisse zu wirken, in denen Ko-
misches und Grausiges sich ablést, ist zutreffend als Absicht des Apuleius be-
zeichnet worden®, und das Gleiche gilt auch fiir seinen griechischen Gewéhrsmann,
gleichgiiltig, wie weit die romische Uberarbeitung seines Werkes im einzelnen
reicht. Umgekehrt schlieBt fiir den Liebesroman die Phantastik seiner Abenteuer
und das Tugendpathos der schlieBlich belohnten Treue auch Szenen derber, ja
burlesker Alltiglichkeit nicht aus. Besonders Chariton und Achilles Tatius kom-
men mit solchen den beiden Romern oft sehr nahe, wihrend Heliodor, der sich von
der idealisierenden Stiltendenz am stirksten bestimmt zeigt, leichtfertige Motive
wenigstens nicht aus der Nebenhandlung ausschlief3t.

Die Vermutung einer urspriinglichen Zusammengehdorigkeit, zu welcher diese
gegenseitige Anndherung unserer beiden Romangruppen fiihrt, wird durch weitere
Kennzeichen verstirkt. Zu diesen gehort die gemeinsame Grundform einer langen
Reihe von Abenteuern, die in der griechischen Welt oder auBlerhalb derselben
bestanden werden. Die Odyssee, die klassische Abenteurererziéhlung, wird dem
Leser gelegentlich andeutungsweise oder ausdriicklich in Erinnerung gerufen, aber
ohne daf der Roman deswegen aus dem hohen Epos hervorgegangen wire. Die
Phantastik etwa des Thule- oder Alexanderromans, welche auch Jenseitsfahrten
einbezieht und welche von Lukian in seinen «(Wahren Geschichten» persifliert wird,
deutet auf eher volkstiimliche Traditionen, selbst solche schamanistischer Rich-
tung wie die vom Arimaspenepos vertretenen. Jedenfalls ist die hier am Werk
befindliche Fabulierlust in der Abfolge der Ereignisse vor allem auf Abwechslung
bedacht und verlangt keinen inneren Zusammenhang im Sinn eines anspruchsvollen
Kunstwerkes.

Eine in sich geschlossene Gruppe stellen im Rahmen der Gesamtgattung die uns
erhaltenen Liebesromane dar. Die Ahnlichkeiten, die sie znsammenschlieBen, miis-
sen auf ein gemeinsames Vorbild zuriickgehen, auf das Werk eines unbekannten
Erzihlers, welcher die lockere Reithe von Abenteuern mittels des Liebesmotivs zur
Einheit verband. Die Helden der Geschichte sind stets zwei Verlobte oder Neu-
verméhlte, welche sich, von Wirren und Heimsuchungen jeder Art auseinander-
- gerissen, schlieBlich dank gegenseitiger Treue und einer freundlichen Fiigung zu
endgiiltigem Gliick zusammenfinden. Wie irgendwelche Abenteurer werden sie in
-der weiten Welt umhergetrieben, und einzelne Werke sind sogar nach dem Schau-
platz ihrer Erlebnisse benannt: «Babyloniaka» und «Aithiopika» sind Titel gleicher

7 So zutreffend B. Lavagnini, Studi sul romanzo greco (1950) 98.

8 A. Lesky, Hermes 76 (1941) 70. Auch R. Merkelbach a. O. (oben 8.1, 1) 338 hebt die
Mischung von Scherz und Ernst bei Apuleius hervor; seinen Voraussetzungen gema8 fiihrt er
sie auf die Aretalogie zuriick.




136 Fritz Wehrli

Art wie «<Wunderdinge jenseits von Thule». Von den fernen Léndern selbst be-
kommt der Leser aber gewohnlich nichts zu héren, es sei denn durch gelegentliche
Exkurse geographischen oder ethnographischen Inhalts, die fiir den Ablauf der
Handlung entbehrlich sind. Die entscheidenden Ereignisse sind iiberall die gleichen,
ob sie die Liebenden in Hellas oder im fernen Siiden und Osten treffen, denn hier
wie dort handelt es sich um Schiffbruch, Gefangennahme durch Piraten oder
Réuber des Festlandes sowie um Erprobung der Treue in der Abwehr fremder
Begehrlichkeit. Die eigentliche Thematik der Reise- und Abenteuergeschichten
interessiert den Erzihler offensichtlich selbst nicht, sondern dient ihm bloB als
Rohmaterial fiir seine Verherrlichung der alle Widerstéinde iiberwindenden Liebe,
E. Rohdes Theorie, wonach der Liebesroman aus einer Verbindung von Reisefabu-
listik mit Erotik hervorgegangen sei, kann also wenigstens in dem Sinne gelten,
dal jene eine seiner geschichtlichen Voraussetzungen darstellt. Entsprechend
modifiziert muB folglich auch Rohdes Frithdatierung der «<Wunderdinge jenseits
von Thule» anerkannt werden (Der griechische Roman? 2501f.), denn diese stellen
zweifellos einen altertiimlicheren Typus dar als unsere Liebesromane, gleichgiiltig
in welcher Zeit sie entstanden sind.

Ein kompositionelles Kennzeichen, das auch die Romane gegensitzlicher Stil-
richtung verbindet, ist nichst der Aufreihung von Abenteuern deren Verteilung
auf parallele und sich verschlingende Geschehensabldufe. Diese bewirkt den Ein-
druck der Fiille und erh6ht die Moglichkeit jener Zufille und Verwicklungen,
durch welche sich das Spiel der Tyche oder wie bei Heliodor eine geheime Vor-
sehung offenbaren soll. In der einen Gruppe von Werken sind zunéichst die beiden
Liebenden Triger dieser Doppelhandlung, das gleiche Spiel vollzieht sich aber
auch bei Petron, wo sich die Wege des Erzihlers Encolpius mit denen seines
Knaben Giton, vor allem aber mit denen des Ascyltus, seines Kumpanen, auf viel-
faltige Art durchschlingen. Es ist das Verdienst von R. Heinze, auf diese Ahnlich-
keit sowie zahlreiche Ubereinstimmungen im einzelnen hingewiesen zu haben?®.
Seine Deutung, wonach dieselben einer parodischen Absicht des Romers ent-
springen, hat aber keine Zustimmung gefunden!?, und falls sich ein gemeinsamer
Ursprung aller Spielarten des Romans bewahrheitet, kann sie auch hochstens fiir die
sprachliche Stilisierung zutreffen. Deren Geschraubtheit {ibt nun allerdings zu-
sammen mit der Trivialitéit des Berichteten eine Wirkung aus, welche derjenigen
alter Parodien von Epos und Tragodie sehr dhnlich ist. Wenn Petron fiir diese
Wirkung auch eine erzéhlerische Prosa vergleichbaren Inhalts, der es mit ihrer
Pathetik Ernst ist, als Folie braucht, so wird dieselbe dadurch doch nicht zur
eigentlichen Zielscheibe seiner Satire.

DaB er auf keine parodierende Umformung angewiesen war, um das pédera-
stische Motiv zu gewinnen, ergibt sich aus dessen wiederholter Verwendung im

® R. Heinze, Petron und der griechische Roman, Hermes 34 (1899) 494 ff.
10 W. Schmid im Anhang zu E. Rohde, Der griechische Roman® (1914) 604; O. Weinreich
im Nachwort zur Ubersetzung von Heliodors Asthiopika von R. Reymer (1950) 327.




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur 137

griechischen Roman. So wird in unserem Auszug der Geschichten von Thule ein
Knabe Demochares erwihnt, welchen der Berichterstatter Deinias auf seinen
Irrfahrten mit sich fiihrte!!, und am Schlufl von Xenophons Ephesiaka (V 9) tritt
ein Freund des Helden, Hippothoos, in Begleitung eines Geliebten namens Klei-
sthenes auf!?, Die Erlebnisse dieses Freundes mit einem anderen Knaben, Hyperan-
thes, werden von ithm selber in Form eines Exkurses erzihlt. Danach ist er mit
demselben nach Erschlagen eines reichen Rivalen zur See entflohen, hat aber
Schiffbruch erlitten und ihn beim gemeinsamen Versuch, sich durch Schwimmen
zu retten, in den Wellen verloren (III 2). Dieser pathetisch-tragischen Liebes-
novelle liegt iibrigens das gleiche Modell zugrunde wie der Episode bei Petron 114,
wo Encolpius und Giton sich vor dem Schiffbruch mit einem Giirtel aneinander-
binden, um gemeinsam zu sterben, dann aber beide gerettet werden's.

SchlieBlich werden auch bei Achilles Tatius die Liebeserlebnisse zweier Reise-
gefihrten des Haupthelden in der Form novellistischer Digression erzihlt; beide
Einlagen sollen als tragische Parallelen zu dessen eigenem Schicksal wirken. Der
eine der beiden Begleiter, Kleinias, hat den schénen Knaben Charikles durch einen
Unfall mit dem Pferde verloren, das er ihm selbst geschenkt (I 12), withrend der
Liebling des andern, ndmlich des Menelaos, auf der Eberjagd ums Leben gekom-
men ist (I 33£.).

Was die Parallelhandlung als gemeinsames Strukturelement der verschiedenen
Romantypen betrifft, so ist Ascyltus als ihr Triiger bei Petron schon genannt
worden (oben 8. 136). Von den Figuren des Liebesromans kommt ihm in dieser
- Funktion der ménnliche Gefdhrte des Haupthelden noch niher als die Braut oder
Neuvermihlte, was fiir unsere Frage der gemeinsamen Vorbilder von besonderem
Gewicht ist. Achilles Tatius hat die Abenteuer seines Kleitophon sogar mit den-
jenigen von zwei Freunden verkoppelt. Deren eigene Liebesgeschichten gehen der
Haupthandlung des Romans voraus (oben 8. 137); einer von ihnen, der Jugend-
gefihrte Kleinias, begleitet jenen erst auf der Flucht zur See, wird dann infolge
eines Schiffbruchs aus den Augen verloren und taucht im spéteren Verlauf der
Ereignisse erneut auf, um helfend einzugreifen. Ein dhnliches Spiel des sich Begeg-
nens und Trennens geht mit Menelaos vor sich, den das Liebespaar als Reise-
begleiter auf dem Schiff kennengelernt hat. In Xenophons Ephesiaka erhilt das

11 Photius, Bibliotheca 166 elodyeras ... Aewlag xavd {rjznow iovoplag dua T nadi Anpoyden
dnonlavndeils tijc narpidog, was W. H. leschlg Erotici scriptores (1856) 507 sicher zu Unrecht
mit simul cum filio Demochare iibersetzt.

12 Als Geliebter wird dieser durch seine Schénheit sowie dadurch gekennzeichnet, daB
Hippothoos ihm an allem, was er hat, Anteil gibt.

13 DaB hier eine parodische Absicht waltet, hat keine Beweiskraft im Sinne Heinzes. — Eine
weitere, auf das Hauptthema des Liebesromans abgestimmte Variante bildet die Episode bei
Achilles Tatius III 5, in welcher die beiden Verlobten auf einer Planke des zerschellten Schiffes
davonkommen. Wir haben dasselbe Grundmotiv also in novellenartiger Selbstindigkeit und
als Glied einer Kette von Roman-Abenteuern vor uns, bezogen auf Knaben und Midchen,
mit tragischem und gliicklichem Ausgang sowie in parodischer Behandlung. Mit einer unmittel-
baren Beziehung zwischen all diesen Schiffbrucherziahlungen ist nicht zu rechnen, vielmehr
machen sie den Eindruck, auf eine reiche erzihlerische Tradition zuriickzugehen, die ihrerseits
schon die verschiedensten Moglichkeiten entwickelt hat.




138 Fritz Wehrli

Motiv der Kameradschaft dadurch eine besondere Note, da8 der junge Ehemann
Habrokomes beim Suchen nach seiner vermiBiten Gattin ahnungslos mit eben dem
Réauberhduptling Hippothoos Briiderschaft schlieBt, der jene todlich bedroht hat
(IT 13£.) und im weiteren Verlauf der Ereignisse nochmals bedringt (IV 6). Bei:
einem letzten Zusammentreffen befreit derselbe Hippothoos sie dafiir aus den Héin-
den eines Kupplers, womit die gliickliche Wiedervereinigung der beiden Liebenden - -
angebahnt wird (V 9). Der eigenen Liebesgeschichte, die Hippothoos wie die beiden
Gefihrten im Roman des Achilles Tatius hinter sich hat und seinem neugewonne-
nen Freund erzihlt, ist schon gedacht worden (oben 8. 137).

Besonders reich ist die Nebenhandlung bei Heliodor entwickelt. Ihr Triiger, der
Athener Knemon, ist wie das Liebespaar Theagenes und Charikleia in die Ge-
fangenschaft der dgyptischen Deltarduber geraten und von diesen danach als ihr
Wiichter bestellt worden. Dies schafft den Rahmen fiir eine Abfolge von Erziih-
lungen, die in die Nachbarschaft der bei Petron und Apuleius erhaltenen Novel-
listik gehoren und noch einzeln zu behandeln sein werden. Sie dienen wie die
Liebesgeschichten der beiden Gefihrten bei Achilles Tatius als Parallele zu den
Erlebnissen der Romanhelden (oben 8. 137), nur daB sie auf einen anderen Ton
als jene gestimmt sind. Es ist, als ob der Erzihler das Bediirfnis gehabt hitte,
durch ihren lockeren, bis zur Frivolitit gehenden Charakter die hohe Stilisierung
der Haupthandlung auszugleichen. Was sich vor allem bei Achilles Tatius in un-
bekiimmerter Abfolge gegenseitig durchdringt, ist hier also nach zwei Handlungs-
abldufen geschieden. Wir mochten meinen, da Heliodor dadurch die Spannweite
der Stimmungen sowie die Affinitét zur Novelle als urspriinglichen Wesenszug des
Romans anerkennt; auf novellistischen Ursprung deutet allein schon die Selb-
stindigkeit der in der Nebenhandlung locker gereihten Auftritte. — Nachdem
Knemon mit seinen Mitgefangenen in der Réuberhéhle Freundschaft geschlossen
hat, verschlingen sich seine Schicksale mit den ihrigen aufs engste; von der ge-
meinsamen Flucht an spielt er in einer Abfolge weiterer Abenteuer eine dhnliche
Begleiter- und Helferrolle wie Kleinias bei Achilles Tatius. — Nur ganz rudimentér
ist im Gegensatz hiezu die Doppelhandlung bei Chariton entwickelt™. Von der
Vergangenheit des Freundes Polycharmos wird hier nichts erziihlt, und auch nach
dem gemeinsamen Aufbruch zur Wiederauffindung der geraubten Kallirrhoe
trennt er sich nicht vom junge Gatten Chaireas. So bleibt der Roman im wesent-
lichen auf einen einzigen Geschehensablauf, die Erlebnisse des Liebespaares selbst,
beschriinkt. Gattungsgeschichtlich wird man diese Form als die éltere beurteilen
diirfen, schon weil das Motiv des helfenden Gefihrten, wie Chariton es behandelt,
bis zur attischen Tragbdie zuriickzuverfolgen ist. Dem entsprechend dient ihm
auch Euripides auf eine weite Strecke der Erzéihlung hin als Vorlage. Chariton 148t
die beiden Freunde bei ihrer Nachforschung nach Milet gelangen, wo Kallirrhoe
von einem reichen Gutsbesitzer umworben wird, dabei aber ihrem fern geglaubten

14 Dazu B. E. Perry, Chariton and his Romance, AJPh 51 (1930) 114, 33; R. Helm a. O.
(oben S. 134 Anm. 6) 34.




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur 139

Gatten standhaft die Treue hilt (III 2). Wie Polycharmos den Liebeskranken
_ leitet, wie beide im milesischen Aphroditetempel Kallirrhoes Statue erblicken und
- von der Priesterin ihr Wohlergehen erfahren, doch durch Gefangennahme daran
- gehindert werden, sich ihr zu nihern, wie auf der andern Seite Kallirrhoe sich durch
 einen unwahren Bericht von Chaireas’ Tod iiberzeugen 148t (ITI 6£f.): all dies stellt
eine romantisch iiberhohte Umsetzung der taurischen Iphigenie dar.
\ Zum alten Motivbestand des Romans gehort néichst dem in verschiedener Funk-
©  tion einbezogenen Gefihrten die Entfiihrung durch Réauber, sei es zur See oder
 auf dem Festlande. Diese ist keineswegs auf die griechischen Liebesromane be-
schrinkt, sondern wird als altes Erzahlungsgut lediglich auf deren besondere The-
matik ausgerichtet (oben 8. 136). Seinen Wirklichkeitsgehalt verdankt das Motiv
der offentlichen Unsicherheit, welche in der Antike nie ganz iiberwunden wurde
und im spéiten Hellenismus, der Entstehungszeit des Romans, einen Héhepunkt
erreicht zu haben scheint!®. Die Entfiihrung durch Réuber, sei es zur See oder auf
dem Festland, dient schon im Epos als bequemes Mittel, um Personen zu ver-
setzen. So wird nach der Odyssee (XV 403 {f.) Eumaios als K6nigskind samt seiner
Wirterin von Phonikern entfiihrt. In der Iosage ist nach dem Zeugnis Herodots (I11)
der Frauenraub an die Stelle eines unglaubhaft gewordenen Motivs, der Verfolgung
durch Hera, getreten, und im Volksbuch von Homer, einem dem spéteren Roman
gattungsmiBig verwandten Werk, wird die Mutter des Dichters durch Seeriuber
von der Insel Tos nach Smyrna verschleppt®. Im Reisebericht des Iambulos
(Diodor II 55-60), der zu den utopischen Romanen zéhlt, also in die unmittelbare
Nachbarschaft der uns beschéiftigenden Werke gehort, wird der Berichterstatter
- in Arabien von Ré#ubern aufgegriffen, als Hirt beschiftigt und danach an die
dthiopische Kiiste verschleppt, von wo er, in ein kleines Boot gesetzt, zu einem
gliickseligen Inselvolk gelangt. Dem in einen Esel verwandelten Helden des
Apuleius nimmt die Entfiihrung durch Réuber fiir lange jede Gelegenheit, seine
menschliche Gestalt zuriickzugewinnen, und im Roman des Longus unternehmen
Rauber wenigstens den Versuch, den jungen Hirten zu verschleppen (I 28).

Im Liebesroman ist das Riubermotiv zum konventionellen Mittel geworden,
sei es, um das junge Paar zu trennen, sei es, um seine Festigkeit durch andere
Heimsuchungen auf die Probe zu stellen. Chariton 146t die Irrfahrten damit be-
ginnen, daB die scheintot bestattete Kallirrhoe von Piraten aus ihrer Grabkammer
entfiihrt wird, und bei Xenophon ist ein Raubiiberfall zur See das erste Ungliick,
welches die Neuvermiihlten zunichst gemeinsam trifft, in dessen Gefolge sie jedoch
spiter auseinander gerissen werden. Geemeinsam fallen die Liebenden ferner bei
Achilles Tatius IIT 9 sowie bei Heliodor I 1ff. Réubern in die Héinde, und auch
hier trennen sich ihre Schicksale danach wegen weiteren Ungliicks, das sich daraus

15 Vgl. U. Kahrstedt, Geschichie des griechisch-romischen Altertums (1948) 240 iiber die Pira-
terie in der Aegaeis nach dem Sinken von Rhodos im Spithellenismus; M. Rostovtzeff, Gesell-
schaft und Wartschaft vm romischen Kaiserreich 2 (1929) 195 iiber das Réuberunwesen in

ten.

18 Aristoteles fr. 76 Rose, cf. S. Trenkner a. O. (oben S. 133 A_nm 4) 30.




140 Fritz Wehrli

entwickelt. Ob sich die Ereignisse auf dem Festland oder dem Meer abspielen, ist
motivgeschichtlich ebenso bedeutungslos wie die Wahl von Hellas oder Agypten
als ihrem Schauplatz. Die wirklichkeitsnahen Schilderungen der Réuberfestung
in den Siimpfen des Nildeltas sind bei Achilles Tatius IV 12 und Heliodor I 5-6
zusdtzliche Ausschmiickung einer literarischen Topik!?, und bei Apuleius I'V 6 findet
sich das Motiv, der Lokalisierung seiner Fabel entsprechend, den Verhiltnissen
des griechischen Festlandes angepaBt. Eine gemeinsame erzéhlerische Tradition
148¢ sich einer Anzahl von Szenen ablesen, die nur in Einzelheiten nach den beson-
deren Voraussetzungen eines jeden Romans abgewandelt sind. Zu diesen gehért
die sowohl bei Heliodor I 7 wie bei Apuleius IV 5ff. geschilderte Riickkehr der
Réuber in ihr Quartier und die Erholung bei der abendlichen Mahlzeit. DaB eine
solche Szene gerade zwei im iibrigen so verschiedene Romane verbindet, darf als
besonders beweiskriftiges Argument fiir eine einheitliche Friihgeschichte der
Gesamtgattung bewertet werden. In der knapper gehaltenen Erzihlung Heliodors
fehlt die dienende Alte, welche bei Apuleius den heimgekehrten Réiubern auBer
Speis und Trank ein warmes Bad vorbereitet hat. DaB sie trotzdem zur iiberliefer-
ten Topik gehort, geht aus Xenophons Ephesiaka III9 hervor. Hier gelangt
Habrokomes, der verzweifelt iiberall seiner jungen Gattin nachforscht, auch in
eine Riuberherberge, wo er sich unter Tréinen auf ein Lager wirft und von einer
Alten die tduschende Nachricht erhilt, Antheia habe Selbstmord begangen und
ihr Grab sei ausgeraubt worden. Dies entspricht der duleren Situation nach der
Schilderung bei Apuleius IV 23, wie am gleichen Ort ein junges Médchen in trost-
loser Stimmung mit der schon erwihnten Dienerin in Beriihrung kommt. Fs han-
delt sich um die von den Riaubern erbeutete Charite, der die Alte zum Trost die
Geschichte von Amor und Psyche erzahltis,

Was Charite selbst betrifft, so macht ihre Gefangenschaft sie zur Leidens-
gefihrtin des in einen Esel verwandelten Lucius. Ihre Erlebnisse, welche dieser
teils als Zeuge mithort, teils aus Erzihlungen erfihrt, sind als episodische Neben-
handlung behandelt, aber gegenstindlich unterscheiden sie sich nicht von dem,
was im Liebesroman die Hauptheldin erfahren konnte. So wie Charite vor einem
grauenhaften Tod im Eselkadaver durch das Eindringen ihres Briutigams gerettet
wird (VI 31), der die trunken gemachten Réuber fesselt und danach unschéidlich
macht (VII 13), li8t Xenophon in den Ephesiaka II 13 Antheia im letzten Augen-
blick vor der Opferung durch Réuber bewahrt und diese ihrerseits groBenteils um-
gebracht werden. Der Unterschied beschrinkt sich im wesentlichen darauf, da
Antheias Retter nicht ihr Briutigam ist, sondern ein Truppenkommandant, der
sich bei seiner Tat in sie verliebt und dadurch neue Verwicklungen schafft. Bei der

17 Da hier geschichtliche Erinnerungen an Rauberbanden vorliegen, welche im Nildelta
angesiedelt worden waren, die Bukolen, geht aus deren Erwihnung bei Strabo 792 und 802
hervor. Unseren beiden Romanautoren ist iibrigens auch ihr Name bekannt.

18 Ob das Marchen selbst erst von Apuleius eingelegt worden sei oder nicht, fallt nicht ins
Gewicht, da die Alte sich aus der Haupthandlung nicht auslésen 148t, also aus der griechischen
Vorlage des Apuleius stammen mu8.




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-rémischen Romanliteratur 141

Erklirung der Ahnlichkeit zwischen den beiden Episoden ist die Moglichkeit nicht
ganz auszuschlieBen, daB Apuleius oder sein Vorgéinger sich schon von einem
Liebesroman der uns bekannten Art anregen lieB. Fiir wahrscheinlicher halte ich
~ indessen die Beniitzung élteren novellistischen Gutes sowohl bei Apuleius als bei
Xenophon: dieser Erklirung ist. der makaber-romantische Charakter der beiden
Szenen sowie die allgemeine, noch niher zu untersuchende Bedeutung der Novelle
fiir die Vorgeschichte des Romans giinstiger. Auf eine alte Topik von Réauber-
geschichten, welche in die Zeit vor der Ausformung unserer Liebesromane zuriick-
reicht, weist auch eine weitere Ubereinstimmung zwischen unseren zwei Werken:
Was Tlepolemus, der Verlobte und Retter Charites, von seinen angeblichen Taten
als Rauberhduptling erzihlt (Apuleius VII 51f.), erinnert bis auf Einzelheiten an
das Auf und Ab im Leben des wirklichen Bandenfiihrers Hippothoos bei Xenophon
(IT 13-14; III 2; IV 3; V 2-3), das zum Teil ebenfalls als dessen eigener Bericht
behandelt ist. Hippothoos haben wir iibrigens schon als Triger der Doppelhand-
lung kennengelernt, die als Formelement nicht auf den Liebesroman beschrinkt
ist (oben 8. 137),

Nichst der Entfiihrung durch Réuber ist im Liebesroman Sturm und Schiff-
bruch das bevorzugte Abenteuer, wie jene ein bequemes Mittel, die Liebenden zu
trennen, und mit ihr in den erfindungsreichsten Kombinationen verbunden. Als
Niederschlag realer Erfahrungen zur See geht das Motiv so weit zuriick wie die
Reiseerzihlungen selbst, also bis zum Epos der archaischen Zeit. Mit seiner Hilfe
148¢ sich ein Held nach jedem gewiinschten Ziel bringen, Odysseus auf die Mérchen-
insel der Kalypso oder zu den Phaiaken, die Reisenden von Lukians «Wahren Ge-
schichten», die eine ganze Literatur phantastischer Erzahlungen parodieren, sogar
auf den Mond?. Apollonius von Tyrus gelangt infolge eines Schiffbruchs, den er
auf einer Handelsreise erlebt, nach Kyrene und gewinnt dort die Hand der Ké6nigs-
tochter. Diese verliert er danach als Gattin auf einer zweiten Seereise, weil sie als
vermeintlich Gestorbene im Meer versenkt werden muf}, aber nach vielen weiteren
Jahren findet er die wunderbar Gerettete, erneut durch einen Sturm verschlagen,

19 Uber den Rahmen des in unseren Liebesromanen Moglichen geht auf jeden Fall hinaus,
was Apuleius vom Untergang seines Paares erzihlt, die heimtiickische Ermordung des Tlepo-
lemus durch einen abgewiesenen Rivalen, der ihn auf die Eberjagd gelockt hat, sowie dessen
Blendung durch Charite und ihr Selbstmord (VIII 1-14). Ein tragisches Thema ist ausge-
schlossen, wo das Stilgesetz als AbschluB der Erzihlung die gliickliche Vereinigung der Lieben-
den verlangt. Die seltenen Motive tragischen Charakters, die der Liebesroman aufweist, bleiben
darum auf die Nebenhandlung beschrinkt, weil diese dem Gebot des gliicklichen Ausganges
nicht unterworfen ist. Beispiele sind die schon gewiirdigten Erzahlungen vom Tod geliebter
Knaben bei Xenophon und Achilles Tatius (oben S.137f.), deren eine iiberdies durch das
Motiv der Eberjagd mit der Tlepolemusgeschichte verbunden ist. Gleichgiiltig ob erst Apuleius
selbst oder schon der Autor seiner Vorlage von der Rache Charites erzahlt hat, ist er der
griechischen Novellistik verpflichtet, denn eine genaue Parallele zu seiner Geschichte stellt
diejenige von der Gallierin Kamma im plutarchischen Erotikos 22 dar. Das Motiv der ehelichen
Treue ist der Novellistik entsprechend ihrer Spannweite so vertraut wie die Hahnreigeschichte,
sei es mit tragischem oder erfreulichem Ausgang. Die erbaulichen Liebesgeschichten sind also
keineswegs auf den Roman beschrankt. Dessen Autoren fanden vielmehr in alterer Tradition
vor, was sie fiir ihre Zwecke umformen konnten. ‘

20° 4 Andjc ioropla 9, 77 Tvpdw ... megidunjoag trigt das Schiff sieben Tage und sieben Néachte
lang durch die Luft, um es samt seinen Insassen am achten Tage auf dem Monde abzusetzen.




142 Fritz Wehrli

in Mytilene wieder. Mit der zweiten Halfte seiner Handlung lehnt sich der Apol-
loniosroman eng an das Schema der griechischen Liebesromane an?!, wihrend fiir
den Anfang aus einem umfassenderen Motivschatz geschopft wird. Offenbar gilt
fiir das Sturm- und Schiffbruchthema dasselbe wie fiir die Réubergeschichten,
nimlich daB die Begriinder des Liebesromans aus einer reichen erzihlerischen
Uberlieferung eine Auswahl trafen und das Ubernommene nach den Bediirfnissen
ihrer Gattung umgeformt haben. Damit ist ein Schliissel fiir die Beurteilung der
Ahnlichkeiten gegeben, welche zwischen einzelnen Szenen von Romanen der ver-
schiedenen Spielformen bestehen, auch wenn gelegentlich direkte Anregungen
zwischen denselben, ja selbst parodische Absichten zu erwégen bleiben (vgl. oben
S. 136. 140). So scheint das Motiv des von zwei Liebenden gemeinsam erlittenen
Schiffbruches mit gliicklichem oder tragischem Ausgang, das wir bei Xenophon,
Achilles Tatius und Petron vorgefunden haben (oben 8.137 und Anm. 13), auf
gemeinsame, letzten Endes novellistische Urspriinge zuriickgefiihrt werden zu
konnen. Das gleiche gilt fiir eine weitere Motivgemeinschaft zwischen Petron
(109ff.) und Achilles Tatius (II 33ff.), ndmlich erotische Unterhaltungen, welche
von den Passagieren eines Schiffes auf Deck gefiihrt werden, und auf welche, un-
mittelbar oder etwas spiiter, ein Sturm mit seinen Schrecken folgt. Bei Petron
bildet ihren Gegenstand muliebris levitas, was einen der Anwesenden veranlaft,
die bekannte Gteschichte von der raschen Trostung der ephesischen Witwe zum
besten zu geben, bei Achilles Tatius ergehen sich die Reisenden in vergleichenden
Betrachtungen iiber Frauen- und Knabenliebe. Als Rahmenmotiv ist das Gespréich
zur See so ergiebig wie die Unterhaltung in der Réiuberhshle (oben 8. 140) oder
das weit iiber den Roman hinaus verwendete Symposion. Seine Einfiihrung setzt
nicht nur eine entwickelte Technik novellistischer Digressionen, sondern auch die
Greldufigkeit nautischer Themen voraus. Weder das eine noch das andere ist auf
den Liebesroman beschrinkt.

Keinen geringeren Erfindungsreichtum als fiir die Réuber- und Schiffbruchszene
verschwendet der Roman fiir das Motiv des Scheintodes. Seine bevorzugte Form
ist die Bestattung noch Lebender und die darauf folgende abenteuerliche Befreiung
aus dem Grabe. Sie dient als Hauptstiitze fiir eine symbolische Auslegung des
ganzen Liebesromans, bei der sie den Ubergang des Mysten in ein hoheres Dasein
zu versinnbildlichen hat?2. Als erstes Bedenken gegen eine solche Interpretation
wire geltend zu machen, da8 die Wiedervereinigung mit einem léingst vertrauten
Menschen, auf welche die Erweckung aus BewuBtlosigkeit iiberall zielt, fiir die
Uberwindung des Irdischen ein wenig angemessenes Bild wire. Auf die weiteren
Argumente, welche gegen eine religitse Deutung von Bestattung und Riickkehr

21 Uber Ahnlichkeit mit der Erzéhlung Xenophons s. E. Rohde, Roman' 412 und K. Kerenyi |
a. 0. 36. Ein eingehender Vergleich wire unseres Erachtens dazu geeignet, die Annahme zu |
bestéatigen, da der Liebesroman im ausschlieBlichen Sinne durch Auswahl und einheitliche |
Stilisierung von Motiven entstanden ist, welche aus einer reichen und beliebig verwendbaren
Uberlieferung stammten.

22 Oben S.133 Anm. 1. Merkelbach passim. Kerenyi 24ff. spricht vorsichtiger nur von'
Beziehungen zur Aretalogie. ,




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-rémischen Romanliteratur 143

ins Leben ins Feld zu fiihren wiren, soll hier indessen verzichtet werden. Dem
Versuch einer direkten Widerlegung ziehen wir eine Untersuchung des Motivs nach
erzihlerischer Funktion und literargeschichtlicher Herkunft vor. Sofern diese nim-
lich alle Erscheinungen zu erkliren vermag, macht sie auch die Annahme eines
kultischen Ursprungs des Liebesromans hinfillig.

Der Scheintod bildet in diesem ein Glied in der bunten Kette von Abenteuern,
eine Episode im Spiel des sich Verlierens und Findens, das der Erzihler mit seinem
auf die Probe gestellten Paare treibt. Seine Funktion ist also mit der von Schiff-
bruch und Raubiiberfall zu vergleichen, und als eigentlich vertauschbar wird sich
uns das Motiv mit dem der Verwechslung oder der Téuschung in irgend einem
anderen Sinn, etwa der falschen Todesnachricht (Chariton III 10), erweisen. Darum
braucht es auch nicht stets ernsten Charakter aufzuweisen, und tatsdchlich wird
es manchmal auch farcenhaft, ja grotesk behandelt, wodurch es eine der zahl-
reichen Verbindungen zwischen Petrons Werk und den griechischen Liebesroma-
nen bildet?3, Wir werden die Ahnlichkeiten zwischen den beiden literarischen Rich-
tungen wieder durch die gemeinsame erzihlerische Tradition zu erkliren haben,
deren urspriinglich wahllose Buntheit durch die stilistische Differenzierung der
Spétzeit eingeschrinkt wurde.

Mit der Funktion eines literarischen Motlvs ist nun allerdings noch nichts iiber
seinen Ursprung entschieden. Nach diesem gehort der Scheintod in den weiteren
Umbkreis schamanistischer Geschichten, welche von Wunderménnern der archai-
schen Zeit erzihlt werden, von Epimenides und seinem jahrzehntelangen Schlaf
oder von der Fihigkeit eines Aristeas, Abaris und Hermotimos, den Korper fiir
beliebige Zeit leblos ruhen zu lassen, wihrend die Seele sich frei auf Abenteuer
begibt?4, Dem gleichen Bereich gehéren auch die exorzistischen Uberlieferungen
an, zu welchen die von Herakleides Pontikos fr. 76-89 W. berichtete Erweckung
einer Scheintoten durch Empedokles iiberleitet (zu fr. 78). Als novellistische Hin-
lagen finden wir damit unmittelbar verwandte Beschw6rungsszenen im Roman,
und zwar einerseits bei Heliodor (§V#14), anderseits bei Apuleius (II 28). Dort
zwingt eine dgyptische Alte ihrem toten Sohn einen Bericht iiber seinen Bruder ab,
und im Eselsroman wird ein Toter von einem #gyptischen Priester ins Leben
zuriickgerufen, um die eigene Frau als Moérderin zu entlarven®. Gemeinsam mit

23 Zu den Ubereinstimmungen zwischen Liebesroman und Petrons Werk, die das Gesagte
veranschaulichen, gehort die gemeinsame Verwendung eines Theaterdolchs mit zuriickweichen-
der Klinge bei Achilles Tatius ITI 21 und Petron 94, die dazu dient, eine Ermordung vorzu-
téduschen, also eine Spielform des Scheintodmotives darstellt. Da bei Achilles Tatius IIT 20
ausdriicklich festgestellt wird, daB solche Instrumente auf der Biihne Verwendung finden,
liegt hier offenbar eine der nicht seltenen Anregungen von seiten des Mimus vor (cf. 8. Sudhaus,
Hermes 41 [1906] 266 und K. Kerenyi a. O. 31); R. Merkelbach a. 0. 128 versucht im Sinne
seiner ganzen Bewemfuhrung, die Szene bei Achilles Tatius auf fromme Gaukeleien in den Isis-
mysterien zuriickz

24 E. R. Dodds, The Greeka and the Irrational (1951) 141.

2 Als Einheit werden Wundergeschichten dieser Art bei Lukian im Philopseudes behandelt,
wo sich die Wiedererweckung einer zwanzig Tage lang Bestatteten (53) neben einer Toten-
beschworung (42) findet. Uber mirakulose Erzahlungen schlechthin, die Aretalogien, s. H. Wer-
ner, Hermes 53 (1918) 225£f.

/11t




144 Fritz Wehrli

der Erzéhlung bei Phlegon, Mirabilia 1, auf die Goethes Braut von Korinth zuriick-
geht?, sowie mit anderen Dokumenten zeugen diese Episoden fiir eine dem Grenz-
bereich von Leben und Tod mit seinem Zwielicht verhaftete Tradition von Grusel-
geschichten.

Von magischen Kiinsten, die statt Tote zu beschwéren die Seele zum Verlassen
des Korpers nétigen, erzahlt der Thuleroman. Hier werden die Geschwister Man-
tinias und Derkyllis vom bésen Zauberer Paapis dazu verleitet, ihre Eltern fiir
lange Zeit in einen todeséihnlichen Schlaf zu versetzen (VIII). Sie miissen diese
Missetat dadurch abbiilen, da8 sie selber jeden Morgen in BewuBtlosigkeit ver-
senkt und nur fiir die Niichte ins Leben zuriickgerufen werden (VI. VIII).

Im Gegensatz zur hier waltenden Wunderfreudigkeit geht im Liebesroman alles
mit vollig natiirlichen Dingen zu, wenn nicht sogar blofe Tduschung der Umge-
bung an Stelle des Scheintodes tritt. Fiir den Zauberer tritt bei Xenophon III 5
der einen Schlaftrunk verabreichende Arzt*? ein, und anderswo geht das Bewuft-
sein infolge einer ungliicklichen Verkettung von Umsténden verloren. Bald ge-
schieht dies wihrend einer Niederkunft auf hoher See (Apollonius von Tyrus XXYV),
bald infolge eines aus Eifersucht versetzten Schlages (Chariton I 4) oder gar des
Grenusses von vergiftetem Honig (Iamblichos, Drama 3—4). Der Vorgang, auf wel-
chen die Zaubergeschichte alles Interesse konzentriert, ist im Liebesroman zum
bloBen Hilfsmittel herabgesunken. Der Scheintod darf hier auch durch die banal-
sten und frostigsten Mittel ausgel6st, ja durch eigentliche Possen ersetzt werden,
wenn nur die Aufgabe erfiillt wird, das Wunder der Liebestreue in allen Anfech-
tungen strahlen zu lassen. Die in solchen Erzéhlungen herrschende Rationalitét
ist als solche nichts Neues, sondern ein Element, das sich nach dem schon wieder-
holt angerufenen Prinzip der Polaritit im Roman wie in der Novelle von altersher
mit der Neigung zum Mirakul6sen verbindet. Was den Liebesroman auszeichnet,
ist danach lediglich die mehr oder weniger konsequente Ausstilisierung einer alten
Moglichkeit.

Eine Neuschopfung des erotischen Romans ist auch das Motiv der zu allem be-
reiten Liebestreue nicht. Schon in Xenophons Kyrupédie vollbringt Pantheia mit
dem Selbstmord iiber der Leiche ihres ruhmreich gefallenen Gatten eine Tat
(VII 3, 14), die in jenem stets bloBe Absicht der verzweifelten Helden und Heldin-
nen bleibt?. Besonders nahe steht der Thematik des Romans die Geschichte von
Pyramus und Thisbe, den beiden Liebenden, die Ovid in den Metamorphosen
IV 551f. einem unbekannten Gewédhrsmann vermutlich hellenistischer Zeit nach-

6 Eva Frank, RE XX 1, 261.

%7 Der Arzt gehort zu den Figuren der mehrheitlich von der gleichen Rationalitit geprigten
Novelle. In einer Einlage von Apuleius’ Metamorphosen gibt ein Arzt genau gleich wie bei
Xenophon a. O. einen Schlaftrunk statt des verlangten Giftes (X 11). Bei Aristainetos (Epist.
I 13) erkennt ein solcher die Liebeskrankheit eines Jiinglings und bringt dessen Vater dazu,
ihm seine Geliebte abzutreten — eine Spielform des der Novelle mit der Bithne gemeinsamen
Vater-Sohnmotivs.

28 Uber das Motiv der Rache, mit welcher eine Frau fiir ihren Gatten eintritt, vgl. oben
S. 141 Anm. 19.




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur 1456

erzdhlt. Es ist eine mit dem Scheintod vergleichbare T#iuschung, welche erst
Pyramus aus Verzweiflung in den Tod treibt und danach Thisbe ihm dorthin folgen
lift. Wie die Varianten zeigen, mufl das hier ausgeformte Novellenmotiv weit
verbreitet gewesen sein, bevor es im Liebesroman die oben angedeutete Funktion
iibernahm. Wir finden es in einer Episode des Thuleromans, deren Held Thrus-
kanos die vom Zauberer Paapis verfolgte Derkyllis liebt, sie in bewuBtlosem Zu-
stand auffindet und darauf, im Wahn, sie sei tot, sich selber ersticht (VII). Zu einer
verwickelten Handlung ist der zur Tat gewordene Selbstmord mit der gerade noch
vereitelten Absicht in Iamblichos’ Dramatikon vereinigt (XVIII). Hier findet der
Vater der jungen Sinonis die Leiche eines Méidchens vor, welche er irrtiimlich fiir
die seiner Tochter hilt, worauf er sie bestattet, das Grab mit einer Inschrift ver-
sieht und sich selber erhingt. Nun kommt Rhodanes, der Gatte der Sinonis, zur
Stelle, der sich in der Verzweiflung iiber den tduschenden Tatbestand seinerseits
mit dem Schwert umbringen will, aber rechtzeitig davon abgehalten werden kann.
Diese Wendung ist notwendig, weil die beiden Liebenden sich nach dem Gesetz des
Romans schlieBlich finden miissen und der Erzéhler nur fiir die Behandlung der
Nebenfiguren freie Hand hat. So behilt er das Motiv in der urspriinglichen Form
der Pyramus- und Thisbegeschichte fiir die erste Hilfte seiner Episode bei, wih-
rend die Fortsetzung wie die Abenteuer der Liebesromane insgesamt auf das gliick-
liche Ende ausgerichtet werden muB.

DaB die Verzweiflung des Liebenden bei Iamblichos nicht durch eine irrefiih-
rende Blutspur wie in Ovids Erzéihlung oder durch eine tduschende BewuBtlosigkeit,
sondern durch Verwechslung ausgelost wird, hat fiir die Erzéihlung im ganzen
keinerlei Bedeutung und bestétigt den Scheintod nach seiner Funktion im Roman
als austauschbares Hilfsmotiv. Und da jeder Leser weiB, daB die Liebenden sich
trotz allem schlieBlich finden werden, fehlt den Verzweiflungsszenen trotz Haare-
raufen und Selbstmorddrohung auch der Ernst der Pyramus- und Thisbegeschichte.
DaB ihr Pathos sich zur bloBen Theatralik entleeren kann und vereinzelt zur
eigentlichen Farce umschligt, ist um so versténdlicher, als insbesondere das Motiv
der Verwechslung burlesken Ursprung hat. Aber auch dasjenige des Scheintodes
widersetzt sich einer possenhaften Behandlung nicht, sobald das echte Wunder
wie im Liebesroman durch einen profanen Vorgang ersetzt wird (8. 144); von der
Verabreichung eines Schlaftrunkes bis zu triigerischen Machenschaften irgend-
welcher Art ist fiir die Phantasie des Erzihlers kein weiter Weg. Wie weit im
einzelnen Roman die Skala der Stimmungen reicht, wird lediglich durch den Stil-
willen bestimmt.

Pathetisch gestaltet wie in IJamblichs oben erwihnter Rhodanesepisode finden
- wir das Verwechslungsmotiv auch bei Heliodor, wo Theagenes in der ermordeten

Freundin seines Gefihrten Knemon die eigene Verlobte zu erkennen glaubt (vgl.
"oben 8. 138 Aethiopika II 3ff.). Auf der Grenze zwischen Ernst und Skurrilitit
bewegt sich die Darstellung dagegen in der Erziéhlung des Achilles Tatius, der dem
Helden erst eine Hinrichtung seiner Geliebten Leukippe vorspiegeln 148t und ihn




146 Fritz Wehrli

danach iiberdies zum Opfer einer Verwechslung macht. In der ersten der beiden
Szenen, einer burlesken Variante des Scheintodmotivs, verkennt der Held aus der
Entfernung des Lauschers, dafl seine Rdubern in die Hénde gefallene und von
diesen zur Opferung bestimmte Geliebte, Leukippe, nicht von ihrem eigenen Blut,
sondern vom Inhalt vorgebundener Tierddrme iiberstromt und darauf lebend in
einem Sarge beigesetzt wird. Erst nachdem er voller Grauen schon Hand an sich
gelegt hat, kliren ihn seine herbeigeeilten Gefihrten dariiber auf, daB Leukippe
durch ein Gaukelspiel vor wirklicher Hinrichtung gerettet worden sei, und darauf
entsteigt sie tatsichlich lebend ihrem Gefangnis (III 15-21). Durch Verwechslung
wird derselbe junge Mann spéter bei der Verfolgung von Piraten gefoppt, welche
inzwischen seine Geliebte entfiihrt haben. Vom eigenen Schiff aus mul} er eine in
Leukippes Kleidern enthauptete und ins Wasser geworfene Dirne fiir jene selbst
halten, wiihrend sie in Wahrheit von den Fliehenden verborgen gehalten und neuen
Leiden entgegengefiihrt wird (V 7; VIII 16).

Der Trennung der Liebenden, welche hier mittels des Verwechslungsmotivs voll-
zogen wird, dient der Scheintod in der Geschichte von Apollonius von Tyrus (XXV,
vgl. oben 8. 144) und bei Chariton (I 4, vgl. oben 8. 144). Dort wird die junge
Gattin des Helden nach ihrer Entbindung zur See in einem Kasten iiber Bord
geworfen, weil man sie irrtiimlich fiir gestorben hélt, dann aber auf wunderbare
Weise gerettet, um nach Jahren ihren Gatten wieder zu finden®. Bei Chariton wird
die durch einen Schlag ihres eifersiichtigen Gatten ohnmichtig gewordene Kallir-
rhoe® in einer Familiengruft beigesetzt und dort von eingedrungenen Grabriubern
gefunden, welche sie iiber das Meer entfiihren. Vom gleichen Motiv der voreiligen
Beisetzung und der Befreiung durch Grabschinder macht auch Xenophon Ge-
brauch, nur da8 er sein Liebespaar schon vorher auseinandergerissen werden a8t
(III 71., vgl. oben 8. 144). Seine Motivierung, da8 die nur dem Gedanken an ihren
jungen Gatten lebende Antheia sich durch Gift einer verhaBten Heirat entziehen
will, aber vom Arzt nur ein Schlafmittel erhilt, beriihrt sich nahe mit der Stief-
mutternovelle bei Apuleius X 2-12 (oben 8. 144 Anm. 27). Dort ist es statt des
Midchens ein Knabe, der dank wohlgemeinter édrztlicher Tduschung nicht ver-
giftet, sondern in voriibergehende BewuBtlosigkeit versenkt wird und nach seinem
Erwachen der Gruft entsteigt. Die Beisetzung in todesdhnlichem Zustand und die
darauf folgende Rettung stand also offenbar als novellistisches Motiv zur Ver-
fiigung, das sich je nach dem Zusammenhang in verschiedener Funktion einsetzen
lief3.

In seiner unheimlichen Gegensténdlichkeit mufl das Grabmal fiir die novelli-
stische Phantasie eine unerschépfliche Quelle von Anregungen gewesen sein, und

29 Das Motiv ist eine Variante von Achilles Tatius V 7, cf. oben.

30 Seine Eifersucht ist von abgewiesenen Freiern der Ka.]hrrhoe, die sich fiir ihre Niederlage -
riachen wollen, durch possenhafte Verdachtigungen angefacht worden. Die dafiir in Szene
gesetzten Auftritte (I 2ff.) werden mit den in Novelle (Apuleius IX 5f.) und Mimus heimischen
Hahnreimotiven bestritten, nur daB hier alles bloBe Unterstellung ist. Die Rache eines ab-
gewiesenen Freiers wird bei Apuleius VIII 1-14 tragisch erzahlt, vgl. oben S. 141 Anm. 19.




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-rémischen Romanliteratur 147

wie in anderen Themenkreisen wurde auch hier nach dem Gesetz der Polaritit
das makabre Pathos durch freche Lustigkeit erginzt. Neben die von R#ubern
gestorte Grabesruhe der Liebestreuen laBt sich in diesem Sinne das Abenteuer
jener Ephesierin stellen, welche ihren Witwenschmerz im Arme eines zu ihr in die
Gruft eingedrungenen Soldaten vergilit (Petron 111f., vgl. oben 8. 142), und wie-
der auf andere Art wird das Gruseln in der Geschichte vom Schatzhause des
Rhampsinit durch Geldchter gebannt (Herodot II 121).

Was diese komplementéren Gruppen pathetischer und lustiger Geschichten
gegeniiber den oben (oben 8. 143f.) herangezogenen schamanistischen Scheintod-
erzihlungen zusammenschlieBt, ist das Vorwiegen menschlich-psychologischer
Interessen, iiberhaupt die Neigung, nach Moglichkeit alles mit natiirlichen Dingen
zugehen zu lassen. Ob dieser Unterschied mehr chronologisch oder sozial zu er-
kliren sei, soll hier nicht erértert werden, jedenfalls beruht er auf nachtriglicher
Stildifferenzierung einer urspriinglich alle Gegensitze umschlieBenden erzihleri-
schen Kunst. Die gleiche Aussonderung widerstrebender Tendenzen hat sich auch
im Roman vollzogen (vgl. oben S.134{.). Die Neigung zum Mirakulos-Areta-
logischen wirkt sich vor allem im Thule- und Alexanderroman aus, ferner auf eine
mehr oder weniger ironische Art bei Apuleius, wihrend im Werke Petrons® und
in den Liebesromanen eine vorwiegend rationale Atmosphire herrscht.

Zum Scheintod und der Verwechslung mit den Wirren, die sie ausldsen, gesellen
sich nun weitere Motive, welche den Liebesroman mit der durch Apuleius und
Petron vertretenen Spielform der Gattung verbinden und welche wiederum den
Ausblick auf eine reiche, in beiden Gruppen nachwirkende Novellentradition
6ffnen. Dazu gehort vor allem die unerlaubte Annéherung zwischen Jiingling und
verheirateter Frau, welche bald burlesk, bald in erbaulichem Smne behandelt
wird®2, Fiir die Autoren des Liebesromans waren die Moglichkeiten durch ihr Thema
der schlieBlich siegreichen Liebestreue begrenzt, aber die erfolgreiche Abwehr
weiblicher Begehrlichkeit durch den Haupthelden wurde von diesem Thema als
stets erneut variierte Episode recht eigentlich gefordert. Was derart in die Gesamt-

81 Die aretalogischen Wunder bei Xenophon IV 2 und Heliodor VIII 9 haben den bloen
Stellenwert gliicklich bestandener Abenteuer, und die Keuschheitsprobe bei Achilles Tatius
VIII 13£f. und Heliodor X 7 ist als Einleitung des gliicklichen Endes ganz auf das Gesamt-
thema der belohnten Tugend ausgerichtet. In welchem MaB Iamblichs Erzihlung von seinen
magischen Interessen bestimmt war (10), liBt sich vom erhaltenen Auszug nicht ablesen. Die
Totenbeschworung bei Heliodor VI 14 ist eine bloBe Episode, withrend seine Weissagungen
in den Dienst des Vorsehungsgedankens gestellt sind, den er aus dem alteren und weniger feier-
lichen Tychemotiv entwickelt. Fiir die Wiirdigung der Verwandlungsgeschichten bei Apuleius
darf daran erinnert werden, daB in hellenistischer Zeit gerade so aufgeklirte Dichter wie Kalli-
machos das ironische Spiel mit Mirakelstoffen lieben. Die Metamorphosen Ovids, die in helle-
nistischer Tradition wurzeln, tragen nicht zufillig den gleichen Titel wie der Roman des
Apuleius.

b Die meist verbreitete Form bildet die Rivalitit zwischen Vater und Sohn, sei es daB die
zweite Frau oder eine Konkubine des Alten den Konflikt auslést. Zum einen Typus gehort
das Hippolytosthema, der andere findet sich hiufig in der Komodie (F. Wehrli, Motivstudien
zur griechischen Komodie [1936] 56f.). Die jeweilige Tonart wird hauptsiichlich davon bestimmt,
ob die Initiative vom Jiingling oder von der Frau ausgeht. Eine Sammlung von antiken
Belegen fiir das Motiv mit Literaturangaben bei Sophie Trenkner, a. O. (oben S. 133 Anm. 4)
64, 3 und 65, 1.




148 Fritz Wehrli

handlung eingebaut wird, ja sozusagen deren Leitmotiv bildet, ist eine Spielform
des Hippolytosthemas, denn ob der Jiingling seine Keuschheit gegen eine Stief-
mutter, die Frau eines Gastgebers oder eine beliebige andere Respektsperson ver-
teidigen muB, hat nur untergeordnete Bedeutung. '

Als selbstindige novellistische Einlage findet sich die Geschichte vom abgewie-
senen Liebesantrag der Stiefmutter und von ihrer schlieflichen Bestrafung bei
Apuleius X 2-12 (vgl. oben 8. 146). Der sein Opfer verfehlende Racheversuch der
Verschméhten, der Scheintod ihres leiblichen Sohnes, dessen Beisetzung sowie die
Enthiillung des Arztes, welcher statt des geforderten Giftes ein Schlafmittel ver-
abreicht hat, verleihen dieser Erzihlung den Charakter einer schwiilen Pathetik.
Wihrend sie dadurch dem Gesamtton der Liebesromane nahekommt, weist die
Stilisierung bei Heliodor in der vom Hauptthema unabhingigen Nebenhandlung
umgekehrt einen frechen Charakter auf (vgl. oben 8. 138) — ein Tatbestand gleich-
sam vertauschter Rollen, welcher fiir die Zusammengehérigkeit der verschiedenen
Spielformen des Romans geltend zu machen wire. In dieser Nebenhandlung wird
Knemon, der Held derselben, von seiner Stiefmutter mit Liebesantrigen verfolgt.
Die Intrige, welche von der ruchlosen Dienerin Thisbe durchgefiihrt wird und sich
erst gegen den spréden Jiingling, dann gegen die verliebte Matrone selbst wendet,
gipfelt in der zweimaligen Foppung eines nichtlichen Lauschers, sowohl Knemons
als seines Vaters, und wie bei Apuleius endet die Geschichte mit der Bestrafung
der Stiefmutter (I 9-17).

Fiir die Haupthandlung des Romans ist das Hippolytosmotiv in seiner reinen
Form ungeeignet, weil der Held hier auf seinen Irrfahrten fern vom véterlichen
Hause sich befindet und darum familiiren Konflikten entzogen ist. Xenophon
hilft sich in einer Episode seiner Ephesiaka in der Weise, daB er Pflegeeltern ein-
setzt. Sein Held Habrokomes wird in Agypten von einem ausgedienten Soldaten
gekauft und danach an Kindes Statt angenommen. Dessen Frau verliebt sich in
ihn und bringt ihren Gatten um, weil sie glaubt, dadurch ihre Leidenschaft eher
befriedigen zu konnen. Von Habrokomes voller Entsetzen erst recht zuriick-
gewiesen, beschuldigt sie diesen nun der eigenen Untat, worauf er zum Tode ver-
urteilt, aber durch ein zwiefaches Wunder gerettet wird (III 12; IV 1-2). Nach
der im Liebesroman héufigsten Spielform des Hippolytosmotivs setzt dem jungen
Mann irgend eine verheiratete Frau zu, von welcher er im Laufe seiner Irrfahrten
abhiingig geworden ist. Und da gemiBl dem Thema der gegenseitigen Treue auch
die Braut oder junge Frau sich bewdhren muB, ergibt sich die Moglichkeit einer
Doppelhandlung, in welcher ein &lteres Ehepaar den beiden Liebenden iibers
Kreuz nachstellt.

Nach dieser Grundform ist die Erzéhlung bei Xenophon angelegt, welche der
eben skizzierten Episode vorausgeht (IT 5-11). Hier wird Manto, die Tochter eines
Réuberhduptlings, von Leidenschaft fiir Habrokomes erfat und lift ihm durch
eine Dienerin Liebesantrige zukommen. Er weist diese zuriick, worauf sie ihn zur
Rache bei ihrem Vater verleumdet, der junge Mann habe ihrer Ehre nachgestellt —




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur 149

alles getreu dem alten Novellenmotiv. Nun wird Habrokomes miBhandelt und in
Fesseln gelegt, bis Mantos Liige an den Tag kommt. Inzwischen bereitet sich aber
das Verhédngnis seiner jungen Frau Antheia vor. Thre Schonheit hat die Liebe von
Mantos Mann entziindet, worauf jene ihr aus Eifersucht nach dem Leben stellt.
Ibr Todesbefehl wird jedoch vom Beauftragten nicht ausgefiihrt, dieser verkauft
Antheia vielmehr an Héndler, welche sie iiber See mit sich fithren und dadurch
weiteren Abenteuern ausliefern. |
Bei gleichem Gesamtablauf unterscheidet sich von dieser Szenenfolge die Erzih-
lung bei Achilles Tatius V 11£f. nur durch Variationen und Erweiterungen im ein-
zelnen. Nach der vermeintlichen Enthauptung Leukippes (oben 8. 145f.) macht
hier Kleitophon die Bekanntschaft einer reichen Dame, Melitte, welcher er ver-
spricht, sie zu heiraten, nachdem sie ihn auf ihre Besitzung bei Ephesos gebracht
habe. Im treuen Gedenken an Leukippe hilt er sie aber so lange hin, bis zwei
Ereignisse den Abschlu8 der Ehe verbieten, die Riickkehr von Melittes totgeglaub-
tem Mann Thersandros (V 23) und die Entdeckung, daB Leukippe noch lebe: diese
ist ndmlich in der Zwischenzeit von Seerdubern an den Gutsverwalter der Dame
verkauft worden. Damit wird jene auch von Xenophon ausgebeutete Situation
eingeleitet, in welcher &ltere Eheleute je einem der beiden Liebenden nachstellen,
denn Leukippe wird sich bald der Liebe Thersanders erwehren miissen. Diese
Ahnlichkeit zwischen den beiden Romanepisoden zu erkennen, wird freilich da-
durch erschwert, daB Achilles Tatius die Handlung durch Einbeziehung zusitz-
licher Motive kompliziert und dabei auch Effekte possenhafter Komik nicht scheut.
Wie bei ihm der unerwartet heimkehrende Gutsherr seine Frau mit einem Fremden
iiberrascht (V 23), ergibt eine typische Situation jener bei Apuleius IX 5-25 auf-
gereihten Hahnreigeschichten, nur dafl die Ertappten hier in Wahrheit noch ehr-
bare Brautleute sind und iiberdies beide glauben, verwitwet zu sein. Nachdem
dies sich als Tduschung erwiesen hat, muB} sich Kleitophon allerdings durch eine
Liebesnacht von seinem Eheversprechen loskaufen (V 25f.), worauf er sich in
Frauenkleidern aus dem Hause stiehlt (VI 5). Auch fiir diese Szene sowie die darauf
folgende Einkerkerung des Kleitophon (ib.) sind Motive der Novelle oder auch der
komischen Biihne iibernommen. Die Frechheit all dieser Auftritte darf aber nie
voll zur Wirkung kommen, weil die Gesamthandlung trotz allem mit der Beloh-
nung der Liebestreue schlieBen mufl. Mit welchen stilistischen Mitteln solch wider-
strebendes Erzihlungsgut auf ein erbauliches Ziel ausgerichtet werden kann, wird
sich am Beispiel Heliodors besonders deutlich beobachten lassen. Bei Achilles
Tatius hat sich wihrend der dramatischen Erlebnisse Kleitophons Antheia zu-
néchst gegen die Zudringlichkeit des Gutsverwalters zu verteidigen, wofiir sie
jedoch den Beistand Melittes findet. Wie jener darauf die Begehrlichkeit seines
Herrn auf sie lenkt, um als dessen Helfer doch noch zum Ziele zu gelangen (VI 17),
entspricht einem bekannten Komédienmotiv3, nur daB8 der Anschlag im Roman
mit der Bestrafung des Bosewichts endet. DaBl an Antheias Standhaftigkeit auch

33 Plautus Casina.

10 Museum Helveticum




160 Fritz Wehrli

Thersandros abprallt (VI 20-22), verlangt, von der Gesamtfabel abgesehen, die
Verkniipfung mit der Kleitophon-Melitte-Handlung: Antheia gerdt denn auch in
eine Lage, die so ausweglos scheint wie die gleichzeitige ihres Geliebten. Das letzte
Ereignis vor der Peripetie zum guten Ende ist eine Falschmeldung iiber Antheias
Ermordung, die Kleitophon dazu treibt, sich aus Verzweiflung der Mitschuld an
ihrem Tod anzuklagen (VII 6ff.). Diese Erfindung gehort zu den zahlreichen
Varianten des Pyramus- und Thisbemotivs, nach welchem gemif den Voraus-
setzungen des Romans die Todesabsicht im letzten Augenblick vereitelt wird
(oben 8. 1441f.). Die Rettung folgt hier am Fest der ephesischen Artemis mit Hilfe
der Keuschheitsprobe, welche alle Anschlige auf das Liebespaar endgiiltig zu
Schanden werden 148t. Aus der Verlegenheit, welche ihm dabei die Liebesnacht
Kleitophons mit Melitte bereitet, hilft sich der Erzéhler mit dem kleinen Sophis-
mus, dal jene nur zu schworen braucht, sie habe ihrem Gatten wihrend seiner
Abwesenheit die Treue gehalten (VIII 11).

Die Abwehr eines zwiefachen Anschlags auf die Treue der Liebenden erzihlt
auch Heliodor VII 9ff. Abgesehen von der engeren Anlehnung an das Hippolytos- |

motiv ist seine Darstellung derjenigen des Achilles Tatius in so vielen Ziigen &hn-
lich, daB jene unmittelbar als Vorlage beniitzt sein konnte®. Theagenes ist hier
Opfer Arsakes, der Frau des persischen Satrapen von Agypten namens Oroondates,
geworden, und diese bedient sich fiir ihre Zwecke der traditionellen Dienerin. In
ihrem Hause mufl Theagenes als Schenke dienen, er widersteht aber standhaft
allen Versuchungen, worauf er mit Folterung und Gefidngnis bestraft wird.
SchlieBlich will Arsake, von der alten Dienerin Kybele angestiftet, es damit ver-
suchen, daB sie Charikleia umbringt, aber infolge einer Verwechslung fillt statt
jener die Alte selbst dem Giftanschlag zum Opfer (VIII 7-8). In der Zwischenzeit
ist Charikleia wie bei Achilles Tatius Leukippe in Gefahr geraten, einem Diener
ausgeliefert zu werden, nimlich Achaimenes; dem Sohne der Kybele, und auch
dieser greift schlieBlich in der Verzweiflung iiber seine MiBlerfolge zum Mittel,
seinen Herrn, also den Satrapen, ins Spiel zu ziehen (VIII 2). Charikleias helden-
hafte Verteidigung ihrer Ehre gipfelt in einer tduschenden Selbstanklage, mit
welcher sie genau wie Kleitophon ihrem Leben ein Ende zu bereiten beabsichtigt.
Sie gibt sich als Morderin Kybeles aus (VIII 8) und wird trotz ihrer Unschuld zum
Tode verurteilt, aber durch ein Wunder von den Flammen des Scheiterhaufens,
den sie besteigen muB, verschont (VIII 9). Dafiir gibt sich Arsake nach dem Fehl-
schlagen all ihrer Anschlige den Tod, wie es der Verfiihrerin auch in der einfachen
Hippolytosfabel entspricht (VIII 15).

Die Betriebsamkeit der Szenen, welche hier aufgereiht sind, wird getreu der
- Heliodor leitenden Stiltendenz nach Moglichkeit auf den Gesamttenor des Romans |
abgestimmt. Da dessen Tugendpathos auf die Kontrastwirkung des Lasters ange- |
wiesen ist, bedarf es dazu oft nur der Steigerung des Burlesken ins Verbrecherische,
wie sie vor allem bei Arsakes Anschlag auf Charikleia vollzogen ist. Heliodor polari-

% 0. Weinreich a. O. (oben S. 136 Anm. 10) 333.

l
:
|
i
/




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-rémischen Romanliteratur 151

siert dabei jene gegensitzlichen Moglichkeiten, welche der Roman urspriinglich
mit der Novelle gemeinsam hat und von welchen Achilles Tatius einen viel sorg-
loseren Gebrauch macht als er selbst.

Diesen fiir beide Autoren charakteristischen Unterschied veranschaulicht auch
die Behandlung, welche das Entfiihrungsmotiv bei ihnen findet. DaBl dieses sich
fiir die antike Novelle nicht unmittelbar belegen 148t3, ist wohl Zufall der Uber-
lieferung. Es erweist sich dafiir als Vorwurf der komischen Biihne durch den
terenzischen Eunuchus, wo der junge Chaerea um eines Médchens willen ins
Hetérenhaus einbricht. Im Roman ist wenigstens fiir die Haupthandlung mit
ihrem Treuemotiv die Voraussetzung fiir eine ernsthaftere Behandlung des Themas
gegeben, doch zeigt sich um eine solche nur Heliodor bemiiht. Bei Achilles Tatius
geht dem Raub Leukippes durch den Romanhelden ein Stelldichein der beiden
Liebenden voran, welches mit Hilfe einer pflichtvergessenen Magd und durch Ein-
schlifern des als Wichter bestellten Dieners bewerkstelligt, aber von Leukippes
Mutter gestort wird (II 19. 23). Die Aufregung, in welche die Alte dabei gerit,
und die Flut ihrer iiber die Tochter sich ergieBenden Beschimpfungen bringen
diese zum EntschluB, das Elternhaus mit ihrem Geliebten zu verlassen. Yon seinem
Freunde Kleinias unterstiitzt, dringt Kleitophon nochmals nachts bei ihr ein,
nachdem diesmal die Mutter samt der ganzen Dienerschaft in Schlaf versetzt wor-
den ist, und darauf folgt die gemeinsame Flucht nach Berytus (II 31).
~Wihrend diese Erzihlung vollig unbefangen mit den burlesken Requisiten des
Einbrechens und Ertapptwerdens, des Schlafmittels sowie der Helferdienste von
Magd und Freund arbeitet, wird bei Heliodor auf alles Beiwerk solcher Art ver-
zichtet und die Haupthandlung selbst auf jene Feierlichkeit abgestimmt, die den
Roman iiberhaupt beherrscht. Dieser Absicht dient die Wahl von Ort und Tréigern
des Geschehens. Die Heldin, Charikleia, lebt in Delphi als Pflegetochter eines dor-
tigen Priesters, der sie gegen ihren Willen mit seinem eigenen Neffen verheiraten
will. Das Médchen hat sein Herz dem jungen Thessaler Theagenes geschenkt, wel-
cher mit glinzendem Gefolge zu den pythischen Spielen gekommen ist und fiir
seine Entfiihrung die Hilfe des dgyptischen Priesters Kalasiris findet. Der heilige
Mann gibt sich fiir eine so bedenkliche Hilfeleistung her, weil er den gottlich sank-
tionierten Auftrag erhalten hat, die von ihrer Mutter, der &thiopischen Konigin,
in frijhester Jugend ausgesetzte Charikleia den Eltern zuriickzubringen®. Es ge-
lingt ihm, sich mittels einer Téuschung in den Besitz der dafiir unentbehrlichen
Erkennungszeichen zu setzen, und dann bereitet er den Uberfall auf das Haus des

35 Als selbstindige novellistische Erzdhlung ist immerhin der Exkurs in Xenophons Ephe-
siaka III 2 (vgl. oben S. 137) zu bewerten, die Erzahlung des Freundes Hippothoos, er sei
nachts in das Haus eines Rivalen eingedrungen, habe ihn erschlagen und sei darauf mit dem
bei ihm wiedergefundenen Knaben entflohen. Statt auf Lustigkeit ist das Entfiihrungsthema
hier auf jenen pathetischen Ton gestimmt, iiber welchen auch die Novelle verfiigt (vgl. oben
S. 141 Anm. 19). Belege fiir das Einbruch- und Entfiihrungsmotiv in auBergriechischer Tradi-
tion bei S. Trenkner a. O. 118 und ib. Anm. 3.

38 TV 11ff.; der Traumbefehl des Apollon und der Artemls, mit den Liebenden zu flichen,
III 11.




152 Fritz Wehrli

Delphers vor, den Theagenes mit einer Schar Epheben nachts erfolgreich durch-
fithrt. Die Verfolger der Fliichtigen lenkt er auf eine falsche Fihrte, bis diese sich
zur See in Sicherheit gebracht haben. Die Durchfiihrung des ganzen Anschlags mit
seinem Aufwand an Personen erinnert trotz dem eindeutigen motivgeschichtlichen
Zusammenhang mehr an die aufgeregte Dramatik von Euripides’ Taurischer Iphi-
genie und Helena als an die komische Biihne. Heliodor stilisiert seine Erzihlung
auch sonst gerne nach dem Vorbild der hohen Kunst, sei es Tragédie oder Epos.
Zu den stillschweigenden oder ausdriicklichen Bezugnahmen und Motiventleh-
nungen fiir einzelne Episoden kommt die der Odyssee nachgebildete Komposition
des ganzen Romans, das Nachtragen der Vorgeschichte in Form eines Berichtes,
den Kalasiris als Begleiter der Liebenden auf ihrer Irrfahrt ablegt (II 24-V 33).
DaB mit solchen Mitteln nur eine duBerste Moglichkeit des Liebesromans verwirk-
licht wird, die aber nichts iiber die Friihgeschichte der Gattung aussagt, folgt aus
dem Ganzen der bisherigen Ausfiihrungen.

Zum AbschluB soll versucht werden, die gattungsgeschichtlichen Folgerungen
aus den vorstehenden Untersuchungen zusammenzufassen. Der griechische Liebes-
roman darf auf Grund der Gemeinsamkeiten, von welchen das Seesturm- und
Réubermotiv am meisten auffallen, als Spielform der Reise- und Abenteuer-
erzihlung beurteilt werden. Andere Auspridgungen derselben sind einerseits die
Werke von Petron und Apuleius, anderseits die Wunder jenseits von Thule sowie
der Alexanderroman. Die Spannweite der Gesamtgattung erweist sich nach The-
matik und Stilisierung gleich groB, sie gewihrt Raum fiir das Fernste und Alltig-
lichste, fiir Phantastik und Rationalitit, Pathetik und Burleske. Mit einem ein-
heitlichen Stilwillen ist mindestens fiir die Friihzeit dieser erzihlerischen Tradition
schon wegen ihres anonymen und volkstiimlichen Charakters nicht zu rechnen.
Von der Freiheit, womit jede Generation das iiberlieferte Gut behandeln mochte,
vermitteln die Volksbiicher iiber Homer und Aesop eine ungefihre Vorstellung.
Der hohen Kunst und ihrer Hérerschaft lagen solche Prosaberichte fern, und wenn
epische Abenteuergeschichten iiberhaupt auf sie einwirkten, werden es eher solche -
von der Art der Arimaspeia als der Odyssee gewesen sein (vgl. oben 8. 135).

Fiir den Aufstieg in den Bereich des Literarischen, den populires Erzahlungsgut
in hellenistischer Zeit vollziehen konnte, bietet die Novelle als nah verwandte und
viel beniitzte Gattung ein greifbares Beispiel. In dieselbe Periode fillt d1e Aus-
formung des Liebesromans, bei welcher der Reichtum friiherer Moghchkelten
durch die Ausrichtung auf das Thema der schlieBlich belohnten Treue beschrinkt
wird. Das Abenteuer zu See und Land hort auf, um seiner selbst willen erzihlt zu
werden, und auch das Scheintod- und Grabmotiv erhilt eine genau umschriebene
Funktion. Dieser Vorgang ist von einer Vereinheitlichung des Stilwillens begleitet,
der seinem Ziel im Romane Heliodors am néchsten kommt. Das komische und
groteske Element ist hier auf die Nebenhandlung beschrénkt, wenn sich auch noch
an einzelnen Episoden der Haupthandlung erkennen 1a8t, welchen Widerstand der
tiberlieferte Stoff einer konsequenten Neuausrichtung entgegensetzte. '




Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur 153

Die im Liebesroman zur Herrschaft gelangte Thematik findet sich episodisch
schon in der Prosaerzihlung der vorhellenistischen Zeit. Eine Verherrlichung
ehelicher Treue ist die Pantheiageschichte in Xenophons Kyrupédie (oben S. 144),
und in der Odyssee bildet die Wiedervereinigung der getrennten Ehegatten den
ersehnten Abschlufl der Irrfahrten. Das Epos darf deswegen aber nicht als Modell
des Liebesromans angesprochen werden, seine nachweisbaren Anregungen sind
ebenso wie diejenigen der Tragdodie sekundédrer Art und in der Regel episodisch
begrenzt.

Was das Romanmotiv der Reise, die zur Auffindung eines geliebten Menschen
unternommen wird, betrifft, so macht es den Eindruck, aus verhiltnismaBig alter
Tradition zu stammen. Wie 8. Trenkner a. O. (115. 179) gesehen hat, spiegelt es
sich im plautinischen Mercator 857ff., wo der junge Charinus erklirt, sich beim
Suchen nach der ihm abhanden gekommenen Freundin von keinen Fliissen,
Meeren und Bergen abhalten zu lassen sowie Hitze und Kilte, Wind, Hagel und
Regen ertragen zu wollen. Eine literarische Reminiszenz ist hier um so wahrschein-
licher, weil die Situation des Jiinglings einen so heroischen EntschluBl gar nicht
verlangt. Uberdies kehrt die gleiche Topik in den Menaechmi 231ff. des Plautus
wieder, und vollends in seinem Poenulus ist sie unauslosbarer Bestandteil der
Fabel. Was sich derart aus der Komdédie fiir éltere Prosaerzéihlung erschlieBen
148t, liegt in novellistischer Form bei Parthenios VIII vor, ein Zeugnis wenigstens
fiir die spathellenistische Zeit, das B. E. Perry* als Keimzelle des ganzen Romans
beanspruchen mochte. Hier wird erzdhlt, wie ein Milesier seiner von einem Gallier
geraubten Frau in den fernen Westen nachreist, sie dort findet, aber von ihr ver-
raten wird, worauf sie zur Strafe unter dem Schwert ihres zweiten Gatten den
Tod findet. Das hier behandelte Thema steht mit dem der ehelichen Treue in jenem
komplementéren Verhiltnis, das auch zwischen anderen Novellenstoffen, ja sogar
zwischen den polaren Moglichkeiten innerhalb der Romanliteratur besteht?. Die
beiden Gattungen sind durch gemeinsame Urspriinge in anonym-volkstiimlichen
Traditionen verbunden, was manche formalen Ahnlichkeiten erklirt, aber nicht
als Entstehung des Romans aus der Novellistik mideutet werden darf®®. Eine
solche wird durch die oben dargelegte Primisse ausgeschlossen, wonach der Liebes-
roman als eine Spielform von Abenteuererzihlungen groBleren Umfanges zu ver-
stehen ist. Er darf folglich ebensowenig im Sinne Perrys als monumentale Um-
setzung kurzer Reisegeschichten wie als Aufreihung von Novellen irgendwelchen
anderen Inhaltes nach der Hypothese Schissel von Fleschenbergs verstanden wer-
den. Etwas anderes ist es, die Einfiigung novellistischer Erzihlungen in den vor-
gegebenen Rahmen des Romans anzuerkennen, und zwar einerseits als Digression,
anderseits als Episode der Haupthandlung. Da beide Formen dem Liebesroman

- 3 AJP 51 (1930) 114, 33.

38 ‘Genau gesprochen wird die Untreue hier durch den tragischen Konflikt motiviert, in
welchen die Milesierin durch die zweite, ihr aufgenotigte Ehe gerit.

3 Uber Entstehungshypothesen dieser Art vgl. oben S. 134 Anm. 5.




164 Fritz Wehrli: Einheit und Vorgeschichte der griechisch-romischen Romanliteratur

mit dem durch Petron und Apuleius vertretenen Typus gemeinsam sind, miissen
sie in verhéltnisméBig friiher Zeit entwickelt worden sein.

Eine zweifellos geringere Bedeutung als die Novelle hat fiir die Formation des
Romans die von E. Rohde in die Diskussion geworfene hellenistische Liebesdich-
tung, die zudem ihrerseits vieles aus Prosaiiberlieferungen novellistischer Art
schopft. Unter den elegischen Vorbildern von Romanszenen nimmt die Erzihlung
von Akontios und Kydippe in den kallimachischen Aitia (III fr. 67 Pf.) den ersten
Platz ein. Die hier erziihlte Uberwindung des Widerstandes, welcher einer Ver-
bindung der Liebenden von den Brauteltern entgegengesetzt wird, deckt sich bis
auf Einzelheiten mit den einleitenden Geschehnissen bei Achilles Tatius. Nach
diesem ist es allerdings der junge Mann, nicht das Méidchen, fiir den eine ihm ver-
haBite Ehe vorgesehen ist, doch hier wie dort treten die Gotter durch Wunder-
zeichen fiir das Liebespaar ein. Wihrend sich die Eltern Kydippes aber schlieBlich
der hoheren Bestimmung unterwerfen, 1i8t Achilles Tatius die beiden Liebenden
gemeinsam die Flucht ergreifen, um dadurch den AnschluB der Reiseabenteuer
herzustellen (II 12ff. II 31, vgl. oben S. 151). Mit diesem gewaltsamen Mittel 16st
den Konflikt auch Heliodor, bei welchem der Pflegevater Charikleias eigensiichtige
Heiratspline fiir diese verfolgt, aber durch den gottbefohlenen Brautraub an ihrer
Durchfiihrung gehindert wird (IV 111f., vgl. oben 8. 1511.); dafiir lehnt sich Xeno-
phon enger an Kallimachos an, indem er beide Elternpaare sich der Liebeskrank-
heit ihrer Kinder und dem Orakelbefehl zur Heirat beugen 148t (I 5-6).

Die groBe Mehrzahl der Widersténde und Note, gegen welche die Liebenden sich
durchsetzen miissen, geht im Roman indessen nicht von den Eltern aus, sondern
von den Zufillen der Irrfahrt, seien diese elementarer Natur oder durch fremde
Menschen verursacht. Entsprechend dem Hauptthema des Romans handelt es sich
bei der zweiten Gruppe von Abenteuern meistens um Anfechtungen der Treue,
welchen bald der junge Mann, bald seine Geliebte oder Gattin ausgesetzt wird.
Wie sich uns gezeigt hat, wird die Erzihlung solcher Verwicklungen gerne mit dem
Hippolytosmotiv in seinen verschiedensten Varianten bestritten, derart, daB sich
die Irrfahrten streckenweise wie eine Aufreihung novellistischer Ereignisse aus-
nehmen. Dies heilt nach allem bisher Gesagten aber natiirlich nicht, der Liebes-
roman sei als Gattung durch eine solche Aufreihung entstanden®l, denn was sich
als urspriinglich selbstindige Erzéhlung begrenzten Umfanges erweist, ist in einen
schon vorhandenen, festen Rahmen eingespannt und dessen Erfordernissen ange-
paBt worden; mit dem episodischen Fiillwerk wird nur das vorgegebene Haupt-
motiv der schlieBlich siegreichen Liebe veranschaulicht.

40 Den Stoff zu seiner Elegie hat Kallimachos aus der keischen Lokalgeschichte des Xeno-
medes bezogen, der die Novelle in genealogischem Zusammenhang schon ausfiihrlich erziahlt
zu haben scheint (F. Jacoby, FGrHist 442 F 1 Kommentar). Der damit verwandte Vater-Sohn-
konflikt, welcher durch gegensitzliche Ehepliane heraufbeschworen wird, ist bekanntlich ein
Lieblingsmotiv der Neuen Komddie.

A“ Uber altere und neuere Ableitung des Liebesromans aus der Novelle vgl. oben S, 134

nm, 5.




	Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur

