Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 22 (1965)

Heft: 2

Artikel: Tacitusprobleme

Autor: Steidle, Wolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-19469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-19469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tacitusprobleme
Von Wolf Steidle, Frankfurt am Main

Willy Theiler zum 24. Oktober 1964

I

Vielleicht das beriihmteste Beispiel unter den zahlreichen ethnographischen
Wandermotiven, die E. Norden in Tacitus’ Germania glaubte feststellen zu kon-
nen, betrifft die Worte tantum suz similis gens, mit denen in c. 4 die Eigenart des
germanischen Volkstums charakterisiert wird'. Norden verfolgt die seiner Meinung
nach ganz eigenartige Formulierung bis zuriick zu Hekataios von Milet; dieser
habe sie zuerst — sachlich mit Recht - auf die Agypter angewandt?; im AnschluB
an ihn und ebenso berechtigt gebrauche sie die hippokratische Schrift I7epé éowy
fiir die Skythen, und das Geschichtswerk des Poseidonios charakterisiere dann mit
ihrer Hilfe die neu in den Gesichtskreis der Mittelmeerwelt getretenen Nordvélker
der Cimbern und Teutonen?; unter seinem Einflull stehe schlieBlich — wie Norden
meint, iiber einige Zwischenquellen hinweg — das ganze vierte Kapitel der Ger-
mania4; dabei soll fiir die Ubertragung der Vorstellung auf die Germanen ins-
gesamt nun nicht mehr eigene Erfahrung, sondern lediglich literarischer EinfluBl
maBgebend gewesen sein. Dieser letzte Punkt, so wichtig er ist, mag zunichst
noch auBler Betracht bleiben®. Dagegen lassen sich gegen die von Norden behaup-

* Die folgenden, wiederholt zitierten Schriften werden nur mit Verfassernamen (und allen-
falls Titelstichwort) angefiihrt: K. Biichner, Studien zur rémischen Literatur 4 (1964); Ders.,
Tacitus. Die historischen Versuche? (1963); E. Norden, Die germanische Urgeschichie in
Tacitus’ Germania® (1959); E. Paratore, Tacito® (1962); R. Syme, Tacitus (1958); E. Wolff,
Das geschichtliche Verstehen in Tacitus’ Germania, Hermes 69 (1934) 121-166. Einige wichtige
Hinweise verdankt dieser Aufsatz einem freundschaftlichen Briefwechsel mit F. Heini-
mann.

1 E. Norden, D. german. Urgeschichte in Tacitus’ Germania® (1959) 54ff. 59ff; vgl. auch
516.

2 Norden 55. 61 erschlieBt das aus der Tatsache, daB Herodot sich in bezug auf Agypten
an Hekataios anschloB und daB seine AuBerungen iiber die Agypter (2, 80: dAdoior oddauoiot
[sc. *EAdyav] ovugépovrar; vgl. auch Herod. 2, 91) mit zwei Stellen bei Ps. Hippokr. ITeg!
adpaw 19 p. 61, 6 Kiihlewein (7o) dmijidaxcrat Tov Aownndy dvBodmwy 1o Zxvlxcor yévos xal Eouxey
avTo fwvt®d domep To Alyvnriov) und 18 p. 60, 5 (mepi 6é Tdw Aowndy Zxvdéwy Tijc pogpijs
Ot adrol avroiow dolxact xal ovdauoic dAdois, witis Adyos xai mepi Aiyvrriew) sachlich zu-
sammengehort.

3 Norden 67ff.

4 Norden 69. 115. 154.

5 Die Vorstellung einer fast uniiberlegten Motiviibernahme vertritt F. Hampl in Natali-
cium Jaz, Innsbrucker Beitr. z. Kulturwissenschaft 3, 2 (1955) 90{.; vgl. auch G. Walser in:
E. Swoboda, Carnuntina (1956) 200; R. Syme, Tacitus 1 (1958) 127; dagegen plidiert fiir
eigene Erfahrung des Tacitus z. B. die kommentierte Germania-Ausgabe von Fehrle/Hiin-
nerkopf® (1959) 73f.




82 Wolf Steidle

tete und weitgehend anerkannte Abhingigkeit des Tacitus von Poseidonios® und
ebenso gegen seine auf Poseidonios selbst beziiglichen Feststellungen gewichtige
Einwinde geltend machen.

Zuerst zu Poseidonios: Bekanntlich ist seine Darstellung der Cimbern und ihres
Schicksals besonders aus einigen Zeugnissen des Strabo und aus Plutarchs Bio-
graphie des Marius zu erschlieBen. Nordens These, daB Poseidonios ihre unver-
wechselbare volkliche Eigenart betont habe, beruht auf zwei Sétzen Plutarchs: 11,
4: adroi udy yap dueikio tij moods ETégovs wixel Te yoag My énijAdor Nyvoodvro, Tives
dvres avdowmwy 7 nddev opundévres daneg vépos Sunéooey I'adatig xai’Iralig
und 15, 6: Tedroves 6¢ xal “Aufowres doavres ed8dc xal dieAddvres iy v péow
xdeav épaivovro wAifPds T’ dnetpol xai SvampdoomnTol Ta £idn, P oyyov Te xal Pdgvfiov
ody étégois Suotor. Im ersten Satz deutet Norden das Wort dueiéia als «Unver-
mischtheit» und bringt es in Verbindung mit Tacitus c. 2 (1psos Germanos indigenas
crediderim mimimeque aliarum gentium adventibus et hospitits maixtos) und c. 4
(vpse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nullis aliss aliarum nationum
conubits infectos propriam et sinceram et tantum sui similem gentem extitisse arbi-
trantur’. Nun bedeutet aber dueiéla dem Wortsinn und dem Zusammenhang nach
«Mangel an Verkehr und Umgang mit anderen Vo6lkern, von denen man iiber die
Cimbern nach ihrem Auftauchen hitte etwas in Erfahrung bringen kénnen.» Es
ist deshalb wohlbegreiflich, wenn Poseidonios seine Auffassung, es handle sich bei
den Cimbern um die alten Kimmerier, lediglich als eine Vermutung ausspricht
(Strabo 7, 2, 2 = FGrHist 87 F 31 p. 241, 11 Jac.; vgl. Plut. Mar. 11, 12; Diod.
5, 32, 4)%. Auch die weitere These, da8 sie auf Grund einer groBen Flut ihre Wohn-
sitze verlassen héitten (Strabo 2, 3, 6 = FGrHist 87 F 28 p. 239, 1), ist nur als
Vermutung formuliert®. Sicherlich hat sich Poseidonios unter diesen Umstéinden
davor gehiitet, eine so gewichtige These wie die ihrer «Unvermischtheit» aufzu-
stellen. Offenbar wurde hier Norden durch die im Plutarchtext folgende Theorie,
die die Cimbern als eine Mischung von Kelten und Skythen, d. h. also als Kelto-
skythen ansieht (11, 6: xdxcidey Ta yévn ueuciyPar) — Norden fiihrt sie auf Artemi-

¢ Vgl., um nur einiges zu nennen, die Germania-Ausgaben von R. Much (1937) 661f.;
J. G. C. Anderson? (1938) XXXIV. 54; Fehrle a. O.; J. Forni/F. Galli (Roma 1964) 72;
auBerdem K. Biichner, Tacitus, Die historischen Versuche? (1963) 299 (die letzten beiden Au-
toren #uBlern sich mit einer gewissen Vorsicht); Walser a. O. 200.

7 Die zugrunde liegenden Begriffe sind der griechischen Ethnographie seit langem ge-
laufig; z. B. finden sich alle nebeneinander in einer Bemerkung des Isokrates iiber die Athe-
ner, 'g'ﬁj,n?th' 124: ... dvvrac 8¢ wire piyddag wivr’ émijAvdac, dida udvovs adrdéydovac
TV

8 ... ITooetdcwiog ... 00 xaxis eixdl et, Gidte Anorouxoi dvres xai nAdvnres oi Kipfoor xal péyoe
7w 7epl Ty Maidtw movjoawvro orpateiay, an éxeivewy 08 xai Kippdprog xdndein Béomogog,
olov Kwufouwxds, Kippeolovs tovs Kiupoovs dvouasdvrawry taw *Eldrwy.

®... eixdles 68 nai vy Taw Kipfowv xai tadv ovyyevdw ésavdoracw éx Tijc oixelag yevéodar
xara daldrrng &podov, ovx dbgday ovufdaoar. Zur Textkritik vgl. FGrHist 1T C 180, 61f.;
auBerdem 179, 38 ff. Demgegeniiber scheint mir die neuerliche Zuweisung dieser Auffassung
an Artemidor, die R. Hachmann, Gnomon 34 (1962) 59 im AnschluB an Norden a. O. 68.
468ff. vornimmt, ein Riickschritt. Zu beachten ist iiberdies, daB #jyvooiwro bei Plut. 11, 4
auf die Zeit des Auftauchens der Cimbern geht. Man darf also nicht mit Hachmann schliefen,
nacgl des Poseidonios eigener Meinung wisse man iiber die Cimbern nichts und kénne auch
nichts wissen.




Tacitusprobleme 83

dor zuriick und li8t sie von Poseidonios bekdmpft seinl® — zu einer falschen Inter-
pretation verfithrt!!.

Ebensowenig beweist die zweite Stelle, was sie soll. Zwar findet sich in den Wor-
ten oy érégows Guowor eine Wendung, die mit sus similis zusammengehort, aber
der Satz selbst besagt im Grunde nur: die Teutonen und Ambronen - es sind diesmal
nicht die Cimbern!? — waren zahllos, schrecklich anzusehen und machten ein solches
Geschrei und einen solchen Lérm, wie man bisher noch nie gehért hatte. Von volk-
licher Eigenart schlechthin ist nicht die Rede. Wenn man schlieBlich Diodors
Kelten-Ethnographie mit Recht auf Poseidonios zuriickfiihren darf!3, so hat dieser
die Cimbern iiberhaupt als Galater bzw. Kelten angesehen (5, 32, 4)'4. Hiezu fiigt
sich gut, daB8 er die am Rhein sitzenden Germanenstimme, die fiir ihn I'epuavel
schlechthin sind, sehr wahrscheinlich fiir demselben Volkstum zugehorig hielt?s.
Was die Wendung suz svmzilis selbst angeht, so ist sie z. B. aus dem verwandten
Bereich der Geographie allein durch Pomponius Mela mit vier Beispielen ver-
treten und somit ganz gelidufig!®; aus ethnographischem Bereich bietet Norden
selbst einige Beispielel?, die in der an ihn anschlieBenden Diskussion eigenartiger
Weise keine Rolle spielen. Ebensowenig kann die in ¢. 4 auftauchende und damals
lingst geldufige Vorstellung vom EinfluB} des Klimas auf den Menschen!® fiir einen
bestimmten Autor in Anspruch genommen werden.

Mit der Herleitung des c. 4 aus Poseidonios ist es also nichts?®. Wie steht es aber
nun mit der sachlichen Berechtigung der viel umstrittenen AuBerung iiber den

10 Norden 68. 4661f.

11 Vgl. auch Norden 69 A. 2; die richtige Auffassung dagegen a. O. 67.

12 Eine schwierige Frage ergibt sich daraus, daB Poseidonios bei Strabo 7, 2, 2 (= FGr
Hist 87 F 31 p. 241, 20ff.) von Toygenoi redet (vgl. auch Strabo 4, 1, 8) und sie als Teil-
stamm der Helvetier bezeichnet. Seit Zeuss hat man diese immer wieder mit den Teutonen
identifiziert. Dagegen wendet sich m.E. mit vollem Recht K. Kraft, Hermes 85 (1957) 367 ff.
Er betont, dal Caesar, der doch mehrfach die Teutonen erwihnt, auf Grund seiner eigenen
Erfahrung es hitte bestimmt wissen miissen, wenn sie ein helvetischer Stamm gewesen
wiren. Es miisse also ein sachlicher Irrtum des Poseidonios vorliegen, oder — richtiger, da
Poseidonios ja von Toygenoi, nicht von Teutoni redet — die moderne Identifizierung bzw.
die damit gelegentlich verbundene Verinderung des Strabo-Textes habe zu unterbleiben.
Bedenken gegen die Identifizierung von Toygenoi und Teutonen iibrigens schon in RE 6
A 1859 s.v. Toygenot (Stevens) und RE 5 A 1172ff. s.v. Teutoni (A. Franke). Von allen
diesen Veroffentlichungen scheint Hachmann a. O. 59f. keine Kenntnis zu haben.

13 FGrHist 87 F 116; vgl. dazu den Kommentar IT C 2121f.

14 Vgl. dazu FGrHist I1 C 218. 169.

15 FGrHist 87 F 22 und Kommentar II C 169f. Dort wird auch darauf hingewiesen, dafl
noch bei Appian und Dio die Germanen als Kelten angesehen werden ; die andere Auffassung
bei Strabo und vor allem bei Caesar ist diesen vielleicht durch Timagenes vermittelt; vgl.
auch Norden 100ff. 70ff. (an der zweiten Stelle wird der alte Zweifel, daB der Name I'eguavol
an dieser Stelle Interpolation sei, widerlegt).

16 1, 115; 3, 24; 2,7; 2, 86. Erst recht gelaufig sind diese und andere Wendungen in der
Sprache der Philosophie, aber auch in der Sprache des Lebens, z. B. in den Cicerobriefen.
Threr vielseitigen Verwendung und ihren verschiedenen Bedeutungsnuancen nachzugehen,
wire eine lohnende Aufgabe.

172.0. 556 A. 1. 3.

18 minimeque sitim aestumque tolerare, frigora atque inediam caelo solove assueverunt.

1% DaB Tacitus nicht unter dem EinfluB des Poseidonios stehe, sagt — in anderem Zusam-
menhang - bereits K. Triidinger, Stud. z. Geschichte d. griech.-rom. Ethnographie, Diss. Basel
1918, 146 A. 1. Unter dem EinfluB von Nordens Buch ist das in Vergessenheit geraten.




84 Wolf Steidle

einheitlichen koérperlichen Habitus der Germanen, die mit der Vorstellung der
tantum sur simalis gens so eng verbunden ist ? Zum besseren Verstéindnis ihrer Be-
deutung mufl zunichst der Gedankengang von Anfang an betrachtet werden.
C. 1 bildet fiir die These vom einheitlichen Volkstum der Germanen insofern einen
geeigneten Auftakt, als bei der Schilderung des von ihnen bewohnten Territoriums
die Abgrenzung nicht so sehr gegen andere Linder als vielmehr gegen anderes
Volkstum wesentlich ist; dem Landernamen Germania, der das Stichwort gibt,
werden nicht ganz ohne Zwang die Volkernamen Gallier, Réter, Pannonier und
Sarmaten entgegengestellt??; aulerdem betonen die Vorstellungen mutuus metus,
montes und Oceanus die Abgeschlossenheit des Gebiets und seiner Bewohner?!, Das
ist ganz anders als am Beginn von Caesars Gallischem Krieg, den man immer wieder
herangezogen hat, oder auch bei der Schilderung, die Plinius, N. H. 4, 105 von der
(allia Comata gibt. Dort handelt essich jeweils um die Binnengliederung des Landes.

Den kiinstlerischen Aufbau der c. 2-4, die eine innere Einheit bilden und die
origo Germanorum behandeln, hat Norden vortrefflich analysiert?2, Hier interessiert
nur die Argumentation. Fiir die zu Beginn von c. 2 verlautbarte Uberzeugung, daB
die Germanen autochthon und unvermischt seien23, werden sofort drei Beweise
gegeben: 1) Volkerwanderungen fanden in alter Zeit nicht zu Land, sondern nur
zur See statt; 2) der unermeBliche, am Weltrand liegende und feindliche?* Ozean
wird auch heute noch selten von Schiffen befahren; 3) Germanien bietet fiir Zu-
wanderungen aus dem Siiden keinen Anreiz. Alle drei Uberlegungen sind zwar
nicht fiir uns, wohl aber fiir antike Geschichts- und Welterfahrung, die keine
Kenntnis von den nordeurasischen Rdumen und ihren Wanderungen besa8, durch-
aus plausibel. Man darf sie deshalb in ihrer argumentativen Bedeutung fiir den
zeitgenossischen Leser nicht unterschétzen. Streng genommen richten sie sich zu-
niichst nur gegen die Annahme fremder Zuwanderung nach Germanien, indirekt
beweisen sie aber zugleich die These der Autochthonie; auf Grund des Gesagten
kénnen némlich auch die Germanen nicht in ihren jetzigen Wohnsitz zugewandert
sein?, Es wird also die ganze Behauptung des Kapitelbeginns durch das bis hier-
her Ausgefiihrte gestiitzt. In 2, 2 bildet die Mitteilung iiber einheimische poetische
Uberlieferung einen vierten Beweis, der zundichst die Autochthonie betrifft
(Tusstonem deum terra editum), durch die damit verbundene Aufgliederung der drei
germanischen Stammesgruppen aber indirekt wieder fiir die These der Unvermischt-
heit spricht. Im darauffolgenden Satz gibt Tacitus einer anderen ethnographischen
Auffassung iiber die germanische Stammesgliederung das Wort. Auch sie geht
wohl auf einheimische Uberlieferung zuriick, kann sich aber offenbar nicht ebenso

20 Vgl. jetzt z. B. Melin, Eranos 58 (1960) 112ff.

21 Wenn der Rhein als Grenze angegeben wird, so ist das natiirlich ebenso wie bei Caesar
eine Angabe im Groben (F. Hampl, Gnomon 29 [1957] 282 ff.); beide Autoren sind sich ja
dariiber einig, daB verschiedene linksrheinische Stdmme germanisch sind.

22 a.0. 421f.; vgl. c. 28, 2.

2 Zu den zugrunde liegenden griechischen Begriffen vgl. A. 7.

2 Vgl. c. 45, 1 und zur Erklarung von adversus Biichner, Tacitus 3001.

25 Vgl. auch Triidinger a.0. 149 A, 1.




Tacitusprobleme 85

wie die erste Angabe auf alte Dichtung berufen?$. Tacitus referiert sie mit Zuriick-
haltung (ut in licentia vetustatis), sie wiirde jedoch, wenn sie richtig wiire, ebenfalls
zur Stiitzung der These von 2, 1 beitragen.

In 2, 3 beginnt die Reihe der Gegenargumente mit der Feststellung, daB der
(Gesamtname Germanien jungen Datums ist. Diese wird freilich in ihrer Gefihr-
lichkeit schnell durch die abschlieBende Bemerkung neutralisiert, da die Germa-
nen sich jetzt selbst des Gesamtnamens bedienen, d. h. also sich als einheitliches
Volkstum empfinden??. Mit der Frage, ob Hercules und Ulixes bei den Germanen
waren, wird dann das Problem der Unvermischtheit und Autochthonie fiir antike
Vorstellung erneut aufgenommen?. Die Art, wie Tacitus es behandelt und das
Ulixes-Problem schlieBlich ¢n suspenso 1i8t, zeigt jedoch deutlich, daB er ihm einen
echten Beweiswert nicht zubilligt?®. Er kann deshalb zu Beginn von c. 4 seine Uber-
zeugung von den Germant als einer tantum sut similis gens als eine bereits wohl
begriindete aussprechen. Ausdriicklich bemerkt er, daB sie nicht nur seine eigene ist,
sondern daf er sich an die Meinung anderer anschlieft. Er nimmt also zu einer
offenbar mehrfach verhandelten und auch noch fiir uns in etwa falbaren Streit-
frage Stellung. Genau genommen stammt vielleicht auch die Formulierung tantum
sut similis gens nicht von ihm selbst, sondern geht bereits auf seine Gewihrs-
ménner zuriick. Natiirlich wiilte man gern, wer diese waren und ob etwa die in
c. 2 vorgetragenen Argumente von ihnen oder von Tacitus stammen. Das 148t sich
nicht mehr entscheiden.

26 Quidam kann nicht auf germanische Berichterstatter gehen; das beweist der bis Kapitel-
ende zusammengehorige Bericht; so richtig Anderson a.0O. 41; anders Much a.0. 27. Plin.
N. H. 4, 991. beriihrt sich hier mit Tacitus, ist aber im einzelnen von beiden Anschauungen
verschieden. Offenbar war die antike Uberlieferung selbst in bezug auf solche Einzelheiten
reichhaltig.

27 Das a in @ se tpsis ist unbedingt im Sinne von vzo zu verstehen, und die Parallelitiat
der zwei Teile des ut-Satzes erfordert dann eine eben solche Deutung fiir das erste a. Dies
alte und m.E. durchschlagende Argument fiihrt unbedingt zur Ablehnung der von Norden
3231f. vertretenen und jetzt von Biichner, T'acitus 301£f. wieder aufgenommenen Deutung
des ersten @ im Sinne von dnd. Melin will aus diesem Grunde beide a im Sinne von éné ver-
stehen (Eranos 61 [1963] 143ff., bes. 158: «Zuerst wurden alle mit dem Namen des siegen-
den Einzelstammes, dann nach sich selbst, d. h. mit dem nunmehr existierenden und immer
weitere Geltung gewinnenden Gesamtnamen benannt »). Dies scheitert aber an dem betont
vorangestellten Wort omnes, das die Vorstellung von einem sich immer weiter ausdehnenden
Gesamtnamen ausschlieBt. Will man den iiberlieferten Text beibehalten, so mu man ent-
weder — entgegen taciteischem Sprachgebrauch — ob metum final verstehen (Much a.O.
38f.) oder mit H. Heubner, Gymnasium 1962, 462ff. annehmen, die spiateren Tungri hitten
aus Furcht vor den zuriickgedrangten Keltenstimmen ihren friiheren Stammesnamen auf
die ostrheinischen Germanen ausgedehnt, um so als Teil einer groBeren Einheit stiarker zu
erscheinen. Auch diese Deutung ist aber recht gezwungen, und dies gilt ebenso von der
Deutung Fockes (Satura Weinreich, 1952, 311.), der a victore auf die Romer bezieht, von
denen nirgendwo in der Umgebung des Satzes die Rede ist. Sachlich am plausibelsten -
wenn man nicht mit Kostermann eine Crux setzen will — ist immer noch die allerdings hand-
schriftlich schwierige Konjektur von J. Grimm @ victo, die freilich - hierin hat Biichner
recht — besser a victis lauten miiBte. Fiir unseren Zusammenhang kommt es jedoch auf dieses
Problem nicht an. — Zur Frage der Selbstbezeichnung der German: und ihrer sehr einge-
schrinkten Bedeutung vgl. Norden 423 ff.

28 Norden 171ff. Der exkursartige Satz iiber den barditus (Norden 180£f.) kann hier auBer
Betracht bleiben.

2 Vgl. K. Latte, Philologus 87 (1932) 265{.

6 Museum Helveticum




86 Wolf Steidle

Wichtiger ist, daf der Beweisgang offenbar mit dem ersten Satz des vierten
Kapitels abgeschlossen ist. Die Angabe iiber den korperlichen habitus der Ger-
manen ist formal nicht mehr als Argument, geschweige denn als wichtigstes oder
gar einziges Argument angefiihrt3. Sie ist vielmehr eine Folgerung, und dement-
sprechend kommt ihr zwar ein Beweiswert, aber nur ein zusdtzlicher und unter-
geordneter zu; die entscheidenden Beweise stehen vorher. Hinzu kommt, daB die
c. 2-3 zwar an sich schon eine ausreichende Grundlage fiir die These des reinen
Volkstums der Germanen abgeben, daB8 aber auch der ganze erste Teil iiber die
Germanen insgesamt (bis c. 28) als weitere Ausfiihrung und Begriindung dienen
kann. Der Abschnitt {iber die origo und das folgende bedingen sich also gegenseitig:
Einerseits hétte Tacitus nicht iiber die Geermanen insgesamt sprechen konnen,
sondern dhnlich wie Diodor-Poseidonios, der die Keltiberer von den Kelten und
Iberern unterscheidet (Diod. 5, 33; 34, 4ff. = FGrHist 87 F 117), die einzelnen
Stimme getrennt behandeln miissen®, wenn die Frage des einheitlichen Volks-
tums nicht vorher geklirt worden wire; hierin liegt sicher zugleich ein Grund fiir
die Ausfiithrlichkeit der Erorterung. Andererseits ist jede der allgemeinen Bemer-
kungen iiber die Germanen noch einmal eine Stiitze fiir die These ihrer volklichen
Einheit. Ist man sich einmal dariiber im klaren, da der korperliche kabitus der
Germanen im eigentlichen Beweis keine zentrale Bedeutung hat, so ergibt sich
weiter, daB es fiir Tacitus schon genug und wesentlich sein mufite, wenn er nur
bei allen Germanen ein und derselbe war, selbst dann, wenn eine deutliche Ver-
schiedenheit gegeniiber anderen Nordvolkern, etwa den Galliern3?, nicht ohne wei-
teres und nicht in jedem einzelnen Punkt bestand. Eine indirekte Beziehung zu
den c. 24 und damit einen untergeordneten Beweiswert haben im iibrigen auch
noch die AuBerungen iiber das durch die Umwelt bedingte Ertragen von Durst,
Hitze, Hunger und Kiilte; sie leiten nicht nur assoziativ zur Beschaffenheit des
Landes iiber (c. 5)%, sondern lassen das in c¢. 2 angeschlagene Motiv der Auto-

30 Dies meinen etwa K. Triidinger, a.0. 150 («logisch ungenau: Tacitus will hier den Be-
weis erbringen ») und Biichner, T'acitus 127 («am SchluB steht der Hauptbeweis, die beriihm-
ten Worte iiber das Aussehen der Germanen »). Auch E. Wolff, Hermes 69 (1934) 138 A. 1
wird Tacitus nicht gerecht, wenn er schreibt: «Efwas wie ein Beweis steht nur c¢. 2 Anfang
und c. 4: die Gleichartigkeit der kérperlichen Erscheinung. »

31 Auch bei den Britanniern kann die taciteische Ethnographie nur deshalb einheitlich
sein, weil sie aufs Ganze gesehen Gallier sind ; vgl. Agr. 11, 3: tn universum tamen aestimants ...

32 Diese stehen fiir die Romer geographisch und historisch am néachsten.

33 Die Assoziation ist ein altes Stilmittel der Ethnographie (Norden 457£f.), aber auch der
Biographie (V1., Sueton u. d. antike Biographie, Zetemata 1 [1951] 541f.); beide sind vielleicht
in diesem Betracht nicht unabhingig voneinander (V. 55 A. 2). Wenn die einzelnen Ge-
sichtspunkte und Kategorien der Aussage assoziativ verbunden werden, so weist dies weder
auf einen Mangel an Ordnung und Uberschaubarkeit (H. Drexler, Gymnasium 59 [1952]
54ff.; Perret, La Gérmanie, éd. et trad. [1949] 20) noch auf ein zwangloses Plaudern. Die
Assoziation erméglicht es vielmehr, daBl die Gedanken planvoll innerhalb eines zu charak-
terisierenden Lebenszusammenhanges fortschreiten (V1. a. O. 53. 80. 88. pass.). Auch heut-
zutage bedient man sich ganz selbstverstindlich bei der Schilderung eines lebendigen Zu-
sammenhangs oder bei der Charakteristik von Personen dieses Gestaltungsmittels. Die indi-
viduelle Nuancierung hangt dabei von der Auswahl und der Art der Reihung innerhalb der
einzelnen Aussagen ab. So ist es etwa bezeichnend fiir die Germanen-Charakteristik, dafl
Tacitus von den Bodenschétzen sofort auf Bewaffnung, Kampfordnung und Kriegsfiihrung
der Germanen kommt und dafl damit und mit den weiteren Gesichtspunkten der stmplicitas,




Tacitusprobleme 87

chthonie (... asperam caelo ...) erneut anklingen; auch von hier aus rechtfertigt es
sich also, die Aufmerksamkeit nicht so sehr auf die Angaben iiber Haare, Augen
und Korpergestalt zu konzentrieren.

Die AuBerungen iiber den habitus corporum reichen bis zum Kapitelende und
miissen als ein (anzes verstanden werden. Man mufl also entsprechend inter-
pungieren, d. h. nach valida Semikolon setzen, denn von truces bis assueverunt reicht
ein einziger Satzkomplex. Esist aus diesem Grund auch nicht gerechtfertigt, die ein-
zelnen Angaben, zu denen sich Parallelen aus der Beschreibung anderer Vélker finden
lassen, ohne weiteres und ohne Beachtung des Ganzen als Ergebnis einer gedanken-
losen und nur durch literarische Einfliisse bestimmten Motiventlehnung des Tacitus
anzusehen. Uberdies ist selbst bei den umstrittensten Angaben iiber Augen, Haare
und Korpergestalt Wesentliches und von den nahestehenden Vélkern Unterschei-
dendes festgehalten, wie insbesondere der Kommentar von Much und die von ihm
angefiihrten Belegstellen zeigen3. Sicher sind die Ausfiihrungen fiir moderne
anthropologische und historische Kritik in keiner Weise ausreichend, so wenig wie
das zweite Germania-Kapitel modernem wissenschaftlichem Anspruch geniigt;
eine solche Feststellung darf aber dem historisch objektiven Urteil iiber Tacitus
nicht im Wege stehen. Auch bei den folgenden Angaben iiber impetus und laboris
atque operum patientia ist eine individuelle Gestaltung faBbar. Zunichst beziehen
sie sich wohl auf das Verhalten im Kampf, die allgemeine Formulierung und vor
allem die Fortfiihrung des Satzes legen jedoch eine dariiber hinausgehende Bedeu-
tung nahe. AuBerdem ist die AuBerung wesentlich zuriickhaltender als die ent-
sprechende Kritik an den Galliern®s, Schlieflich ist das Ertragen von Hunger und
Kilte — wenn man von Diodor-Poseidonios absieht, der Gallien seiner Vorstellung
vom Keltentum entsprechend weiter nach Norden und Osten reichen 148t38 — ein

der Bedeutung der Religion, der Stellung der Frauen usw. die Charakteristik der Germanen
erdffnet wird (Wolff 139ff.) Auch die Kennzeichnung «souveranes und zwangloses Plaudern
im Stile Herodots bei an sich planvoller Gedankenfiihrung» (Biichner, Tacitus 130) wird
dem Tatbestand nicht gerecht, zumal die zielstrebige Abfolge der Assoziationen noch
eigens durch Stichworte markiert wird. Nicht einmal bei Herodot kann man von einem
«zwanglosen Plaudern» reden.

34 3, 0. 67f. Um das Wichtigste, z. T. in etwas anderer Nuancierung herauszugreifen: der
wilde Blick ist zwar durch Ammian. 15, 12, 1 (Timagenes) auch fiir die Gallier bezeugt, dal
aber selbst diese ihn als eine besondere Eigenart der Germanen ansehen, bezeugt ihr von
Caesar, B. G. 1, 39, 1 geschildertes Verhalten. Auch Strabon, der an sich die These der Ahn-
lichkeit von Galliern und Germanen vertritt (4, 4, 2), muB8 zugeben, da8 in bezug auf Wild-
heit, GroBe und Blondheit ein gewisser Unterschied besteht (7, 1, 2). Fiir Groe und Blond-
heit bestatigt dies Manilius 4, 713f. Wenn sich nach Suet. Cal. 47 Gallier fiir Caligulas Ger-
manentriumph die Haare firben und wachsen lassen, um als gefangene Germanen vorge-
fithrt werden zu kénnen, so muB der Zuschauer, d. h. der einfache Mann, imstande gewesen
sein, beide Volkstiimer zu unterscheiden. Noch wichtiger ist, daB Tac. Agr. 11, 2 bei den
Caledoniern wegen Haarfarbe und GroBe auf germanischen Ursprung schliet, wiahrend er
sonst die Britannier fiir Gallier halt.

35 Vgl. etwa Livius 10, 28, 4; 27, 48, 16; beide Stellen reden von infolerantissima laboris
corpora. Ps. Hipp. ITepi dépww 15 p. 57, 16 (7mpos 1o Talainwpeiv T6 adua dgydrepol mepixacwy),
ebenfalls von Norden (111) als Belegstelle angefiihrt und die Skythen am Phasis betreffend,
hat recht anderen Sinn. Dasselbe gilt fiir Vitruv 6, 1, 9 (Norden 110), wo dem impetus und
der Furchtlosigkeit der Nordvélker die hoherstehende Uberlegung der Siidvolker gegen-
iibergestellt wird.

38 Diodor 5, 25, 2 bzw. 5, 32 = FGrHist 87 F 116.




88 Wolf Steidle

Zug, der sich in bezug auf die Gallier entsprechend dem Klima und der Fruchtbar-
keit ihres Landes sonst nicht findet?62; fiir die Germanen wird er dagegen durch
Mela 3, 3, 26, Plut. Marius 26, 8 und Agathias 1, 19 bezeugt.

1L

Es ist noch nicht lange her, daB erneut von Nesselhauf der Versuch gemacht
wurde, die Entstehung der Geermania aus einem aktuellen Zweck zu erkliren:
Tacitus habe mit dieser Schrift die Bedeutungslosigkeit der germanischen Unter-
nehmungen Domitians und im Agricola die Eroberung Britanniens als die eigent-
liche militérische Leistung dieser Zeit erweisen wollen®. Eine solche Deutung hat
schon wegen des auf den Miinzlegenden erhobenen Siegesanspruches iiber ganz
Germanien® und wegen der gehiuften Ehrungen, die sich Domitian bei diesem
AnlaB erweisen lie}%, vieles fiir sich. Zum mindesten muBte jedem rémischen
Leser, der Domitian erlebt hatte, die so nahe zuriickliegende Vergangenheit und
ihre mogliche Beziehung zu der Schrift des Tacitus als Problem vor Augen treten.
Eine andere Frage ist freilich, ob die Germania sich in der von Nesselhauf ange-
nommenen Absicht erschopft. Schon Biichner hat mit Recht bemerkt, daf} sie in
keiner Weise die Ziige einer politischen Tagesschrift an sich trage??. Es kommt hin-
zu, daf die aktuellste Anspielung, der Spott auf die falschen Triumphe Domitians
erst in c. 37, dazu noch am Ende des Kapitels und nicht einmal in einem eigenen
Satz, gegeben wird. Das ist also allenfalls ein Seitenhieb von wahrscheinlich nicht
einmal sehr grofer Aktualitit®, die eigentliche Absicht des Kapitels aber ist, wie
sofort erkennbar, ein historischer Uberblick iiber Roms kriegerische Verwicklun-
gen mit den Germanen insgesamt. Dieser reicht weit iiber die domitianische Zeit
zuriick und steht an kompositionell und sachlich bedeutsamer Stelle: Mit den
Cimbern ist nimlich die Behandlung der Rhein- und Nordseegermanen, d.h. also
der erste Teil der Volkertafel, abgeschlossen und Tacitus wendet sich nun mit den

3a Vgl. RE 7, 643f. s.v. Gallia (Weiss); ganz andere AuBerungen iiber Germanien: Tac.
Germ. 2; Ann. 2, 24, 1; Hist. 2, 80, 3; Sen. Dial. 1, 4, 14; Mela 3, 3, 29.

37 Hermes 80 (1952) 222ff.

38 Nesselhauf deutet die hier zutage tretende Propaganda zugleich noch aus einer poli-
tischen Absicht, nimlich der Bemintelung des endgﬂltigen Verzichts auf Eroberung
(a. O. 241). Im Hinblick auf Domitians anspruchsvolles SelbstbewuBtsein — in diesem Punkt
sind unsere Quellen ja sicher zuverlassig — ist mir dies nicht gerade wahrscheinlich.

3 Triumph, groBe Festspiele, Beiname Germanicus, Umbenennung der Monate Septem-
ber und Oktober in Germanicus und Domitianus, um nur einiges zu nennen.

40 Tacitus 1401f.; vgl. auch 801., auBerdem etwa Syme 1, 129 Anm. 2.

41 37, 5: ... proximis temporibus iriumphati magis quam victi sunt; vgl. Agr. 39, 1: ...
derisui fuisse nuper falsum e Germania triumphum; Plin. Pan. 16: mimicos triumphos, falsae
simulacra victoriae. Tacitus redet also von falschen Triumphen als einer bekannten Tat-
sache. Wenn Paratore, Tacito? (1962) 51 versucht, diese AuBerungen als bosartiges Sena-
torengerede («maligne dicerie») zu diskreditieren, so ist nicht nur dieses zu bedenken, son-
dern vor allem, da§ Plinius seine AuBerung vor versammeltem Senat und in Gegenwart des
Kaisers tat. Dieser aber kam direkt von der Rheinfront, muBite also wissen, was dort ge-
schehen war und da8 vor allem die Siegesanspriiche und Ehrungen Domitians in keinem
Verhiiltnis zur faktischen Leistung standen. Im iibrigen wurde der grofite Gelandegewinn
vespasianischer und domitianischer Zeit in einem nur schwach bevolkerten Gebiet gemacht;

vgl. RE 13, 584f. s.v. Limes (Fabricius); unter diesen Umstinden kann man auch die Aus-
filhrungen von Germ. 29, 3 kaum als unobjektiv ansehen.




Tacitusprobleme 89

Sueben zuniichst dem Inneren Germaniens und dann den Donaugermanen zu,
um von ihnen aus erneut nach Norden schreitend die 6stlichen Germanenstémme
bis zum Ozean vorzufiihren2,

In dem Uberblick von c. 37 folgt auf die chronologische Angabe, dal 210 Jahre
seit dem ersten Germanenkrieg verflossen sind, zunichst die allgemeine Fest-
stellung: tam diu Germania vincitur. Sie klingt noch einmal dem Gedanken, wenn
auch nicht der Formulierung nach, am Kapitelende an3: an Roms Verhéltnis zu
den Germanen hat sich also im Grundsétzlichen nichts geéindert. Dazu stimmt gut,
daB als Wurzel der germanischen Widerstandskraft der Freiheitssinn erscheint, der
sie zum bestindigsten und hartnickigsten Gegner Roms macht, in hoherem MaBe
noch als das Partherreich, das hier als der nichstgroBe Gegner erscheint®. In bezug

42 Tacitus beginnt seine Darstellung der Einzelvilker mit den linksrheinischen Germanen
(28, 4; Wolff 1491.: «Beschreibung der rechtsrheinischen Germanen» ist wohl ein Druck-
fehler). Nur noch z. T. linksrheinisch, in der Hauptsache auf einer Rheininsel, siedeln die
Bataver (29, 1), die ebenfalls einen Teil des rémischen Reiches bilden. Die Zugehorigkeit zu
Rom ist auch fiir die ersten Aussagen iiber das Gebiet rechts des Rheins maBgeblich, die die
Mattiacer und die Bewohner der decumates agri betreffen (29, 2: ultra Rhenum; 29, 3: trans
Rhenum). Tacitus folgt offenbar von den Batavern ab dem Rhein auf der rechten Seite in
Richtung nach Siiden. Bei den Worten ultra hos, mit denen Tacitus zu den Chatts und damit
zu den freien Germanen iibergeht, ist vor allem zu bedenken, da8 diese offenbar nicht an den
Rhein grenzen; vgl. auch 32, 1. Ultra hos kann somit sowohl im Hinblick auf die Mattiacer
als auch im Hinblick auf die decumates agri gesagt werden, nur geht die Blickrichtung von
der Provinz aus im einen Fall ungefihr nach Osten oder Nordosten, im anderen Fall klar
nach Norden. Aber vielleicht bedarf es dieser Erklirung gar nicht, sondern ultra hos bezieht
sich nur auf decumates agri. Tacitus nimmt dann mit dieser Angabe die entgegengesetzte
Richtung rheinabwirts auf, erreicht aber das Rheinufer erst wieder bei der Beschreibung der
Usiper und Tencterer. Die Angabe iiber die decumates agri fiir einen Einschub zu halten
(Syme 1, 128 Anm. 6; Perret a. 0. 8 Anm. 1) scheint mir jedenfalls unméglich, nicht nur
wegen des eben charakterisierten Zusammenhangs, sondern auch deshalb, weil dann ein
groBer Teil des rechten Rheinufers iiberhaupt nicht erwiahnt wire; die volksmaflige Bezie-
hung Mattiacer — Chatten ist demgegeniiber untergeordnet, zumal Tacitus nur ihre Ahnlich-
keit zu den reichszugehorigen Batavern erwahnt, die ihrerseits einmal Chatten waren. An-
schlieBend an die Chatten folgt Tacitus zuerst der Linie des Rheins und dann der des Ozeans
bis zu den Cimbern, wobei die von den beiden Ufern entfernt und somit riickwértsliegenden
Cheruscer an passender Stelle eingefiigt sind. Durchweg, bei den Cimbern sogar noch
eigens betont (37, 1: eundem Germaniae sinum proximi Oceano Cimbri tenent), herrscht die
Vorstellung, da man sich am Rande Germaniens befindet. Wenn Tacitus dann in 38, 1
von den Sueben sagt, sie bewohnten den groBten Teil Germaniens (matorem Germaniae
partem), so muB beim Leser der Eindruck entstehen, daf man jetzt im Kerngebiet Ger-
maniens angelangt ist; dieser Eindruck wird bestitigt durch die abschlieBende Bemerkung
von 41, 1: haec quidem pars Sueborum in secreliora Germaniae porrigitur. Auf sie folgt die
Behandlung der Donaugermanen. Man kann also Wolff 148 nicht folgen, wenn er meint, die
geographische Gliederung werde durch eine ethnographische («Nichtsueben — Sueben»)
durchkreuzt. Die geographische Gliederung herrscht vielmehr konsequent von Anfang bis
SchluB: Zuerst rheinaufwarts romische Gebiete, dann rheinabwiirts und dem Ozean folgend
freie Germanen, hierauf Kerngebiet, Donaulauf abwirts (bis c. 42), schlieflich erneute
Nordrichtung, gegliedert durch das querlaufende béhmisch-méahrische Randgebirge (43, 2:
dirimit entm scinditque Suebiam continuum montium tugum). DaB alle Volker, auch die Ost-
germanen, nach Tacitus’ irriger Meinung Sueben sind (46, 1), ist kein Einwand, denn es
wird spitestens in 41, 1 deutlich, daB nur die in c¢. 3840 genannten Volker im Zentrum
Germaniens leben.

43 37, 5: ac rursus pulsi inde proximis temporibus triumphats magis quam victs sunf.

44 Dije Sonderstellung von Parthern und Germanen ergibt sich aus der politischen Situa-
tion der Kaiserzeit und iiberdies aus der Einfiihrung des Zeitbegriffes. Die Parther sind ja
seit der ersten Halfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts Gegner Roms. Zur allmih-
gghen (Iilzl::usbildung dieses Nord-Ost-Aspektes vgl. W. Hartke, Rom. Kinderkaiser (1951)

7 un m. 6.




90 Wolf Steidle

auf die Haufigkeit kriegerischer Auseinandersetzungen iibertreffen sie Samniten,
Punier, Hispanier und Gallier®5, mit anderen Worten: Es ist kein anderer Feind
mit den Germanen zu vergleichen.

Bei den Auseinandersetzungen selbst ist zunéchst die Gréfe der beiderseitigen
Verluste betont (multa tn vicem damna), im folgenden aber verweilt Tacitus be-
sonders bei den Verlusten der Romer, und zwar selbst da, wo gegeniiber den Ger-
manen Erfolge erzielt wurden (nec tmpune). Bezeichnend und fiir das heute ge-
ldufige Bild von Tacitus iiberraschend ist dabei eine Kinzelheit: Die kriegerische
Stirke Roms unter Augustus, der ja auch in Germanien zunichst offensiv wurde,
wird gegeniiber der vorhergehenden Zeit des Freistaates hoher eingeschitzt
(ettam Caesart). Nun steht Tacitus bei der Beurteilung der Gefihrlichkeit der ver-
schiedenen Gegner Roms ohne Frage in einer Tradition®6, Zunichst hebt sein Vor-
bild Sallust am Abschlul des Bellum Jugurthinum von allen anderen Feinden die
Gallier ab; sie sind die einzigen, mit denen Rom pro salute, non pro gloria gekimpft
hat (c. 114)4. Da Sallust hier Cimbern und Teutonen als Gallier ansieht, so liegt
im Grunde ein mit Tacitus vergleichbares Urteil vor; Tacitus hat Sallusts Urteil
iber die «Gallier» auf die Germanen insgesamt iibertragen. Nach Cicero De off.
1, 38 ging es bei Roms Kampf mit den Keltiberern und Cimbern anders als bei allen
anderen Gegnern um die Frage, uter esset, non uter imperaret®®. Vergleichbar mit
Tacitus ist weiter Cicero De prov. cons. 33, wo Gallien als grofte Gefahr fiir das
romische Reich bezeichnet wird, wozu sich noch In Pis. 81 fiigt: Caesar hat Italien
vor Galliern und Germanen so geschiitzt, dal es des Alpen«walls» und des Rhein-
«grabens» nicht mehr bedarf. Noch Florus 1, 44, 2 kontrastiert anléBlich von Caesars
Gallischem Krieg Gallier und Germanen als immanissime gentium mit anderen
Feinden. SchlieBlich wird der Gesichtspunkt der Gefahr fiir Italien, Rom und das
romische Reich von seiten der Germanen nicht nur anld8lich des Cimbernzugs, wo
eine Invasion Italiens tatsichlich befiirchtet werden muBte, sondern auch anlif3-
lich des Kampfes mit Ariovist und der Niederlage des Varus in unserer Uberlie-
ferung hervorgehoben?®,

Stellt man nun Tacitus in diesen Zusammenhang, so fallt sofort auf, daB gerade
der Gesichtspunkt der Existenzbedrohung Roms an dieser doch bedeutsamen
Stelle der Germania durchaus fehlt, obwohl er von der Tradition aus nahegelegen
hitte. Lediglich von gro8en Verlusten, langdauernden Kémpfen und dem romi-
schen MiBerfolg in bezug auf eine villige Unterwerfung Germaniens — denn diese
allein ist gemeint — wird gesprochen. Uberdies ist libertas kaum die Quelle einer

45 Von da aus ist das bei Wolff 151f. Gesagte zu modifizieren.

48 Vgl. hierzu H. Fuchs, Mus. Helv. 12 (1955) 204 Anm. 15.

47 Zur Interpretation von Jug. 114 vgl. VL., Sallusts historische Monographien (1958) 71f£.

48 Bei der Nennung der Keltiberer in diesem Zusammenhang mag Cicero an die Unerbitt-
lichkeit gedacht haben, mit denen die Kampfe von beiden Seiten ausgefochten wurden.

4 Cimbernzug: Plut. Marius 11, 14; Flor. 1, 38, 5; Eutrop. 5, 1; Oros. 5, 16, 7. — Ariovist:
Caesar, B. G. 1, 33, 4, wozu die im Text genannten Stellen aus Ciceros Reden kommen (die
Frage der Richtigkeit von Caesars Angabe kann hier auBler Betracht bleiben). — Varus:
Dio 56, 23, 1; Suet. Aug. 23; Vell. Pat. 2, 120, 2.




Tacitusprobleme 91

offensiven Haltung, sondern vielmehr der passiven Widerstandskraft gegen Unter-
werfung®®, und die Energie der Kémpfe hat nach Tacitus in der letzten Zeit eher
nachgelassen®, Dieses Ergebnis der Betrachtung von c. 37 steht in einem deutlichen
Gegensatz zu moderner Interpretation, die fast durchweg aus der Germania die
Erkenntnis einer von den Germanen ausgehenden existentiellen Bedrohung des
Reiches herauslesen will®2. Streng genommen 148t sich nicht einmal der Gedanke
einer absoluten Unbesiegbarkeit der Germanen erschlieBen. Tacitus hitte sonst
kaum am SchluB von c. 23 sagen konnen, daf schon ihre Trunksucht die Germanen
zugrunde richten konnte. In c. 29 aber heiflt es, die Grofe des romischen Volkes —
man iiberhore nicht diese AuBerung des SelbstbewuBtseins — habe Bataver und
Mattiacer zur Abhingigkeit von Rom gebracht. Auch die Erwéhnung der Elbe,
eines Stroms, frither beriihmt, jetzt nur noch vom Ho6rensagen bekannt (41, 2),
148t trotz ihres Sarkasmus nichts von einer grundsitzlichen Resignation gegen-
iiber den Germanen erkennen, eher schon den Wunsch, daBl Rom irgend wann ein-
mal wieder offensiv werden mochte®®. Das Gefiihl romischer Uberlegenheit ist im
iibrigen schon bei den Ausfithrungen iiber die corpora tantum ad impetum valida ...
zu spiiren® oder bei der Bemerkung, daB die Chatten — offenbar nur sie — multum,
ut inter Germanos, rationis atque sollertiae besitzen (30, 2), so daB sie nicht nur zu
kémpfen, sondern auch Krieg zu fithren verstehen, schlieBlich auch bei der mehr-
fachen Hervorhebung des germanischen Mangels an politischer Disziplin®,

Aber ergibt sich das Gefiihl der Unterlegenheit Roms gegeniiber seinem bedeu-
tendsten Gegner nicht wenigstens aus den beriihmten Worten urgentibus tmperi:
fatis (33, 2) ? Sie besagen doch, dal das «Reich durch Schicksalsfiigung in schwerer
Bedringnis» ist, wie Heinze in einem viel zitierten Aufsatz interpretiert®, oder
wenigstens, dal «das Schicksal des Reiches driickend lastet», wie es jetzt Biichner

5f°f Vgl. das mehrfach wiederkehrende Stichwort libertas in der Rede des Calgacus im Agr.
301f.

51 Dies gilt, wenn man den Text genau betrachtet, schon von der Zeit Caligulas an.

52 Vgl. etwa R. Heinze, Vom Geist d. Romertums (1938) 274; Anderson a. O. XI. XVIII;
Fehrle a. O. 119; Much a. O. 306; Wolff 150 ff.; Drexler a. O. 60f.; Syme 1, 47 («... a
deadlier enemy than any monarch of Parthia»); Walser in: E. Swoboda, Carnuntina (1956)
198 : Biichner, Tacitus 135; Paratore 211. 239 ff.

53 Der Zeitpunkt bleibt dabei natiirlich offen.

54 Soweit ich sehe, ist dieser kritische Unterton schon am Beginn der Germania von allen
modernen Interpreten iiberhort worden.

55 Tch glaube, das taciteische Germanenbild wird seit dem Aufsatz von Wolff, der die
Nihe Germaniens zu Altrom in den Mittelpunkt stellte und die daneben immer wieder von
Tacitus betonte Verschiedenheit zuriicktreten lieB (vgl. hiezu F. Dirlmeier, Alte Sprachen 2
[1937] 371f.), erneut zu sehr idealisiert; vgl. etwa Biichner, T'acitus 135: «nach dem von Liebe
und Bewunderung erfiillten ersten Teil»; 143: «daB Tacitus von den Germanen sagt, sie
widmeten ihr ganzes Leben dem Streben nach virtus» (dhnlich schon 131. 132; vgl. dagegen
Taec. 15, 1; 22, 1); 147: «Tacitus muBte bei diesem fremden Volk sein Lebensideal und das,
was er in der Geschichte suchte und darzustellen als Aufgabe empfand, verwirklicht sehen».
Hier nihert sich die Interpretation erneut der Vorstellung vom «Sittenspiegel», von dem sie
einmal ausgegangen ist. Andererseits verfillt auch Paratore 229, der sich mit Recht gegen
die Uberschia‘.tzung der positiven Ziige in Tacitus’ Germanenbild wendet, auf die These, daB
Tacitus seine dekadenten romischen Zeitgenossen mit Hilfe der Germania habe erziehen
wollen.

5 R. Heinze a. 0. (oben A. 52) 270.




92 Wolf Steidle

formuliert. Mit einer gleich zu nennenden Ausnahme ist dies in der Tat heute die
allgemeine Meinung®®, und die Stelle dient zugleich als eine der stérksten Stiitzen
fiir die ebenfalls geldufige These einer in bezug auf Roms Zukunft pessimistischen
Geeschichtsbetrachtung des Tacitus. Fraglich scheint nur, ob Roms Bedringnis di-
rekt von den Germanen ausgeht, was meist angenommen wird, und ob gar auf eine
unmittelbar bevorstehende Katastrophe angespielt wird. Die letzte Meinung, von
Poschl vertreten®, ist indes bereits auf Grund der damaligen Zeitumstinde, des
Textzusammenhangs und der Wortbedeutung von fatum durch Biichner zuriick-
gewiesen worden®®. Was die erste Frage angeht, so hat sich aus dem bisher Aus-
gefiihrten ebenfalls eine klar negative Antwort ergeben; auch in der Umgebung
von c. 33 spricht nichts fiir eine andere Auffassung®l. Unhaltbar ist freilich auch
Biichners eigene Erklirung, die die urgentia tmperii fata aus der mit dem Kaiser-
tum. dahingeschwundenen ltbertas ableiten und als deren Folge ein Fehlen histo-
rischer GroBe und der aus ibhr sich ergebenden Aktivitdt und militédrischen Stirke
feststellen will. Weder der Zusammenhang des Kapitels noch die Schrift als Ganzes
gibt hiefiir einen Anhalt. AuBlerdem ist nach c. 37, 4, wie schon ausgefiihrt, die
Stirke Roms unter Augustus grofler als die des vorangehenden Freistaats, und die
von Tacitus geriihmte Ausdehnung des Imperiums auf Bataver und Mattiacer fillt
ohne Frage in die Kaiserzeit; auch die ebenfalls erwihnte Anspielung auf die Elbe
kann als Argument gegen Biichner dienen. SchlieBlich wire eine pessimistische
Beurteilung des romischen Schicksals von diesem AusmaB trotz aller gelegentlich
durchblickenden Kritik an romischen Verhéltnissen, die iibrigens auf den ersten
Teil der Germania beschrénkt ist, {iberraschend und jedenfalls ganz und gar un-
vorbereitet2.

Wenn wurgere iiberhaupt im Sinne von «bedrdngen» oder «bedriicken» zu inter-
pretieren ist, so kann es sich jedenfalls — das hat sich nunmehr herausgestellt —
weder auf eine durch die Germanen oder durch das Wesen des Kaisertums sich
ergebende Not noch auf eine unmittelbar bevorstehende und unabwendbare Kata-
strophe beziechen. Hier wird eine Arbeit von W. Schmid wichtig, die als einzige
von der geldufigen Beurteilung der Worte urgentibus vmperit fatis abweicht®. Sie
kniipft an eine dltere, von Heinze bekdmpfte Interpretation Reitzensteins an®,

5 Stud. z. rom. Literatur 4 (1964) 65.

58 In diesem Zusammenhang sei auf die oben A. 52 angefiihrten Zitate verwiesen.

89 V. Poschl, Gymnasium 63 (1956) 203ff.; Wien. Stud. 69 (1956) 310ff.

80 Studien 6111,

61 Tch kann Wolff 150£. nicht folgen, wenn er zu den c. 30-33 schreibt: «Der Gedanke einer
Bedrohung des Imperiums durch disziplinierte Germanen kommt zum Ausdruck bei der
Erwéahnung ... der Bructerer. Die Bructererkatastrophe wird zu einem Symbol der noch
einmal gliicklich abgewendeten Gefahr; es ist, als wenn der in Chatten und Tencterern sich
ballende Ansturm der Germanen noch einmal — auf wie lange ? — durch gottliche Providenz
zersplittert ist.» Hier ist auch — auch abgesehen vom Bructerer-Kapitel — die Bedeutung
der Chatten und Tencterer entschieden iiberbewertet.

52 Gegen Paratore XXIII, der der Meinung ist, da die Gesamttendenz der Germania
pessimistisch sei. ,

83 Didascaliae. Studies Albareda (1961) 383 ff.

% R. Reitzenstein, NGG 1914, 252ff.




Tacitusprobleme 93

der urgere im Sinne von «vorwirtsdringen» und die vorwirtsdringenden fata als
Anspielung auf die Erfiillung imperialer Hoffnungen deutet. Schmid modifiziert
Reitzenstein freilich insofern, als er aus den Worten nicht den Wunsch nach einer
sofortigen Unterwerfung Germaniens herausliest. AuBerdem bezieht er die Worte
fatis urguentibus actus aus einer parallelen und fiir Tacitus wahrscheinlich vorbild-
lichen Wendung Lucans, wo vom Schicksal Alexanders die Rede ist (10, 28£f.)®,
anders als Reitzenstein nicht auf die fafa Asiens, sondern auf Alexander selbst,
was durch dessen Charakteristik als terrarum fatale monstrum gestiitzt wird
(V. 34). Biichner macht zwar dagegen geltend, daBl die Beziehung des V. 30 auf
V. 21 iibersehen sei®. An dieser Stelle heilt es aber, Alexander sei schlieBlich ter-
rarum vindice fato dahingerafft worden ; es werden also nur zwei Wirkungen im Gang
des fatum unterschieden, dhnlich wie auch Caesar bei Lucan durch das fatum vor-
angetrieben wird, schlieBlich aber dem rdchenden fatum verfillt; an diese Parallele
soll hier, bei der Besichtigung von Alexanders Grab durch Caesar, ohne Frage ge-
dacht werden. AuBlerdem heilt es in den Vv. 22ff., fortuna habe die Leiche Ale-
xanders in einer tieferen Absicht erhalten: nam sibi libertas umquam si redderet
orbem, ludibrio servatus erat, non utile mundo editus exemplum, terras tot posse sub
uno esse viro. Die fata, die Alexander durch Asien jagen, verursachen also nicht nur
dort eine blutige Katastrophe®?, sondern sie leiten im Endeffekt eine ganze Ereignis-
kette ein, die bis zu Caesar und in die Gegenwart Lucans reicht. Von diesem typisch
lucanischen und m.W. noch nicht geniigend gewiirdigten Gedankengang aus wird
deutlich, da8 die fate in V. 30 die fata Alexanders sind. Andererseits wird in der
Folgenicht so sehr dessen schlieBliches Ende als vielmehr sein unaufhaltsames Vor-
wartsstiirmen betont und seine Siege im Osten den in dieser Himmelsgegend we-
niger erfolgreichen Romern gegeniibergestellt, so da man die Worte urquentia fata
nicht im Sinne eines «driickenden», sondern nur in dem eines «vorwirtsdriingen-
den» fatum verstehen kann®. DaBl das Wort fatum iiberdies gerade in Verbindung
mit dem Imperium Roms auch positiven Sinn haben kann, beweist eine schon von
Biichner zitierte Stelle aus Juvenal®. Aber selbst wenn die Deutung Schmids, die
mir am plausibelsten erscheint, nicht zutrife, so bliebe alles bisher Ausgefiihrte be-
stehen. Nur miite man dann die Worte urgentibus tam tmperis fatis? im Sinne einer
lediglich jetzt bestehenden und mit den Ereignissen unter Domitian zusammen-
hingenden Bedréingnis des Reiches interpretieren; eine gewisse Parallele trotz der

85 Lucan 10, 30f.: perque Asiae populos fatis urguentibus actus humana cum strage ruit ...
(W. Schmid a. O. 387). '

% Studien 157.

7 Paratore XXII bezieht zu Unrecht die Worte nur auf die bevorstehende Katastrophe
Asiens.

%8 Die Ausgabe von Bourgéry-Ponchont 2 (Paris 1948) 183 iibersetzt deshalb ganz richtig:
«poussé & travers les peuples de 1’Asie par I’entrainement de ses destins ...»: die Vorstellung
des ‘Vorwirtsdringens’ findet sich im iibrigen auch an einigen Stellen, die man als Belege
;iir die verderbliche Wirkung der urgentia fata anzufiihren pflegt: Verg. den. 11, 587; Liv.

2, 43, 9.

% Juv. 11, 104f.: Romuleae ... ferae mansuescere tussae imperis fato ...

% tam, an zwei Stellen des Satzes iiberliefert, beliBt man am besten an dieser Stelle, wo
es — rein grammatisch — schwerer verstindlich ist; vgl. auch Schmid a. O. 383 Anm. 1.




94 Wolf Steidle

dort auftauchenden Vorstellung der Gotterstrafe bote eine Bemerkung aus dem
Historienprooemium, die ebenfalls besonders auf Domitian Bezug hat (1, 3, 2)7. In
diese Richtung geht auch Heinze — trotz der falschen Beziehung auf die Germanen-
gefahr —, wenn er die mit der Germania gleichzeitig geschriebenen Worte des Agri-
cola iiber das mit Nerva beginnende gliickliche saeculum (3, 1) heranzieht und fest-
stellt, daB sie unvereinbar mit der Vorstellung eines bevorstehenden Endes desImpe-
riums seien’?, Tacitus also auch in der Germania nicht an dieses gedacht haben kann.

AbschlieBend und zu weiterer Klirung einige Bemerkungen iiber den Gedanken-
gang von c. 33: Es handelt bekanntlich von der in jiingster Vergangenheit einge-
tretenen Vernichtung der Bructerer durch benachbarte Germanenstimme. Tacitus
erwigt, dal hierbei eine Gunst der Gotter gegen Rom wirksam gewesen sein
kénnte. Uberraschenderweise wird dabei aber die Vorstellung des Nutzens, den die
Zwietracht der Feinde fiir Rom bedeuten kénnte, durch die andere ersetzt, dafl
die Ausrottung von 60 000 Bructerern ein spectaculum war: nicht durch rémische
Waffen sind sie gefallen, sondern zur Augenweide der Rémer, und das war noch
groBartiger. Fiir jeden romischen Leser ist damit der Gedanke an das Gladiatoren-
spiel impliziert. Man darf deshalb fragen, ob der Gedanke, dal die Rémer sich, un-
beteiligt und ohne sich selbst anstrengen zu miissen, gewissermaflen in der
Zuschauerloge ergotzen, eine passende Vorbereitung auf eine irgendwie bevor-
stehende Katastrophe wire. Wire dies der Sinn von wurgentibus imperii fatis,
so miiite man anstelle von magnificentius ein anderes Wort, etwa melius oder
utilius erwarten; magnificentius ist einfach nicht die passende Urteilskategorie,
zumal es im folgenden noch einmal durch madus aufgenommen wird. Die
Vernichtung der Bructerer bedeutet somit fiir die Romer nicht so sehr eine
Hilfe als vielmehr einen Gipfel imperialer Genugtuung. Daf diese Vorstellung im
iibrigen wesentlich besser zu der von Schmid gegebenen Interpretation paft, be-
darf keiner Worte. Sie selbst aber, so schroff sie ist, fiigt sich durchaus zu romischer
Empfindung. Nach Agr. 35, 2 erhilt der rémische Sieg einen gewaltigen Glanz,
wenn er ohne romisches Blut, d. h. also mit dem Blut der Hilfstruppen erfochten
wird”; auch bei einem Erfolg Corbulos in Ann. 14, 23, 3 wird eigens betont, da8
er externo sanguine errungen wurde?. Wenn Biichner meint, nach Tacitus wire es
grofler, wenn das Reich von sich aus die Kraft zum Siege hétte und selbst kimpfen
wiirde, so wird er romischer Art sicher nicht gerecht, so hoch auch immer die R6-
mer kriegerische Tugend geschétzt haben mogen®™; auBerdem befindet er sich hier
im klaren Widerspruch zum lateinischen Text (non armis telisque Romanis, sed

1 nec ... umgquam atrocioribus populi Romani cladibus magisve certis indiciis adprobatum est
non esse curae deis securitatem nostram, esse ultionem.

2 a. 0. 269f.

3 35, 2: ... ingens victoriae decus citra Romanum sanguinem bellands ...; R. Till, Tacitus,
Das Leben des Julius Agricola (1961) 47 iibersetzt unkorrekt: «eine gewaltige Ehre fiir die
Hilfstruppen, wenn im Falle ihres Sieges kein romisches Blut vergossen wiirde ...»

4 ... quos (gemeint sind die Marder) Corbulo ¢mmissis Hiberis vastavit hostilemque audaciam
externo sanguine ultus est.

75 Gegen Biichner, Studien 64.




Tacitusprobleme 95

quod magnificentius est ...), der nebenbei gesagt einen Sieg durch rémische Waffen
durchaus als Moglichkeit in Betracht zieht, die Fahigkeit hiezu also nicht grund-
satzlich in Frage stellt. Vergleichbar ist weiter Ann. 2, 62, 1, wo es von dem jiin-
geren Drusus heiBt: haud leve decus ... quaesinit inliciens Germanos ad discordias,
oder die Charakteristik der Britannier in Agr. 12, 2, wo es im Hinblick auf deren
geplante Unterwerfung heillt: nec aliud adversus validissimas gentes pro mobis
utrlius quam quod in commune non consulunt. Die Romer waren viel zu niichtern,
um einem militérischen Vorteil ohne eigene Verluste nicht den Vorzug vor einem
zwar heldenhaften, aber mit eigenem Blut erkauften Sieg zu geben. Uberdies rech-
net der nicht weniger schroff formulierte Wunsch maneat duretque gentibus, si non
amor nostri, at certe odium sui durchaus auch mit der Moglichkeit der Liebe zu
Rom™, Er enthilt also ein klares BewuBtsein von der Anziehungskraft, die das
Reich ausiiben konnte und faktisch ja auch ausgeiibt hat.

SchlieBlich sei noch ein Argument aus dem Agricola gegen eine in bezug auf Roms
Schicksal grundsétzlich pessimistische Einstellung des Tacitus angefiihrt: Obwohl
Agricolas Vordringen nach Schottland mit der Linie Clota-Bodotria eine natiirliche
Grenze erreicht hitte, die ja dann fiir den Antoninswall mafgebend wurde, so lie3
es die Romani nominis gloria nicht zu, an dieser Stelle Halt zu machen (c. 23);
kurz darauf erzihlt Tacitus sogar von einem wiederholten Ausspruch seines Schwie-
gervaters, daB sich Irland mit dem militdrisch geringen Aufwand einer einzigen
Legion und einigen Auxiliartruppen erobern und halten liefe (24, 3). Es ist hier
gleichgiiltig, ob der Ausspruch militérisch und politisch sinnvoll war?. Ausschlag-
gebend ist allein die zum Ausdruck kommende und offenbar von Tacitus geteilte
Uberzeugung, daB eine weitere Expansion ohne weiteres méglich sei, mit anderen
Worten, da das Imperium nicht nur iiber passive Widerstandskraft gegeniiber
seinen Feinden verfiige, sondern auch zu spontaner, ausgreifender Aktivitat fihig
sei. Ist es glaublich, da Tacitus zu genau derselben Zeit in einem und demselben
Jahr zwei ganz divergente Meinungen iiber den Zustand bzw. die Moglichkeiten
des Imperiums verlautbart hat? Man wird die Frage getrost verneinen diirfen.
Freilich, wenn die bisher geldufigste Deutung von urgentibus imperis fatis fillt, so
wird Tacitus ein Stiick historischen Prophetentums genommen, das man ihm bisher
meinte zusprechen zu miissen’. Mit der Vergegenwirtigung der Eigenart von Roms
groBtem Gegner in einer besonderen Schrift™ bleibt ihm jedoch, wie ich glaube, von
allen Einzelheiten abgesehen, immer noch genug an historiographischer Leistung.

76 Schief jedoch Symes Wiedergabe 1, 46: «... since they cannot love the Romans. »

77 Um dem Ausspruch historisch gerecht zu werden, mul man sich jedoch zunachst klar
machen, daB Agricola eine dhnliche Uberlegung auf Irland anwendet (idque etiam adversus
Britanniam profuturum, si Romana ubique arma ...), wie sie Caesar im B. G. 4, 20, 1 als Grund
fiir seinen Ubergang nach Britannien angefiihrt hat ( ... quod omnibus fere Gallicis bellis
hostibus nostris inde subministrata auxilia intellegebat) ; auBerdem liegt ein Irrtum beziiglich
der geographischen Lage Irlands (24, 1) und Britanniens (10, 2) vor, und Tacitus teilt ihn mit
einer Reihe von antiken Autoren; vgl. den Kommentar von Furneaux/Anderson (1922) 64 1.

78 Noch Biichner sagt Studien 62: «Tacitus ist kein Stubengelehrter, der es sich schon ein-
mal erlauben darf, den Untergang des Abendlandes zu prophezeien. »

 Die alte These, daB die Germania urspriinglich ein Exkurs zu den so viel spiter abge-




96 Wolf Steidle

II1.

Mit dem Exkurs iiber Britannien, dem annalistischen Aufbau in der Schilderung
von Agricolas Kriegsjahren, der ausfiihrlichen Darstellung der Entscheidungs-
schlacht sowie mit den ihr vorangehenden Feldherrnreden enthilt die Biographie
des Agricola Elemente, die sonst eher in der Historiographie zu Hause sind. Seit
Leos berithmtem Buch iiber die griechisch-romische Biographie wurde deshalb
immer wieder die Frage erdrtert, ob und inwieweit der Agricola in den Rahmen
einer Biographie paBt®*. Wenn unléingst bemerkt wurde, man diirfe dem Werk
einen Gattungsstil nicht aufzwingen, denn es seien in ihm viele Stile und Formen
vertreten®!, so mag dies gewiB richtig sein, aber man mu8 noch weitergehen und
feststellen, daB die Abgrenzung der Prosagattungen in der antiken Literatur we-
sentlich weniger scharf ist als in der Dichtung und da8 selbst innerhalb einer und
derselben Gattung - etwa in der Biographie, in der Geschichtsschreibung oder selbst
im Dialog — ganz betrichtliche Varianten méglich sind®2. Freilich ist damit auch

fallten Historien sein sollte (vgl. etwa Paratore 228ff. 239) oder es wirklich war (so z. B.
noch K. Meister in der Einleitung zu der Germania-Ausgabe in den Heidelberger Texten
[1962] 22), halte ich aus vielen Griinden fiir unhaltbar. Man pflegt héiufig zu sagen, es habe
im Altertum keine ethnographischen Monographien gegeben. Indes — abgesehen von einem
allgemeinen Zweifel gegen solch gattungsgeschichtliche Uberlegung und abgesehen von der
Tatsache, daf die uns bezeugte Schrift Senecas de situ Indiae hier viel zu schnell beiseite
geschoben wird (so Norden 28) — es 1iBt sich durchaus eine Parallele zur Germania nachwei-
sen: die *Jvduxr) des Arrian. Sie wird zwar in Anab. 5, 5, 1 als Erginzung zum Geschichtswerk
bezeichnet, und daB das eigentliche Thema der Schrift die Kiistenfahrt des Nearch von der
Indusmiindung zum Schatt-el-Arab ist, sagt sie selbst (17, 7). Ausschlaggebend ist aber, da
diese Bemerkung erst am Ende der Ethnographie und in der Mitte der Schrift steht. Ihr Be-
ginn 148t noch nichts von dieser Absicht erkennen, sondern ganz im Gegenteil auf eine reine
Ethnographie schlieBen. Diirfte es ethnographische Monographien im Altertum nicht ge-
ben, so hitte jeder antike Leser bereits an den ersten Worten des Werkes Ansto3 nehmen
miissen. DaBl die Ivdixs) auch nicht etwa als letztes, achtes Buch der Anabasis aufgefaBt
werden darf, sondern eine eigene Schrift ist, sagt Arrian selbst (Anabd. 5, 5, 1: vnép *Iéaw idiq
poe yeypdyerar) ; schlieBlich schlieBt der verschiedene Dialekt der beiden Schriften eine un-
mittelbare Zusammengehorigkeit biindig aus. Die Germania kann somit in ihrer mono-
graphischen Form kein Unicum sein, wie Norden 27f. und eine Reihe von Autoren nach ihm
meinen.

8 F. Leo, Die griech.-rom. Biographie (1901) 2241f., bes. 231£f. leugnet dies entschieden.

81 Biichner, T'acitus 76.

82 Vgl. V1., Sueton u. d. antike Biographie (1951) 3f. ; auch die Frage, ob der Agricola eher
als Biographie oder als laudatio zu verstehen sei, ist im Grunde miiBig, denn die Uberginge
zwischen Biographie und Enkomion sind flieBend, und beide Formen stellen immer irgendwie
bedeutende Personen dar, zielen also auf virtutes und vitia, auf Bewahrung des Gedicht-
nisses in Lob und Tadel; vgl. Vi. a. O. 129ff. Dementsprechend heil3t es im Agr. 1, 4 einer-
seits: narraturo mihi vitam defuncti hominis, andererseits fallt in 2, 1 mit laudare das Stich-
wort fiir das Enkomion, und die Analogien von 2,1 weisen auf laudationes funebres (vgl. Suet.
Dom. 10, 3); auBerdem schlieBt das Prooemium mit den Worten: hic interim liber honori
Agricolae soceri mei destinatus ..., und der SchluB der Biographie enthailt unbestreitbar en-
komiastische Ziige. Eine solche Feststellung bedeutet aber nun keineswegs, daB der von
Tacitus mit Energie erhobene Wahrheitsanspruch anzuzweifeln wire; auch laudationes
konnen einen solchen erheben. Dies beweist eine AuBerung des Plinius iiber seine Teilnahme
bei einer Rezitation des Titinius Capito, der eine Schrift de exitu sllustrium virorum geschrie-
ben hatte; Plinius sagt hieriiber (Ep. 8, 12, 5): videor ergo fungi pio munere, quorumque
exequias celebrare non licuit, horum quasi funebribus laudationtbus seris quidem, sed tanto
magis veris interesse. Die historische Situation ist hier im Grunde die gleiche wie in Tacitus’
Agricola. Dies zur Abwehr eines MiBverstindnisses von Biichner, Studien 25. Literatur zum
literarischen yévoc des Agricola bei R. Hanslik, Anz. f. Altertumswiss. 13 (1960) 84f.




Tacitusprobleme 97

noch keine Antwort auf die Frage gegeben, ob eine vom Gegenstand her bestimmte
Absicht bei der Verwendung so verschiedenartiger Darstellungsmittel wirksam
war®, Hier 148t sich aber, wie ich glaube, etwas Positives sagen, und zwar weniger
im Hinblick auf die literarische Form als im Hinblick auf die biographische Sehens-
weise der Romer. Das Erinnerungsbild beriihmter Personen lebt ndmlich fiir sie
immer wieder in einzelnen festumrissenen Taten fort; dies zeigen schon die
Scipionenelogien®, und es gibt dafiir auch sonst eine Fiille von Beispielen®. Eine
solche beriihmte Tat ist nun auch die Vollendung der Unterwerfung Britanniens,
des Landes am &uBersten Rand der Oikumene. Sie steht deshalb im Mittel-
punkt der Biographie (c. 18-38 oder gar schon ¢. 10-38) und wird bezeichnender-
weise im Agricola ebenso wie in der Einleitung der Historien mit denselben ein-
prigsamen Worten charakterisiert (perdomita Britannia)®®. Der erste Exkurs iiber
Britannien und seine Bewohner wird ausdriicklich von da aus gerechtfertigt (10, 1).
Ganz folgerichtig bietet er in seinem geographischen Teil vor allem Angaben iiber
den Norden, auf den sich Agricolas Tatigkeit ‘konzentrierte (10, 3ff.; 12, 387),
weiter iiber Fruchtbarkeit und Bodenschitze, das pretium victoriae (12, 6), sowie
schlieBlich iiber die militdrische Widerstandskraft der Britannier und ihr Verhalten
gegeniiber der romischen Herrschaft (11, 4; 12, 2; 13, 1), Der Abgrenzung von
Agricolas Leistung von den Vorgingern (18, 1: hunc Britanniae statum ...) dient die
Vorgeschichte der Eroberung, auch sie ist also vom Thema her gefordert; dabei
werden deutlich zwei Perioden unterschieden: mit Vespasian setzt eine zweite,
offenbar vom Kaiser selbst geplante Phase romischer Aktivitit ein, gekennzeichnet
durch ausgezeichnete Feldherren und Heere; in ihr bildet Agricolas Leistung den
Gipfel®. Auch beiihm freilich bietet Tacitus, der hier mit Recht ausfiihrlicher wird,

8 Als rein kiinstlerisch gemeinte Reizmittel (so Reitzenstein a. O. 198) wird man sie
kaum verstehen wollen.

8 Vgl. etwa Dessau, Inscr. Lat. sel. 1, 51f.: Taurasia, Cisauna, Samnio cepit, subigit omne
Loucanam opsidesque abdoucit; Dessau 3, 5: hec cepit Corsica Aleriaque urbe ...

85 Vgl. V{i., Sueton 1081f., bes. 121.

% Agr. 10, 1; Hist. 1, 2, 1. — DaB Agricola als Eroberer Britanniens der bestimmende
Gesamteindruck des Werkes ist, sagt in anderem Zusammenhang Nesselhauf a. O. 226. Der
Formulierung perdomita nach mull es jedoch heiBen: der Vollender der Eroberung Bri-
tanniens. Von dieser Intention aus rechtfertigt es sich, daB die bald auf Agricolas Abberufung
folgende Preisgabe des britannischen Nordens (Hist. 1, 2, 1) im Agricola nicht erwahnt ist.

87 Zu 12, 3 vgl. Reitzenstein a. O. 257.

8 Dies ist sehr klar von Wolff 163ff. aufgezeigt worden.

8 Die Zahl der Legionen in Britannien ist von Vespasian durch die Detachierung der aus
Flottensoldaten gebildeten legio 11 Adiutriz verstirkt worden (vgl. RE 12, 1440 s.v. legio
[Ritterling]). Im iibrigen kann keine Rede davon sein, daB Tacitus die Leistung der unmittel-
baren Vorginger Agricolas im Verhiltnis zu ihm verkleinere. Wenn es von Cerialis heifit:
alterius successoris curam famamque obruisset; subiit sustinuilque molem Iulius Frontinus,
so ist daraus zu folgern, daB auch Agricola Miihe hatte, sich neben solchen Vorgingern zu
behaupten; die groBere Ausfiihrlichkeit bei ihm ergibt sich aus dem Thema der Schrift
(dies z. B. gegen F. Grosso, Festschrift Beltrami (1954) 115; Nesselhauf a. O. 227; richtig
dagegen Biichner, Tacitus 62). — Was Birley noch weiter ausgreifend iiber Agricolas Vor-
ginger sagt (Britain and the Roman Army [1953] 10£f.; vgl. auch 46; ihm schlie8t sich ohne
Bedenken an G. Walser, Rom, das Reich u. die fremden Vilker [1951] 35), beruht vor allem
auf Plin. N. H. 4, 102; Silius 3, 5971. und Statius, Silv. 5, 2, 142ff. Aus Plinius folgt aber
nur, daB unter Vespasian die Kenntnis (notitia), nicht aber die Unterwerfung Britanniens
bis in die Nihe des caledonischen Waldes vorgedrungen war; zur Unkenntnis Britanniens




98 Wolf Steidle

nicht so sehr eine umfassende historische Darstellung der Ereignisse um ihrer selbst
willen als vielmehr eine Angabe seiner verschiedenen Aktionen und Verhaltungs-
weisen®. Fast durchweg ist er selbst Subjekt des Satzes. Dabei geben die einzelnen
Jahre ebenso viele Stadien der Eroberung bzw. Befriedung, d. h. das annalistische
Schema dient dem iibergeordneten Zweck. Mehrfach wird gleich zu Beginn eine
allgemeine, das Jahr kennzeichnende Charakteristik gegeben, auf die dann nihere
Ausfiihrungen oder einige Einzelheiten folgen®’. Wirklich breit ist nur das siebente
Jahr der Statthalterschaft behandelt, auch dies dem Zweck der Biographie ent-
sprechend, denn in dieses fillt die Entscheidungsschlacht, die nach Tacitus die
Eroberung vollendet. Die Bemerkung ezacta tam aestate spargs bellum nequibat
(38, 2) bedeutet in ihrem Zusammenhang natiirlich nicht, daf der rémische Sieg
nicht vollstindig wire®, sondern dal nur noch mit Einzelaktionen gegen zer-
streute Widerstandsnester zu rechnen ist. Auch die auf die Schlacht folgenden
Unternehmungen von Heer und Flotte, die beide der Einschiichterung dienen®,
haben abschlieBenden Charakter®. Endlich die Feldherrenreden : Antiker Tradition

vgl. auch Mela 3, 49 und vorher Caesar, B. G. 4, 20. Was Silius iiber Vespasians Vordringen
in die caledonischen Wilder sagt, bezieht sich auf dessen Tétigkeit als Legionskommandant
in den 40er Jahren; die Worte n Caledonios primus trahet agmina lucos mogen sich allenfalls,
wenn sie nicht iiberhaupt Ubertreibung sind, auf einen ersten VorstoB beziehen (vgl. A.
Momigliano, JRSt 1950, 411.); zu einer Erwahnung der anderen Unternehmungen in Bri-
tannien wihrend der Regierung des Domitian hatte Silius, der damals ganz zuriickgezogen
lebte, ohnehin keinen AnlaB. Wenn schliefllich Vettius Bolanus grofie Leistungen in Bri-
tannien vorzuweisen gehabt hatte, so héitte sie Statius sicher neben dessen ausfiihrlich be-
handelter Tatigkeit als Legionskommandant im Osten eigens erwahnt; aus 5, 2, 142 auf
solche zu schlieBen, heiBt einer adulatorischen AuBerung gegeniiber dessen Sohn zu viel Be-
deutung beimessen. Im iibrigen wird das Wort Caledonius in der Dichtung fiir ‘britannisch’
schlechthin verwendet, was auch fiir das Zeugnis des Silius bedeutsam ist; vgl. Val. Flaccus
1, 8; Lucan 6, 68.

90 Vgl. etwa 18, 2. 3. 4. 5. 6; 19, 1. 2. 3. 4; 20, 1. 2; 21, 1; 22, 2. 4; 24; 25, 1; 26, 1; 29,
1. 2. — Tills Auffassung (a. O. 6), daB im Mittelteil des Werkes das rein Biographische dem
allgemeinen Historischen weiche, weil hier die Biographie mit der Reichsgeschichte ver-
kniipft sei, ist zu einfach und unzutreffend, ebenso seine Meinung, daB hierdurch der Rah-
men der Biographie gesprengt werde. Auch Biichner (Tacttus 55) laBt zu Unrecht den Mittel-
teil schlechthin nach Art der groBen Geschichtsschreibung aufgebaut sein. <

81 18, 1 schildert im ersten Satz die beiden Probleme, mit denen sich Agricola beim Ein-
treffen in die Provinz konfrontiert sieht; 19, 1: causas bellorum statuit excidere; 20, 2: zu-
sammenfassende Charakteristik des Jahres; 21, 1: saluberrimis consiliis; 22, 1: tertius ...
annus novas gentes aperuit; 23: quarta aestas obtinendis quae percucurrerat tnsumpta; 26, 1: ...
ignotas ad id tempus gentes ... (zu beachten ist der Unterschied gegeniiber multae civitates
[20, 3] und novas gentes [22, 1]) ... eamque partem Britanniae; 25, 1: amplexus civitates trans
Bodotriam sitas ... (ganz korrekt, weil der Vorstol nur im Osten und nicht in die highlands
hinein erfolgen konnte); 29, 2: ad montem Graupium pervenit ... alle vorhergehenden Einzel-
unternehmungen des Jahres werden kurz abgemacht. Ich kann im iibrigen nicht glauben, da
die wenig zahlreichen Ortsangaben, die Tacitus gibt, fiir seine Leser — und wir miissen doch
mit einem einigermafen gebildeten Publikum rechnen — lediglich Namen ohne Sinn waren.

92 Vgl. 38, 1. 2, bes. proximus dies faciem victoriae latius aperust.

93 38, 3 ... et praecesserat terror ... quo novarum gentium animsi 1psa transitus mora terreren-
tur ...; vgl. schon 29, 2.

94 Zur Frage der historischen Richtigkeit von Tacitus’ Bericht, die vollkommen zu iiber-
gehen nicht méglich ist und iiber die es eine umfangreiche Literatur gibt, sei hier nur kurz
folgendes vermerkt: 1) Wir besitzen nur in sehr eingeschrinktem MaBe die Moglichkeit einer
Kontrolle des Tacitus, ein Punkt, der viel zu leicht von modernen Kritikern iibersehen wird ;
bedeutsam ist das sicher von Tacitus unabhingige und in recht anderem Zusammenhang
stehende Urteil Dios iiber Agricola (66, 20, 3 ; vgl. auch 1) : uellova 7 xarad orparnydy xaramgdfag.
2) Durch die Aufdeckung des Legionslagers von Inchtuthil, das nordlich des Tay und an




Tacitusprobleme 99

gemél erheben sie keinen Anspruch auf historische Faktizitit®, sondern dienen der
Durchleuchtung der Situation in ihrer historischen Bedeutung: Es handelt sich um
den letzten Widerstand gegen die rémische Herrschaft am Rand der Oikumene.
Dies ist der Kerngedanke beider Reden®.

Wie steht es aber nun mit dem Kapitel iiber die Usiper-Cohorte (c. 28)? Ist
wenigstens dieser Exkurs Episode und sonst nichts, oder steht auch hier ein Erzih-
lungselement, das historiographisch scheinen konnte, im Dienste der biographi-
schen Absicht? Leo leugnet strikt jeden sachlichen Zusammenhang®, und so be-
gniigt man sich heute fast immer damit, fiir seine Einfiigung einen rein kompo-
sitionellen Grund geltend zu machen: Es sondert das entscheidende siebente
Kriegsjahr von den vorhergehenden sechs®. Wenn iiberhaupt etwas zu seinem

seinem Austritt aus den highlands gelegen offenbar einem zugleich offensiven und defen-
siven Zweck diente, verschiedener weiterer Forts, besonders aber eines Marschlagers bei
Auchinhove nahe dem Moray Firth, d. h. also viel weiter im Norden, als man bisher fiir
moglich hielt (in Tills Kommentar iibersehen; vgl. J. K. St. Joseph, JRSt 1951, 65 und
Taf. IX; aullerdem H. R. Martin, Cl. Rev. 1963, 78) hat Tacitus an Glaubwiirdigkeit we-
sentlich gewonnen; vgl. die grundsitzliche AuBerung von J. A. Richmond bei E. Swoboda,
Carnuntina (1956) 1611f., bes. 167. 3) Fiir Agricola war nérdlich der Clota-Bodotria-Linie
ein Vordringen nur im Osten méglich. Wenn nun im nérdlichen Schottland, und zwar an-
scheinend ziemlich weit nordlich (vgl. auch 33, 4) eine gréBere Schlacht stattfand, so hat
es Agricola offenbar verstanden, auch die Bewohner der highlands zum Kampf zu veran-
lassen (33, 4: e latebris suis extrusi); war aber der Osten von Nordschottland befriedet, so
war in den unfruchtbaren und wenig zahlreich besiedelten highlands héchstens noch mit
einem Bandenkrieg, aber kaum mehr mit einem organisierten Widerstand zu rechnen
(A. R. Burn, Agricola and Roman Britain [1953] 157). 4) Tacitus hat fiir die Zeit vor der
Schlacht am Mons Graupius kaum gréBere Schlachten erwihnt; das besagt aber nicht, daB
keine kriegerischen Aktionen stattgefunden hitten. Tacitus berichtet vielmehr immer
wieder generell davon, und der Charakter des Landes sowie das Fehlen einer einheitlichen
Organisation auf seiten der Feinde (12, 2) machen zerstreute Kampfhandlungen von vorn-
herein wahrscheinlich. Es ist bare Willkiir, aus Tacitus’ Schilderung auf einen MiBerfolg
Agricolas zu schlieBen, oder gar den als solchen ausdriicklich gekennzeichneten Sieg des
sechsten Jahres (26, 2: debellatum illa victoria foret; vgl. auch 27, 1) als Niederlage Agricolas
zu interpretieren (vgl. Burn 157). 5) Da Agricola hichstens bis zum Jahr 84, wahrscheinlich
aber nur bis zum Jahr 83 in Britannien war (vgl. Biichner, Studien 99£f.), so konnte weder
er selbst etwas von der erst im Jahr 85 einsetzenden Entwicklung an der Donaufront ahnen
noch kann seine Abberufung in einen kausalen Zusammenhang damit gebracht werden; vgl.
aullerdem die Charakteristik der dortigen Kriegsereignisse in 41, 2 (tot exercitus in Moesia
Daciaque et Germania et Pannonia temeritate aut per ignaviam ducum amisst). Auch
die legio 11 Adiutriz wurde erst nach 83/84 abgezogen; vgl. RE 12, 1442ff. s.v. legio (Ritter-
ling). Zum Chattenkrieg Domitians haben die britannischen Legionen nur Detachements
entsandt. Hatte Domitian Agricolas Unternehmungen irgendwie durchkreuzt oder ihn aus
Eifersucht abberufen, so hitte Tacitus angesichts seiner sonstigen Einstellung zu diesem
Kaiser das zu erwihnen sicher nicht versdumt. Auch sonst wird bei Abberufungen dem
Nachfolger haufig die Konsolidierung des Erreichten iiberlassen (Burn a. O. 160). Die
rigorose Kritik Birleys a. O. 10ff., der sich Walser a. O. 35, Grosso a. O. 97ff. und der
neue Kommentar von J. Forni (Roma 1962) im wesentlichen anschlieen, ist vor allem durch
Momigliano a. O. 41£., Woodhead, Phoenix 2 (1948) 45f., Burn a. O. und Richmond a. O.
(vgl. auBerdem Richmond, Roman Britain [1955]) iiberholt.

5 Bei dem britannischen Fiihrer wire dies sowieso unmaglich ; zu seiner Rede vgl. S. 102f.

% Vgl. bes. 30, 1. 3. 4; 31, 2f.; 33, 3. 4; vgl. aulerdem schon 23; 25, 2; 27, 1.

97 a, 0. 232; vgl. auch G. Theissen, De Sallusti, Livi, Taciti digressionibus (Diss. Berlin
1912) 59.

% Vgl. etwa Reitzenstein a. O. 198; Furneaux/Anderson a. O. XXIII; 116; Woodhead
a. 0. 49; Grosso a. 0. 128; Biichner, Tacitus 57 («das einzige episodenhafte Stiick»). —
Mommsens Annahme, daB die Usiper-Cohorte aus Domitians Chattenfeldzug stamme
SgRam' Gesch. 5, 136 Anm. 1) ist weder zwingend noch wahrscheinlich; vgl. etwa Biichner,

tudien 100.




100 Wolf Steidle

Inhalt gesagt wird, so soll es entweder dem besonderen Ruhm Agricolas dienen,
weil er mit Truppen dieses Typs gesiegt habe®, oder es soll zeigen, welch barbari-
sche Kraft in seinem Heer lebendig warl?®,

Beide Deutungen lassen sich freilich aus dem Text nicht begriinden. Viel néher
liegt ein anderer Gesichtspunkt, der im Zusammenhang mit Agricolas Leistungen
interessieren mupte: Die fahnenfliichtigen Usiper haben schon vor ihm eine erste
Umsegelung Britanniens vollbracht. Tacitus verwendet deshalb — und das ist be-
zeichnend — in 28,3 ebenso wie in 10, 4 und 38, 3 dieselben Worte circumuvehi Bri-
tanniam, und die Charakteristik der Tat der Usiper als magnum ac memorabile
facinus bezieht sich sicher eher darauf als auf die schaurigen Begleitumsténde. Bei
Dio ist sie ebenfalls, allerdings in einem nicht unerheblich verschiedenen Zusam-
menhang, erwihnt (66, 20, 21.). Tacitus, der von der Umsegelung Britanniens
durch Agricola spricht, hat also die der Usiper als eine bekannte Tatsache viel-
leicht gar nicht iibergehen konnen. Nun fehlt freilich die Erwahnung der Usiper in
10, 4, wo zum erstenmal die romische Umsegelung zur Sprache kommt. Ein Versto
gegen die historische Wahrheit liegt aber dabei nicht vor, denn die Nuance der Aus-
sage liegt darin, daB damals zuerst'%! eine rémesche Flotte sie durchgefiihrt hat. Auch
die Wendung affirmavit ist sachlich korrekt: Die bereits bestehende, aber bis vor
kurzem umstrittene'®? These der Inselgestalt Britanniens wird durch die Autopsie
der rémischen Flotte bestétigt. Ebenso wenig konnen gegen die Aussage iiber die
Orcades Bedenken erhoben werden, obwohl diese schon bei Mela 3, 54 und Plinius
N. H. 4, 103 erwihnt sind; auch hier ist nimlich classis Romana Subjekt, so dal
auf snvenit und erst recht auf domust die Charakteristik tunc primum zutrifft;
incognitas ad id tempus insulas wird man der Struktur des Satzes nach am ehesten
auf das Fehlen einer gewissermaBen offiziellen romischen Kenntnis beziehen, zu-
mal incognitas nicht ganz dieselbe Nuance hat wie ignotas. Noch Dio 66, 20 sagt,
dall Agricola als erster Romer (7o@rds ye “Pwuaiwy) die Inselgestalt Britanniens .
erkannt habe, und da8 es sich um Bestétigung einer schon friiher bestehenden
Auffassung handelt, geht aus 39, 50, 2f. hervor'®. Ein Unterschied gegeniiber
Tacitus besteht nur darin, daf# Dio die Usiper als Anreger fiir Agricolas Unter-
nehmen bezeichnet, wihrend Tacitus die Kunde ihrer Tat erst spéter den Romern
bekanntwerden 1a0t1%, Die Frage, wer hier richtig berichtet; 148t sich weder fiir
Dio noch fiir Tacitus eindeutig entscheidenl,

9 Furneaux/Anderson a. O. 116; Grosso a. O. 127{.

100 Biichner, T'acitus 57f.

101 Zur Bedeutung von primus in Zusammenhingen dieser Art vgl. Vi., Sueton 42 Anm. 4.
. 102 Vgl. etwa Quint. Inst. or. 7, 4, 2.

103 Vgl. bes. § 4: ... mpoidvros 6é Tov yodvov mpdrepdy Te én’ ‘Aypudlov avrioToatijyov xal
viv éni Zeovijgov avroxpdrogos vijoos odoa capds éAnlsyxtad.

104 Vol 28, 3: ac fuere, quos per commercia venumdatos et in nostram usque ripem mutatione
ementium adductos indicium tanti casus inlustravit.

105 Walser a. O. 38 behauptet, Tacitus habe die Umsegelung erst nach dem Sieg am Mons
Graupius angesetzt, damit der Ruhm dieser Tat auf Agricola falle. Das ist in keiner Weise be-
weisbar, zumal Dio, auf den er sich gegen Tacitus beruft, an zwei Stellen ebenfalls Agricola
besonders herausstellt.




Tacitusprobleme 101

Wichtiger als dies ist aber, daB die Umsegelung bei Tacitus unter einem ganz
anderen, nimlich in erster Linie militdrischen Aspekt dargestellt wird. Aus diesem
Grund hat sie mit den Usipern direkt nichts zu tun, sondern sie dient der Ein-
schiichterung der Britannier und bildet so einen der SchluBpunkte in der Unter-
werfung der Insel'%, Zum selben Zweck war die Flotte schon vom Beginn des
sechsten Kriegsjahres an offenbar wirkungsvoll eingesetzt (25, 1; 29, 2; vgl. auch
30, 1)1%, eine bei der reichen Gliederung der schottischen Kiiste sehr sinnvolle
MaBnahme. Da nun, wie ausgefiihrt, der Mons Graupius wahrscheinlich weit im
Norden liegt (33, 4) und bei Auchinhove am Moray Firth ein Marschlager aufge-
deckt wurde'®s, so wird der von Tacitus behauptete militdrische Zweck der Um-
segelung noch wesentlich plausibler. Wenn es in 25, 2 heit: Britannos ... visa
classis obstupefaciebat, tamquam aperto maris suv secreto ultvmum victis perfugium
clauderetur, so wird eine dhnliche Wirkung erst recht von der letzten Flottenaktion
ausgegangen sein. Daf in diesem Betracht Tacitus vor Dio den Vorzug verdient,
der nur die geographische Absicht erwihnt und Agricolas Tétigkeit im ganzen
chronologisch falsch einordnet, dafiir spricht schlieflich — und das ist wohl ent-
scheidend — die Uberlegung, daB Agricola zu einer rein geographischen Erkundung
kaum seine Flotte ausgeschickt hiitte. Sie hat ebenso bei der Unterwerfung der
Orcades eine militdrische Aufgabe erfiillt'®®, die in diesem Fall einmal durch
ein anderes antikes Zeugnis, durch Juvenal 2, 1591f., bestatigt wird?. Wenn
dieser sagt, die rémischen Waffen seien iiber Irland und Britannien hinaus vorge-
tragen worden, so wird man das mit Agricolas letzter Aktion in Verbindung brin-
gen diirfen; Tacitus sagt denn auch, man habe bei dieser Gelegenheit Thule zu
sehen bekommen!'!, Das Juvenalzeugnis stellt iiberdies ein starkes Argument da-
fiir dar, daB Tacitus’ Schilderung von Agricolas Statthalterschaft und seinen Er-
oberungen im Norden nicht so ganz unrichtig gewesen sein kann2, Fiir die Flotten-
aktion selbst bildet der in den Res gestae 26 des Augustus erwéhnte VorstoB einer
Flotte an die Kiiste Jiitlands eine gute Parallele. Auch dieser hat vorwiegend mili-
térische Bedeutung, und danach bitten Cimbern, Haruden und Semnonen durch
Gesandte um ein Freundschaftsverhaltnis!!3,

DaB selbst der Usiper-Exkurs nicht nur seiner kompositionellen Stellung,

106 Die Annahme Grossos a. O. 121, daB die Umsegelung nach der Schlacht wegen der
Jahreszeit unmoglich gewesen sei, ist willkiirlich; wir wissen weder etwas iiber die Wetter-
verhiltnisse dieses Jahres noch iiber die genaue Zeit der Umseglung.

10?7 Wahrscheinlich griff sie damals zuerst selbstindig in die Kriegshandlungen ein und
wurde deshalb auch zum ersten Mal erwiahnt. '

108 Vgl. oben Anm. 94.

109 10, 4 ; natiirlich kann es sich hier nur um einen kurzfristigen Erfolg gehandelt haben.

110 grma quidem ultra litora Iuvernae promovimus et modo captas Orcadas ac minima conten-
tos nocte Britannos.

111 Fs wird sich wohl um einen Teil der Shetlandinseln gehandelt haben; dafl der Begriff
Thule hier eine neue Bedeutung bekommt, betont Macdonald, RE 6A 629f. (s.v. Thule).

112 Merkwiirdigerweise wird von diesem Zeugnis zum Verstdndnis der Agricola-Biographie
kaum Gebrauch gemacht.

113 Vgl. etwa auch Strabo 7, 2, 1. — Die Frage, ob die Flotte des Augustus wirklich die
Nachkommen der Cimbern antraf, kann hier natiirlich auBer Betracht bleiben.

7 Museum Helveticum




102 Wolf Steidle

sondern auch seinem Inhalt zufolge eine Beziehung zur biographischen Tendenz
des Agricola hat, ist nunmehr deutlich, und es wird noch deutlicher, wenn man be-
denkt, welche Faszination die Vorstellung des nunmehr erreichten Weltrandes auf
romische Leser ausgeiibt haben muf. Wie schon gesagt, sind auch die Feld-
herrenreden von dieser Tendenz bestimmt!5. Agricola stellt seine gesamten Aus-
fiithrungen unter den Gedanken, daB das Ende Britanniens erreicht ist und da8 ein
Sieg die Eroberung vollendet, wihrend im Falle der Niederlage der Tod am Rande
der Welt Ruhm bringt!%. Nach Calgacus sind die Caledonier zum Kampf gezwun-
gen, denn sie haben kein Land mehr im Riicken, und nicht einmal das Meer ist
infolge der rémischen Flotte noch sicher; sie sind das letzte freie Volk am Welt-
rand; wenn auch sie unterworfen sind, so werden sie gewissermafen die zuletzt
erworbenen und deshalb geringsten Sklaven sein''?; andererseits haben die Rémer,
diese raptores orbis, schon alle Linder ausgepliindert; es bleibt ihnen nur noch das
Meer; weder Orient noch Occident vermag sie zu siittigen.

Auf diese Weise erfahren die Angriffe gegen rémische Habsucht und romischen
Imperialismus, die an sich eine alte Tradition haben, d. h. also geldufig sind18
durch die Situation eine besondere Zuspitzung. Von der Situation aus ist es auch
zu erkliren, daBl die Einzelvorwiirfe gegen die romische Herrschaft, gegen Con-
scriptionen, Getreidelieferungen, Zwangsarbeit, willkiirliche Ubergriffe und strenge
Strafprozeduren ausfiihrlich und mit aller Schirfe aufgezihlt werden. Macht man
sich dies einmal klar, so mul} sich von vornherein der Zweifel einstellen, ob zum
vollen Verstindnis der Calgacus-Rede noch die weitere Annahme nétig ist, daf
Tacitus hinter den Worten des Britannierfiirsten sein eigenes Gefiihl fiir das Ver-
werfliche und Sinnlose der romischen Herrschaft erkennen lasse, daf er dem bri-
tannischen Anspruch auf Freiheit innerlich nichts entgegenzusetzen habe und
nicht an einen letzten Sinn des Reiches glaube®. Es kommt hinzu, daB bei Tacitus
selbst, aber ebenso bei Sallust, Caesar und Cassius Dio im Munde von Gegnern
Roms #hnliche AuBerungen erscheinen und daB auch sie, &hnlich wie im Agricola,
vollig ohne Widerlegung bleiben, bezeichnenderweise selbst da, wo Gegenreden
von romischer Seite auf sie folgen!?.

Tacitus steht somit nicht allein. Soll man bei allen diesen Autoren — also auch

114 Einen gewissen Eindruck hievon erhilt man z. B. aus den an sich ganz anders gestal-
teten Vv. 364ff. von Senecas Medea.

115 Vgl. auch Nesselhauf a. O. 229.

118 33, 2. 3. 6 fin.

117 30, 1. 3; 31, 2.

18 H. Fuchs, D. geistige Widerstand gegen Rom 1. d. antiken Welt (1938); zur Calgacus-
Rede vgl. S. 17. 47. — Die Gelaufigkeit der Vorwiirfe besagt natiirlich nicht, daB sie ein nichts-
sagender rhetorischer Topos seien; dies zeigt schon die auf die konkrete Situation abge-
stimmte Formulierung; gegen Walser a. O. 157{.

119 Dijes sind Formulierungen von Biichner, Studien 55. 66. 68. Er steht hier unter dem
EinfluB von F. Klingner, iiber dessen Auffassung gleich zu reden sein wird.

120 Agr. 15; Ann. 14, 35 (Erwiderung 14, 36); Sall. B. Jug. 81, 1; Hist. IV fr. 69, 51f. M.;
Caesar, B. G. 7, 77, 15; Dio 62, 3ff. (Erwiderung 62, 9ff.). — Wenn Biichner sagt, die Rede
des Agricola miisse einen der grundsitzlichsten Angriffe gegen den Sinn der rémischen
Weltherrschaft aufwiegen, so ist dem entgegenzuhalten, daB8 nach Tacitus’ Meinung ein
solches Aufwiegen offenbar gar nicht nétig ist.




Tacitusprobleme 103

bei Caesar — annehmen, daB sie die Fragwiirdigkeit des rémischen Imperialismus
empfunden haben ? Liegt es nicht niher anzunehmen, da aus einem Gefiihl ro-
mischer Selbstsicherheit nichts erwidert wird, und liBt nicht gerade Agricolas
Rede diese Selbstsicherheit deutlich spiiren? Bezeichnenderweise sagt Tacitus
von einem #dhnlichen, nur nicht nidher ausgefiihrten Angriff des Trevirers Julius
Valentinus gegen Rom: s meditata oratione cuncta magnis imperits obiec-
tars solita contumeliasque et wnvidiam in populum Romanum effudit (Hist. 4,
68, b). Im iibrigen findet sich die geldufige romische Rechtfertigung, daBl das
Imperium der Welt den Frieden brachte und daB es auf einer Rechtsordnung
beruht, wenigstens ein Mal — und sicherlich durchaus ernst gemeint — auch bei
Tacitus, und zwar in der Rede, die Petilius Cerialis an die aufsdssigen Lingonen
und Trevirer hilt'?l, Dabei steht bezeichnenderweise am Anfang der Gedanke, da3
es der Worte des Cerialis eigentlich nur um der Unterworfenen willen bediirfe22,

SchlieBlich und vor allem ist zu bedenken, daB Tacitus, der in der Biographie
Agricolas die Eroberung Britanniens ausdriicklich als dessen grofle Leistung heraus-
stellt, nicht gleichzeitig ihre Fragwiirdigkeit betonen kann, ohne den Sinn der
Biographie zu zerstoren. Ohnehin bestand fiir AuBerungen des Calgacus in dieser
Form, so passend sie fiir die Situation sind, keinerles Zwang; Tacitus hétte sie also
gar nicht zu bringen brauchen. Wenn er trotzdem die Unterworfenen so ausfiihr-
lich und klar zu Worte kommen 1a8t, so spricht sich darin nicht Unsicherheit in
bezug auf den rémischen Imperialismus aus, sondern eine unbefangene Anerken-
nung der Kehrseite der romischen Herrschaft, d. h. also des Aspektes, den sie fiir
diejenigen Unterworfenen hat, die ihren Segen nicht anzuerkennen vermogenl?,
Dabei beruht der Angriff des Calgacus obendrein noch auf falschen Voraussetzun-
gen': Die aus Provinzialen bestehenden Abteilungen des Heeres, ja sogar die
Britannier, mit deren Abfall Calgacus rechnet, konnen nidmlich von Agricola ohne
Bedenken im Kampf eingesetzt werden, ja der Sieg am Mons Graupius wird allein
durch ihre Tapferkeit erfochten!?s; das ist ohne Frage so etwas wie eine indirekte
Antwort auf die Anwiirfe des Britannierfiirsten. AuBerdem hat Agricola schon im
ersten Jahr seiner Statthalterschaft eine Reihe von Mifstdnden beseitigt und so
den Frieden zu Ansehen gebracht?6, Er braucht also gar nicht zu der Rechtferti-
gung zu greifen, die Cerialis in der schon zitierten Rede bereithilt, dal Verfehlun-
gen der romischen Herrschaft den Menschen, d. h. also nicht der Reichsverwaltung
selbst zuzuschreiben sind?7.

121 Hist. 4, 731., bes. 74, 1.

122 Hist. 4, 73, 1: ... statui pauca disserere, quae profligato bello utilius sit vobis audisse
quam nobis dizisse. ‘

123 Die Herausstellung dieses doppelten Aspekts ist mindestens seit Thukydides moglich
und verstindlich. Was die GroBe des Tacitus ausmacht, ist, dafl er den Aspekt der Gegner
hier mit einer iiber die andern rémischen Belege hinausgehenden Unbefangenheit zur Gel-
tung bringt.

124 Dies sieht auch Biichner, Studien 68, ohne daraus die nétigen Konsequenzen zu ziehen.

125 32, 1, dazu 29, 2; 35, 1. '

126 19, 1; vgl. 13, 1, aber auch 15, 1.

127 Hist, 4, 14, 2.




104 Wolf Steidle

Ebenso wenig 148t sich aus dem ¢. 21 und seinem sentenziosen Schluf ein Gefiihl
des Tacitus fiir das «Abscheuliche der romischen Eroberung» erschlieBen’?® oder
ein in bezug auf den Imperialismus «gebrochenes Fiihlen», eine «intellektuelle
Verzweiflung» oder gar eine «Spaltung des BewuBtseins»?®, Auch hier sieht Tacitus
nur unbefangen die zwei Seiten einer und derselben Sache; er wiirde ebenso un-
befangen der Meinung Ciceros beipflichten, dal der Zustand des servitium zwar
nicht fiir das romische Volk, wohl aber fiir andere Volker etwas ganz Natiirliches
und GeméiBes sei'®, Auch Caesar B. G. 1, 1, 3 weil}, da8 der EinfluB} der rémischen
Zivilisation die kriegerische Energie der Barbaren schwécht!3l, ohne hinsichtlich
des romischen Imperialismus schwankend zu werden. Zudem ist die Verbreitung
stidtischer Zivilisation, wenn sie auch in erster Linie der Pazifikation und Unter-
werfung dient, in rémischen Augen nichts Verwerfliches, zumal sie sich zunichst
auf den Bau von Tempeln — diese sind zuerst genannt! —, Fora und Privathiusern
erstreckt!®?; ebensowenig kann die Erziehung der vornehmen Jugend Britanniens
in den liberales artes an und fiir sich ein Tadel treffen, wenn man die auf Agricola
beziigliche AuBerung in c. 4, 2 daneben hilt!33; man darf deshalb die Worte per
voluptates (20, 1) nicht im Sinne philosophischer Sittenkritik verstehen; die als
delenimenta vitiorum charakterisierten Sdulenhallen, Bider und Gelage aber werden
iiberhaupt nicht als Ergebnis einer Initiative Agricolas dargestellt (21, 2). Wie gut
im iibrigen gerade die pointiert formulierte Sentenz am Kapitelende zur beherr-
schenden Gesamttendenz der Schrift, d. h. also zur Vorstellung Britannia per-
domite palt, bedarf keiner Ausfithrung. Dabei hat das Wort servitus — auch dies ist
zu bedenken — nicht ganz dasselbe pejorative (ewicht wie das deutsche Wort
«Knechtschaft», mit dem man es wiederzugeben pflegt, denn es bezeichnet dhnlich
wie griechisches dovdela und dovAeder'® so und so oft einfach die politische Ab-
hingigkeit und eine daraus sich ergebende Unfreiheit1%s,

128 So F. Klingner, Romische Geisteswelt* (1961) 511 : «Niemals wire einem Romer der alten
Zeit der Gedanke gekommen, daBl man Abscheulichkeiten begehen miisse, um die vtrfus zu
verwirklichen ...»; vgl. auch Biichner, Studien 65.

120 Auch diese Zitate stammen von Klingner a. O. 506. 510; vgl. auch Biichner, Studien
651.; daneben etwa E. Kornemann, Tacitus (1946) 521f. 46.

130 Philipp. 6, 19: aliae nationes servitutem pati possunt, populi Romans est propria libertas.
Etwas Vergleichbares liegt in Aristoteles’ Vorstellung der @toe: doddoe (Polit. 1, 2, 1254 b 20)
oder seinem Rat an Alexander, den Barbaren als deomdrns entgegenzutreten. Nach der
AuBerung Galbas in Hist. 1, 16, 4 ist dann ein gewisses MaB von servitus sogar fiir den Biirger
der Kaiserzeit charakteristisch, obwohl die Sonderstellung des romischen Volks immer noch
aufrecht erhalten ist (imperaturus es hominibus, qui mec totam servitutem pati possunt mec
totam libertatem).

131 . fortissimt sunt Belgae, propterea quod a cultu atque humanitate (1) provinciae longis-
sime absunt, minimeque ad eos mercatores saepe commeant atque ea, quae ad effeminandos
animos pertinent, important.

132 Bekanntlich ist dies die iibliche Methode der Romanisierung.

133 .. per omnem homestarum artium cultum pueritiam adulescentiamque transegit.

134 Vgl. etwa Herod. 6, 12; Thuk. 5, 9, 9; Plat. Nomoi 3, 698 b.

185 Vgl. schon Cato, Pro Rhodiens. 2; einschlagige und wichtige taciteische Beispiele sind
etwa Ann. 11, 10, 1; 15, 1, 3; 15, 31; Hist. 4, 57, 2; vgl. auch Agr. 14, 1.




Tacitusprobleme 105

IV,

Der Bericht, den Tacitus in Ann. 4, 34ff. {iber den Proze des Jahres 25 gegen
den Historiker Cremutius Cordus gibt, ist seit langem einer intensiven und im ein-
zelnen verschiedenartigen Kritik ausgesetzt'3. Vor allem wird ihm die, wie man
glaubt, sehr andere Darstellung entgegengehalten, die Seneca in der an Cordus’
Tochter Marcia gerichteten Trostschrift anliflich des Todes von deren Sohn gibt
(Dial. 6, bes. c. 22). Aus ihr soll sich ergeben, daB die lobende AuBerung iiber
Brutus und Cassius'®” in Cordus’ Geschichtswerk, die bei Tacitus Gegenstand der
Anklage ist (34, 1), nicht der einzige oder nicht der wesentliche Anklagepunkt
;warl3®, AuBlerdem sei es entgegen Tacitus gar nicht zu einer Verhandlung gekom-
men, sondern Cordus habe sofort nach Erhebung der Anklage und noch vor der
eigentlichen Verhandlung seinem Leben durch freiwillige Nahrungsenthaltung ein
Ende gemacht'®. Dal Cordus nach seinem von Tacitus berichteten Plaidoyer,
aber vor der Urteilsverkiindigung den Hungertod gestorben sei'%?, verdiene schon
deshalb keinen Glauben, weil es dazu einer ganzen Anzahl von Tagen bediirfe, eine
lange Frist zwischen Verhandlung und Urteil aber nicht angenommen werden
konne. SchlieBlich kidmen bei Prozessen dieser Art die wesentlichen Anklage-
punkte haufig nicht sofort, sondern erst im Laufe des Verfahrens zur Sprache; bei
vorzeitigem Freitod des Angeklagten und einem darauffolgenden Abbruch des
Verfahrens, der im Fall des Cordus angenommen werden muf3'4!, wiirden nur die
ersten, nicht aber die wesentlichen Vorwiirfe in den Senatsprotokollen verzeich-
net42, Uberhaupt sei die gesamte Darstellung des Tacitus insofern eine «perfide
Verdrehung», als beleidigende AuBerungen des Cordus gegen Seian die eigentliche
Ursache der Anklage seien und Cordus es versiumt habe, den allméchtigen Giinst-
ling des Tiberius zu vers6hnen3,

Angesicht dieser massiven Kritiken ist folgendes festzuhalten wichtig: 1) Wenn
die Gerichtsverhandlung als solche und im ganzen reine Erfindung des Tacitus
wiire, so ginge diese Veridnderung des Faktischen oder besser gesagt, diese kom-
plette Erdichtung weit iiber alles hinaus, was wir sonst an Umbildungen bei Taci-

136 Vgl. bes. M. Columba, Atene e Roma 1901, 3611f.; M. Gelzer, RE 10, 516{. (s.v. Julius);
F. B. Marsh, The Reign of Tibertus (1931) 2901f. ; R. S. Rogers, Criminal Trials and Criminal
Legislation under Tiberius (1935) 86£.; B. Walker, The Annals of Tacitus (1952) 104 A, 1;
F. Hampl (vgl. oben A. 5) 100; Syme 1, 337 A. 10; 2, 517. E. Kornemann, T'iberius (1960)
170; Paratore 544 A. 239; 574.

137 Es sieht so aus, als ob Cordus des Brutus’ Ausspruch iiber Cassius gelobt habe; vgl.
Plut. Brut. 44, 2; Appian. B. c. 4, 476. Nach des Tacitus’ Wortlaut und nach Dio 57, 24, 3
mag jedoch auch ein generelles Urteil iiber die beiden Caesar-Morder damit verbunden ge-
wesen sein. Genaues 1Bt sich nicht feststellen.

138 Vgl. etwa Syme 1, 337 A. 10; 2, 517; so schon Gelzer a. O. 516 («sicherlich kam dieser
Punkt) [gemeint ist das Geschichtswerk] in der Anklage vor»); vgl. auch Hampl a. O. 100;
Marsh a. O. 292.

189 Marsh a. 0. 292; Rogers a. O. 86 A. 276; Paratore 544 A. 239. Dagegen halt es Syme 1,
337 fiir moglich, daB Cordus sein Plaidoyer gehalten hat.

140 Der Tod vor dem Urteilsspruch ist durch Sen. Dial. 6, 22, 8 bezeugt (se absolverat).

141 . Vittinghoff, D. Staatsfeind i. d. Kaiserzeit (1936) 54.

142 Marsh a. O. 291ff.; Rogers a. O. 86{.

143 Gelzer a. 0. 5161,




106 Wolf Steidle

tus feststellen konnen. Natiirlich ist kaum zu bestreiten, daBl die Ausgestaltung
der Cordus-Rede taciteisch ist; selbst hier jedoch pait der Gesamttenor zu dem
uns sonst bekannten Freimut des Cordus'#, so daB sie aus dem antiken Usus der
Redengestaltung in Geschichtswerken leicht erklirt werden kann'®. Fiir die Fak-
tizitit der Verhandlung, bei der dann wohl auch Cordus — in irgendeiner Weise —
das Wort ergriffen haben muf}, sprechen weiter die Detailangaben des Tacitus
iiber die zwei Ankliiger, die sich wohl in ihre Aufgabe teilten — Seneca nennt nur
einen mit Namen!4¢ — sowie iiber die Anwesenheit des Tiberius und sein un-
giinstiges Verhalten gegeniiber der Verteidigung des Angeklagten4”. Uberdies war
Tacitus’ Werk bei weitem nicht die einzige Darstellung der Regierung des Ti-
berius; es wire somit fiir seine zeitgenossischen Leser ein leichtes gewesen, ihm
eine reine Erdichtung nachzuweisen, gar nicht zu reden von dem auch damals vor-
handenen familiengeschichtlichen Interesse in der fithrenden Gesellschaft Roms
und dem ebenfalls vorhandenen Interesse an Prozessen dieser Art, das wir noch aus
der Erregung des Tacitus und des dlteren Seneca iiber parallele Verurteilungen
unter Domitian und Augustus heraush6ren konnen!4®. DaB schlieBlich die Berichte
bei Seneca, Dial. 6, 22, Sueton, Tib. 61, 3 und Dio 57, 24 das Nichtstattfinden der
Verhandlung bezeugten, ist eine in keiner Weise aus den Texten zu erschlieende
und rein willkiirliche Annahmel49,

2) Die freimiitigen und beleidigenden AuBerungen des Cordus iiber Seian, die Se-
neca erzéihlt, konnen als solche zwar den Anlal der Klage, aber nicht ihren Inhalt
gebildet haben. Hieriiber ist vielmehr dem entsprechenden Kapitel Senecas iiber-
haupt nichts zu entnehmen5°; andererseits legt eine zu wenig beachtete AuBerung
von Seneca (1, 3: ... ingenium patris tui, de quo sumptum erat supplicium ...) es
zwingend nahe, das Geschichtswerk wirklich als den auch fiir Seneca maBgebenden
Anklagepunkt anzusehen®; iiberdies bedient sich der dltere Seneca bei dem Be-
richt iiber den in gewisser Weise parallelen Prozel gegen T. Labienus einer &hn-

144 Quint. Inst. or. 10, 1, 104: habet amatores nec inmerito Cremuts libertas, quamquam
circumcisis quae dixisse et mocuerat: sed elatum abunde spiritum et audaces sententias de-
prehendas etiam in his, quae manent.

145 Vgl. Walker a. O. 1471.

16 Vol, Dial. 6, 22, 4: ... Seianus patrem tuum clienti suo Satrio Secundo congiarium dedit.

197 Ann. 4, 34, 2: ... et Caesar truct vullu defensionem accipiens, ... Gelzer a. 0. 516 will
die Unglaubwiirdigkeit der Angabe daraus erschlieBen, daB3 Tiberius im Jahr 22 die 6ffent-
liche Leichenfeier fiir die Witwe des Cassius, Schwester des Brutus, die ihn im Testament
iibergangen hatte, ruhig geschehen lieB (Ann. 3, 76). Indes, das Begrabnis einer alten Frau,
bei dem im iibrigen die Bilder der Staatsfeinde Brutus und Cassius nicht gezeigt werden
durften, ist doch wohl etwas anderes als ein Geschichtswerk, das das fiir den antiken Men-
schen so iiberaus wichtige Urteil der Nachwelt zu bestimmen vermag. Wirkliche Beweiskraft
hat Gelzers Argument nicht, zumal das gerichtliche Vorgehen gegen literarische Werke im
Falle des Cordus nicht allein steht.

148 Tac, Agr. 2, 11.; Sen. Contr. 10 praef. 61f.

149 Sie wurde von Paratore 574 gemacht.

150 Hampl a. O. 100 spricht von dem «uns durch Seneca Dial. 6, 22, 4ff. bekannten
Hauptanklagepunkt», ohne ihn néher zu bezeichnen. DaBl Cordus’ Bemerkungen iiber
Seian die sachliche Grundlage fiir einen Kapitalproze8 gebildet hétten, kann er doch nicht
gemeint haben. :

151 Vgl. auch Quint. 10, 1, 104: ... quamguam circumcisis quae dixisse ei nocuerat.




Tacitusprobleme 107

lichen Wendung (Contr. 10 praef. 5: res nova et inusitata supplicium de studiis
sums). Zu Tacitus stimmt ferner die in wesentlichen Einzelpunkten von ihm un-
abhingige Uberlieferung Dios, wonach die Beleidigung Seians den Ansto8 zum
Prozel gab, Seian aber keinen anderen Anklagepunkt als das Geschichtswerk fin-
den konnte!®2, Anklagen und Verurteilungen im Hinblick auf literarische AuBerun-
gen hat es damals noch mehrere gegeben, so die gegen den Richter des Labienus!53,
gegen Cassius Severus!® oder — unter Tiberius — gegen Aemilius Scaurus!®s, Es be-
steht somit auch keinerlei Anlal zu der Annahme, da das Geschichtswerk nicht
wesentlich fiir die Anklage war und da8 erst im Laufe des Prozesses die eigentlichen
Klagepunkte von seiten der Ankliger hitten zur Sprache kommen sollen, dies
aber durch Cordus’ Freitod verhindert wurde; ein solches Vorgehen bei Prozessen
ist liberdies aus unseren Texten nicht zu erschlieBen56, Es ist besser, sich auf will-
kiirliche Konstruktionen in diesem Betracht nicht einzulassen. Ebensowenig darf
man behaupten, Cordus habe in voller Freiwilligkeit den Tod gewihlt; er habe es
nur versiumt, Seian zu versohnen®. Gerade Seneca, den man sonst gegen Tacitus
ausspielt, sagt mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit, daB eine Abbitte bei
Seian, auch wenn Cordus sich dazu entschlossen hitte, so gut wie sicher erfolglos
geblieben wirel58,

3) Was die Frist zwischen Plaidoyer und Tod des Cordus angeht, so wissen wir
nichts Genaues iiber das zeitliche Verhéltnis zwischen den einzelnen Stadien des
ProzefBverfahrens, d. h. zwischen den einleitenden Plaidoyers, den darauffolgenden
probationes und der Urteilsverkiindung'®, ebenso wenig iiber den Zeitpunkt des Pro-
zesses und moglicherweise zwischen den einzelnen ProzeBtagen liegende Gerichts-
ferien. AuBlerdem sagt Tacitus ausdriicklich, Cordus’ Entschluf zu sterben habe
schon vor seinem Plaidoyer festgestanden (34, 2: relinquendae vitae certus); da nun
der Todesentschlufl des Cordus seiner Tochter erst am vierten Tag der Nahrungs-
enthaltung offenbar wurde, Cordus also bis dahin sein gewGhnliches Leben fortge-
setzt haben muB1, so ist es durchaus wahrscheinlich, dal die Nahrungsenthaltung
schon vor dem Plaidoyer begann; der Tod mag dann, zumal bei dem Alter des An-

182 57, 24, 2: ... 0908y EyxAnua énalviov Aafeiv fdvmidy ... dote éni tfj ioropiq ... xoudiprac;
Tac. Ann. 4, 34, 2 (Cordus spricht): verba mea ... arguuntur: adeo factorum innocens sum.

153 Contr. 10 praef. 7: eius qui hanc in scripta {Labieni sententiam dizerat postea vivenlis
adhuc scripta)y conbusta sunt; iam non malo exemplo quia suo. Der Zusatz Senecas beweist,
daB die in den besten Handschriften fehlenden Worte dem Sinn nach korrekt sind.

154 Suet. Cal. 16, 1; Tac. Ann. 1, 72, 3f.; Dio 56, 27, 1. '

185 Tac. Ann. 6, 29, 31.; Dio 58, 24, 4; vgl. auch Suet. 7'ib. 61, 3. — Zu Caligulas Regierung
vgl. Dio 59, 20, 6; Suet. Cal. 27, 4; zu Domitian (auBler Tac. Agr. 2) Suet. Dom. 10, 3; Dio
67, 12, 3ff.; 13, 2f.

156 Vgl. E. Kostermann, Historia 1955, 89 A. 41; auBerdem Vittinghoff a. O. 58 A. 251.

1587 Gelzer a. O. 516f.

158 Dial. 6, 22, 6: quid faceret (sc. Cordus)? si vivere vellet, Seianus rogandus erat, si mori,
filia, uterque inexorabilis; 1, 2: postquam tibi apparuit inter Seianianos satellites illam unam
patere servitutis fugam ...; vgl. auch Dio 57, 24, 2: Kpsuovriog 68 67) Kdpdos adrdyeip savrod
yevéodat, 6t T® Zeiavd mpooéxgovoey, vayxdodn.

159 Ygl, Th. Mommsen, Rom. Strafrecht (1955) 427 ff.

180 Sen. Dial. 6, 22, 6.




108 Wolf Steidle

geklagten®!, bald nach der volligen AbschlieBung von der Aullenwelt am vierten
Tag eingetreten sein. Aber mag dem sein, wie ihm wolle, sicher ist jedenfalls, daB
Tacitus nicht so hitte darstellen konnen, wie er es getan hat, wenn seine Darstel-
lung jedem mit der Gerichtspraxis vertrauten Leser sofort auf Grund der zeitlichen
Schwierigkeit hitte unglaubwiirdig erscheinen miissen. Hier wollen die modernen
Kritiker mehr wissen, als wir wissen konnen.

4) Tacitus hat anders als Seneca die Vorgeschichte des Prozesses, d. h. die be-
leidigenden Auerungen des Cordus iiber Seian nicht berichtet. Andererseits wird
aber auch bei ihm absolut deutlich, da die Initiative zur Anklage von Seian aus-
geht und daB diese Tatsache fiir den Angeklagten verderblicher war als die Anklage
selbst12, Diese hatte, wie jeder Leser sofort sehen konnte, ihrem Inhalt nach zur
Person des Seian keinerlei Beziehung. DaBl der Proze8 einen anderen Hintergrund
hatte als das Verfahren erkennen lieB, ist also auch bei Tacitus nicht verschwiegen,
es tritt nur zuriick gegeniiber der Bedeutung des Ereignisses selbst. Um das zu
‘verstehen, darf man noch einmal an des dlteren Seneca Emporung iiber die Ver-
nichtung der Schriften des an sich doch, wie er selbst sagt, allgemein verhaten
Labienus erinnern. Es ist daher durchaus zweifelhaft, ob die besondere Heraus-
stellung des ProzeB-Sinnes bei Tacitus seiner historischen Bedeutung nicht eher
gerecht wird, als wenn er sich in eine detaillierte Schilderung des mehr oder weniger
zufilligen Anlasses verloren héitte. DaB ein Proze8 auf Grund einer heiklen historio-
graphischen AuBerung damals zum ersten Male stattfand und daB damit die Mei-
nungsfreiheit unterdriickt werden sollte, das ist es, was der Historiker betonen will
und was 1hn auch dann hitte interessieren miissen, wenn er nicht dhnliche Erfah-
rungen von Domitian her gehabt hittel63. AuBerdem wird das Aufsehen, das Pro-
zesse dieser Art erregten, indirekt dadurch bezeugt, daf Caligula — offenbar am
Beginn seiner Regierungszeit — die gegen die Biicher des Labienus, Cordus und
Severus ergangenen Urteile aufhob1%,

5) Tacitus erklirt, es handle sich bei der Anklage gegen Cordus um ein novum ac
tunc primum auditum crimen. Nun war aber der mehrfach genannte Labienus, des-
sen Schriften unter Augustus verbrannt wurden (Sen. Contr. 10 praef. 7), eben-
falls Historiker und seine freimiitigen AuBerungen beriihmt, ja beriichtigt. Der
Versuch, die Schwierigkeit mit Hilfe der Annahme zu beseitigen, Tacitus habe bei
der Abfassung der Annalen vom ProzeB des Labienus noch keine Kenntnis ge-
habt und deshalb bei Cordus von einem novum crimen gesprochen, hat von vorn-
herein keine Beweiskraft und auch nicht viel Wahrscheinlichkeit65, denn der eben-
falls unter Augustus fallende ProzeB gegen Cassius Severus ist Tacitus wohl-

181 Dio 57, 24, 2: ... xai yap & midais 7j6n pijows 7 ..

182 4Ann. 4 34 1: accusabant Satrius Secundus et Pinarius Naita, Seiant clientes. td perni-
ciabile reo et .

16 Zy Domitian vgl. oben Anm. 155.

184 Suet. Cal. 16, 1. — Zu dem bei Sueton 6fters eigens abgetrennten Abschnitt iiber die
tnitia principatus vgl. V1., Sueton 75 und A. 3.

165 Paratore 47 ; ebenso irrig 45, daB Tac. Agr. 2 der Cordus-ProzeB hatte erwihnt werden
miissen,




Tacitusprobleme 109

bekannt1%8, Niher liegt der Hinweis auf wesentliche Verschiedenheiten der beiden
Prozesse, die sich aus den Texten ergeben: Zundchst war Labienus, der zugleich
Redner war, wegen seiner gegen jedermann, also offenbar vor allem gegen Zeit-
genossen gerichteten Spottsucht, die ihm auch den Spitznamen Rabienus eintrug,
allgemein verhaflt; ferner duBerte sich die Spottsucht nicht nur in seinem Ge-
schichtswerk, und es wurden dementsprechend alle seine Schriften verbrannt16?,
Im Gegensatz hiezu geht es bei Cordus iiberhaupt nicht um personliche Angriffe,
sondern einzig und allein um die Freiheit historiographischer MeinungsiuBerung
iiber einen heiklen historischen Gegenstand%, DaB die AuBerung iiber Brutus und
Cassius den Kern der Anklage bildete, wird im iibrigen durch die vielleicht nicht
ganz korrekte Darstellung des Sueton, Tib. 61, 3 bestatigt; auch nach Dio 57, 24, 3
bildete sie mindestens deren wesentlichsten Teil'®. Von hier aus ist es durchaus
verstidndlich, daB Tacitus, entsprechend dem rémischen Sinn fiir alles Exemplari-
sche'®, den Cordusproze im Hinblick auf den Anklagepunkt als exemplarisch
ansah. Allenfalls mag er weniger wichtige Einzelvorwiirfe weggelassen haben, die
die Ankliger gegen das Geschichtswerk vorbrachten, um dadurch den Freimut
des Cordus so pointiert als moglich herausstellen zu kénnen.

Aus dem Dargelegten ergibt sich, daB die Nachrichten des Seneca, Tacitus und
Dio Cassius iiber den CordusprozeB sich nicht widersprechen, sondern einander
erginzen; auf jeden Fall ist es unmoglich, eine gegen die andere auszuspielen und
auf diese Weise eine sichere, moderne Rekonstruktion des Vorgangs aufzubauen.
Grundséitzlich darf man vielleicht sagen, daB — trotz aller Verschiedenheiten im
einzelnen — unsere Uberlieferung iiber Ereignisse der frithen Kaiserzeit schon vor
Tacitus offenbar so fest ist'™, da3 der moderne Forscher zwar im Detail Korrek-
turen vornehmen und Nuancen anders setzen, im ganzen aber diese selten einmal
vollkommen verwerfen kann, ohne einen mehr als erlaubten Unsicherheitsfaktor
ins Spiel zu bringen. In bezug auf den Cordus-ProzeB wird er ohne Frage den
pragmatischen Zusammenhang, d. h. die Vorgeschichte, wie sie Seneca berichtet,
stiarker als es die bloBe Andeutung des Tacitus tut, beriicksichtigen!’2, aber er

168 Ann. 1, 72, 3: erste gerichtliche Verfolgung von famossi libelli ; auch hier ist also die Erst-
maligkeit betont, die den Rémer in den allerverschiedensten Zusammenhéngen interessiert.

167 Sen. Conir. 10 praef. 5: libertas tanta, ut libertatis nomen excederet et, quia passim ordines
hominesque laniabat (1), Rabienus vocaretur ... in hoc primum excogitata est nova poena (hier
geht die Erstmaligkeit also auf die Art der Strafe): effectum est enim per inimicos, ut omnes
etus libri comburerentur.

168 Cordus sagt aber ausdriicklich, daB eine solche AuBerung kein Beweis fiir reaktionéare
republikanische Gesinnung zu sein brauche (4dnn. 4, 35, 1f.); vom modernen historischen
Standpunkt aus bestitigt dies ganz allgemein C. Wirszubski, Libertas as a Political Idea at
Rome (Cambridge 1960) 1261f.

169 57, 24, 3: ... 8ti vév ve Kdoowoy xal tov Beotrov émpjvece, xai tot djuov xai ijc Poviis
xathjyaro, Tov te Kaloaga xal tov Ayovorov elne pév xaxov 0vdé, ob pévror xal dnepeoéuvvve.

170 Vgl. bes. H. Kornhardt, Exemplum, Diss. Gottingen 1937 ; vgl. auBerdem oben Anm. 101,

171 Vgl. etwa, um hier nur eine Einzelheit zu nennen, das vom V{., Suefon 76ff. u. 100 iiber
das antike Caligula- und Claudiusbild Ausgefiihrte.

172 Vgl. die grundsitzlichen Bemerkungen von J. Vogt in der deutschen Ausgabe der
Annalen von A. Horneffer (1964) XXXII; immerhin wird man in diesem Fall kaum be-
haupten kénnen, das Weglassen von Cordus’ AuBerungen iiber Seian bedeute eine «Ent-
stellung der Wirklichkeit», denn Seians aktive und eindeutig negative Rolle unter Tiberius




110 Wolf Steidle

wird sich bewuBt bleiben, da die wesentliche Aussage iiber die Bedeutung, iiber
das Exemplarische des Ereignisses bei ihm zu finden ist?,

Die Freiheit historiographischer Meinungsduferung ist eben, wie die schon zi-
tierten AuBerungen des ilteren Seneca beweisen, fiir die Kaiserzeit ein funda-
mentales Problem. Wie wichtig sie Tacitus war, zeigt, abgesehen von der aufs
Grundsitzliche gerichteten Rede des Cordus, das Nachwort des Historikers iiber
die Moglichkeit, die Wahrheit durch Verbrennung von Biichern aus der Welt zu
schaffen, sowie schlieBlich der unmittelbar vorhergehende Exkurs iiber die Eigen-
art der Kaisergeschichtsschreibung (4, 32 f.), der dem an den Beginn des Jahres
25 gestellten ProzeB eine besondere dispositionelle Bedeutung verleiht und auf den
gleich noch eingegangen werden mull. Mit ihr beschiftigt sich aber auch schon
die erste literarische Ku.ﬁerung des Tacitus, das Prooemium zum Agricola. Nachihm
war die Bewahrung des Gedéchtnisses an grofle Taten nicht nur in der Biographie,
sondern im literarischen Werk schlechthin und dariiber hinaus im BewuBtsein
der Nachwelt durch Domitian bedroht. Tacitus verurteilt die Biicherverbrennung
hier sowohl unter politischem als auch unter sittlichem und historischem Aspekt,
wenn er sagt, Domitian habe damit die libertas senatus'’® und die conscientia generts
Fumans geglaubt beseitigen zu konnen. Zu der weiteren AuBerung, daB Nerva und
Traian die Freiheit wieder hergestellt hitten?s, fiigt sich ergdnzend und bedeut-
sam eine Bemerkung im Panegyricus des jiingeren Plinius, wonach es eines der
groften Verdienste des neuen Regimes ist, dafl man jetzt ungeféhrdet die schlech-
ten Principes der Vergangenheit verfolgen und an den Pranger stellen kannl?.
Wenn er fortfihrt, dies werde eine Mahnung und Warnung fiir kiinftige Principes
sein, so zeigt dies, daB offenbar die Kaisergeschichte schlechthin als ein aktuelles
und heikles Thema, sozusagen als Zeitgeschichte empfunden wurde. Im Grund-
sitzlichen dieselbe Ansicht liBt sich auch aus dem schon zitierten Exkurs des

ist ohnehin allgemein anerkannt ; auBerdem betont auch Seneca das MiBverhaltnis zwischen
Cordus’ Bemerkungen und dem Vorgehen Seians (6, 22, 4): irascebatur illi ob unum aut
alterum liberius dictum ...

173 Vgl. E. Kostermann a. O. (oben Anm. 156) 105f. (im Zusammenhang einer Behandlung
der Majestéatsprozesse unter Tiberius) : «Zusammenfassend laBt sich sagen, daB nicht nur, wie
bisher schon von der Forschung anerkannt wurde, seine Berichterstattung als solche vertrau-
enswiirdig ist, sondern daB auch seine wertenden Urteile ernsthafte Beachtung verdienen. »

174 Vgl. etwa K. Biichner, Studien 29f.: «Es steht nicht mehr das Problem der Biographie
allein zur Debatte, sondern der Gedanke hat sich ausgeweitet auf geschichtliches Handeln und
seine Darstellung iiberhaupt. » Der weitere Gesichtspunkt ist indes wohl bereits in den ersten
Worten mitenthalten: clarorum virorum facta moresque posteris tradere antiquitus usitatum ...

176 Zum Begriff der libertas senatus vgl. Wirszubski a. O. 136£f., der ausfiihrlich darlegt,
daB es beim libertas-Problem unter dem Prinzipat nicht um eine Frage der Verfassung geht;
vgl. auBerdem L. Wickert in Symbola Coloniensia (1949) 113 ff.

176 Auch im Begriff der securitas publica, von der im Zusammenhang mit Traian gesprochen
wird (3, 1), liegt die Vorstellung der libertas; vgl. etwa Hist. 1, 1, 4, wo die Geschichte des
Nerva und Traian als uberior securiorque materia bezeichnet wird; vgl. iiberdies Wirszubski
a. O. 1581,

177 Pam. 53, 3: adice, quod imperatoris nostri non aliud amplius ac diffusius meritum est,
quam quod tnsectari malos principes tulum est; 5: quare ego vero, Caesar, muneribus tuis
omnibus comparo, multis antepono, quod licet nobis et in praeteritum de malis principibus
cotidie vindicari et futuros sub exemplo praemonere nullum locum, nullum esse tempus, quo
funestorum principum manes a posterorum execrationibus conquiescant.




Tacitusprobleme 111

Tacitus erschlieBen: Die Darstellung der Ereignisse unter Tiberius vermag, wie
er sagt, noch bei seinen eigenen Zeitgenossen eine besondere persénliche Betroffen-
heit auszulosen und auBerdem alle unter einer Alleinherrschaft Lebenden zu be-
lehren?8; die Geschehnisse der punischen Kriege dagegen stellen zwar eine ange-
nehmere Lektiire dar, werden aber ohne personliche Beteiligung und ohne solche
Belehrung spenden zu kénnen gelesen.

Wenn Tacitus die Kaisergeschichte als Einheit ansieht!™, dem exemplarisch ge-
stalteten Cordus-ProzeB ein besonderes Gewicht verleiht, andererseits aber in den
Prooemien der Hauptwerke ausdriicklich die Unabhingigkeit und Vorurteils-
losigkeit seiner Darstellung im Gregensatz zu der seiner Vorginger betont und wenn
schlieBlich nach Plinius der Tadel verstorbener schlechter Kaiser etwas durchaus
nicht Selbstverstandliches, sondern ein Vorzug der neuen Ara ist, so kann daraus
ein wichtiger Schlul gezogen werden: Tacitus muBl unbedingt auch noch zur Zeit
der Abfassung der Annalen mit einem betrichtlichen, wenn nicht dem vollen MaB
historiographischer Meinungsfreiheit als einer festen Gegebenheit gerechnet
haben®, Er muBlte das um so mehr, als seine Kritik jetzt nicht einmal vor Au-
gustus Halt machte!®! und auch gegeniiber den anderen Kaisern eher schirfer
oder doch sicher nicht milder wurde. Zum mindesten in diesem keineswegs neben-
sdchlichen, sondern im Gegenteil zentralen Punkt kann Tacitus also durch die
spétere Regierung Traians und den Beginn der Regierung Hadrians, in die ja die
Abfassung der Annalen f&llt1®2, nicht enttduscht worden sein. Wie wenig es dem-
gegeniiber zum mindesten zeitweise an literarischer Meinungsfreiheit gab, zeigt
etwa die Bemerkung des jiingeren Plinius iiber die Publikationen seines Adoptiv-
vaters wihrend der spéiteren Zeit Neros!®? oder die schon friiher zitierten Berichte
iiber Verfolgungen und Bestrafungen literarischer AuBerungen, die sich zudem noch
zu einem guten Teil nur auf Deklamationen und Dichtungen beziehen!84, Auf jeden
Fall bedarf die haufig geiuBerte, ja wohl gelidufige Auffassung einer generellen
Enttduschung des Tacitus durch Traian oder Hadrian® von diesem Punkt aus
einer nicht unbetrichtlichen Modifikation8é,

178 Ann. 4, 33, 2. 4. — Bezeichnenderweise ist gerade hier die Unausweichlichkeit des Prin-
zipats betont, was Notwendigkeit und Aktualitat der Belehrung steigert.

179 Tm Sachlichen geht es bekanntlich aus den Prooemien der groen Geschichtswerke hervor.

180 Wenn das Prooemium der Annalen — anders als das der Historien (1, 1, 4) — die Mog-
lichkeit freier MeinungsduBerung nicht mehr eigens erwahnt, so ist zu bedenken, daBl das
erste groBe Werk mit gutem Grund den Gegensatz zur nicht weit zuriickliegenden Ver-
gangenheit herausstellt.

181 Vgl. hiezu jetzt B. Witte, T'acitus iber Augustus, Diss. Miinster 1963.

182 Obwohl die Interpretation der fiir die Datierung wichtigen Bemerkung von Ann. 2,
61, 2 umstritten ist, 148t sich dies mit Sicherheit sagen; vgl. zum Datierungsproblem jetzt
besonders J. Beaujeu, REL 38 (1960) 200£f. (dort weitere Literatur).

183 Ep. 3, 5, 5 (Aufzahlung der Schriften des élteren Plinius): ‘Dubii sermonis octo’ scripsit
sub Nerone novissimis annis, cum omne studiorum genus paulo liberius et erectius periculosum
servitus fecisset.

184 Vgl. oben Anm. 155.

185 Vgl bes. F. Klingner, Rom. Geisteswelt* 503; Tacitus iiber Augustus und Tiberius, SB
Miinchen 1953 (ersch. 1954) 26; E. Kostermann, Tacztus Annalen, Kommentar 1 (1963) 31 ;
auBerdem etwa Syme 2, 471ff. 475f.; Vogt a.O. 139 (um nur einige Autoren anzufiihren).

186 s sei erlaubt, hier wenigstens kurz einen grundsatzlichen Zweifel gegen die vor allem




112 Wolf Steidle

Nun glaubt man freilich, bei Tacitus eine zunehmende Schwermut und eine
Verdiisterung seiner politischen Anschauungen auch aus dem Wandel seiner hi-
storiographischen Pline erschlieBen zu konnen'®”. Nach der Ankiindigung des
Agricola-Prooemiums soll bekanntlich die gliickliche Ara des Nerva und Traian
neben der memoria prioris servitutes im ersten Geschichtswerk enthalten sein (3, 3).
Ihre Darstellung wird dann in den Historien auf eine fernere Zukunft verschoben
(1, 1, 4)188, da sie einerseits ergiebiger, andererseits weniger verfinglich sei; zudem
greift Tacitus hier iiber Domitian bis zum Dreikaiserjahr zuriick!®. Die Annalen
schlieBlich verlieren kein Wort mehr iiber den ersten Plan, sondern stellen im Ge-
genteil iiber die hier behandelte Periode von Tiberius bis Nero hinaus ein Werk
iiber Augustus in Aussicht, das wohl nicht mehr zur Ausfiihrung kam (3, 24, 3).
Ein wirklicher Beweis fiir eine zunehmende Verdiisterung des Tacitus 148t sich
hieraus freilich nicht ableiten, vielmehr ergibt sich, gerade wenn man Tacitus’
eigenen Worten ohne Voreingenommenheit folgt, ein wesentlich anderes Bild.
Schon im Historienprooemium und ein zweites Mal im Annalenprooemium, also
an den programmatischen Stellen, erkléirt er ausdriicklich, dafl die Kaisergeschichte
allgemein, und zwar schon von Augustus an, unzureichend, d. h. also nicht mit der
notigen und moglichen Objektivitit dargestellt worden seil®. Die hier zum Aus-
druck kommende Kritik an den Vorgéingern steht in klarem Gegensatz zu Livius
und Sallust, die ihre Werke eher in einen Zusammenhang mit diesen stellten1®l.
Im Historienprooemium ergibt sich auf Grund dieser Kritik sogar so etwas wie eine
logische Liicke: der Leser vermag ndmlich nicht einzusehen, weshalb Tacitus auf
Grund seiner Ausfithrungen erst mit dem Jahr 69 und nicht schon bei Augustus
beginnt'®2, Von hier aus und ebenso auf Grund der Anschauung, dal die Kaiser-
geschichte eine Einheit und ein aktueller Gegenstand ist, wird es voll begreiflich,

von Syme (1, 3061f. ; 2, 482ff. 517 ff. 6021f.) vertretene These auszusprechen, wonach Tacitus
bei Behandlung des Tiberius und Nero gelegentlich an Hadrian gedacht habe bzw. auf ihn
habe hindeuten wollen. Was z. B. die Machtiibernahme des Tiberius anbelangt, so ist dieser
im Herbst 14 lingst designierter Nachfolger, und die Rollen der Kaiserinnenwitwen Livia
und Plotina sind absolut verschieden. Ebensowenig hat der Philhellenismus des immerhin
hochgebildeten, wenn auch in manchem Betracht seltsamen Hadrian etwas mit Nero zu tun.
Ich behalte mir vor, hierauf in einem anderen Zusammenhang einzugehen.

187 Diese These wird besonders von Klingner, Rim. Geisteswelt* 501 ff. vertreten. Dagegen
zeigt Syme in bezug auf die literarischen Plane des Tacitus eine wohl zu weit gehende Zu-
riickhaltung (Entretiens Fondation Hardt 4 [1956] 190).

188 Syme, Tacitus 1, 304 sieht in der AuBerung zu Unrecht lediglich ein taktvolles Kom-
pliment; der Zusammenhang mit dem Agricola-Prooemium beweist die Richtigkeit der im
Text vertretenen Auffassung.

189 Vgl. die guten Bemerkungen iiber die historiographische Treffsicherheit des Beginns
mit dem 1. Januar 69 bei Syme 1, 145f.

190 Hist. 1,1, 1; Ann. 1, 1, 2.

191 Djes gilt besonders fiir Livius Praef. 1{f. ; aber auch fiir Sall. Hist. 1 fr. 3 Maurenbrecher.

192 Vgl. etwa H. Heubners Kommentar zu den Hzistorien 1 (1963) 10; Biichner, Studien
48. — Ein Unterschied zwischen den Prooemien der beiden Werke besteht jedoch insofern,
als im ersten Werk die gesamte Geschichtsschreibung iiber Augustus kritisiert wird; die
Worte postquam bellatum apud Actium ... legen den Einschnitt eindeutig auf dies Epochen-
datum fest, einerlei wie man den vorhergehenden Satz interpretieren mag. In Ann. 1, 1, 2
wird das Urteil insofern modifiziert, als der Verfall der Geschichtsschreibung erst wiahrend
der Regierung des Augustus eintritt (gegen Biichner a. O. 53ff.).




Tacitusprobleme 113

da er dem ganzen bisher ungeniigend behandelten Zeitabschnitt die jetzt erst
mogliche!%, bessere und objektivere Darstellung zukommen lassen wollte; iiber-
dies erhilt der Leser auch aus Ann. 1, 1, 2 den Eindruck, daB Tacitus eine Liicke in
der romischen Geschichtsschreibung schlieffen will’®, Das Gesamtwerk entfaltet
sich also mit innerer Konsequenz aus einer im Historienprooemium verlautbarten
Einsicht, und zu seiner Erkldrung bedarf es weder der Hypothese einer zunehmen-
den Schwermut noch der weiteren Hypothese, dafl sich das «Domitian-Erlebnis» —
so bedeutsam es immer gewesen sein mag — «in die Réume der Vergangenheit aus-
gebreitet» habel®s. Wer Tacitus so versteht, interpretiert ihn wie etwa einen Dich-
ter der Goethezeit aus seinem individuellen Erlebnis heraus!® und nicht, wie es bei
einem Historiker angemessen ist, in erster Linie aus seinen historiographischen
Einsichten. GewiB beruhen auch diese auf einem Erlebnis, aber es kann und darf
dieses niemals allein oder nur in der Hauptsache ausschlaggebend sein. Hier be-
fand sich der Tacitismo des 16. und 17. Jahrhunderts, der aus seinem Autor poli-
tische Lehren fiir den Monarchen und seine Diener und Untertanen ableiten
wollte'¥, trotz aller Irrtiimer und trotz des Mangels an tieferer historischer Ein-
sicht auf einem richtigeren Wege. Die Belehrung, die aus der Geschichte der auf
einem Mann beruhenden Herrschaftsform zu gewinnen ist, wird gerade in Ann. 4,
33, 2 mit Nachdruck herausgestellt. Fiir den Romer ist sie nach Tacitus schon des-
halb wichtig, weil die Mischverfassung, als die Cicero den romischen Staat ver-
stehen wollte®®, wenn sie iiberhaupt zustande kommt und nicht bloBe Theorie
bleibt, niemals lange dauern kann - eine Einsicht, die Tacitus wohl dem Historien-
werk des Sallust verdankt® —, und weil es fiir das rémische Reich jetzt keine an-
dere Moglichkeit als die Alleinherrschaft gibt, wenn es Bestand haben will. Schlie8-
lich kann auch die Tatsache, daB die Annalen von den einzelnen Kaisern ein so tief
diisteres Bild zeichnen, nicht als Argument fiir einen wachsenden Pessimismus an-
gefiihrt werden. Schon Plinius ist im Pan. 45, 1 der Meinung, daB von den Prin-
cipes vor Nerva hochstens der eine oder der andere gut gewesen sei2%, Tacitus
weicht also im Gesamttenor seines Werkes durchaus nicht von der allgemeinen
Meinung ab, als deren Vertreter wir Plinius ansehen diirfen und die auch bei Dio
und Sueton, gewill mit einer Reihe von Unterschieden®®.,im ganzen aber doch recht

193 Die Charakteristik der Vorginger erweckt den Eindruck, daB deren Mangel an Objek-
tivitat auf einer situationsbedingten Notwendigkeit beruht.

194 Vgl. Witte a. 0. 24 .

195 Auch diese These findet sich zuerst bei Klingner a. O. 502 und ist dann vielfach wieder-
holt worden. :

196 Tnzwischen ist diese Art der Dichterinterpretation, fiir die einmal Diltheys Buchtitel
Das Erlebnis und die Dichtung charakteristisch war, weitgehend iiberholt.

197 Ygl, J. v. Stackelberg, T'acitus in der Romania (1960).

198 Ob Tacitus auch Polybios gekannt hat, auf den Ciceros Auffassung in diesem Punkt
zuriickgeht, ist zweifelhaft und hier ohne Belang.

199 Vgl. bes. Hist. I fr. 7. 10.

200 of priores quidem principes excepto patre tuo, praeterea uno aut altero (et nimis dixi),
vitiis potius civium quam virtutibus laetabantur, primum quod in alio sua quemque natura
delectat, deinde ...

201 Der wichtigste ist ohne Frage die Darstellung und Beurteilung des Augustus; vor allem
iiber das Augustus-Bild des Dio Cassius miilte einmal ausfiihrlich gehandelt werden.




114 Wolf Steidle: Tacitusprobleme

einhellig zum Ausdruck kommt. DaB es sich bei Plinius um eine rein adulatorische
AuBerung handle, wird man im Ernst nicht behaupten diirfen; hitte er wirklich
Traian nur schmeicheln wollen, so wire es ohne Frage ebenso wirkungsvoll, wenn
nicht wirkungsvoller gewesen, ihn als den Allerbesten in einer Reihe tiichtiger
Herrscher zu feiern. Uberdies sagt Tacitus an einer kompositionell bedeutsamen
Stelle der Historien, ndmlich nach Abschlul- der Erhebung des Otho und vor der
des Vitellius (1, 50, 4), Vespasian sei bis dahin der einzige Princeps, der sich als
Herrscher zum Guten gewandelt habe. Offenbar stand also fiir ihn schon damals
das in den Annalen gezeichnete Bild von Augustus im ganzen fest, und es bedarf
selbst in diesem Betracht fiir den Ubergang von den Historien zu den Annalen
nicht der Hypothese einer fortschreitenden Schwermut des Autors??2. Ebenso-
wenig spricht fiir sie die Vorstellung des Kreislaufes, in dem sich nach Tacitus ge-
schichtliches Leben bewegt?%. Thm zufolge ist grundsitzlich ja auch ein Wandel
zum Guten moglich, und in dem zitierten Zusammenhang ist er denn auch tat-
séchlich eingetreten. Mit all dem soll gewiB nicht geleugnet werden, daB der Prin-
zipat als Institution, vor allem aber in seiner praktischen Ausiibung durch die
verschiedenen Principes fiir Tacitus ein tief beunruhigendes Problem war. Sicher
jedoch scheint mir, daB das gegenwirtig giiltige Bild seines Wesens in mehr als
einem Punkt einer wesentlichen Korrektur bedarf.

202 Soweit ich sehe, auBert sich nur Syme, freilich mit anderer Begriindung, skeptisch
gegen sie (vgl. z. B. Gymnasium 69 [1962] 260).

208 Ann. 3, 55, 5: ... nisi forte rebus cunctis inest quidam velut orbis (= xvxlog), ut quem
ad modum temporum vices, sta morum vertantur; nec omnia apud priores meliora, sed nostra
quogue aetas multa laudis et artium imitanda posteris tulit.




	Tacitusprobleme

