
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 22 (1965)

Heft: 2

Artikel: Tacitusprobleme

Autor: Steidle, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tacitusprobleme

Von Wolf Steidle, Frankfurt am, Main

WiUy Theiler zum 24. Oktober 1964

I.
Vielleicht das berühmteste Beispiel unter den zahlreichen ethnographischen

Wandermotiven, die E. Norden in Tacitus' Germania glaubte feststellen zu können,

betrifft die Worte tantum sui similis gern, mit denen in c. 4 die Eigenart des

germanischen Volkstums charakterisiert wird1. Norden verfolgt die seiner Meinung
nach ganz eigenartige Formulierung bis zurück zu Hekataios von Milet; dieser
habe sie zuerst - sachlich mit Recht - auf die Ägypter angewandt2; im Anschluß

an ihn und ebenso berechtigt gebrauche sie die hippokratische Schrift ITsgl äegoov

für die Skythen, und das Geschichtswerk des Poseidonios charakterisiere dann mit
ihrer Hilfe die neu in den Gesichtskreis der Mittelmeerwelt getretenen Nordvölker
der Cimbern und Teutonen3; unter seinem Einfluß stehe schließlich - wie Norden
meint, über einige Zwischenquellen hinweg - das ganze vierte Kapitel der
Germania4; dabei soll für die Übertragung der Vorstellung auf die Germanen

insgesamt nun nicht mehr eigene Erfahrung, sondern lediglich literarischer Einfluß
maßgebend gewesen sein. Dieser letzte Punkt, so wichtig er ist, mag zunächst
noch außer -Betracht bleiben5. Dagegen lassen sich gegen die von Norden behaup-

* Die folgenden, wiederholt zitierten Schriften werden nur mit Verfassernamen (und allenfalls

Titelstichwort) angeführt: K. Büchner, Studien zur römischen Literatur 4 (1964); Ders.,
Tacitus. Die historischen Versuche2 (1963); E. Norden, Die germanische Urgeschichte in
Tacitus' Germania3 (1959); E. Paratore, Tacito2 (1962); R. Syme, Tacitus (1958); E. Wolff,
Das geschichtliche Verstehen in Tacitus' Germania, Hermes 69 (1934) 121-166. Einige wichtige
Hinweise verdankt dieser Aufsatz einem freundschaftlichen Briefwechsel mit E.
Heinimann.

1 E. Norden, D. german. Urgeschichte in Tacitus' Germania3 (1959) 54ff. 59ff; vgl. auch
516.

2 Norden 55. 61 erschließt das aus der Tatsache, daß Herodot sich in bezug auf Ägypten
an Hekataios anschloß und daß seine Äußerungen über die Ägypter (2, 80: älXoiai ovöafiouJi
[so. 'ElArpuov] crvfiqpdQovrai; vgl. auch Herod. 2, 91) mit zwei Stellen bei Ps. Hippokr. Ilegl
äigam 19 p. 61,6 Kühlewein (nolv äxrjMaxrai rärv hoaiütv äv&Qtlmoyv rd Zxvthxdv yevog xal eoixev
avrd ioivzä) waneg rd Aiywtriov) und 18 p. 60, 5 (jtegl öi rwv homwv Zxv&ecov rrjq /lOQtfrjq
Sri avrol avroioiv eoixaoi xal ovöa/ioig äAAotg, onhdg Ü>yoq xal Tiegl Alyunrlarv) sachlich
zusammengehört.

3 Norden 67 ff.
4 Norden 69. 115. 154.
5 Die Vorstellung einer fast unüberlegten Motivübernahme vertritt F. Hampl in Natali-

cium Jax, Innsbrucker Beitr. z. Kulturwissenschaft 3, 2 (1955) 90f.; vgl. auch G. Walser in:
E. Swoboda, Carnuntina (1956) 200; R. Syme, Tacitus 1 (1958) 127; dagegen plädiert für
eigene Erfahrung des Tacitus z. B. die kommentierte Germania-Ausgabe von Fehrle/Hün-
nerkopf5 (1959) 73 f.



82 Wolf Steidle

tete und weitgehend anerkannte Abhängigkeit des Tacitus von Poseidonios6 und
ebenso gegen seine auf Poseidonios selbst bezüglichen Feststellungen gewichtige
Einwände geltend machen.

Zuerst zu Poseidonios: Bekanntlich ist seine Darstellung der Cimbern und ihres
Schicksals besonders aus einigen Zeugnissen des Strabo und aus Plutarchs
Biographie des Marius zu erschließen. Nordens These, daß Poseidonios ihre
unverwechselbare volkliche Eigenart betont habe, beruht auf zwei Sätzen Plutarchs: 11,

4: avxol pev yäp äpei£iq xfj tiqoq ex£qov; prjxei re %d>Qag rjv ijtfjk&ov rjyvoovvxo, rivet;
örreg är&Qcbjicov rj nö&ev ogprjdevreg wotieq ve<pog eymeaoiev rakaxia xal 'Ixakiq
und 15, 6: Tevxoveg de xal "Apßgcoveg aparte; ev&vg xal öiek&övxeg xrjv ev fieaip
Xiogav iipaivovxo nkff&ög x' cbieigoi xal övajiqoaoTtxoi xä eidrj, qr&öyyov xe xal dögvßov

ovx exiqoig S/ioioi. Im ersten Satz deutet Norden das Wort apei£ia als «Unver-
mischtheit» und bringt es in Verbindung mit Tacitus c. 2 (vpsos Germanos indigenas
crediderim mimimeque aliarum gentium adventibus et hospitiis mixtos) und c. 4

{ipse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nidlis cdiis aliarum nationum
conubiis infectos proprium et sinceram et tantum sui similem gentem extitisse arbi-
trantur7. Nun bedeutet aber dpeiiia dem Wortsinn und dem Zusammenhang nach

«Mangel an Verkehr und Umgang mit anderen Völkern, von denen man über die
Cimbern nach ihrem Auftauchen hätte etwas in Erfahrung bringen können.» Es

ist deshalb wohlbegreiflich, wenn Poseidonios seine Auffassung, es handle sich bei
den Cimbern um die alten Kimmerier, lediglich als eine Vermutung ausspricht
(Strabo 7, 2, 2 FGrHist 87 F 31 p. 241, 11 Jac.; vgl. Plut. Mar. 11, 12; Diod.
5, 32,4)8. Auch die weitere These, daß sie auf Grund einer großen Flut ihre Wohnsitze

verlassen hätten (Strabo 2, 3, 6 FGrHist 87 F 28 p. 239, 1), ist nur als

Vermutung formuliert9. Sicherlich hat sich Poseidonios unter diesen Umständen
davor gehütet, eine so gewichtige These wie die ihrer «Unvermischtheit»
aufzustellen. Offenbar wurde hier Norden durch die im Plutarchtext folgende Theorie,
die die Cimbern als eine Mischung von Kelten und Skythen, d. h. also als Kelto-
skythen ansieht (11,6: xdxeu&ev xä yevrj pepelxdat) -Norden führt sie auf Artemi-

* Vgl., um nur einiges zu nennen, die Germania-Ausgaben von R. Much (1937) 66ff.;
J. G. C. Anderson2 (1938) XXXIV. 54; Fehrle a. O.; J. Forni/F. Galli (Roma 1964) 72;
außerdem K. Büchner, Tacitus, Die historischen Versuche2 (1963) 299 (die letzten beiden
Autoren äußern sich mit einer gewissen Vorsicht); Walser a. 0. 200.

' Die zugrunde liegenden Begriffe sind der griechischen Ethnographie seit langem
geläufig; z. B. finden sich alle nebeneinander in einer Bemerkung des Isokrates über die Athener,

Panath. 124: Urea; öl fttfre piyaöag pijp Inrjkvöag, dkka pövovg avrö/öovag
rwv 'EXlrptwv

8 IloOEiöwviog ...ov xaxwg eixd£ei, ötdri Xrjargtxol dree; xal nXdvrjreg olKl/xßgoixalfieyßi
rwv nsgl rrp> Maiwriv xoirjaaivzo orgaretav, ort exeivwv öl xal Ki/i/ilgtog xXrj&stri Bdonogog,
ohv Kifißgixög, Ki/ifieglovg rovg Klpßgovg övofiaadvrwv rwv 'EXkfywv.

9 elxd£ei öl xal rrjv rwv Ktfißgwv xal rwv ovyyevwv i{avdaraaiv Ix rfjg olxetag yeveodai
xard daXdrrrjg itpoöov, ovx a&gdav av/tßäaav. Zur Textkritik vgl. FGrHist II C 180, 6 ff.;
außerdem 179, 38ff. Demgegenüber scheint mir die neuerliche Zuweisung dieser Auffassung
an Artemidor, die R. Hachmann, Gnomon 34 (1962) 59 im Anschluß an Norden a. O. 68.
468ff. vornimmt, ein Rückschritt. Zu beachten ist überdies, daß r[yvoovrto bei Plut. 11,4
auf die Zeit des Auftauchens der Cimbern geht. Man darf also nicht mit Hachmann schließen,
nach des Poseidonios eigener Meinung wisse man über die Cimbern nichts und könne auch
nichts wissen.



Tacitusprobleme 83

dor zurück und läßt sie von Poseidonios bekämpft sein10 - zu einer falschen
Interpretation verführt11.

Ebensowenig beweist die zweite Stelle, was sie soll. Zwar findet sich in den Worten

ov% eteqoiq öfioioi eine Wendung, die mit sui similis zusammengehört, aber
der Satz selbst besagt im Grunde nur: die Teutonen undAmbronen - es sind diesmal
nicht die Cimbern12 - waren zahllos, schrecklich anzusehen und machten ein solches

Geschrei und einen solchen Lärm, wie man bisher noch nie gehört hatte. Von
volklicher Eigenart schlechthin ist nicht die Rede. Wenn man schließlich Diodors
Kelten-Ethnographie mit Recht auf Poseidonios zurückführen darf13, so hat dieser

die Cimbern überhaupt als Galater bzw. Kelten angesehen (5, 32, 4)14. Hiezu fügt
sich gut, daß er die am Rhein sitzenden Germanenstämme, die für ihn rsQpavoi
schlechthin sind, sehr wahrscheinlich für demselben Volkstum zugehörig hielt15.

Was die Wendung sui similis selbst angeht, so ist sie z. B. aus dem verwandten
Bereich der Geographie allein durch Pomponius Mela mit vier Beispielen
vertreten und somit ganz geläufig16; aus ethnographischem Bereich bietet Norden
selbst einige Beispiele17, die in der an ihn anschließenden Diskussion eigenartiger
Weise keine Rolle spielen. Ebensowenig kann die in c. 4 auftauchende und damals

längst geläufige Vorstellung vom Einfluß des Klimas auf den Menschen18 für einen
bestimmten Autor in Anspruch genommen werden.

Mit der Herleitung des c. 4 aus Poseidonios ist es also nichts19. Wie steht es aber

nun mit der sachlichen Berechtigimg der viel umstrittenen Äußerung über den

10 Norden 68. 466ff.
11 Vgl. auch Norden 69 A. 2; die richtige Auffassung dagegen a. O. 67.
12 Eine schwierige Frage ergibt sich daraus, daß Poseidonios bei Strabo 7, 2, 2 FGr

Hist 87 F 31 p. 241, 20ff.) von Toygenoi redet (vgl. auch Strabo 4, 1, 8) und sie als
Teilstamm der Helvetier bezeichnet. Seit Zeuss hat man diese immer -wieder mit den Teutonen
identifiziert. Dagegen wendet sich m.E. mit vollem Recht K. Kraft, Hermes 85 (1957) 367ff.
Er betont, daß Caesar, der doch mehrfach die Teutonen erwähnt, auf Grund seiner eigenen
Erfahrung es hätte bestimmt wissen müssen, wenn sie ein helvetischer Stamm gewesen
wären. Es müsse also ein sachlicher Irrtum des Poseidonios vorhegen, oder - richtiger, da
Poseidonios ja von Toygenoi, nicht von Teutoni redet - die moderne Identifizierung bzw.
die damit gelegentüch verbundene Veränderung des Strabo-Textes habe zu unterbleiben.
Bedenken gegen die Identifizierung von Toygenoi und Teutonen übrigens schon in RE 6
A 1859 s.v. Toygenoi (Stevens) und RE 5 A 1172ff. s.v. Teutoni (A. Franke). Von allen
diesen Veröffentlichungen scheint Hachmann a. O. 59f. keine Kenntnis zu haben.

18 FGrHist 87 F 116; vgl. dazu den Kommentar II C 212ff.
14 Vgl. dazu FGrHist II C 218. 169.
18 FGrHist 87 F 22 und Kommentar II C 169f. Dort wird auch darauf hingewiesen, daß

noch bei Appian und Dio die Germanen als Kelten angesehen werden; die andere Auffassung
bei Strabo und vor allem bei Caesar ist diesen vielleicht durch Timagenes vermittelt; vgl.
auch Norden lOOff. 70ff. (an der zweiten Stelle wird der alte Zweifel, daß der Name regpavol
an dieser Stelle Interpolation sei, widerlegt).

18 1, 115; 3, 24; 2, 7; 2, 86. Erst recht geläufig sind diese und andere Wendungen in der
Sprache der Phüosophie, aber auch in der Sprache des Lebens, z. B. in den Cicerobriefen.
Ihrer vielseitigen Verwendung und ihren verschiedenen Bedeutungsnuancen nachzugehen,
wäre eine lohnende Aufgabe.

17 a.O. 55 A. 1. 3.
18 minimeque sitim aestumque tolerare, frigora atque inediam caelo solove assueverunt.
18 Daß Tacitus nicht unter dem Einfluß des Poseidonios stehe, sagt - in anderem

Zusammenhang - bereits K. Trüdinger, Stud. z. Geschichte d. griech.-röm. Ethnographie, Diss. Basel
1918, 146 A. 1. Unter dem Einfluß von Nordens Buch ist das in Vergessenheit geraten.



84 Wolf Steidle

einheitlichen körperlichen Habitus der Germanen, die mit der Vorstellung der

tanturn sui similis gern so eng verbunden ist Zum besseren Verständnis ihrer
Bedeutung muß zunächst der Gedankengang von Anfang an betrachtet werden.
C. 1 bildet für die These vom einheitlichen Volkstum der Germanen insofern einen

geeigneten Auftakt, als bei der Schilderung des von ihnen bewohnten Territoriums
die Abgrenzung nicht so sehr gegen andere Länder als vielmehr gegen anderes

Volkstum wesentlich ist; dem Ländernamen Germania, der das Stichwort gibt,
werden nicht ganz ohne Zwang die Völkernamen Gallier, Räter, Pannonier und
Sarmaten entgegengestellt20; außerdem betonen die Vorstellungen mvtuus metus,

montes und Oceanus die Abgeschlossenheit des Gebiets und seiner Bewohner21. Das

ist ganz anders als am Beginn von Caesars Gallischem Krieg, den man immer wieder

herangezogen hat, oder auch bei der Schilderung, die Plinius, N. H. 4,105 von der
Gallia Comata gibt. Dort handelt es sich jeweils um dieBinnengliederung desLandes.

Den künstlerischen Aufbau der c. 2-4, die eine innere Einheit bilden und die

origo Germanorum behandeln, hat Norden vortrefflich analysiert22. Hier interessiert

nur die Argumentation. Für die zu Beginn von c. 2 verlautbarte Überzeugung, daß

die Germanen autochthon und unvermischt seien23, werden sofort drei Beweise

gegeben: 1) Völkerwanderungen fanden in alter Zeit nicht zu Land, sondern nur
zur See statt; 2) der unermeßliche, am Weltrand liegende und feindliche24 Ozean

wird auch heute noch selten von Schiffen befahren; 3) Germanien bietet für
Zuwanderungen aus dem Süden keinen Anreiz. Alle drei Überlegungen sind zwar
nicht für uns, wohl aber für antike Geschichts- und Welterfahrung, die keine
Kenntnis von den nordeurasischen Räumen und ihren Wanderungen besaß, durchaus

plausibel. Man darf sie deshalb in ihrer argumentativen Bedeutung für den

zeitgenössischen Leser nicht unterschätzen. Streng genommen richten sie sich
zunächst nur gegen die Annahme fremder Zuwanderung nach Germanien, indirekt
beweisen sie aber zugleich die These der Autochthonie; auf Grund des Gesagten
können nämlich auch die Germanen nicht in ihren jetzigen Wohnsitz zugewandert
sein25. Es wird also die ganze Behauptung des Kapitelbeginns durch das bis hierher

Ausgeführte gestützt. In 2, 2 bildet die Mitteilung über einheimische poetische
Überlieferung einen vierten Beweis, der zunächst die Autochthonie betrifft
(Tuistonem deum terra editum), durch die damit verbundene Aufgliederung der drei
germanischen Stammesgruppen aber indirekt wieder für die These der Unvermischt-
heit spricht. Im darauffolgenden Satz gibt Tacitus einer anderen ethnographischen
Auffassung über die germanische Stammesgliederung das Wort. Auch sie geht
wohl auf einheimische Überlieferung zurück, kann sich aber offenbar nicht ebenso

20 Vgl. jetzt z. B. Melin, Eranos 58 (1960) 112ff.
21 Wenn der Rhein als Grenze angegeben wird, so ist das natürlich ebenso wie bei Caesar

eine Angabe im Groben (F. Hampl, Gnomon 29 [1957] 282 ff.); beide Autoren sind sich ja
darüber einig, daß verschiedene linksrheinische Stämme germanisch sind.

22 a.O. 42 ff.; vgl. c. 28, 2.
23 Zu den zugrunde liegenden griechischen Begriffen vgl. A. 7.
24 Vgl. c. 45, 1 und zur Erklärung von adversus Büchner, Tacitus 300f.
25 Vgl. auch Trüdinger a.O. 149 A. 1.



Tacitusprobleme 85

wie die erste Angabe auf alte Dichtung berufen26. Tacitus referiert sie mit Zurückhaltung

(ut in licentia vetustatis), sie würde jedoch, wenn sie richtig wäre, ebenfalls

zur Stützung der These von 2,1 beitragen.
In 2, 3 beginnt die Reihe der Gegenargumente mit der Feststellung, daß der

Gesamtname Germanien jungen Datums ist. Diese wird freilich in ihrer
Gefährlichkeit schnell durch die abschließende Bemerkung neutralisiert, daß die Germanen

sich jetzt selbst des Gesamtnamens bedienen, d. h. also sich als einheitliches
Volkstum empfinden27. Mit der Frage, ob Hercules und Ulixes bei den Germanen

waren, wird dann das Problem der Unvermischtheit und Autochthonie für antike
Vorstellung erneut aufgenommen28. Die Art, wie Tacitus es behandelt und das

Ulixes-Problem schließlich in suspenso läßt, zeigt jedoch deutlich, daß er ihm einen
echten Beweiswert nicht zubilligt29. Er kann deshalb zu Beginn von c. 4 seine

Überzeugung von den Germani als einer tantum sui similis gens als eine bereits wohl

begründete aussprechen. Ausdrücklich bemerkt er, daß sie nicht nur seine eigene ist,
sondern daß er sich an die Meinung anderer anschließt. Er nimmt also zu einer
offenbar mehrfach verhandelten und auch noch für uns in etwa faßbaren Streitfrage

Stellung. Genau genommen stammt vielleicht auch die Formulierung tantum
sui similis gens nicht von ihm selbst, sondern geht bereits auf seine Gewährsmänner

zurück. Natürlich wüßte man gern, wer diese waren und ob etwa die in
c. 2 vorgetragenen Argumente von ihnen oder von Tacitus stammen. Das läßt sich
nicht mehr entscheiden.

26 Quidarn kann nicht auf germanische Berichterstatter gehen; das beweist der bis Kapitelende

zusammengehörige Bericht; so richtig Anderson a.O. 41; anders Much a.O. 27. Plin.
N. H. 4, 99 f. berührt sich hier mit Tacitus, ist aber im einzelnen von beiden Anschauungen
verschieden. Offenbar war die antike Überlieferung selbst in bezug auf solche Einzelheiten
reichhaltig.

27 Das o in a se ipsis ist unbedingt im Sinne von vnd zu verstehen, und die Parallelität
der zwei Teile des Mi-Satzes erfordert dann eine eben solche Deutung für das erste a. Dies
alte und m.E. durchschlagende Argument führt unbedingt zur Ablehnung der von Norden
323ff. vertretenen und jetzt von Büchner, Tacüus 301 ff. wieder aufgenommenen Deutung
des ersten a im Sinne von aauS. Melin will aus diesem Grunde beide a im Sinne von änd
verstehen (Eranos 61 [1963] 143ff., bes. 158: «Zuerst wurden alle mit dem Namen des siegenden

Einzelstammes, dann nach sich selbst, d. h. mit dem nunmehr existierenden und immer
weitere Geltung gewinnenden Gesamtnamen benannt»). Dies scheitert aber an dem betont
vorangestellten Wort omnes, das die Vorstellung von einem sich immer weiter ausdehnenden
Gesamtnamen ausschließt. Will man den überlieferten Text beibehalten, so muß man
entweder - entgegen taciteischem Sprachgebrauch - ob metum final verstehen (Much a.O.
38f.) oder mit H. Heubner, Gymnasium 1962, 462ff. annehmen, die späteren Tungri hätten
aus Furcht vor den zurückgedrängten Keltenstämmen ihren früheren Stammesnamen auf
die ostrheinischen Germanen ausgedehnt, um so als Teil einer größeren Einheit stärker zu
erscheinen. Auch diese Deutimg ist aber recht gezwungen, und dies gilt ebenso von der
Deutung Fockes (Satura Weinreich, 1952, 31 f.), der a victore auf die Börner bezieht, von
denen nirgendwo in der Umgebung des Satzes die Bede ist. Sachlich am plausibelsten —

wenn man nicht mit Köstermann eine Crux setzen will - ist immer noch die allerdings
handschriftlich schwierige Konjektur von J. Grimm a victo, die freilich - hierin hat Büchner
recht - besser a victis lauten müßte. Für unseren Zusammenhang kommt es jedoch auf dieses
Problem nicht an. - Zur Frage der Selbstbezeichnung der Qermani und ihrer sehr
eingeschränkten Bedeutung vgl. Norden 423 ff.

28 Norden 171 ff. Der exkursartige Satz über den barditus (Norden 180ff.) kann hier außer
Betracht bleiben.

28 Vgl. K. Latte, Philologus 87 (1932) 265f.

6 Museum Helveticum



86 Wolf Steidle

Wichtiger ist, daß der Beweisgang offenbar mit dem ersten Satz des vierten
Kapitels abgeschlossen ist. Die Angabe über den körperlichen habitus der
Germanen ist formal nicht mehr als Argument, geschweige denn als wichtigstes oder

gar einziges Argument angeführt30. Sie ist vielmehr eine Folgerung, und
dementsprechend kommt ihr zwar ein Beweiswert, aber nur ein zusätzlicher und
untergeordneter zu; die entscheidenden Beweise stehen vorher. Hinzu kommt, daß die

c. 2-3 zwar an sich schon eine ausreichende Grundlage für die These des reinen
Volkstums der Germanen abgeben, daß aber auch der ganze erste Teil über die
Germanen insgesamt (bis c. 28) als weitere Ausführung und Begründung dienen
kann. Der Abschnitt über die origo und das folgende bedingen sich also gegenseitig :

Einerseits hätte Tacitus nicht über die Germanen insgesamt sprechen können,
sondern ähnlich wie Diodor-Poseidonios, der die Keltiberer von den Kelten und
Iberern unterscheidet (Diod. 5, 33; 34, 4ff. FGrHist 87 F 117), die einzelnen
Stämme getrennt behandeln müssen31, wenn die Frage des einheitlichen Volkstums

nicht vorher geklärt worden wäre; hierin liegt sicher zugleich ein Grund für
die Ausführlichkeit der Erörterung. Andererseits ist jede der allgemeinen
Bemerkungen über die Germanen noch einmal eine Stütze für die These ihrer volklichen
Einheit. Ist man sich einmal darüber im klaren, daß der körperliche habitus der
Germanen im eigentlichen Beweis keine zentrale Bedeutung hat, so ergibt sich

weiter, daß es für Tacitus schon genug und wesentlich sein mußte, wenn er nur
bei allen Germanen ein und derselbe war, selbst dann, wenn eine deutliche
Verschiedenheit gegenüber anderen Nordvölkern, etwa den Galliern32, nicht ohne
weiteres und nicht in jedem einzelnen Punkt bestand. Eine indirekte Beziehung zu
den c. 2-4 und damit einen untergeordneten Beweiswert haben im übrigen auch
noch die Äußerungen über das durch die Umwelt bedingte Ertragen von Durst,
Hitze, Hunger und Kälte; sie leiten nicht nur assoziativ zur Beschaffenheit des

Landes über (c. ö)33, sondern lassen das in c. 2 angeschlagene Motiv der Auto-
30 Dies meinen etwa K. Trüdinger, a.O. 150 («logisch ungenau: Tacitus will hier den

Beweis erbringen») und Büchner, Tacitus 127 («am Schluß steht der Hauptbeweis, die berühmten
Worte über das Aussehen der Giermanen»). Auch E. Wolff, Hermes 69 (1934) 138 A. 1

wird Tacitus nicht gerecht, wenn er schreibt: «Etwas wie ein Beweis steht nur c. 2 Anfang
und c. 4: die Gleichartigkeit der körperlichen Erscheinung.»

31 Auch bei den Britanniern kann die taciteische Ethnographie nur deshalb einheitlich
sein, weil sie aufs Ganze gesehen Gallier sind; vgl. Agr. 11,3: in Universum tarnen aestimanti

32 Diese stehen für die Römer geographisch und historisch am nächsten.
33 Die Assoziation ist ein altes Stilmittel der Ethnographie (Norden 457ff.), aber auch der

Biographie (Vf., Sueton u. d. antike Biographie, Zetemata 1 [1951] 54ff.); beide sind vielleicht
in diesem Betracht nicht unabhängig voneinander (Vf. 55 A. 2). Wenn die einzelnen
Gesichtspunkte und Kategorien der Aussage assoziativ verbunden werden, so weist dies weder
auf einen Mangel an Ordnung und Überschaubarkeit (H. Drexler, Gymnasium 59 [1952]
54ff.; Perret, La Oermanie, ed. et trad. [1949] 20) noch auf ein zwangloses Plaudern. Die
Assoziation ermöglicht es vielmehr, daß die Gedanken planvoll innerhalb eines zu
charakterisierenden Lebenszusammenhanges fortschreiten (Vf. a. O. 53. 80. 88. pass.). Auch
heutzutage bedient man sich ganz selbstverständlich bei der Schilderung eines lebendigen
Zusammenhangs oder bei der Charakteristik von Personen dieses Gestaltungsmittels. Die
individuelle Nuancierung hängt dabei von der Auswahl und der Art der Reihung innerhalb der
einzelnen Aussagen ab. So ist es etwa bezeichnend für die Germanen-Charakteristik, daß
Tacitus von den Bodenschätzen sofort auf Bewaffnung, Kampfordnung und Kriegsführung
der Germanen kommt und daß damit und mit den weiteren Gesichtspunkten der simplicitas,



Tacitusprobleme 87

chthonie asperam caeb emeut anklingen; auch von hier aus rechtfertigt es

sich also, die Aufmerksamkeit nicht so sehr auf die Angaben über Haare, Augen
und Körpergestalt zu konzentrieren.

Die Äußerungen über den habitus corporum reichen bis zum Kapitelende und
müssen als ein Ganzes verstanden werden. Man muß also entsprechend inter-
pungieren, d. h. nach valida Semikolon setzen, denn von truces bis assueverunt reicht
ein einziger Satzkomplex. Es ist aus diesem Grund auch nicht gerechtfertigt, die
einzelnen Angaben, zu denen sichParallelen aus der Beschreibung andererVölker finden
lassen, ohne weiteres und ohne Beachtung des Ganzen als Ergebnis einer gedankenlosen

und nur durch literarische Einflüsse bestimmten Motiventlehnung des Tacitus
anzusehen. Überdies ist selbst bei den umstrittensten Angaben über Augen, Haare
und Körpergestalt Wesentliches und von den nahestehenden Völkern Unterscheidendes

festgehalten, wie insbesondere der Kommentar von Much und die von ihm
angeführten Belegstellen zeigen34. Sicher sind die Ausführungen für moderne

anthropologische und historische Kritik in keiner Weise ausreichend, so wenig wie
das zweite Germania-Kapitel modernem wissenschaftlichem Anspruch genügt;
eine solche Feststellung darf aber dem historisch objektiven Urteil über Tacitus
nicht im Wege stehen. Auch bei den folgenden Angaben über impetus und laboris

atque operum patientia ist eine individuelle Gestaltung faßbar. Zunächst beziehen
sie sich wohl auf das Verhalten im Kampf, die allgemeine Formulierung und vor
allem die Fortführung des Satzes legen jedoch eine darüber hinausgehende Bedeutung

nahe. Außerdem ist die Äußerung wesentlich zurückhaltender als die
entsprechende Kritik an den Galliern35. Schließlich ist das Ertragen von Hunger und
Kälte - wenn man von Diodor-Poseidonios absieht, der Gallien seiner Vorstellung
vom Keltentum entsprechend weiter nach Norden und Osten reichen läßt36 - ein

der Bedeutung der Religion, der Stellung der Frauen usw. die Charakteristik der Germanen
eröffnet wird (Wolff 139ff.) Auch die Kennzeichnung «souveränes und zwangloses Plaudern
im Stile Herodots bei an sich planvoller Gedankenführung» (Büchner, Tacitus 130) wird
dem Tatbestand nicht gerecht, zumal die zielstrebige Abfolge der Assoziationen noch
eigens durch Stichworte markiert wird. Nicht einmal bei Herodot kann man von einem
«zwanglosen Plaudern» reden.

34 a. O. 67f. Um das Wichtigste, z. T. in etwas anderer Nuancierung herauszugreifen: der
wüde Blick ist zwar durch Ammian. 15, 12, 1 (Timagenes) auch für die Gallier bezeugt, daß
aber selbst diese ihn als eine besondere Eigenart der Germanen ansehen, bezeugt ihr von
Caesar, B. G. 1, 39, 1 geschildertes Verhalten. Auch Strabon, der an sich die These der
Ähnlichkeit von Galliern und Germanen vertritt (4, 4, 2), muß zugeben, daß in bezug auf Wildheit,

Größe und Blondheit ein gewisser Unterschied besteht (7, 1, 2). Für Größe und Blondheit

bestätigt dies Manilius 4, 713 f. Wenn sich nach Suet. Cat. 47 Gallier für Caligulas
Germanentriumph die Haare färben und wachsen lassen, um als gefangene Germanen vorgeführt

werden zu können, so muß der Zuschauer, d. h. der einfache Mann, imstande gewesen
sein, beide Volkstümer zu unterscheiden. Noch wichtiger ist, daß Tac. Agr. 11, 2 bei den
Caledoniern wegen Haarfarbe und Größe auf germanischen Ursprung schließt, während er
sonst die Britannier für Gallier hält.

35 Vgl. etwa Livius 10, 28, 4; 27, 48, 16; beide Stellen reden von intolerantissima laboris
Corpora. Ps. Hipp. IIbqI äigcov 15 p. 57,16 (ngdg rö Takumogeiv ro ocöpa dgyöregoi nerpmeaatv),
ebenfalls von Norden (111) als Belegstelle angeführt und die Skythen am Phasis betreffend,
hat recht anderen Sinn. Dasselbe gilt für Vitruv 6,1, 9 (Norden HO), wo dem impetus und
der Furchtlosigkeit der Nordvölker die höherstehende Überlegung der Südvölker
gegenübergestellt wird.

33 Diodor 5, 25, 2 bzw. 5, 32 FGrHist 87 F 116.



88 Wolf Steidle

Zug, der sich in bezug auf die Gallier entsprechend dem Klima und der Fruchtbarkeit

ihres Landes sonst nicht findet36a; für die Germanen wird er dagegen durch
Mela 3, 3, 26, Plut. Marius 26, 8 und Agathias 1, 19 bezeugt.

II.
Es ist noch nicht lange her, daß erneut von Nesselhauf der Versuch gemacht

wurde, die Entstehimg der Germania aus einem aktuellen Zweck zu erklären:
Tacitus habe mit dieser Schrift die Bedeutungslosigkeit der germanischen
Unternehmungen Domitians und im Agricola die Eroberung Britanniens als die eigentliche

militärische Leistung dieser Zeit erweisen wollen37. Eine solche Deutung hat
schon wegen des auf den Münzlegenden erhobenen Siegesanspruches über ganz
Germanien38 und wegen der gehäuften Ehrungen, die sich Domitian bei diesem

Anlaß erweisen ließ39, vieles für sich. Zum mindesten mußte jedem römischen

Leser, der Domitian erlebt hatte, die so nahe zurückliegende Vergangenheit und
ihre mögliche Beziehung zu der Schrift des Tacitus als Problem vor Augen treten.
Eine andere Frage ist freilich, ob die Germania sich in der von Nesselhauf
angenommenen Absicht erschöpft. Schon Büchner hat mit Recht bemerkt, daß sie in
keiner Weise die Züge einer politischen Tagesschrift an sich trage40. Es kommt hinzu,

daß die aktuellste Anspielung, der Spott auf die falschen Triumphe Domitians
erst in c. 37, dazu noch am Ende des Kapitels und nicht einmal in einem eigenen
Satz, gegeben wird. Das ist also allenfalls ein Seitenhieb von wahrscheinlich nicht
einmal sehr großer Aktualität41, die eigentliche Absicht des Kapitels aber ist, wie
sofort erkennbar, ein historischer Überblick über Roms kriegerische Verwicklungen

mit den Germanen insgesamt. Dieser reicht weit über die domitianische Zeit
zurück und steht an kompositionell und sachlich bedeutsamer Stelle: Mit den

Cimbern ist nämlich die Behandlung der Rhein- und Nordseegermanen, d. h. also

der erste Teil der Völkertafel, abgeschlossen und Tacitus wendet sich nun mit den

s®a Vgl. RE 7, 643f. s.v. Odilia (Weiss); ganz andere Äußerungen über Germanien: Tac.
Oerm. 2; Ann. 2, 24, 1; Hist. 2, 80, 3; Sen. Dial. 1, 4, 14; Mela 3, 3, 29.

37 Hermes 80 (1952) 222ff.
38 Nesselhauf deutet die hier zutage tretende Propaganda zugleich noch aus einer

politischen Absicht, nämlich der Bemäntelung des endgültigen Verzichts auf Eroberung
(a. O. 241). Im Hinblick auf Domitians anspruchsvolles Selbstbewußtsein - in diesem Punkt
sind unsere Quellen ja sicher zuverlässig - ist mir dies nicht gerade wahrscheinlich.

39 Triumph, große Festspiele, Beiname Germanicus, Umbenennung der Monate September

und Oktober in Germanicus und Domitianus, um nur einiges zu nennen.
40 Tacitus 140f.; vgl. auch 80f., außerdem etwa Syme 1, 129 Anm. 2.
41 37, 5: proximis temporibus triumphati magis quam vidi sunt; vgl. Agr. 39, 1:

derisui fuisse nuper falsum e Germania triumphum; Plin. Pan. 16: mimicos triumphos, falsae
simulacra vidoriae. Tacitus redet also von falschen Triumphen als einer bekannten
Tatsache. Wenn Paratore, Tacito2 (1962) 51 versucht, diese Äußerungen als bösartiges
Senatorengerede («maligne dicerie») zu diskreditieren, so ist nicht nur dieses zu bedenken,
sondern vor allem, daß Plinius seine Äußerung vor versammeltem Senat und in Gegenwart des
Kaisers tat. Dieser aber kam direkt von der Rheinfront, mußte also wissen, was dort
geschehen war und daß vor allem die Siegesansprüche und Ehrungen Domitians in keinem
Verhältnis zur faktischen Leistung standen. Im übrigen wurde der größte Geländegewinn
vespasianischer und domitianischer Zeit in einem nur schwach bevölkerten Gebiet gemacht;
vgl. RE 13, 584f. s.v. Limes (Fabricius); unter diesen Umständen kann man auch die
Ausführungen von Oerm. 29, 3 kaum als unobjektiv ansehen.



Tacitusprobleme 89

Sueben zunächst dem Inneren Gennaniens und dann den Donaugermanen zu,
um von ihnen aus erneut nach Norden schreitend die östlichen Germanenstämme

bis zum Ozean vorzuführen42.

In dem Überblick von c. 37 folgt auf die chronologische Angabe, daß 210 Jahre
seit dem ersten Germanenkrieg verflossen sind, zunächst die allgemeine
Feststellung: tarn diu Germania vindtur. Sie klingt noch einmal dem Gedanken, wenn
auch nicht der Formulierung nach, am Kapitelende an43: an Roms Verhältnis zu
den Germanen hat sich also im Grundsätzlichen nichts geändert. Dazu stimmt gut,
daß als Wurzel der germanischen Widerstandskraft der Freiheitssinn erscheint, der
sie zum beständigsten und hartnäckigsten Gegner Roms macht, in höherem Maße

noch als das Partherreich, das hier als der nächstgroße Gegner erscheint44. In bezug
42 Tacitus beginnt seine Darstellung der Einzelvölker mit den linksrheinischen Germanen

(28, 4; Wolff 149f.: «Beschreibung der rechtsrheinischen Germanen» ist wohl ein
Druckfehler). Nur noch z. T. linksrheinisch, in der Hauptsache auf einer Rheininsel, siedeln die
Bataver (29, 1), die ebenfalls einen Teil des römischen Reiches bilden. Die Zugehörigkeit zu
Rom ist auch für die ersten Aussagen über das Gebiet rechts des Rheins maßgeblich, die die
Mattiacer und die Bewohner der decumates agri betreffen (29, 2: ultra Ehenum; 29, 3: trans
Rhenum). Tacitus folgt offenbar von den Batavern ab dem Rhein auf der rechten Seite in
Richtung nach Süden. Bei den Worten ultra hos, mit denen Tacitus zu den Ghatti und damit
zu den freien Germanen übergeht, ist vor allem zu bedenken, daß diese offenbar nicht an den
Rhein grenzen; vgl. auch 32, 1. Ultra hos kann somit sowohl im Hinblick auf die Mattiacer
als auch im Hinblick auf die decumates agri gesagt werden, nur geht die Blickrichtung von
der Provinz aus im einen Fall ungefähr nach Osten oder Nordosten, im anderen Fall klar
nach Norden. Aber vielleicht bedarf es dieser Erklärung gar nicht, sondern ultra hos bezieht
sich nur auf decumates agri. Tacitus nimmt dann mit dieser Angabe die entgegengesetzte
Richtung rheinabwärts auf, erreicht aber das Rheinufer erst wieder bei der Beschreibung der
Usiper und Tencterer. Die Angabe über die decumates agri für einen Einschub zu halten
(Syme 1, 128 Anm. 6; Perret a. O. 8 Anm. 1) scheint mir jedenfalls unmöglich, nicht nur
wegen des eben charakterisierten Zusammenhangs, sondern auch deshalb, weil dann ein
großer Teil des rechten Rheinufers überhaupt nicht erwähnt wäre; die volksmäßige Beziehung

Mattiacer - Chatten ist demgegenüber untergeordnet, zumal Tacitus nur ihre Ähnlichkeit

zu den reichszugehörigen Batavern erwähnt, die ihrerseits einmal Chatten waren.
Anschließend an die Chatten folgt Tacitus zuerst der Linie des Rheins und dann der des Ozeans
bis zu den Cimbern, wobei die von den beiden Ufern entfernt und somit rückwärtsliegenden
Cheruscer an passender Stelle eingefügt sind. Durchweg, bei den Cimbern sogar noch
eigens betont (37, 1: eundem Germaniae sinum proximi Oceano Cimbri tenent), herrscht die
Vorstellung, daß man sich am Rande Germaniens befindet. Wenn Tacitus dann in 38, 1

von den Sueben sagt, sie bewohnten den größten Teil Germaniens (maiorem Germaniae
partem), so muß beim Leser der Eindruck entstehen, daß man jetzt im Kerngebiet
Germaniens angelangt ist; dieser Eindruck wird bestätigt durch die abschließende Bemerkung
von 41, 1: haec quidem pars Sueborum in secretiora Germaniae porrigitur. Auf sie folgt die
Behandlung der Donaugermanen. Man kann also Wolff 148 nicht folgen, wenn er meint, die
geographische Gliederung werde durch eine ethnographische («Nichtsueben - Sueben»)
durchkreuzt. Die geographische Gliederung herrscht vielmehr konsequent von Anfang bis
Schluß: Zuerst rheinaufwärts römische Gebiete, dann rheinabwärts und dem Ozean folgend
freie Germanen, hierauf Kerngebiet, Donaulauf abwärts (bis c. 42), schließlich erneute
Nordrichtung, gegliedert durch das querlaufende böhmisch-mährische Randgebirge (43, 2:
dirimit enim scinditque Suebiam continuum montium iugum). Daß alle Völker, auch die
Ostgermanen, nach Tacitus' irriger Meinung Sueben sind (46, 1), ist kein Einwand, denn es
wird spätestens in 41, 1 deutlich, daß nur die in c. 38-40 genannten Völker im Zentrum
Germaniens leben.

43 37, 5: ac rursus pulsi inde proximis temporibus triumphati magis quam vidi sunt.
44 Die Sonderstellung von Parthern und Germanen ergibt sich aus der politischen Situation

der Kaiserzeit und überdies aus der Einführung des Zeitbegriffes. Die Parther sind ja
seit der ersten Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts Gegner Roms. Zur allmählichen

Herausbildung dieses Nord-Ost-Aspektes vgl. W. Hartke, Rom. Kinderkaiser (1951)
357 und Anm. 6.



90 Wolf Steidle

auf die Häufigkeit kriegerischer Auseinandersetzungen übertreffen sie Samniten,
Punier, Hispanier und Gallier45, mit anderen Worten: Es ist kein anderer Feind
mit den Germanen zu vergleichen.

Bei den Auseinandersetzungen selbst ist zunächst die Größe der beiderseitigen
Verluste betont (multa in iricem damna), im folgenden aber verweilt Tacitus
besonders bei den Verlusten der Römer, und zwar selbst da, wo gegenüber den
Germanen Erfolge erzielt wurden (nec impune). Bezeichnend und für das heute
geläufige Bild von Tacitus überraschend ist dabei eine Einzelheit: Die kriegerische
Stärke Roms unter Augustus, der ja auch in Germanien zunächst offensiv wurde,
wird gegenüber der vorhergehenden Zeit des Freistaates höher eingeschätzt
(etiam Caesari). Nim steht Tacitus bei der Beurteilung der Gefährlichkeit der
verschiedenen Gegner Roms ohne Frage in einer Tradition48. Zunächst hebt sein Vorbild

Sallust am Abschluß des Bellum Jugurthinum von allen anderen Feinden die
Gallier ab; sie sind die einzigen, mit denen Rom pro salute, non pro gloria gekämpft
hat (c. 114)47. Da Sallust hier Cimbern und Teutonen als Gallier ansieht, so liegt
im Grunde ein mit Tacitus vergleichbares Urteil vor; Tacitus hat Sallusts Urteil
über die «Gallier» auf die Germanen insgesamt übertragen. Nach Cicero De off.
1,38 ging es bei Roms Kampf mit den Keltiberern und Cimbern anders als bei allen
anderen Gegnern um die Frage, vier esset, non uter imperaret48. Vergleichbar mit
Tacitus ist weiter Cicero De prov. cons. 33, wo Gallien als größte Gefahr für das

römische Reich bezeichnet wird, wozu sich noch In Pis. 81 fügt: Caesar hat Italien
vor Galliern und Germanen so geschützt, daß es des Alpemwalls» und des Rhein-
«grabens» nicht mehr bedarf. Noch Floras 1,44,2 kontrastiert anläßlich von Caesars

Gallischem Krieg Gallier und Germanen als immanissimi gentium, mit anderen
Feinden. Schließlich wird der Gesichtspunkt der Gefahr für Italien, Rom und das

römische Reich von Seiten der Germanen nicht nur anläßlich des Cimbernzugs, wo
eine Invasion Italiens tatsächlich befürchtet werden mußte, sondern auch anläßlich

des Kampfes mit Ariovist und der Niederlage des Varus in unserer Überlieferung

hervorgehoben49.
Stellt man nun Tacitus in diesen Zusammenhang, so fällt sofort auf, daß gerade

der Gesichtspunkt der Existenzbedrohung Roms an dieser doch bedeutsamen
Stelle der Germania durchaus fehlt, obwohl er von der Tradition aus nahegelegen
hätte. Lediglich von großen Verlusten, langdauernden Kämpfen und dem
römischen Mißerfolg in bezug auf eine völlige Unterwerfung Germaniens - denn diese

allein ist gemeint - wird gesprochen. Überdies ist libertas kaum die Quelle einer

45 Von da aus ist das bei Wolff 151 f. Gesagte zu modifizieren.
46 Vgl. hierzu H. Fuchs, Mus. Helv. 12 (1955) 204 Anm. 15.
47 Zur Interpretation von Jug. 114 vgl. Vf., Sallusts historische Monographien (1958) 71f.
48 Bei der Nennimg der Keltiberer in diesem Zusammenhang mag Cicero an die Unerbittlichkeit

gedacht haben, mit denen die Kämpfe von beiden Seiten ausgefochten wurden.
48 Cimbernzug: Plut. Marius 11,14; Flor. 1, 38, 5; Eutrop. 5,1; Oros. 5, 16, 7. - Ariovist:

Caesar, B. 6. 1, 33, 4, wozu die im Text genannten Stellen aus Ciceros Reden kommen (die
Frage der Richtigkeit von Caesars Angabe kann hier außer Betracht bleiben). - Varus:
Dio 56, 23, 1; Suet. Aug. 23; Veil. Pat. 2, 120, 2.



Tacitusprobleme 91

offensiven Haltung, sondern vielmehr der passiven Widerstandskraft gegen
Unterwerfung50, und die Energie der Kämpfe hat nach Tacitus in der letzten Zeit eher

nachgelassen51. Dieses Ergebnis der Betrachtung von c. 37 steht in einem deutlichen
Gegensatz zu moderner Interpretation, die fast durchweg aus der Germania die
Erkenntnis einer von den Germanen ausgehenden existentiellen Bedrohung des

Reiches herauslesen will52. Streng genommen läßt sich nicht einmal der Gedanke
einer absoluten Unbesiegbarkeit der Germanen erschließen. Tacitus hätte sonst
kaum am Schluß von c. 23 sagen können, daß schon ihre Trunksucht die Germanen

zugrunde richten könnte. In c. 29 aber heißt es, die Größe des römischen Volkes -
man überhöre nicht diese Äußerung des Selbstbewußtseins - habe Bataver und
Mattiacer zur Abhängigkeit von Rom gebracht. Auch die Erwähnimg der Elbe,
eines Stroms, früher berühmt, jetzt nur noch vom Hörensagen bekannt (41, 2),
läßt trotz ihres Sarkasmus nichts von einer grundsätzlichen Resignation gegenüber

den Germanen erkennen, eher schon den Wunsch, daß Rom irgend wann
einmal wieder offensiv werden möchte53. Das Gefühl römischer Überlegenheit ist im
übrigen schon bei den Ausführungen über die corpora tantum ad impetum valida
zu spüren54 oder bei der Bemerkung, daß die Chatten - offenbar nur sie - multum,
ut inter Germanos, rationis atque sollertiae besitzen (30, 2), so daß sie nicht nur zu
kämpfen, sondern auch Krieg zu führen verstehen, schließlich auch bei der
mehrfachen Hervorhebung des germanischen Mangels an politischer Disziplin55.

Aber ergibt sich das Gefühl der Unterlegenheit Roms gegenüber seinem
bedeutendsten Gegner nicht wenigstens aus den berühmten Worten urgentibus imperii
fatis (33,2) Sie besagen doch, daß das «Reich durch Schicksalsfügung in schwerer

Bedrängnis» ist, wie Heinze in einem viel zitierten Aufsatz interpretiert56, oder

wenigstens, daß «das Schicksal des Reiches drückend lastet», wie es jetzt Büchner

60 Vgl. das mehrfach wiederkehrende Stichwort libertas in der Bede des Calgacus im Agr.
30 ff.

61 Dies gilt, wenn man den Text genau betrachtet, schon von der Zeit Caligulas an.
62 Vgl. etwa R. Heinze, Vom Geist d. Römertums (1938) 274; Anderson a. O. XI. XVIII;

Fehrle a. O. 119; Much a. 0. 306; Wolff 150 ff.; Drexler a. O. 60f.; Syme 1, 47 («... a
deadlier enemy than any monarch of Parthia»); Walser in: E. Swoboda, Carnuntina (1956)
198; Büchner, Tacitus 135; Paratore 211. 239ff.

63 Der Zeitpunkt bleibt dabei natürlich offen.
54 Soweit ich sehe, ist dieser kritische Unterton schon am Beginn der Germania von allen

modernen Interpreten überhört worden.
55 Ich glaube, das taciteische Germanenbild wird seit dem Aufsatz von Wolff, der die

Nähe Germaniens zu Altrom in den Mittelpunkt stellte und die daneben immer wieder von
Tacitus betonte Verschiedenheit zurücktreten ließ (vgl. hiezu F. Dirlmeier, Alte Sprachen 2
[1937] 37ff.), erneut zu sehr idealisiert; vgl. etwa Büchner, Tacitus 135: «nach dem von Liebe
und Bewunderung erfüllten ersten Teil»; 143: «daß Tacitus von den Germanen sagt, sie
widmeten ihr ganzes Leben dem Streben nach virtus» (ähnlich schon 131. 132; vgl. dagegen
Tac. 15, 1; 22, 1); 147: «Tacitus mußte bei diesem fremden Volk sein Lebensideal und das,
was er in der Geschichte suchte und darzustellen als Aufgabe empfand, verwirklicht sehen».
Hier nähert sich die Interpretation erneut der Vorstellung vom « Sittenspiegel», von dem sie
einmal ausgegangen ist. Andererseits verfällt auch Paratore 229, der sich mit Recht gegen
die Überschätzung der positiven Züge in Tacitus' Germanenbild wendet, auf die These, daß
Tacitus seine dekadenten römischen Zeitgenossen mit Hilfe der Germania habe erziehen
wollen.

86 R. Heinze a. O. (oben A. 52) 270.



92 Wolf Steidle

formuliert57. Mit einer gleich zu nennenden Ausnahme ist dies in der Tat heute die

allgemeine Meinung58, und die Stelle dient zugleich als eine der stärksten Stützen
für die ebenfalls geläufige These einer in bezug auf Roms Zukunft pessimistischen
Geschichtsbetrachtung des Tacitus. Fraglich scheint nur, ob Roms Bedrängnis
direkt von den Germanen ausgeht, was meist angenommen wird, und ob gar auf eine
immittelbar bevorstehende Katastrophe angespielt wird. Die letzte Meinung, von
Pöschl vertreten59, ist indes bereits auf Grund der damaligen Zeitumstände, des

Textzusammenhangs und der Wortbedeutung von fatum durch Büchner
zurückgewiesen worden60. Was die erste Frage angeht, so hat sich aus dem bisher
Ausgeführten ebenfalls eine klar negative Antwort ergeben; auch in der Umgebung
von c. 33 spricht nichts für eine andere Auffassung61. Unhaltbar ist freilich auch
Büchners eigene Erklärung, die die urgentia imperii fata aus der mit dem Kaisertum.

dahingeschwundenen libertas ableiten und als deren Folge ein Fehlen
historischer Größe und der aus ihr sich ergebenden Aktivität und militärischen Stärke
feststellen will. Weder der Zusammenhang des Kapitels noch die Schrift als Ganzes

gibt hiefür einen Anhalt. Außerdem ist nach c. 37, 4, wie schon ausgeführt, die
Stärke Roms unter Augustus größer als die des vorangehenden Freistaats, und die

von Tacitus gerühmte Ausdehnung des Imperiums auf Bataver und Mattiacer fällt
ohne Frage in die Kaiserzeit; auch die ebenfalls erwähnte Anspielung auf die Elbe
kann als Argument gegen Büchner dienen. Schließlich wäre eine pessimistische
Beurteilung des römischen Schicksals von diesem Ausmaß trotz aller gelegentlich
durchblickenden Kritik an römischen Verhältnissen, die übrigens auf den ersten
Teil der Germania beschränkt ist, überraschend und jedenfalls ganz und gar
unvorbereitet62.

Wenn urgere überhaupt im Sinne von «bedrängen» oder «bedrücken» zu
interpretieren ist, so kann es sich jedenfalls - das hat sich nunmehr herausgestellt -
weder auf eine durch die Germanen oder durch das Wesen des Kaisertums sich

ergebende Not noch auf eine unmittelbar bevorstehende und unabwendbare
Katastrophe beziehen. Hier wird eine Arbeit von W. Schmid wichtig, die als einzige
von der geläufigen Beurteilung der Worte urgentibus imperii fatis abweicht63. Sie

knüpft an eine ältere, von Heinze bekämpfte Interpretation Reitzensteins an64,

67 Stud. z. röm. Literatur 4 (1964) 65.
68 In diesem Zusammenhang sei auf die oben A. 52 angeführten Zitate verwiesen.
88 V. Pöschl, Gymnasium 63 (1956) 203ff.; Wien. Stud. 69 (1956) 310ff.
80 Studien 61 ff.
81 Ich kann Wolff 150f. nicht folgen, wenn er zu den c. 30-33 schreibt: «Der Gedanke einer

Bedrohung des Imperiums durch disziplinierte Germanen kommt zum Ausdruck bei der
Erwähnung der Bructerer. Die Bructererkatastrophe wird zu einem Symbol der noch
einmal glücklich abgewendeten Gefahr; es ist, als wenn der in Chatten und Tencterern sich
ballende Ansturm der Germanen noch einmal - auf wie lange - durch göttliche Providenz
zersplittert ist.» Hier ist auch - auch abgesehen vom Brueterer-Kapitel - die Bedeutung
der Chatten und Tencterer entschieden überbewertet.

82 Gegen Paratore XXIII, der der Meinung ist, daß die Gesamttendenz der Germania
pessimistisch sei.

88 Didascaliae. Studies Albareda (1961) 383ff.
84 R. Reitzenstein, NGG 1914, 252ff.



Tacitusprobleme 93

der wrgere im Sinne von «vorwärtsdrängen» und die vorwärtsdrängenden fata als

Anspielung auf die Erfüllung imperialer Hoffnungen deutet. Schmid modifiziert
Reitzenstein freilich insofern, als er aus den Worten nicht den Wunsch nach einer
sofortigen Unterwerfung Germaniens herausliest. Außerdem bezieht er die Worte
fatis urguentibus actus aus einer parallelen und für Tacitus wahrscheinlich vorbildlichen

Wendimg Lucans, wo vom Schicksal Alexanders die Rede ist (10, 28ff.)65,
anders als Reitzenstein nicht auf die fata Asiens, sondern auf Alexander selbst,
was durch dessen Charakteristik als terrarum fatale monstrum gestützt wird
(V. 34). Büchner macht zwar dagegen geltend, daß die Beziehimg des V. 30 auf
V. 21 übersehen sei66. An dieser Stelle heißt es aber, Alexander sei schließlich
terrarum vindice fato dahingerafft worden; es werden also nur zweiWirkungen im Gang
des fatum unterschieden, ähnlich wie auch Caesar bei Lucan durch das fatum
vorangetrieben wird, schließlich aber dem rächenden fatum verfällt; an diese Parallele
soll hier, bei der Besichtigimg von Alexanders Grab durch Caesar, ohne Frage
gedacht werden. Außerdem heißt es in den Yv. 22ff., fortuna habe die Leiche
Alexanders in einer tieferen Absicht erhalten: nam sibi libertas umquam si redderet

orbem, ludibrio servatus erat, non utile mundo editus exemplum, terras tot posse sub

uno esse viro. Die fata, die Alexander durch Asien jagen, verursachen also nicht nur
dort eine blutige Katastrophe67, sondern sie leiten im Endeffekt eine ganze Ereigniskette

ein, die bis zu Caesar und in die Gegenwart Lucans reicht. Von diesem typisch
lucanischen und m. W. noch nicht genügend gewürdigten Gedankengang aus wird
deutlich, daß die fata in V. 30 die fata Alexanders sind. Andererseits wird in der

Folgenicht so sehr dessen schließliches Ende als vielmehr sein unaufhaltsames
Vorwärtsstürmen betont und seine Siege im Osten den in dieser Himmelsgegend
weniger erfolgreichen Römern gegenübergestellt, so daß man die Worte urguentia fata
nicht im Sinne eines «drückenden», sondern nur in dem eines «vorwärtsdrängenden»

fatum verstehen kann68. Daß das Wort fatum überdies gerade in Verbindung
mit dem Imperium Roms auch positiven Sinn haben kann, beweist eine schon von
Büchner zitierte Stelle aus Juvenal69. Aber selbst wenn die Deutung Schmids, die
mir am plausibelsten erscheint, nicht zuträfe, so bliebe alles bisher Ausgeführte
bestehen. Nur müßte man dann die Worte urgentibus iam imperii fatis''0 im Sinne einer

lediglich jetzt bestehenden und mit den Ereignissen unter Domitian zusammenhängenden

Bedrängnis des Reiches interpretieren; eine gewisse Parallele trotz der
65 Lucan 10, 30f.: perque Asiae populos fatis urguentibus actus humana cum, strage ruit

(W. Schmid a. O. 387).
66 Studien 157.
67 Paratore XXII bezieht zu Unrecht die Worte nur auf die bevorstehende Katastrophe

Asiens.
68 Die Ausgabe von Bourgery-Ponchont 2 (Paris 1948) 183 übersetzt deshalb ganz richtig:

«poussö k travers les peuples de l'Asie par l'entrainement de ses destins ...»: die Vorstellung
des 'Vorwärtsdrängens' findet sich im übrigen auch an einigen Stellen, die man als Belege
für die verderbliche Wirkung der urgentia fata anzuführen pflegt: Verg. Aen. 11, 587; Liv.
22, 43, 9.

69 Juv. 11,104f.: Romuleae ferae mansuescere iussae imperii fato
70 iam, an zwei Stellen des Satzes überliefert, beläßt man am besten an dieser Stelle, wo

es - rein grammatisch - schwerer verständlich ist; vgl. auch Schmid a. 0. 383 Anm. 1.



94 Wolf Steidle

dort auftauchenden Vorstellung der Götterstrafe böte eine Bemerkung aus dem

Historienprooemium, die ebenfalls besonders auf Domitian Bezug hat (1, 3, 2)71. In
diese Richtimg geht auch Heinze - trotz der falschen Beziehung auf die Germanengefahr

wenn er die mit der Germania gleichzeitig geschriebenen Worte des Agri-
cola über das mit Nerva beginnende glückliche saeculum (3,1) heranzieht und
feststellt, daß sie unvereinbarmit derVorstellung eines bevorstehendenEndes des Imperiums

seien72, Tacitus also auch in der Germania nicht an dieses gedacht haben kann.
Abschließend und zu weiterer Klärung einige Bemerkungen über den Gedankengang

von c. 33: Es handelt bekanntlich von der in jüngster Vergangenheit
eingetretenen Vernichtung der Bructerer durch benachbarte Germanenstämme. Tacitus
erwägt, daß hierbei eine Gunst der Götter gegen Rom wirksam gewesen sein

könnte. Überraschenderweise wird dabei aber die Vorstellung des Nutzens, den die
Zwietracht der Feinde für Rom bedeuten könnte, durch die andere ersetzt, daß
die Ausrottimg von 60 000 Bructerern ein spectaculum war: nicht durch römische
Waffen sind sie gefallen, sondern zur Augenweide der Römer, und das war noch

großartiger. Für jeden römischen Leser ist damit der Gedanke an das Gladiatorenspiel

impliziert. Man darf deshalb fragen, ob der Gedanke, daß die Römer sich,
unbeteiligt und ohne sich selbst anstrengen zu müssen, gewissermaßen in der
Zuschauerloge ergötzen, eine passende Vorbereitung auf eine irgendwie
bevorstehende Katastrophe wäre. Wäre dies der Sinn von urgentibus imperii fatis,
so müßte man anstelle von magnificentius ein anderes Wort, etwa mdius oder
utilius erwarten; magnificentius ist einfach nicht die passende Urteilskategorie,
zumal es im folgenden noch einmal durch mains aufgenommen wird. Die
Vernichtung der Bructerer bedeutet somit für die Römer nicht so sehr eine

Hilfe als vielmehr einen Gipfel imperialer Genugtuung. Daß diese Vorstellung im
übrigen wesentlich besser zu der von Schmid gegebenen Interpretation paßt,
bedarf keiner Worte. Sie selbst aber, so schroff sie ist, fügt sich durchaus zu römischer

Empfindung. Nach Agr. 35, 2 erhält der römische Sieg einen gewaltigen Glanz,
wenn er ohne römisches Blut, d. h. also mit dem Blut der Hilfstruppen erfochten
wird73; auch bei einem Erfolg Corbulos in Ann. 14, 23, 3 wird eigens betont, daß

er externo sanguine errungen wurde74. Wenn Büchner meint, nach Tacitus wäre es

größer, wenn das Reich von sich aus die Kraft zum Siege hätte und selbst kämpfen
würde, so wird er römischer Art sicher nicht gerecht, so hoch auch immer die
Römer kriegerische Tugend geschätzt haben mögen75; außerdem befindet er sich hier
im klaren Widerspruch zum lateinischen Text (non armis telisque Romanis, sed

71 nec... iimquam atrocioribus populi Romani cladibus magisve certis indiciis adprobatum est
non esse eurae deis securitatem nostrum, esse ultionem.

72 a. O. 269f.
73 35, 2: ingens victoriae decus citra Romanum sanguinem bellandi ...; R. Till, Tacitus,

Das Leben des Julius Agricola (1961) 47 übersetzt unkorrekt: «eine gewaltige Ehre für die
Hilfstruppen, wenn im Falle ihres Sieges kein römisches Blut vergossen würde ...»

74 quos (gemeint sind die Marder) Corbulo immissis Hiberis vastavit hostilemque audaciam
externo sanguine ultus est.

75 Gegen Büchner, Studien 64.



Tacitusprobleme 95

quod magnificentius est...), der nebenbei gesagt einen Sieg durch römische Waffen
durchaus als Möglichkeit in Betracht zieht, die Fähigkeit hiezu also nicht
grundsätzlich in Frage stellt. Vergleichbar ist weiter Ann. 2, 62, 1, wo es von dem

jüngeren Drusus heißt: haud leve decus quaesivit inlieiens Germanos ad discordias,
oder die Charakteristik der Britannier in Agr. 12, 2, wo es im Hinblick auf deren

geplante Unterwerfung heißt: nec aliud adversus validissimas gentes fro nobis

utilius quam, quod in commune non consulunt. Die Römer waren viel zu nüchtern,
um einem militärischen Vorteil ohne eigene Verluste nicht den Vorzug vor einem

zwar heldenhaften, aber mit eigenem Blut erkauften Sieg zu geben. Überdies rechnet

der nicht weniger schroff formulierte Wunsch maneat duretque gentibus, si non
amor nostri, at certe odium sui durchaus auch mit der Möglichkeit der Liebe zu
Rom76. Er enthält also ein klares Bewußtsein von der Anziehungskraft, die das

Reich ausüben könnte und faktisch ja auch ausgeübt hat.
Schließlich sei noch ein Argument aus dem Agricola gegen eine in bezug auf Roms

Schicksal grundsätzlich pessimistische Einstellung des Tacitus angeführt: Obwohl

Agricolas Vordringen nach Schottland mit der Linie Clota-Bodotria eine natürliche
Grenze erreicht hätte, die ja dann für den Antoninswall maßgebend wurde, so ließ

es die Romani nominis gloria nicht zu, an dieser Stelle Halt zu machen (c. 23);
kurz darauf erzählt Tacitus sogar von einem wiederholten Ausspruch seines

Schwiegervaters, daß sich Irland mit dem militärisch geringen Aufwand einer einzigen
Legion und einigen Auxiliartruppen erobern und halten ließe (24, 3). Es ist hier
gleichgültig, ob der Ausspruch militärisch und politisch sinnvoll war77. Ausschlaggebend

ist allein die zum Ausdruck kommende und offenbar von Tacitus geteilte
Überzeugung, daß eine weitere Expansion ohne weiteres möglich sei, mit anderen

Worten, daß das Imperium nicht nur über passive Widerstandskraft gegenüber
seinen Feinden verfüge, sondern auch zu spontaner, ausgreifender Aktivität fähig
sei. Ist es glaublich, daß Tacitus zu genau derselben Zeit in einem und demselben

Jahr zwei ganz divergente Meinungen über den Zustand bzw. die Möglichkeiten
des Imperiums verlautbart hat Man wird die Frage getrost verneinen dürfen.
Freilich, wenn die bisher geläufigste Deutung von urgentibus imperii fatis fällt, so

wird Tacitus ein Stück historischen Prophetentums genommen, das man ihm bisher
meinte zusprechen zu müssen78. Mit der Vergegenwärtigung der Eigenart von Roms

größtem Gegner in einer besonderen Schrift79 bleibt ihm jedoch, wie ich glaube, von
allen Einzelheiten abgesehen, immer noch genug an historiographischer Leistung.

76 Schief jedoch Symes Wiedergabe 1, 46:«... since they cannot love the Romans.»
77 Um dem Ausspruch historisch gerecht zu werden, muß man sich jedoch zunächst klar

machen, daß Agricola eine ähnliche Überlegung auf Irland anwendet (idque etiam adversus
Britanniam projuturum, si Romana vbique arma...), wie sie Caesar im B. 0.4, 20,1 als Grund
für seinen Ubergang nach Britannien angeführt hat quod omnibus fere Oallicis bellis
hostibus noslris inde subministrata auxüia inteUegebat); außerdem liegt ein Irrtum bezüglich
der geographischen Lage Irlands (24,1) und Britanniens (10,2) vor, und Tacitus teilt ihn mit
einer Reihe von antiken Autoren; vgl. den Kommentar von Furneaux/Anderson (1922) 64f.

78 Noch Büchner sagt Studien 62: «Tacitus ist kein Stubengelehrter, der es sich schon
einmal erlauben darf, den Untergang des Abendlandes zu prophezeien.»

79 Die alte These, daß die Germania ursprünglich ein Exkurs zu den so viel später abge-



96 Wolf Steidle

III.
Mit dem Exkurs über Britannien, dem annalistischen Aufbau in der Schilderung

von Agricolas Kriegsjahren, der ausführlichen Darstellung der Entscheidungsschlacht

sowie mit den ihr vorangehenden Feldherrnreden enthält die Biographie
des Agricola Elemente, die sonst eher in der Historiographie zu Hause sind. Seit
Leos berühmtem Buch über die griechisch-römische Biographie wurde deshalb
immer wieder die Frage erörtert, ob und inwieweit der Agricola in den Rahmen
einer Biographie paßt80. Wenn unlängst bemerkt wurde, man dürfe dem Werk
einen Gattungsstil nicht aufzwingen, denn es seien in ihm viele Stile und Formen
vertreten81, so mag dies gewiß richtig sein, aber man muß noch weitergehen und
feststellen, daß die Abgrenzung der Prosagattungen in der antiken Literatur
wesentlich weniger scharf ist als in der Dichtung und daß selbst innerhalb einer und
derselben Gattung- etwa in der Biographie, in der Geschichtsschreibung oder selbst
im Dialog - ganz beträchtliche Varianten möglich sind82. Freilich ist damit auch

faßten Historien sein sollte (vgl. etwa Paratore 228ff. 239) oder es wirklich war (so z. B.
noch K. Meister in der Einleitung zu der Oermania-Ausgabe in den Heidelberger Texten
[1962] 22), halte ich aus vielen Gründen für unhaltbar. Man pflegt häufig zu sagen, es habe
im Altertum keine ethnographischen Monographien gegeben. Indes - abgesehen von einem
allgemeinen Zweifel gegen solch gattungsgeschichtliche Überlegung und abgesehen von der
Tatsache, daß die uns bezeugte Schrift Senecas de situ Indiae hier viel zu schnell beiseite
geschoben wird (so Norden 28) - es läßt sich durchaus eine Parallele zur Oermania nachweisen

: die 'Ivbiurj des Arrian. Sie wird zwar in Anab. 5, 5, 1 als Ergänzung zum Geschichtswerk
bezeichnet, und daß das eigentliche Thema der Schrift die Küstenfahrt des Neareh von der
Indusmündung zum Schatt-el-Arab ist, sagt sie selbst (17, 7). Ausschlaggebend ist aber, daß
diese Bemerkung erst am Ende der Ethnographie und in der Mitte der Schrift steht. Ihr
Beginn läßt noch nichts von dieser Absicht erkennen, sondern ganz im Gegenteil auf eine reine
Ethnographie schließen. Dürfte es ethnographische Monographien im Altertum nicht
geben, so hätte jeder antike Leser bereits an den ersten Worten des Werkes Anstoß nehmen
müssen. Daß die'Ivdocg auch nicht etwa als letztes, achtes Buch der Anabasis aufgefaßt
werden darf, sondern eine eigene Schrift ist, sagt Arrian selbst (Anab. 5, 5,1: thtig 'Ivöäv idlq
fioc yeygdtperai); schließlich schließt der verschiedene Dialekt der beiden Schriften eine
unmittelbare Zusammengehörigkeit bündig aus. Die Oermania kann somit in ihrer
monographischen Form kein Unicum sein, wie Norden 27 f. und eine Reihe von Autoren nach ihm
meinen.

80 F. Leo, Die griech.-röm. Biographie (1901) 224ff., bes. 231 ff. leugnet dies entschieden.
81 Büchner, Tacitus 76.
82 Vgl. Vf., Sueton u. d. antike Biographie (1951) 3 ff.; auch die Frage, ob der Agricola eher

als Biographie oder als laudatio zu verstehen sei, ist im Grunde müßig, denn die Übergänge
zwischen Biographie und Enkomion sind fließend, und beide Formen stellen immer irgendwie
bedeutende Personen dar, zielen also auf virtutes und vitia, auf Bewahrung des Gedächtnisses

in Lob und Tadel; vgl. Vf. a. 0. 129ff. Dementsprechend heißt es im Agr. 1, 4 einerseits:

narraturo mihi vitam defuncti hominis, andererseits fällt in 2, 1 mit laudare das Stichwort

für das Enkomion, und die Analogien von 2,1 weisen auf lavdationes funebres (vgl. Suet.
Dom. 10, 3); außerdem schließt das Prooemium mit den Worten: hie interim liber honori
Agricolae soceri mei destinatus und der Schluß der Biographie enthält unbestreitbar en-
komiastische Züge. Eine solche Feststellung bedeutet aber nun keineswegs, daß der von
Tacitus mit Energie erhobene Wahrheitsanspruch anzuzweifeln wäre; auch laudationes
können einen solchen erheben. Dies beweist eine Äußerung des Plinius über seine Teilnahme
bei einer Rezitation des Titinius Capito, der eine Schrift de exitu illustrium virorum geschrieben

hatte; Plinius sagt hierüber (Ep. 8, 12, 5): videor ergo fungi pio munere, quorumque
exequias celebrate non licuit, horum quasi funebribus laudationibus seris quidem, sed tanto
magis veris interesse. Die historische Situation ist hier im Grunde die gleiche wie in Tacitus'
Agricola. Dies zur Abwehr eines Mißverständnisses von Büchner, Studien 25. Literatur zum
literarischen yivoq des Agricola bei R. Hanslik, Anz. f. Altertumswiss. 13 (1960) 84f.



Tacitusprobleme 97

noch keine Antwort auf die Frage gegeben, ob eine vom Gegenstand her bestimmte
Absicht bei der Verwendung so verschiedenartiger Darstellungsmittel wirksam
war83. Hier läßt sich aber, wie ich glaube, etwas Positives sagen, und zwar weniger
im Hinblick auf die literarische Form als im Hinblick auf die biographische Sehensweise

der Römer. Das Erinnerungsbild berühmter Personen lebt nämlich für sie

immer wieder in einzelnen festumrissenen Taten fort; dies zeigen schon die

Scipionenelogien84, und es gibt dafür auch sonst eine Fülle von Beispielen85. Eine
solche berühmte Tat ist nun auch die Vollendung der Unterwerfung Britanniens,
des Landes am äußersten Rand der Oikumene. Sie steht deshalb im Mittelpunkt

der Biographie (c. 18-38 oder gar schon c. 10-38) und wird bezeichnenderweise

im Agricola ebenso wie in der Einleitung der Historien mit denselben

einprägsamen Worten charakterisiert (perdomita BritanniaJ86. Der erste Exkurs über
Britannien und seine Bewohner wird ausdrücklich von da aus gerechtfertigt (10,1).
Ganz folgerichtig bietet er in seinem geographischen Teil vor allem Angaben über
den Norden, auf den sich Agricolas Tätigkeit konzentrierte (10, 3ff.; 12, 387),

weiter über Fruchtbarkeit und Bodenschätze, das pretium victoriae (12, 6), sowie
schließlich über die militärische Widerstandskraft der Britannier und ihrVerhalten
gegenüber der römischen Herrschaft (11, 4; 12, 2; 13, l)88. Der Abgrenzung von
Agricolas Leistung von den Vorgängern (18,1: hunc Britanniae statum...) dient die

Vorgeschichte der Eroberung, auch sie ist also vom Thema her gefordert; dabei
werden deutlich zwei Perioden unterschieden: mit Vespasian setzt eine zweite,
offenbar vom Kaiser selbst geplante Phase römischer Aktivität ein, gekennzeichnet
durch ausgezeichnete Feldherren und Heere; in ihr bildet Agricolas Leistung den

Gipfel89. Auch bei ihm freilich bietet Tacitus, der hier mit Recht ausführlicher wird,

83 Als rein künstlerisch gemeinte Reizmittel (so Reitzenstein a. O. 198) wird man sie
kaum verstehen wollen.

84 Vgl. etwa Dessau, Inscr. Lat. sei. 1, 5ff.: Tauraaia, Cisauna, Samnio cepit, subigit omne
Loucanam opsidesque abdoucit; Dessau 3, 5: hec cepit Corsica Aleriaque urbe

88 Vgl. Vf., Sueton 108ff., bes. 121.
84 Agr. 10, 1; Hist. 1, 2, 1. - Daß Agricola als Eroberer Britanniens der bestimmende

Gesamteindruck des Werkes ist, sagt in anderem Zusammenhang Nesselhauf a. O. 226. Der
Formulierung perdomita nach muß es jedoch heißen: der Vollender der Eroberung
Britanniens. Von dieser Intention aus rechtfertigt es sich, daß die bald auf Agricolas Abberufung
folgende Preisgabe des britannischen Nordens (Hist. 1, 2, 1) im Agricola, nicht erwähnt ist.

87 Zu 12, 3 vgl. Reitzenstein a. O. 257.
88 Dies ist sehr klar von Wolff 163 ff. aufgezeigt worden.
88 Die Zahl der Legionen in Britannien ist von Vespasian durch die Detachierung der aus

Flottensoldaten gebildeten legio II Adiutrix verstärkt worden (vgl. RE 12, 1440 s.v. legio
[Ritterling]). Im übrigen kann keine Rede davon sein, daß Tacitus die Leistung der unmittelbaren

Vorgänger Agricolas im Verhältnis zu ihm verkleinere. Wenn es von Cerialis heißt:
alterius successoris curam famamque obruisset; subiit sustinuilque molem Iulius Frontinus,
so ist daraus zu folgern, daß auch Agricola Mühe hatte, sich neben solchen Vorgängern zu
behaupten; die größere Ausführlichkeit bei ihm ergibt sich aus dem Thema der Schrift
(dies z. B. gegen F. Grosso, Festschrift Beltrami (1954) 115; Nesselhauf a. O. 227; richtig
dagegen Büchner, Tacitus 62). - Was Birley noch weiter ausgreifend über Agricolas
Vorgänger sagt (Britain and the Roman Army [1953] 10ff.; vgl. auch 46; ihm schließt sich ohne
Bedenken an G. Walser, Rom, das Reich u. die fremden Völker [1951] 35), beruht vor allem
auf Plin. N. H. 4, 102; Silius 3, 597 f. und Statius, Silv. 5, 2, 142 ff. Aus Plinius folgt aber
nur, daß unter Vespasian die Kenntnis (notitia), nicht aber die Unterwerfung Britanniens
bis in die Nähe des caledonischen Waldes vorgedrungen war; zur Unkenntnis Britanniens



98 Wolf Steidle

nicht so sehr eine umfassende historische Darstellung der Ereignisse um ihrer selbst

willen als vielmehr eine Angabe seiner verschiedenen Aktionen und Verhaltungsweisen90.

Fast durchweg ist er selbst Subjekt des Satzes. Dabei geben die einzelnen

Jahre ebenso viele Stadien der Eroberung bzw. Befriedimg, d. h. das annalistische
Schema dient dem übergeordneten Zweck. Mehrfach wird gleich zu Beginn eine

allgemeine, das Jahr kennzeichnende Charakteristik gegeben, auf die dann nähere

Ausführungen oder einige Einzelheiten folgen91. Wirklich breit ist nur das siebente

Jahr der Statthalterschaft behandelt, auch dies dem Zweck der Biographie
entsprechend, denn in dieses fällt die Entscheidungsschlacht, die nach Tacitus die

Eroberung vollendet. Die Bemerkung exacta iam aestate spargi bellum nequibat

(38,2) bedeutet in ihrem Zusammenhang natürlich nicht, daß der römische Sieg
nicht vollständig wäre92, sondern daß nur noch mit Einzelaktionen gegen
zerstreute Widerstandsnester zu rechnen ist. Auch die auf die Schlacht folgenden
Unternehmungen von Heer und Flotte, die beide der Einschüchterung dienen93,

haben abschließenden Charakter94. Endlich die Feldherrenreden: Antiker Tradition

vgl. auch Mela 3, 49 und vorher Caesar, B. G. 4, 20. Was Silius über Vespasians Vordringen
in die caledonischen Wälder sagt, bezieht sich auf dessen Tätigkeit als Legionskommandant
in den 40er Jahren; die Worte in Caledonios primus trahet agmina lucos mögen sich allenfalls,
wenn sie nicht überhaupt Übertreibung sind, auf einen ersten Vorstoß beziehen (vgl. A.
Momigliano, JRSt 1950, 41 f.); zu einer Erwähnung der anderen Unternehmungen in
Britannien während der Regierung des Domitian hatte Silius, der damals ganz zurückgezogen
lebte, ohnehin keinen Anlaß. Wenn schließlich Vettius Bolanus große Leistungen in
Britannien vorzuweisen gehabt hätte, so hätte sie Statius sicher neben dessen ausführlich
behandelter Tätigkeit als Legionskommandant im Osten eigens erwähnt; aus 5, 2, 142 auf
solche zu schließen, heißt einer adulatorischen Äußerung gegenüber dessen Sohn zu viel
Bedeutung beimessen. Im übrigen wird das Wort Caledonius in der Dichtung für 'britannisch'
schlechthin verwendet, was auch für das Zeugnis des Silius bedeutsam ist; vgl. Val. Flaccus
1, 8; Lucan 6, 68.

99 Vgl. etwa 18, 2. 3. 4. 5. 6; 19, 1. 2. 3. 4; 20, 1. 2; 21, 1; 22, 2. 4; 24; 25, 1; 26, 1; 29,
1. 2. - Tills Auffassung (a. 0. 6), daß im Mittelteil des Werkes das rein Biographische dem
allgemeinen Historischen weiche, weil hier die Biographie mit der Reichsgeschichte
verknüpft sei, ist zu einfach und unzutreffend, ebenso seine Meinung, daß hierdurch der Rahmen

der Biographie gesprengt werde. Auch Büchner (Tacitus 55) läßt zu Unrecht den Mittelteil
schlechthin nach Art der großen Geschichtsschreibung aufgebaut sein.

91 18, 1 schildert im ersten Satz die beiden Probleme, mit denen sich Agricola beim
Eintreffen in die Provinz konfrontiert sieht; 19, 1: causas bellorum statuit excidere; 20, 2:
zusammenfassende Charakteristik des Jahres; 21, 1: saluberrimis consiliis; 22, 1: tertius
annus novas gentes aperuit; 23: quarta aestas obtinendis quae percucurrerat insumpta; 26, 1:
ignotas ad id tempus gentes (zu beachten ist der Unterschied gegenüber multae civitates
[20, 3] und novas gentes [22, 1]) eamque partem Britanniae; 25, 1: amplexus civitates trans
Bodotriam sitas (ganz korrekt, weil der Vorstoß nur im Osten und nicht in die highlands
hinein erfolgen konnte); 29, 2: ad montem Graupium pervenit... alle vorhergehenden
Einzelunternehmungen des Jahres werden kurz abgemacht. Ich kann im übrigen nicht glauben, daß
die wenig zahlreichen Ortsangaben, die Tacitus gibt, für seine Leser - und wir müssen doch
mit einem einigermaßen gebildeten Publikum rechnen - lediglich Namen ohne Sinn waren.

92 Vgl. 38, 1. 2, bes. proximus dies faciem victoriae latius aperuit.
93 38, 3 et praecesserat terror quo novarum gentium animi ipsa transitus mora terreren-

tur ...; vgl. schon 29, 2.
94 Zur Frage der historischen Richtigkeit von Tacitus' Bericht, die vollkommen zu

übergehen nicht möglich ist und über die es eine umfangreiche Literatur gibt, sei hier nur kurz
folgendes vermerkt: 1) Wir besitzen nur in sehr eingeschränktem Maße die Möglichkeit einer
Kontrolle des Tacitus, ein Punkt, der viel zu leicht von modernen Kritikern übersehen wird;
bedeutsam ist das sicher von Tacitus unabhängige und in recht anderem Zusammenhang
stehendeUrteilDios überAgricola (66,20,3;vgl. auch 1): pd'Qova rj xavä arQarrjyöv xarajigaiag.
2) Durch die Aufdeckung des Legionslagers von Inchtuthil, das nördlich des Tay und an



Tacitusprobleme 99

gemäß erheben sie keinen Anspruch auf historische Faktizität95, sondern dienen der

Durchleuchtung der Situation in ihrer historischen Bedeutung: Es handelt sich um
den letzten Widerstand gegen die römische Herrschaft am Rand der Oikumene.
Dies ist der Kerngedanke beider Reden96.

Wie steht es aber nun mit dem Kapitel über die Usiper-Cohorte (c. 28) Ist
wenigstens dieser Exkurs Episode und sonst nichts, oder steht auch hier ein
Erzählungselement, das historiographisch scheinen könnte, im Dienste der biographischen

Absicht Leo leugnet strikt jeden sachlichen Zusammenhang97, und so

begnügt man sich heute fast immer damit, für seine Einfügung einen rein
kompositioneilen Grund geltend zu machen: Es sondert das entscheidende siebente

Kriegsjahr von den vorhergehenden sechs98. Wenn überhaupt etwas zu seinem

seinem Austritt aus den highlands gelegen offenbar einem zugleich offensiven und defensiven

Zweck diente, verschiedener weiterer Forts, besonders aber eines Marschlagers bei
Auchinhove nahe dem Moray Firth, d. h. also viel weiter im Norden, als man bisher für
möglich hielt (in Tills Kommentar übersehen; vgl. J. K. St. Joseph, JRSt 1951, 65 und
Taf. IX; außerdem H. R. Martin, CI. Rev. 1963, 78) hat Tacitus an Glaubwürdigkeit
wesentlich gewonnen; vgl. die grundsätzliche Äußerung von J. A. Richmond bei E. Swoboda,
Carnuntina (1956) 161 ff., bes. 167. 3) Für Agricola war nördlich der Clota-Bodotria-Linie
ein Vordringen nur im Osten möglich. Wenn nun im nördlichen Schottland, und zwar
anscheinend ziemlich weit nördlich (vgl. auch 33, 4) eine größere Schlacht stattfand, so hat
es Agricola offenbar verstanden, auch die Bewohner der highlands zum Kampf zu veranlassen

(33, 4: e latebris suis extrusi); war aber der Osten von Nordschottland befriedet, so
war in den unfruchtbaren und wenig zahlreich besiedelten highlands höchstens noch mit
einem Bandenkrieg, aber kaum mehr mit einem organisierten Widerstand zu rechnen
(A. R. Burn, Agricola and Roman Britain [1953] 157). 4) Tacitus hat für die Zeit vor der
Schlacht am Möns Graupius kaum größere Schlachten erwähnt; das besagt aber nicht, daß
keine kriegerischen Aktionen stattgefunden hätten. Tacitus berichtet vielmehr immer
wieder generell davon, und der Charakter des Landes sowie das Fehlen einer einheitlichen
Organisation auf Seiten der Feinde (12, 2) machen zerstreute Kampfhandlungen von
vornherein wahrscheinlich. Es ist bare Willkür, aus Tacitus' Schilderung auf einen Mißerfolg
Agricolas zu schließen, oder gar den als solchen ausdrücklich gekennzeichneten Sieg des
sechsten Jahres (26, 2: debellatum ilia victoria foret; vgl. auch 27, 1) als Niederlage Agricolas
zu interpretieren (vgl. Burn 157). 5) Da Agricola höchstens bis zum Jahr 84, wahrscheinlich
aber nur bis zum Jahr 83 in Britannien war (vgl. Büchner, Studien 99ff.), so konnte weder
er selbst etwas von der erst im Jahr 85 einsetzenden Entwicklung an der Donaufront ahnen
noch kann seine Abberufung in einen kausalen Zusammenhang damit gebracht werden; vgl.
außerdem die Charakteristik der dortigen Kriegsereignisse in 41, 2 (tot exercitus in Moesia
Daciaque et Germania et Pannonia temeritate aut per ignaviam ducum amissi). Auch
die legio II Adiutrix wurde erst nach 83/84 abgezogen; vgl. RE 12,1442ff. s.v. legio (Ritterling).

Zum Chattenkrieg Domitians haben die britannischen Legionen nur Detachements
entsandt. Hätte Domitian Agricolas Unternehmungen irgendwie durchkreuzt oder ihn aus
Eifersucht abberufen, so hätte Tacitus angesichts seiner sonstigen Einstellung zu diesem
Kaiser das zu erwähnen sicher nicht versäumt. Auch sonst wird bei Abberufungen dem
Nachfolger häufig die Konsolidierung des Erreichten überlassen (Burn a. O. 160). Die
rigorose Kritik Birleys a. 0. 10ff., der sich Walser a. O. 35, Grosso a. 0. 97ff. und der
neue Kommentar von J. Forni (Roma 1962) im wesentlichen anschließen, ist vor allem durch
Momigliano a. O. 41f., Woodhead, Phoenix 2 (1948) 45f., Burn a. 0. und Richmond a. 0.
(vgl. außerdem Richmond, Roman Britain [1955]) überholt.

95 Bei dem britannischen Führer wäre dies sowieso unmöglich; zu seiner Rede vgl. S. 102f.
96 Vgl. hes. 30, 1. 3. 4; 31, 2f.; 33, 3. 4; vgl. außerdem schon 23; 25, 2; 27, 1.
97 a. 0. 232; vgl. auch G. Theissen, De Sallusti, Livi, Taciti digressionibus (Diss. Berlin

1912) 59.
98 Vgl. etwa Reitzenstein a. O. 198; Furneaux/Anderson a. O. XXIII; 116; Woodhead

a. 0. 49; Grosso a. 0. 128; Büchner, Tacitus 57 («das einzige episodenhafte Stück»). -
Mommsens Annahme, daß die Usiper-Cohorte aus Domitians Chattenfeldzug stamme
(Rom. Gesch. 5, 136 Anm. 1) ist weder zwingend noch wahrscheinlich; vgl. etwa Büchner,
Studien 100.



100 Wolf Steidle

Inhalt gesagt wird, so soll es entweder dem besonderen Ruhm Agricolas dienen,
weil er mit Truppen dieses Typs gesiegt habe", oder es soll zeigen, welch barbarische

Kraft in seinem Heer lebendig war100.

Beide Deutungen lassen sich freilich aus dem Text nicht begründen. Viel näher

liegt ein anderer Gesichtspunkt, der im Zusammenhang mit Agricolas Leistungen
interessieren mußte: Die fahnenflüchtigen Usiper haben schon vor ihm eine erste

Umsegelung Britanniens vollbracht. Tacitus verwendet deshalb - und das ist
bezeichnend - in 28,3 ebenso wie in 10, 4 und 38, 3 dieselben Worte circumvehi Bri-
tanniam, und die Charakteristik der Tat der Usiper als magnum ae memorabile

fadnus bezieht sich sicher eher darauf als auf die schaurigen Begleitumstände. Bei
Dio ist sie ebenfalls, allerdings in einem nicht unerheblich verschiedenen

Zusammenhang, erwähnt (66, 20, 2f.). Tacitus, der von der Umsegelung Britanniens
durch Agricola spricht, hat also die der Usiper als eine bekannte Tatsache
vielleicht gar nicht übergehen können. Nun fehlt freilich die Erwähnung der Usiper in
10,4, wo zum erstenmal die römische Umsegelung zur Sprache kommt. Ein Verstoß

gegen die historische Wahrheit liegt aber dabei nicht vor, denn die Nuance der Aussage

liegt darin, daß damals zuerst101 eine römische Flotte sie durchgeführt hat. Auch
die Wendung affirmavit ist sachlich korrekt: Die bereits bestehende, aber bis vor
kurzem umstrittene102 These der Inselgestalt Britanniens wird durch die Autopsie
der römischen Flotte bestätigt. Ebenso wenig können gegen die Aussage über die
Orcades Bedenken erhoben werden, obwohl diese schon bei Mela 3, 54 und Plinius
N. H. 4,103 erwähnt sind; auch hier ist nämlich classis Romana Subjekt, so daß

auf invenit und erst recht auf domuit die Charakteristik tunc primum zutrifft;
incognitas ad id tempus insulas wird man der Struktur des Satzes nach am ehesten

auf das Fehlen einer gewissermaßen offiziellen römischen Kenntnis beziehen,
zumal incognitas nicht ganz dieselbe Nuance hat wie ignotas. Noch Dio 66, 20 sagt,
daß Agricola als erster Römer (tzqwxoq ye 'Pco/takov) die Inselgestalt Britanniens
erkannt habe, und daß es sich um Bestätigung einer schon früher bestehenden

Auffassung handelt, geht aus 39, 50, 2f. hervor103. Ein Unterschied gegenüber
Tacitus besteht nur darin, daß Dio die Usiper als Anreger für Agricolas
Unternehmen bezeichnet, während Tacitus die Kunde ihrer Tat erst später den Römern
bekanntwerden läßt104. Die Frage, wer hier richtig berichtet, läßt sich weder für
Dio noch für Tacitus eindeutig entscheiden105.

99 Furneaux/Anderson a. O. 116; Grosso a. O. 127f.
100 Büchner, Tacitus 57 f.
101 Zur Bedeutung von primus in Zusammenhängen dieser Art vgl. Vf., Sueton 42 Anm. 4.
192 Vgl. etwa Quint. Inst. or. 7, 4, 2.
103 ygj beg_ § 4. _ _ TiQO'iovrog ö£ rov xQÖvov tiqoxsqov xe irr! 'AyqixoAov ävxtoxQaxiqyov xai

vvv ejil SeovrjQov avxoxoaxoQog vfjoog ofioa aatp&g eAtfAeyxxai.
104 Vgl. 28, 3: ac fuere, quos per commercia venumdatos et in nostram usque ripam mutatione

ementium adductos indicium tanti casus inlustravit.
loa \yaiser a. o. 38 behauptet, Tacitus habe die Umsegelung erst nach dem Sieg am Möns

Graupius angesetzt, damit der Ruhm dieser Tat auf Agricola falle. Das ist in keiner Weise
beweisbar, zumal Dio, auf den er sich gegen Tacitus beruft, an zwei Stellen ebenfalls Agricola
besonders herausstellt.



Tacitusprobleme 101

Wichtiger als dies ist aber, daß die Umsegelung bei Tacitus unter einem ganz
anderen, nämlich in erster Linie militärischen Aspekt dargestellt wird. Aus diesem
Grund hat sie mit den Usipern direkt nichts zu tun, sondern sie dient der
Einschüchterung der Britannier und bildet so einen der Schlußpunkte in der
Unterwerfung der Insel106. Zum selben Zweck war die Flotte schon vom Beginn des

sechsten Kriegsjahres an offenbar wirkungsvoll eingesetzt (25, 1; 29, 2; vgl. auch
30, l)107, eine bei der reichen Gliederung der schottischen Küste sehr sinnvolle
Maßnahme. Da nun, wie ausgeführt, der Möns Graupius wahrscheinlich weit im
Norden liegt (33, 4) und bei Auchinhove am Moray Firth ein Marschlager aufgedeckt

wurde108, so wird der von Tacitus behauptete militärische Zweck der
Umsegelung noch wesentlich plausibler. Wenn es in 25, 2 heißt: Britannos visa
classis obstupefaciebat, tamquam aperto maris sui secreto ultimum victis perfugium
dauderetur, so wird eine ähnliche Wirkung erst recht von der letzten Flottenaktion
ausgegangen sein. Daß in diesem Betracht Tacitus vor Dio den Vorzug verdient,
der nur die geographische Absicht erwähnt und Agricolas Tätigkeit im ganzen
chronologisch falsch einordnet, dafür spricht schließlich - und das ist wohl
entscheidend - die Überlegung, daß Agricola zu einer rein geographischen Erkundung
kaum seine Flotte ausgeschickt hätte. Sie hat ebenso bei der Unterwerfung der
Orcades eine militärische Aufgabe erfüllt109, die in diesem Fall einmal durch
ein anderes antikes Zeugnis, durch Juvenal 2, 159ff., bestätigt wird110. Wenn
dieser sagt, die römischen Waffen seien über Irland und Britannien hinaus
vorgetragen worden, so wird man das mit Agricolas letzter Aktion in Verbindimg bringen

dürfen; Tacitus sagt denn auch, man habe bei dieser Gelegenheit Thüle zu
sehen bekommen111. Das Juvenalzeugnis stellt überdies ein starkes Argument dafür

dar, daß Tacitus' Schilderung von Agricolas Statthalterschaft und seinen

Eroberungen im Norden nicht so ganz unrichtig gewesen sein kann112. Für die Flottenaktion

selbst bildet der in den Res gestae 26 des Augustus erwähnte Vorstoß einer
Flotte an die Küste Jütlands eine gute Parallele. Auch dieser hat vorwiegend
militärische Bedeutung, und danach bitten Cimbern, Hamiden und Semnonen durch
Gesandte um ein Freundschaftsverhältnis113.

Daß selbst der Usiper-Exkurs nicht nur seiner kompositionellen Stellung,

106 Die Annahme Grossos a. 0. 121, daß die Umsegelung nach der Schlacht wegen der
Jahreszeit unmöglich gewesen sei, ist willkürlich; wir wissen weder etwas über die
Wetterverhältnisse dieses Jahres noch über die genaue Zeit der Umseglung.

107 Wahrscheinlich griff sie damals zuerst selbständig in die Kriegshandlungen ein und
wurde deshalb auch zum ersten Mal erwähnt.

i°8 Vgj_ oben Anm. 94.
103 10, 4; natürlich kann es sich hier nur um einen kurzfristigen Erfolg gehandelt haben.
110 arma quidem ultra litora Juvernae promovimus et modo captas Orcadas ac minima conten-

tos node Britannos.
111 Es wird sich wohl um einen Teil der Shetlandinseln gehandelt haben; daß der Begriff

Thüle hier eine neue Bedeutung bekommt, betont Macdonald, R.E 6A 629f. (s.v. Thüle).
112 Merkwürdigerweise wird von diesem Zeugnis zum Verständnis der Agricola-Biographie

kaum Gebrauch gemacht.
113 Vgl. etwa auch Strabo 7, 2, 1. - Die Frage, ob die Flotte des Augustus wirklich die

Nachkommen der Cimbern antraf, kann hier natürlich außer Betracht bleiben.

7 Museum Helveticum



102 Wolf Steidle

sondern auch seinem Inhalt zufolge eine Beziehung zur biographischen Tendenz
des Agricola hat, ist nunmehr deutlich, und es wird noch deutlicher, wenn man
bedenkt, welche Faszination die Vorstellung des nunmehr erreichten Weltrandes auf
römische Leser ausgeübt haben mußU4. Wie schon gesagt, sind auch die
Feldherrenreden von dieser Tendenz bestimmt115. Agricola stellt seine gesamten
Ausführungen unter den Gedanken, daß das Ende Britanniens erreicht ist und daß ein
Sieg die Eroberung vollendet, während im Falle der Niederlage der Tod am Bande
der Welt Ruhm bringt118. Nach Calgacus sind die Caledonier zum Kampf gezwungen,

denn sie haben kein Land mehr im Rücken, und nicht einmal das Meer ist
infolge der römischen Flotte noch sicher; sie sind das letzte freie Volk am Weltrand;

wenn auch sie unterworfen sind, so werden sie gewissermaßen die zuletzt
erworbenen und deshalb geringsten Sklaven sein117; andererseits haben die Römer,
diese raptores orbis, schon alle Länder ausgeplündert; es bleibt ihnen nur noch das

Meer; weder Orient noch Occident vermag sie zu sättigen.
Auf diese Weise erfahren die Angriffe gegen römische Habsucht und römischen

Imperialismus, die an sich eine alte Tradition haben, d. h. also geläufig sind118,

durch die Situation eine besondere Zuspitzung. Von der Situation aus ist es auch

zu erklären, daß die Einzelvorwürfe gegen die römische Herrschaft, gegen Con-

scriptionen, Getreidelieferungen, Zwangsarbeit, willkürliche Übergriffe und strenge
Strafprozeduren ausführlich und mit aller Schärfe aufgezählt werden. Macht man
sich dies einmal klar, so muß sich von vornherein der Zweifel einstellen, ob zum
vollen Verständnis der Calgacus-Rede noch die weitere Annahme nötig ist, daß
Tacitus hinter den Worten des Britannierfürsten sein eigenes Gefühl für das
Verwerfliche und Sinnlose der römischen Herrschaft erkennen lasse, daß er dem
britannischen Anspruch auf Freiheit innerlich nichts entgegenzusetzen habe und
nicht an eineD letzten Sinn des Reiches glaube119. Es kommt hinzu, daß bei Tacitus
selbst, aber ebenso bei Sallust, Caesar und Cassius Dio im Munde von Gegnern
Roms ähnliche Äußerungen erscheinen und daß auch sie, ähnlich wie im Agricola,
völlig ohne Widerlegung bleiben, bezeichnenderweise selbst da, wo Gegenreden

von römischer Seite auf sie folgen120.

Tacitus steht somit nicht allein. Soll man bei allen diesen Autoren - also auch
114 Einen gewissen Eindruck hievon erhält man z. B. aus den an sich ganz anders gestalteten

Vv. 364 ff. von Senecas Medea.
115 Vgl. auch Nesselhauf a. O. 229.
116 33, 2. 3. 6 fin.
117 30, 1. 3; 31, 2.
118 H. Puchs, D. geistige Widerstand gegen Rom i. d. antiken Welt (1938); zur Calgacus-

Rede vgl. S. 17.47. - Die Geläufigkeit der Vorwürfe besagt natürlich nicht, daß sie ein
nichtssagender rhetorischer Topos seien; dies zeigt schon die auf die konkrete Situation
abgestimmte Formulierung; gegen Walser a. O. 157f.

118 Dies sind Formulierungen von Büchner, Studien 55. 66. 68. Er steht hier unter dem
Einfluß von F. Klingner, über dessen Auffassung gleich zu reden sein wird.

120 Agr. 15; Ann. 14, 35 (Erwiderung 14, 36); Sali. B. Jug. 81, 1; Hist. IV fr. 69, 5ff. M.;
Caesar, B. G. 7, 77, 15; Dio 62, 3ff. (Erwiderung 62, 9ff.). - Wenn Büchner sagt, die Rede
des Agricola müsse einen der grundsätzlichsten Angriffe gegen den Sinn der römischen
Weltherrschaft aufwiegen, so ist dem entgegenzuhalten, daß nach Tacitus' Meinung ein
solches Aufwiegen offenbar gar nicht nötig ist.



Tacitusprobleme 103

bei Caesar - annehmen, daß sie die Fragwürdigkeit des römischen Imperialismus
empfunden haben Liegt es nicht näher anzunehmen, daß aus einem Gefühl
römischer Selbstsicherheit nichts erwidert wird, und läßt nicht gerade Agricolas
Rede diese Selbstsicherheit deutlich spüren? Bezeichnenderweise sagt Tacitus

von einem ähnlichen, nur nicht näher ausgeführten Angriff des Trevirers Julius
Valentinus gegen Rom: is meditata oratione cuncta magnis imperiis obiec-
tari solita contumeliasque et invidiam in populum Romanum effudit (Hist. 4,

68, 5). Im übrigen findet sich die geläufige römische Rechtfertigung, daß das

Imperium der Welt den Frieden brachte und daß es auf einer Rechtsordnung
beruht, wenigstens ein Mal - und sicherlich durchaus ernst gemeint - auch bei
Tacitus, und zwar in der Rede, die Petilius Cerialis an die aufsässigen Lingonen
und Trevirer hält121. Dabei steht bezeichnenderweise am Anfang der Gedanke, daß

es der Worte des Cerialis eigentlich nur um der Unterworfenen willen bedürfe122.

Schließlich und vor allem ist zu bedenken, daß Tacitus, der in der Biographie
Agricolas die Eroberung Britanniens ausdrücklich als dessen große Leistung herausstellt,

nicht gleichzeitig ihre Fragwürdigkeit betonen kann, ohne den Sinn der

Biographie zu zerstören. Ohnehin bestand für Äußerungen des Calgacus in dieser

Form, so passend sie für die Situation sind, keinerlei Zwang; Tacitus hätte sie also

gar nicht zu bringen brauchen. Wenn er trotzdem die Unterworfenen so ausführlich

und klar zu Worte kommen läßt, so spricht sich darin nicht Unsicherheit in
bezug auf den römischen Imperialismus aus, sondern eine unbefangene Anerkennung

der Kehrseite der römischen Herrschaft, d. h. also des Aspektes, den sie für
diejenigen Unterworfenen hat, die ihren Segen nicht anzuerkennen vermögen123.

Dabei beruht der Angriff des Calgacus obendrein noch auf falschen Voraussetzungen124:

Die aus Provinzialen bestehenden Abteilungen des Heeres, ja sogar die

Britannier, mit deren Abfall Calgacus rechnet, können nämlich von Agricola ohne
Bedenken im Kampf eingesetzt werden, ja der Sieg am Möns Graupius wird allein
durch ihre Tapferkeit erfochten125; das ist ohne Frage so etwas wie eine indirekte
Antwort auf die Anwürfe des Britannierfürsten. Außerdem hat Agricola schon im
ersten Jahr seiner Statthalterschaft eine Reihe von Mißständen beseitigt und so

den Frieden zu Ansehen gebracht126. Er braucht also gar nicht zu der Rechtfertigung

zu greifen, die Cerialis in der schon zitierten Rede bereithält, daß Verfehlungen

der römischen Herrschaft den Menschen, d. h. also nicht der Reichsverwaltung
selbst zuzuschreiben sind127.

121 Hist. 4, 73f., bes. 74, 1.
122 Hist. 4, 73, 1: statui pauca disserere, quae profligato hello utilius sit vobis audisse

quam, nobis dixisse.
123 Die Herausstellung dieses doppelten Aspekts ist mindestens seit Thukydides möglich

und verständlich. Was die Größe des Tacitus ausmacht, ist, daß er den Aspekt der Gegner
hier mit einer über die andern römischen Belege hinausgehenden Unbefangenheit zur
Geltung bringt.

124 Dies sieht auch Büchner, Studien 68, ohne daraus die nötigen Konsequenzen zu ziehen.
126 32, 1, dazu 29, 2; 35, 1.
126 19, 1; vgl. 13, 1, aber auch 15, 1.
127 Hist. 4, 74, 2.



104 Wolf Steidle

Ebenso wenig läßt sich aus dem c. 21 und seinem sentenziösen Schluß ein Gefühl
des Tacitus für das «Abscheuliche der römischen Eroberung» erschließen128 oder
ein in bezug auf den Imperialismus «gebrochenes Fühlen», eine «intellektuelle
Verzweiflung» oder gar eine « Spaltung des Bewußtseins»129. Auch hier sieht Tacitus

nur unbefangen die zwei Seiten einer und derselben Sache; er würde ebenso

unbefangen der Meinung Ciceros beipflichten, daß der Zustand des servitium zwar
nicht für das römische Volk, wohl aber für andere Völker etwas ganz Natürliches
und Gemäßes sei130. Auch Caesar B. G. 1,1, 3 weiß, daß der Einfluß der römischen
Zivilisation die kriegerische Energie der Barbaren schwächt131, ohne hinsichtlich
des römischen Imperialismus schwankend zu werden. Zudem ist die Verbreitung
städtischer Zivilisation, wenn sie auch in erster Linie der Pazifikation und
Unterwerfung dient, in römischen Augen nichts Verwerfliches, zumal sie sich zunächst
auf den Bau von Tempeln - diese sind zuerst genannt! -, Fora und Privathäusern
erstreckt132; ebensowenig kann die Erziehung der vornehmen Jugend Britanniens
in den liberales artes an und für sich ein Tadel treffen, wenn man die auf Agricola
bezügliche Äußerung in c. 4, 2 daneben hält133; man darf deshalb die Worte per
voluptates (20, 1) nicht im Sinne philosophischer Sittenkritik verstehen; die als
delenimemta vitiorum charakterisierten Säulenhallen, Bäder und Gelage aberwerden

überhaupt nicht als Ergebnis einer Initiative Agricolas dargestellt (21, 2). Wie gut
im übrigen gerade die pointiert formulierte Sentenz am Kapitelende zur
beherrschenden Gesamttendenz der Schrift, d. h. also zur Vorstellung Britannia per-
domita paßt, bedarf keiner Ausführung. Dabei hat das Wort servitus - auch dies ist
zu bedenken - nicht ganz dasselbe pejorative Gewicht wie das deutsche Wort
«Knechtschaft», mit dem man es wiederzugeben pflegt, denn es bezeichnet ähnlich
wie griechisches dovXeta und öovIevelv1^ so und so oft einfach die politische
Abhängigkeit und eine daraus sich ergebende Unfreiheit135.

128 So F. Klingner, Römische Geisteswelt4 (1961) 511: «Niemals wäre einem Römer der alten
Zeit der Gedanke gekommen, daß man Abscheulichkeiten begehen müsse, um die virtus zu
verwirklichen ...»; vgl. auch Büchner, Studien 65.

129 Auch diese Zitate stammen von Klingner a. O. 506. 510; vgl. auch Büchner, Studien
65f.; daneben etwa B. Kornemann, Tacitus (1946) 52ff. 46.

130 Philipp. 6,19: aliae nationes servitutem pati possunt, populi Romani est propria libertas.
Etwas Vergleichbares liegt in Aristoteles' Vorstellung der <pvaei öovXoi (Polit. 1, 2,1254 b 20)
oder seinem Rat an Alexander, den Barbaren als öeanörrjg entgegenzutreten. Nach der
Äußerung Galbas in Hist. 1,16,4 ist dann ein gewisses Maß von servitus sogar für den Bürger
der Kaiserzeit charakteristisch, obwohl die Sonderstellung des römischen Volks immer noch
aufrecht erhalten ist (imperaturus es hominibus, qui nec totam servitutem pati possunt nec
totam libertatem).

131 fortissimi sunt Belgae, propterea quod a cultu atque humanitate provinciae longis-
sime absurd, minimeque ad eos mercatores saepe commeant atque ea, quae ad effeminandos
animos pertinent, important.

132 Bekanntlich ist dies die übliche Methode der Romanisierung.
133 per omnem honestarum artium cultum pueritiam adulescentiamque transegit.
134 Vgl. etwa Herod. 6, 12; Thuk. 5, 9, 9; Plat. Nomoi 3, 698 b.
138 Vgl. schon Cato, Pro Rhodiens. 2; einschlägige und wichtige taciteische Beispiele sind

etwa Ann. 11, 10, 1; 15, 1, 3; 15, 31; Hist. 4, 57, 2; vgl. auch Agr. 14, 1.



Tacitusprobleme 105

IV.
Der Bericht, den Tacitus in Ann. 4, 34ff. über den Prozeß des Jahres 25 gegen

den Historiker Cremutius Cordus gibt, ist seit langem einer intensiven und im
einzelnen verschiedenartigen Kritik ausgesetzt136. Vor allem wird ihm die, wie man
glaubt, sehr andere Darstellung entgegengehalten, die Seneca in der an Cordus'
Tochter Marcia gerichteten Trostschrift anläßlich des Todes von deren Sohn gibt
(Dial. 6, bes. c. 22). Aus ihr soll sich ergeben, daß die lobende Äußerung über
Brutus und Cassius137 in Cordus' Geschichtswerk, die bei Tacitus Gegenstand der

Anklage ist (34, 1), nicht der einzige oder nicht der wesentliche Anklagepunkt
»war138. Außerdem sei es entgegen Tacitus gar nicht zu einer Verhandlung gekommen,

sondern Cordus habe sofort nach Erhebung der Anklage und noch vor der

eigentlichen Verhandlung seinem Leben durch freiwillige Nahrungsenthaltung ein
Ende gemacht139. Daß Cordus nach seinem von Tacitus berichteten Plaidoyer,
aber vor der Urteilsverkündigung den Hungertod gestorben sei140, verdiene schon
deshalb keinen Glauben, weil es dazu einer ganzen Anzahl von Tagen bedürfe, eine

lange Frist zwischen Verhandlung und Urteil aber nicht angenommen werden
könne. Schließlich kämen bei Prozessen dieser Art die wesentlichen Anklagepunkte

häufig nicht sofort, sondern erst im Laufe des Verfahrens zur Sprache; bei

vorzeitigem Freitod des Angeklagten und einem darauffolgenden Abbruch des

Verfahrens, der im Fall des Cordus angenommen werden muß141, würden nur die

ersten, nicht aber die wesentlichen Vorwürfe in den Senatsprotokollen verzeichnet142.

Überhaupt sei die gesamte Darstellung des Tacitus insofern eine «perfide
Verdrehung», als beleidigende Äußerungen des Cordus gegen Seian die eigentliche
Ursache der Anklage seien und Cordus es versäumt habe, den allmächtigen Günstling

des Tiberius zu versöhnen143.

Angesicht dieser massiven Kritiken ist folgendes festzuhalten wichtig: 1) Wenn
die Gerichtsverhandlung als solche und im ganzen reine Erfindung des Tacitus

wäre, so ginge diese Veränderung des Faktischen oder besser gesagt, diese

komplette Erdichtimg weit über alles hinaus, was wir sonst an Umbildungen bei Taci-

18« Vgl bes. M. Columba, Atene e Roma 1901, 361 ff.; M. Geizer, RE 10,516f. (s.v. Julius);
F. B. Marsh, The Beign of Tiberius (1931) 290ff.; R. S. Rogers, Criminal Trials and Criminal
Legislation under Tiberius (1935) 86f.; B. Walker, The Annals of Tacitus (1952) 104 A. 1;
F. Hampl (vgl. oben A. 5) 100; Syme 1, 337 A. 10; 2, 517. E. Kornemann, Tiberius (1960)
170; Paratore 544 A. 239; 574.

137 Es sieht so aus, als ob Cordus des Brutus' Ausspruch über Cassius gelobt habe; vgl.
Plut. Brut. 44, 2; Appian. B. c. 4, 476. Nach des Tacitus' Wortlaut und nach Dio 57, 24, 3
mag jedoch auch ein generelles Urteil über die beiden Caesar-Mörder damit verbunden
gewesen sein. Genaues läßt sich nicht feststellen.

las Vgl. etwa Syme 1, 337 A. 10; 2, 517; so schon Geizer a. O. 516 («sicherlich kam dieser
Punkt) [gemeint ist das Geschichtswerk] in der Anklage vor»); vgl. auch Hampl a. O. 100;
Marsh a. O. 292.

138 Marsh a. O. 292; Rogers a. O. 86 A. 276; Paratore 544 A. 239. Dagegen hält es Syme 1,
337 für möglich, daß Cordus sein Plaidoyer gehalten hat.

140 Der Tod vor dem Urteilsspruch ist durch Sen. Dial. 6, 22, 8 bezeugt (se ahsolverat).
141 F. Vittinghoff, D. Staatsfeind i. d. Kaiserzeit (1936) 54.
142 Marsh a. O. 291 ff.; Rogers a. O. 86f.
143 Geizer a. O. 516f.



106 Wolf Steidle

tus feststellen können. Natürlich ist kaum zu bestreiten, daß die Ausgestaltung
der Cordus-Rede taciteisch ist; selbst hier jedoch paßt der Gesamttenor zu dem

uns sonst bekannten Freimut des Cordus144, so daß sie aus dem antiken Usus der

Redengestaltung in Geschichtswerken leicht erklärt werden kann145. Für die Fak-
tizität der Verhandlung, bei der dann wohl auch Cordus - in irgendeiner Weise -
das Wort ergriffen haben muß, sprechen weiter die Detailangaben des Tacitus
über die zwei Ankläger, die sich wohl in ihre Aufgabe teilten - Seneca nennt nur
einen mit Namen146 -, sowie über die Anwesenheit des Tiherius und sein

ungünstiges Verhalten gegenüber der Verteidigung des Angeklagten147. Überdies war
Tacitus' Werk bei weitem nicht die einzige Darstellung der Regierung des

Tiberius; es wäre somit für seine zeitgenössischen Leser ein leichtes gewesen, ihm
eine reine Erdichtung nachzuweisen, gar nicht zu reden von dem auch damals
vorhandenen familiengeschichtlichen Interesse in der führenden Gesellschaft Roms
und dem ebenfalls vorhandenen Interesse an Prozessen dieser Art, das wir noch aus
der Erregung des Tacitus und des älteren Seneca über parallele Verurteilungen
unter Domitian und Augustus heraushören können148. Daß schließlich die Berichte
bei Seneca, Dial. 6, 22, Sueton, Tib. 61, 3 und Dio 57, 24 das Nichtstattfinden der

Verhandlung bezeugten, ist eine in keiner Weise aus den Texten zu erschließende

und rein willkürliche Annahme149.

2) Die freimütigen und beleidigenden Äußerungen des Cordus über Seian, die

Seneca erzählt, können als solche zwar den Anlaß der Klage, aher nicht ihren Inhalt
gebildet haben. Hierüber ist vielmehr dem entsprechenden Kapitel Senecas

überhaupt nichts zu entnehmen150; andererseits legt eine zu wenig beachtete Äußerung
von Seneca (1, 3: ingenium patris tui, de quo sumptum erat supplicium es

zwingend nahe, das Geschichtswerk wirklich als den auch für Seneca maßgehenden

Anklagepunkt anzusehen151; überdies bedient sich der ältere Seneca bei dem
Bericht über den in gewisser Weise parallelen Prozeß gegen T. Labienus einer ähn-

144 Quint. Inst. or. 10, 1, 104: habet amatores nec inmerito Cremuti libertas, quamquam
circumcisis quae dixisse ei nocuerat: sed elatum abunde spiritum et audaces sententias de-
prehendas etiam in his, quae manent.

146 Vgl. Walker a. O. 147f.
146 Vgl. Dial. 6, 22, 4: Seianus patrem tuum clienti suo Satrio Secundo congiarium dedit.
147 Ann. 4, 34, 2: et Caesar truei vultu defensionem aeeipiens, Geizer a. 0. 616 will

die Unglaubwürdigkeit der Angabe daraus erschließen, daß Tiberius im Jahr 22 die öffentliche

Leichenfeier für die Witwe des Cassius, Schwester des Brutus, die ihn im Testament
übergangen hatte, ruhig geschehen ließ (Ann. 3, 76). Indes, das Begräbnis einer alten Frau,
bei dem im übrigen die Bilder der Staatsfeinde Brutus und Cassius nicht gezeigt werden
durften, ist doch wohl etwas anderes als ein Geschichtswerk, das das für den antiken
Menschen so überaus wichtige Urteil der Nachwelt zu bestimmen vermag. Wirkliche Beweiskraft
hat Geizers Argument nicht, zumal das gerichtliche Vorgehen gegen literarische Werke im
Falle des Cordus nicht allein steht.

148 Tac. Agr. 2, If.; Sen. Contr. 10 praef. 6ff.
149 Sie wurde von Paratore 674 gemacht.
150 Hampl a. O. 100 spricht von dem «uns durch Seneca Dial. 6, 22, 4ff. bekannten

Hauptanklagepunkt», ohne ihn näher zu bezeichnen. Daß Cordus' Bemerkungen über
Seian die sachliche Grundlage für einen Kapitalprozeß gebildet hätten, kann er doch nicht
gemeint haben.

151 Vgl. auch Quint. 10, 1, 104: quamquam, circumcisis quae dixisse ei nocuerat.



Tacitusprobleme 107

lichen Wendung (Contr. 10 praef. 5: res nova et inusitata supplicium de studiis

sumi). Zu Tacitus stimmt ferner die in wesentlichen Einzelpunkten von ihm
unabhängige Überlieferung Dios, wonach die Beleidigung Seians den Anstoß zum
Prozeß gab, Seian aber keinen anderen Anklagepunkt als das Geschichtswerk
finden konnte152. Anklagen und Verurteilungen im Hinblick auf literarische Äußerungen

hat es damals noch mehrere gegeben, so die gegen den Richter des Labienus153,

gegen Cassius Severus154 oder - unter Tiberius - gegen Aemilius Scaurus155. Es
besteht somit auch keinerlei Anlaß zu der Annahme, daß das Geschichtswerk nicht
wesentlich für die Anklage war und daß erst im Laufe des Prozesses die eigentlichen
Klagepunkte von Seiten der Ankläger hätten zur Sprache kommen sollen, dies

aber durch Cordus' Freitod verhindert wurde; ein solches Vorgehen bei Prozessen

ist überdies aus unseren Texten nicht zu erschließen156. Es ist besser, sich auf
willkürliche Konstruktionen in diesem Betracht nicht einzulassen. Ebensowenig darf
man behaupten, Cordus habe in voller Freiwilligkeit den Tod gewählt; er habe es

nur versäumt, Seian zu versöhnen157. Gerade Seneca, den man sonst gegen Tacitus
ausspielt, sagt mit aller wünschenswerten Deutlichkeit, daß eine Abbitte bei
Seian, auch wenn Cordus sich dazu entschlossen hätte, so gut wie sicher erfolglos
geblieben wäre158.

3) Was die Frist zwischen Plaidoyer und Tod des Cordus angeht, so wissen wir
nichts Genaues über das zeitliche Verhältnis zwischen den einzelnen Stadien des

Prozeßverfahrens, d. h. zwischen den einleitenden Plaidoyers, den darauffolgenden
probaiiones und der Urteilsverkündung159, ebenso wenig über den Zeitpunkt des

Prozesses und möglicherweise zwischen den einzelnen Prozeßtagen liegende Gerichtsferien.

Außerdem sagt Tacitus ausdrücklich, Cordus' Entschluß zu sterben habe
schon vor seinem Plaidoyer festgestanden (34,2: relinquendae vitae certus); da nun
der Todesentschluß des Cordus seiner Tochter erst am vierten Tag der
Nahrungsenthaltung offenbar wurde, Cordus also bis dahin sein gewöhnliches Leben fortgesetzt

haben muß160, so ist es durchaus wahrscheinlich, daß die Nahrungsenthaltung
schon vor dem Plaidoyer begann; der Tod mag dann, zumal bei dem Alter des An-

162 57, 24, 2: ovdev eyxhjfia enahiov hißelv fjdvvrj-drj... more enl rfj 'urcogia xgi&rjvai;
Tac. Ann. 4, 34, 2 (Cordus spricht): verba mea arguuntur: adeo factomm innocens sum.

153 Contr. 10 praef. 7: eius qui hanc in scripta <Labieni sententiam dixerat postea viventis
adhuc scripta} conbusta sunt; iam non malo exemplo quia suo. Der Zusatz Seneeas beweist,
daß die in den besten Handschriften fehlenden Worte dem Sinn nach korrekt sind.

161 Suet. Cat. 16, 1; Tac. Ann. 1, 72, 3f.; Dio 56, 27, 1.
165 Tac. Ann. 6, 29, 3f.; Dio 58, 24, 4; vgl. auch Suet. Tib. 61, 3. - Zu Caligulas Regierung

vgl. Dio 59, 20, 6; Suet. Cal. 27, 4; zu Domitian (außer Tac. Agr. 2) Suet. Dom. 10, 3; Dio
67, 12, 3ff.; 13, 2f.

168 Vgj_ E. Köstermann, Historia 1955, 89 A. 41; außerdem Vittinghoff a. O. 58 A. 251.
167 Geizer a. O. 516f.
168 Dial. 6, 22, 6: quid faceret (sc. Cordus) si vivere vellet, Seianus rogandus erat, si mori,

filia, uterque inexorabilis; 1, 2: postquam tibi apparuit inter Seianianos satellites illam unam
patere servitutis fugam...; vgl. auch Dio 57, 24, 2: Kgepovrio? 8i ötj Kooöoq avröyeiQ eavrov
yeveatku, ort r<5 Ze'iavm TtQoo&KQOvaev, ijvayxda&r).

169 Vgl. Th. Mommsen, Rom. Strafrecht (1955) 427 ff.
1,0 Sen. Dial. 6, 22, 6.



108 Wolf Steidle

geklagten161, bald nach der völligen Abschließung von der Außenwelt am vierten
Tag eingetreten sein. Aber mag dem sein, wie ihm wolle, sicher ist jedenfalls, daß
Tacitus nicht so hätte darstellen können, wie er es getan hat, wenn seine Darstellung

jedem mit der Gerichtspraxis vertrauten Leser sofort auf Grund der zeitlichen

Schwierigkeit hätte unglaubwürdig erscheinen müssen. Hier wollen die modernen

Kritiker mehr wissen, als wir wissen können.

4) Tacitus hat anders als Seneca die Vorgeschichte des Prozesses, d. h. die

beleidigenden Äußerungen des Cordus über Seian nicht berichtet. Andererseits wird
aber auch bei ihm absolut deutlich, daß die Initiative zur Anklage von Seian

ausgeht und daß diese Tatsache für den Angeklagten verderblicher war als die Anklage
selbst162. Diese hatte, wie jeder Leser sofort sehen konnte, ihrem Inhalt nach zur
Person des Seian keinerlei Beziehung. Daß der Prozeß einen anderen Hintergrund
hatte als das Verfahren erkennen ließ, ist also auch bei Tacitus nicht verschwiegen,
es tritt nur zurück gegenüber der Bedeutung des Ereignisses selbst. Um das zu
verstehen, darf man noch einmal an des älteren Seneca Empörung über die

Vernichtung der Schriften des an sich doch, wie er selbst sagt, allgemein verhaßten
Labienus erinnern. Es ist daher durchaus zweifelhaft, ob die besondere Herausstellung

des Prozeß-Sinnes bei Tacitus seiner historischen Bedeutung nicht eher

gerecht wird, als wenn er sich in eine detaillierte Schilderung des mehr oder weniger
zufälligen Anlasses verloren hätte. Daß ein Prozeß auf Grund einer heiklen historio-
graphischen Äußerung damals zum ersten Male stattfand und daß damit die

Meinungsfreiheit unterdrückt werden sollte, das ist es, was der Historiker betonen will
und was ihn auch dann hätte interessieren müssen, wenn er nicht ähnliche

Erfahrungen von Domitian her gehabt hätte163. Außerdem wird das Aufsehen, das

Prozesse dieser Art erregten, indirekt dadurch bezeugt, daß Caligula - offenbar am
Beginn seiner Regierungszeit - die gegen die Bücher des Labienus, Cordus und
Severus ergangenen Urteile aufhob164.

5) Tacitus erklärt, es handle sich bei der Anklage gegen Cordus um ein novum ac
tunc primum auditum crimen. Nun war aber der mehrfach genannte Labienus, dessen

Schriften unter Augustus verbrannt wurden (Sen. Contr. 10 praef. 7), ebenfalls

Historiker und seine freimütigen Äußerungen berühmt, ja berüchtigt. Der
Versuch, die Schwierigkeit mit Hilfe der Annahme zu beseitigen, Tacitus habe bei
der Abfassung der Annalen vom Prozeß des Labienus noch keine Kenntnis
gehabt und deshalb bei Cordus von einem novum crimen gesprochen, hat von
vornherein keine Beweiskraft und auch nicht viel Wahrscheinlichkeit165, denn der ebenfalls

unter Augustus fallende Prozeß gegen Cassius Severus ist Tacitus wohl-

161 Dio 57, 24, 2:... xal yäq iv nvtotig rjdrj ytfgcog fp>

m Ann. 4, 34, 1: accusabant Satrius Secundus et Pinarius Natta, Seiani clientes. id perni-
ciabile reo et

163 Zu Domitian vgl. oben Anm. 155.
164 Suet. Cal. 16, 1. - Zu dem bei Sueton öfters eigens abgetrennten Abschnitt über die

initio, principatus vgl. Vf., Sueton 75 und A. 3.
166 Paratore 47; ebenso irrig 45, daß Tac. Agr. 2 der Cordus-Prozeß hätte erwähnt werden

müssen.



Tacitusprobleme 109

bekannt168. Näher liegt der Hinweis auf wesentliche Verschiedenheiten der beiden
Prozesse, die sich aus den Texten ergeben: Zunächst war Labienus, der zugleich
Redner war, wegen seiner gegen jedermann, also offenbar vor allem gegen
Zeitgenossen gerichteten Spottsucht, die ihm auch den Spitznamen Rabienus eintrug,
allgemein verhaßt; ferner äußerte sich die Spottsucht nicht nur in seinem

Geschichtswerk, und es wurden dementsprechend alle seine Schriften verbrannt167.

Im Gegensatz hiezu geht es bei Cordus überhaupt nicht um persönliche Angriffe,
sondern einzig und allein um die Freiheit historiographischer Meinungsäußerung
über einen heiklen historischen Gegenstand168. Daß die Äußerung über Brutus und
Cassius den Kern der Anklage bildete, wird im übrigen durch die vielleicht nicht
ganz korrekte Darstellung des Sueton, Tib. 61, 3 bestätigt; auch nach Dio 57, 24,3
bildete sie mindestens deren wesentlichsten Teil169. Von hier aus ist es durchaus

verständlich, daß Tacitus, entsprechend dem römischen Sinn für alles Exemplarische170,

den Cordusprozeß im Hinblick auf den Anklagepunkt als exemplarisch
ansah. Allenfalls mag er weniger wichtige Einzelvorwürfe weggelassen haben, die
die Ankläger gegen das Geschichtswerk vorbrachten, um dadurch den Freimut
des Cordus so pointiert als möglich herausstellen zu können.

Aus dem Dargelegten ergibt sich, daß die Nachrichten des Seneca, Tacitus und
Dio Cassius über den Cordusprozeß sich nicht widersprechen, sondern einander

ergänzen; auf jeden Fall ist es unmöglich, eine gegen die andere auszuspielen und
auf diese Weise eine sichere, moderne Rekonstruktion des Vorgangs aufzubauen.
Grundsätzlich darf man vielleicht sagen, daß - trotz aller Verschiedenheiten im
einzelnen - unsere Überlieferung über Ereignisse der frühen Kaiserzeit schon vor
Tacitus offenbar so fest ist171, daß der moderne Forscher zwar im Detail Korrekturen

vornehmen und Nuancen anders setzen, im ganzen aber diese selten einmal
vollkommen verwerfen kann, ohne einen mehr als erlaubten Unsicherheitsfaktor
ins Spiel zu bringen. In bezug auf den Cordus-Prozeß wird er ohne Frage den

pragmatischen Zusammenhang, d. h. die Vorgeschichte, wie sie Seneca berichtet,
stärker als es die bloße Andeutung des Tacitus tut, berücksichtigen172, aber er

188 Ann. 1, 72,3: erste gerichtliche Verfolgung von famosi libelli; auch hier ist also die
Erstmaligkeit betont, die den Börner in den allerverschiedensten Zusammenhängen interessiert.

1,7 Sen. Contr. 10 praef. 5: libertas tarda, wt libertaiis nomen excederet et, quia passim, ordines
hominesque laniabat Rabienus vocaretur in hoc primum excogitata est nova poena (hier
geht die Erstmaligkeit also auf die Art der Strafe): effectum est enim per inimicos, ut omnes
eins libri comburerentur.

168 Cordus sagt aber ausdrücklich, daß eine solche Äußerung kein Beweis für reaktionäre
republikanische Gesinnung zu sein brauche (Ann. 4, 35, lf.); vom modernen historischen
Standpunkt aus bestätigt dies ganz allgemein C. Wirszubski, Libertas as a Political Idea at
Rome (Cambridge 1960) 126ff.

188 57, 24, 3: on t6v re Kdaaiov xal rov Bgovrov infiveae, xal rov dijfiov xal rrjg ßovXrj;
xa&r/yxrto, rov re Kaloaga xal rov AHyovarov ebte fib xaxdv ovöb, ov fibtot xal biegeoepvwe.

170 Vgl. bes. H. Kornhardt, Exemplum, Diss. Göttingen 1937; vgl. außerdem oben Anm. 101.
171 Vgl. etwa, um hier nur eine Einzelheit zu nennen, das vom Vf., Sueton 76ff. u. 100 über

das antike Caligula- und Claudiusbild Ausgeführte.
172 Vgl. die grundsätzlichen Bemerkungen von J. Vogt in der deutschen Ausgabe der

Annalen von A. Horneffer (1964) XXXII; immerhin wird man in diesem Fall kaum
behaupten können, das Weglassen von Cordus' Äußerungen über Seian bedeute eine
«Entstellung der Wirklichkeit», denn Seians aktive und eindeutig negative Rolle unter Tiberius



110 Wolf Steidle

wird sich bewußt bleiben, daß die wesentliche Aussage über die Bedeutung, über
das Exemplarische des Ereignisses bei ihm zu finden ist173.

Die Freiheit historiographischer Meinungsäußerung ist eben, wie die schon
zitierten Äußerungen des älteren Seneca beweisen, für die Kaiserzeit ein
fundamentales Problem. Wie wichtig sie Tacitus war, zeigt, abgesehen von der aufs

Grundsätzliche gerichteten Rede des Cordus, das Nachwort des Historikers über
die Möglichkeit, die Wahrheit durch Verbrennung von Büchern aus der Welt zu
schaffen, sowie schließlich der unmittelbar vorhergehende Exkurs über die Eigenart

der Kaisergeschichtsschreibung (4, 32 f.), der dem an den Beginn des Jahres
25 gestellten Prozeß eine besondere dispositionelle Bedeutimg verleiht und auf den

gleich noch eingegangen werden muß. Mit ihr beschäftigt sich aber auch schon
die erste literarische Äußerung des Tacitus, das Prooemium zum Agricola. Nachihm
war die Bewahrung des Gedächtnisses an große Taten nicht nur in der Biographie,
sondern im literarischen Werk schlechthin174 und darüber hinaus im Bewußtsein
der Nachwelt durch Domitian bedroht. Tacitus verurteilt die Bücherverbrennung
hier sowohl unter politischem als auch unter sittlichem und historischem Aspekt,
wenn er sagt, Domitian habe damit die libertas senatus175 und die consdentia generis
humani geglaubt beseitigen zu können. Zu der weiteren Äußerung, daß Nerva und
Traian die Freiheit wieder hergestellt hätten176, fügt sich ergänzend und bedeutsam

eine Bemerkimg im Panegyricus des jüngeren Plinius, wonach es eines der

größten Verdienste des neuen Regimes ist, daß man jetzt ungefährdet die schlechten

Principes der Vergangenheit verfolgen und an den Pranger stellen kann177.

Wenn er fortfährt, dies werde eine Mahnung und Warnung für künftige Principes
sein, so zeigt dies, daß offenbar die Kaisergeschichte schlechthin als ein aktuelles
und heikles Thema, sozusagen als Zeitgeschichte empfunden wurde. Im
Grundsätzlichen dieselbe Ansicht läßt sich auch aus dem schon zitierten Exkurs des

ist ohnehin allgemein anerkannt; außerdem betont auch Seneca das Mißverhältnis zwischen
Cordus' Bemerkungen und dem Vorgehen Seians (6, 22, 4): irascebatur illi ob unum aut
alterum liberius dictum

173 Vgl. E. Köstermann a. O. (oben Anm. 156) 105f. (im Zusammenhang einer Behandlung
der Majestätsprozesse unter Tiberius): «Zusammenfassend läßt sich sagen, daß nicht nur, wie
bisher schon von der Forschung anerkannt wurde, seine Berichterstattung als solche
vertrauenswürdig ist, sondern daß auch seine wertenden Urteile ernsthafte Beachtung verdienen.»

174 Vgl. etwa K. Büchner, Studien 29f.: «Es steht nicht mehr das Problem der Biographie
allein zurDebatte, sondern der Gedanke hat sich ausgeweitet auf geschichtliches Handeln und
seine Darstellung überhaupt.» Der weitere Gesichtspunkt ist indes wohl bereits in den ersten
Worten mitenthalten: clarorum virorum facta moresque posteris tradere antiquitus usitatum

176 Zum Begriff der libertas senatus vgl. Wirszubski a. O. 136ff., der ausführlich darlegt,
daß es beim li&ertas-Problem unter dem Prinzipat nicht um eine Frage der Verfassung geht;
vgl. außerdem L. Wickert in Symbola Coloniensia (1949) 113ff.

176 Auch im Begriff der securitaspublica, von der im Zusammenhang mit Traian gesprochen
wird (3, 1), liegt die Vorstellung der libertas; vgl. etwa Hist. 1, 1, 4, wo die Geschichte des
Nerva und Traian als uberior securiorque materia bezeichnet wird; vgl. überdies Wirszubski
a. O. 158f.

177 Pan. 53, 3: adice, quod imperatoris nostri non aliud amplius ac diffusius meritum est,
quam quod insectari malos principes tutum est; 5: quare ego vero, Caesar, muneribus tuis
omnibus comparo, multis antepono, quod licet nobis et in praeteritum de malis principibus
cotidie vindicari et futuros sub exemplo praemonere nullum locum, nullum esse tempos, qua
funestorum principum manes a posterorum execrationibus conquiescant.



Tacitusprobleme 111

Tacitus erschließen: Die Darstellung der Ereignisse unter Tiberius vermag, wie

er sagt, noch bei seinen eigenen Zeitgenossen eine besondere persönliche Betroffenheit

auszulösen und außerdem alle unter einer Alleinherrschaft Lebenden zu
belehren178; die Geschehnisse der punischen Kriege dagegen stellen zwar eine
angenehmere Lektüre dar, werden aber ohne persönliche Beteiligung und ohne solche

Belehrung spenden zu können gelesen.
Wenn Tacitus die Kaisergeschichte als Einheit ansieht179, dem exemplarisch

gestalteten Cordus-Prozeß ein besonderes Gewicht verleiht, andererseits aber in den

Prooemien der Hauptwerke ausdrücklich die Unabhängigkeit und Vorurteilslosigkeit

seiner Darstellung im Gegensatz zu der seiner Vorgänger betont und wenn
schließlich nach Plinius der Tadel verstorbener schlechter Kaiser etwas durchaus
nicht Selbstverständliches, sondern ein Vorzug der neuen Ära ist, so kann daraus
ein wichtiger Schluß gezogen werden: Tacitus muß unbedingt auch noch zur Zeit
der Abfassung der Annalen mit einem beträchtlichen, wenn nicht dem vollen Maß

historiographischer Meinungsfreiheit als einer festen Gegebenheit gerechnet
haben180. Er mußte das um so mehr, als seine Kritik jetzt nicht einmal vor
Augustus Halt machte181 und auch gegenüber den anderen Kaisern eher schärfer
oder doch sicher nicht milder wurde. Zum mindesten in diesem keineswegs
nebensächlichen, sondern im Gegenteil zentralen Punkt kann Tacitus also durch die

spätere Regierung Traians und den Beginn der Regierung Hadrians, in die ja die

Abfassung der Annalen fällt182, nicht enttäuscht worden sein. Wie wenig es

demgegenüber zum mindesten zeitweise an literarischer Meinungsfreiheit gab, zeigt
etwa die Bemerkung des jüngeren Plinius über die Publikationen seines Adoptivvaters

während der späteren Zeit Neros183 oder die schon früher zitierten Berichte
über Verfolgungen und Bestrafungen literarischerÄußerungen, die sich zudem noch

zu einem guten Teil nur auf Deklamationen und Dichtungen beziehen184. Auf jeden
Fall bedarf die häufig geäußerte, ja wohl geläufige Auffassung einer generellen
Enttäuschung des Tacitus durch Traian oder Hadrian185 von diesem Punkt aus
einer nicht imbeträchtlichen Modifikation186.

178 Ann. 4, 33, 2. 4. - Bezeichnenderweise ist gerade hier die Unausweichlichkeit des
Prinzipats betont, was Notwendigkeit und Aktualität der Belehrung steigert.

179 Im Sachlichen geht es bekanntlich aus denProoemien der großen Geschichtswerke hervor.
180 Wenn das Prooemium der Annalen - anders als das der Historien (1, 1, 4) - die

Möglichkeit freier Meinungsäußerung nicht mehr eigens erwähnt, so ist zu bedenken, daß das
erste große Werk mit gutem Grund den Gegensatz zur nicht weit zurückliegenden
Vergangenheit herausstellt.

181 Vgl. hiezu jetzt B. Witte, Tacitus über Augustus, Diss. Münster 1963.
182 Obwohl die Interpretation der für die Datierung wichtigen Bemerkung von Ann. 2,

61, 2 umstritten ist, läßt sich dies mit Sicherheit sagen; vgl. zum Datierungsproblem jetzt
besonders J. Beaujeu, REL 38 (1960) 200ff. (dort weitere Literatur).

183 Ep. 3, 5, 5 (Aufzählung der Schriften des älteren Plinius): iDubii sermonis octo' scripsit
sub Nerone novissimis annis, cum. omne studiorum genus paulo liberius et erectius periculosum
servitus fecisset.

184 Vgl. oben Anm. 155.
185 Vgl. bes. F. Klingner, Rom. Geisteswelt4 503; Tacitus über Augustus und Tiberius, SB

München 1953 (ersch. 1954) 26; E. Köstermann, Tacitus Annalen, Kommentar 1 (1963) 31;
außerdem etwa Syme 2, 471ff. 475f.; Vogt a. 0. 139 (um nur einige Autoren anzuführen).

186 Es sei erlaubt, hier wenigstens kurz einen grundsätzlichen Zweifel gegen die vor allem



112 Wolf Steidle

Nun glaubt man freilich, bei Tacitus eine zunehmende Schwermut und eine

Verdüsterung seiner politischen Anschauungen auch aus dem Wandel seiner hi-
storiographischen Pläne erschließen zu können187. Nach der Ankündigung des

Agricola-Prooemiums soll bekanntlich die glückliche Ära des Nerva und Traian
neben der memoria prioris servitutis im ersten Geschichtswerk enthalten sein (3, 3).
Ihre Darstellung wird dann in den Historien auf eine fernere Zukunft verschoben

(1,1, 4)188, da sie einerseits ergiebiger, andererseits weniger verfänglich sei; zudem

greift Tacitus hier über Domitian bis zum Dreikaiserjahr zurück189. Die Annalen
schließlich verlieren kein Wort mehr über den ersten Plan, sondern stellen im
Gegenteil über die hier behandelte Periode von Tiberius bis Nero hinaus ein Werk
über Augustus in Aussicht, das wohl nicht mehr zur Ausführung kam (3, 24, 3).
Ein wirklicher Beweis für eine zunehmende Verdüsterung des Tacitus läßt sich
hieraus freilich nicht ableiten, vielmehr ergibt sich, gerade wenn man Tacitus'
eigenen Worten ohne Voreingenommenheit folgt, ein wesentlich anderes Bild.
Schon im Historienprooemium und ein zweites Mal im Annalenprooemium, also

an den programmatischen Stellen, erklärt er ausdrücklich, daß die Kaisergeschichte
allgemein, und zwar schon von Augustus an, unzureichend, d. h. also nicht mit der

nötigen und möglichen Objektivität dargestellt worden sei190. Die hier zum
Ausdruck kommende Kritik an den Vorgängern steht in klarem Gegensatz zu Livius
und Sallust, die ihre Werke eher in einen Zusammenhang mit diesen stellten191.

Im Historienprooemium ergibt sich auf Grund dieser Kritik sogar so etwas wie eine

logische Lücke: der Leser vermag nämlich nicht einzusehen, weshalb Tacitus auf
Grund seiner Ausführungen erst mit dem Jahr 69 und nicht schon bei Augustus
beginnt192. Von hier aus und ebenso auf Grund der Anschauung, daß die
Kaisergeschichte eine Einheit und ein aktueller Gegenstand ist, wird es voll begreiflich,

von Syme (1,306ff.; 2,482ff. 517ff. 602ff.) vertretene These auszusprechen, wonach Tacitus
bei Behandlung des Tiberius und Nero gelegentlich an Hadrian gedacht habe bzw. auf ihn
habe hindeuten wollen. Was z. B. die Machtübernahme des Tiberius anbelangt, so ist dieser
im Herbst 14 längst designierter Nachfolger, und die Bollen der Kaiserinnenwitwen Livia
und Plotina sind absolut verschieden. Ebensowenig hat der Philhellenismus des immerhin
hochgebildeten, wenn auch in manchem Betracht seltsamen Hadrian etwas mit Nero zu tun.
Ich behalte mir vor, hierauf in einem anderen Zusammenhang einzugehen.

187 Diese These wird besonders von Klingner, Böm. Geisteswelt4 501 ff. vertreten. Dagegen
zeigt Syme in bezug auf die literarischen Pläne des Tacitus eine wohl zu weit gehende
Zurückhaltung (Entretiens Eondation Hardt 4 [1956] 190).

188 Syme, Tacitus 1, 304 sieht in der Äußerung zu Unrecht lediglich ein taktvolles
Kompliment; der Zusammenhang mit dem Agricola-Prooemium beweist die Richtigkeit der im
Text vertretenen Auffassung.

189 Vgl. die guten Bemerkungen über die historiographische Treffsicherheit des Beginns
mit dem 1. Januar 69 bei Syme 1, 145f.

190 Hist. 1, 1, 1; Ann. 1, 1, 2.
191 Dies gilt besonders für Livius Praef. 1 ff.; aber auch für Sali. Hist. 1 fr. 3Maurenbrecher.
192 Vgl. etwa H. Heubners Kommentar zu den Historien 1 (1963) 10; Büchner, Studien

48. - Ein Unterschied zwischen den Prooemien der beiden Werke besteht jedoch insofern,
als im ersten Werk die gesamte Geschichtsschreibung über Augustus kritisiert wird; die
Worte postquam, bellatum apud Actium legen den Einschnitt eindeutig auf dies Epochendatum

fest, einerlei wie man den vorhergehenden Satz interpretieren mag. In Ann. 1, 1, 2
wird das Urteil insofern modifiziert, als der Verfall der Geschichtsschreibung erst während
der Regierung des Augustus eintritt (gegen Büchner a. O. 53ff.).



Tacitusprobleme 113

daß er dem ganzen bisher ungenügend behandelten Zeitabschnitt die jetzt erst
mögliche193, bessere und objektivere Darstellung zukommen lassen wollte; überdies

erhält der Leser auch aus Ann. 1,1, 2 den Eindruck, daß Tacitus eine Lücke in
der römischen Geschichtsschreibung schließen will194. Das Gesamtwerk entfaltet
sich also mit innerer Konsequenz aus einer im Historienprooemium verlautbarten
Einsicht, und zu seiner Erklärung bedarf es weder der Hypothese einer zunehmenden

Schwermut noch der weiteren Hypothese, daß sich das «Domitian-Erlebnis» -
so bedeutsam es immer gewesen sein mag - «in die Räume der Vergangenheit
ausgebreitet» habe195. Wer Tacitus so versteht, interpretiert ihn wie etwa einen Dichter

der Goethezeit aus seinem individuellen Erlebnis heraus196 und nicht, wie es bei
einem Historiker angemessen ist, in erster Linie aus seinen historiographischen
Einsichten. Gewiß beruhen auch diese auf einem Erlebnis, aber es kann und darf
dieses niemals allein oder nur in der Hauptsache ausschlaggebend sein. Hier
befand sich der Tacitismo des 16. und 17. Jahrhunderts, der aus seinem Autor
politische Lehren für den Monarchen und seine Diener und Untertanen ableiten
wollte197, trotz aller Irrtümer und trotz des Mangels an tieferer historischer
Einsicht auf einem richtigeren Wege. Die Belehrung, die aus der Geschichte der auf
einem, Mann beruhenden Herrschaftsform zu gewinnen ist, wird gerade in Ann. 4,

33, 2 mit Nachdruck herausgestellt. Für den Römer ist sie nach Tacitus schon
deshalb wichtig, weil die Mischverfassung, als die Cicero den römischen Staat
verstehen wollte198, wenn sie überhaupt zustande kommt und nicht bloße Theorie
bleibt, niemals lange dauern kann - eine Einsicht, die Tacitus wohl dem Historienwerk

des Sallust verdankt199 -, und weil es für das römische Reich jetzt keine
andere Möglichkeit als die Alleinherrschaft gibt, Wenn es Bestand haben will. Schließlich

kann auch die Tatsache, daß die Annalen von den einzelnen Kaisern ein so tief
düsteres Bild zeichnen, nicht als Argument für einen wachsenden Pessimismus
angeführt werden. Schon Plinius ist im Pan. 45, 1 der Meinung, daß von den Prin-
cipes vor Nerva höchstens der eine oder der andere gut gewesen sei200. Tacitus
weicht also im Gesamttenor seines Werkes durchaus nicht von der allgemeinen
Meinung ab, als deren Vertreter wir Plinius ansehen dürfen und die auch bei Dio
und Sueton, gewiß mit einer Reihe von Unterschieden201, im ganzen aber doch recht

193 Die Charakteristik der Vorgänger erweckt den Eindruck, daß deren Mangel an Objektivität

auf einer situationsbedingten Notwendigkeit beruht.
194 vgl. Witte a. O. 24
195 Auch diese These findet sich zuerst bei Klingner a. O. 502 und ist dann vielfach wiederholt

worden.
199 Inzwischen ist diese Art der Dichterinterpretation, für die einmal Diltheys Buchtitel

Das Erlebnis und die Dichtung charakteristisch war, weitgehend tiberholt.
197 Vgl. J. v. Stackelberg, Tacitus in der Romania (1960).l" oh Tacitus auch Polybios gekannt hat, auf den Ciceros Auffassung in diesem Punkt

zurückgeht, ist zweifelhaft und hier ohne Belang.
199 Vgl. bes. Hist. I fr. 7. 10.
290 et priores quidem principes excepto patre tuo, praeterea uno aut altero (et nimis dixi),

vitiis potius civium quam virtutibus laetabantur, primum quod in alio sua quemque natura
delectat, deinde...

201 Der wichtigste ist ohne Frage die Darstellung und Beurteüung des Augustus; vor allem
über das Augustus-Büd des Dio Cassius müßte einmal ausführlich gehandelt werden.



114 Wolf Steidle: Tacitusprobleme

einhellig zum Ausdruck kommt. Daß es sich bei Plinius um eine rein adulatorische
Äußerung handle, wird man im Ernst nicht behaupten dürfen; hätte er wirklich
Traian nur schmeicheln wollen, so wäre es ohne Frage ebenso wirkungsvoll, wenn
nicht wirkungsvoller gewesen, ihn als den Allerbesten in einer Reihe tüchtiger
Herrscher zu feiern. Überdies sagt Tacitus an einer kompositioneil bedeutsamen
Stelle der Historien, nämlich nach Abschluß der Erhebung des Otho und vor der
des Vitellius (1, 50, 4), Vespasian sei bis dahin der einzige Princeps, der sich als

Herrscher zum Guten gewandelt habe. Offenbar stand also für ihn schon damals
das in den Annalen gezeichnete Bild von Augustus im ganzen fest, und es bedarf
selbst in diesem Betracht für den Übergang von den Historien zu den Annalen
nicht der Hypothese einer fortschreitenden Schwermut des Autors202. Ebensowenig

spricht für sie die Vorstellung des Kreislaufes, in dem sich nach Tacitus
geschichtliches Leben bewegt203. Ihm zufolge ist grundsätzlich ja auch ein Wandel

zum Guten möglich, und in dem zitierten Zusammenhang ist er denn auch
tatsächlich eingetreten. Mit all dem soll gewiß nicht geleugnet werden, daß der Prinzipat

als Institution, vor allem aber in seiner praktischen Ausübung durch die
verschiedenen Principes für Tacitus ein tief beunruhigendes Problem war. Sicher

jedoch scheint mir, daß das gegenwärtig gültige Bild seines Wesens in mehr als

einem Punkt einer wesentlichen Korrektur bedarf.

202 Soweit ich sehe, äußert sich nur Syme, freilich mit anderer Begründung, skeptisch
gegen sie (vgl. z. B. Gymnasium 69 [1962] 260).

203 Ann. 3, 65, 5: nisi forte rebus cunctis inest quidam velut orbis xvxXog), ut quem
ad modum temporum vices, ita morum vertantur; nec omnia apud priores meliora, sed nostra
quoque aetas multa laudis et artium imitanda posteris tulit.


	Tacitusprobleme

