
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 4

Artikel: Le retour nocturne des Argonautes

Autor: Hurst, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le retour nocturne des Argonautes

Par Andre Hurst, Rome

II souffle dans quelques vers du premier chant des Argonautiques d'Apollonios
de Rhodes un vent qui merite doublement notre interet1:

rj (seil. 'Agyw) d' s'&eev XaUpeaai nanj/xegog. ov /uev iovarjg

wxr6g ert gmrj fievev e/miedov, äXXä §veXXai

dvxiai agndydrjv oniaco rpsgov, oepg' ejieXaooav

afirig evl-eivoioi AoXioaiv.

L'interet de ces vers depasse le cadre des observations que l'on pourrait formuler
au niveau du langage, du rythme, de la versification (remarquons seulement les

enjambements), et nous allons, ä travers eux, tenter d'approcher un aspect de la

poetique d'Apollonios; dans quelle mesure le vent peut-il etre tenu ici pour un
procede Dans quel eclairage le poete se place-t-il par rapport aux donnees de la
tradition Deux questions dont la reponse, nous l'esperons, nous sera donnee par
un examen du retour nocturne des Argonautes.

On se rappelle qu'a leur arrivee au pays des Dolions, les Argonautes sont regus
favorablement par le roi Kyzikos2, lequel les invite ä jeter l'ancre dans le port de

sa ville3, leur offre un festin, les accompagne au sommet du Dindymon d'ou la

vue sur la mer renseigne les navigateurs; pendant ce temps, Heracles, reste au

port, massacre les ennemis des Dolions, les rrjyevelg; les heros reviennent au port,
s'embarquent pour continuer leur voyage: c'est alors que s'eleve le vent qui nous

preoccupe; il repousse en pleine nuit les Argonautes au pays des Dolions; ceux-
ci, croyant ä une attaque nocturne des MaxQielq, engagent le combat; Kyzikos
sera tu6 par Jason. Au matin, la meprise revelee, ce seront les ceremonies de deuil,
le suicide de Cleite, la jeune Spouse de Kyzikos; le reste des evenements arrives

au pays des Dolions, ä l'exception d'un rite auquel nous reviendrons, nous importe
moins: disons simplement qu'une seconde ascension du Dindymon et d'autres
ahia confirment le lecteur dans l'opinion qu'Apollonios s'est heurte a un reseau de

legendes locales nombreuses et contradictoires. Nous interrogerons, pour mieux
situer sa conduite dans le cas particulier, les scholies d'abord, puis la tradition
litteraire, enfin la critique contemporaine.

Les scholies exposent clairement la situation4: les auteurs ne sont pas d'accord
et se divisent en deux clans; Ephoros et Callisthenes rapportent une tradition selon

laquelle il y eut un combat entre les sujets de Kyzikos et les Argonautes; Deiochos5,
1 Arg. 1, 1015sqq. 2 Arg. 1, 936sqq.
3 Pour la discussion geographique, cf. Delage, La geographie dans les Argonautiques

d'Apollonios de Rhodes (Bordeaux 1930) 92sqq.
4 Cf. Schol. Ap. Rh. 1, 1037 b ed. Wendel. 6 Cf. Sehol. Ap. Rh. 1, 961-63.



Le retour nocturne des Argonautes 233

en revanche, dit qu'ils furent bien accueillis; nous en viendrons plus loin au juge-
ment de Polygnostos6; s'il faut en croire Knorr7, qui retablit ä l'aide du texte de

Conon celui de Deiochos, ce dernier aurait dejä trouve le biais suivant pour rendre
vraisemblable la coexistence de deux recits divergents: Kyzikos nourrissait a

l'egard des Argonautes des sentiments amicaux que son peuple ne partageait pas;
ennemi jure des Thessaliens - les Dolions etant des Thessaliens chasses par leurs

compatriotes - le peuple attaqua les Argonautes pendant la nuit.
Apres Apollonios, et pour ne rien dire encore de Valerius Flaccus, nous trouvons

1'episode sous des aspects differents: Silius Italicus accredite la version d'une
rencontre hostile8; dans les Argonautiques d'Orphee, nous rencontrons, differemment

agences, les memes elements que chez Apollonios9; les Argonautes ne changent pas
d'attitude ä l'egard des sujets de Kyzikos: ils leur viennent en aide contre leurs

ennemis, les rrjyevslg; le retour est motive par un reve que fait Tiphys au gouver-
nail: Athena lui donne l'ordre de ramener en arriere les heros afin qu'ils ensevelis-

sent Kyzikos, tue par megarde de la main d'Heracles au cours de la melee (ce qui
se conjoit sans trop de peine); enfin Jean Malalas, dans sa Chronographie, nous

depeint l'arrivee des Argonautes chez Kyzikos comme celle d'une bände de pirates10

- peut-etre pourrait-on trouver un vestige du retour nocturne des Argonautes dan3

ces mots: i<povevoav rov Kv£ixov ßaaiMa xal eiaeMovreg vvxxog naqeXaßov rrjv
Kv£ixov xtL - ces pirates s'apercevant trop tard qu'ils ont tue un parent11!

Les commentateurs modernes s'accordent en general pour admettre que la
maniere dont les deux versions ont fusionne dans les Argonautiques d'Apollonios,

grace au vent et au retour nocturne, decele l'intervention d'Apollonios lui-meme.
« Ordinarily it may be assumed that the attempt at fusion is referable to Apollonius
himself, not to his source», ecrit Ficht ä propos de notre Episode justement12;
Knorr montre comment le poete s'est eloigne ä la fois d'Ephoros et de Deiochos13;

parlant du combat qui suivit le retour nocturne, il dit: «Videmus igitur Apollonium
illud proelium quamquam non prorsus abiecit, tarnen longe aliter illustrasse
exortum. Qua re simul poetam coactum fuisse cognoscitur, ut rerum conexum,
qui quidem ei traditus erat, haud leviter mutaret: bis enim navem appulsam esse

ab Argonautis enarrat, cuius rei ipsum primum exstare testem adnotaverim»14.

C'est pourtant d'une contradiction entre deux critiques que nous esperons tirer
quelque lumiere sur le sens de l'intervention du poete dans la donnee legendaire;

6 Cf. Schol. Ap. Rh. 1, 989-91.
' E. Knorr, De Apollonii Rhodii Argonauticorum fontibus quaestiones selectae (Diss. Leipzig

1902) 23-24.
8 Sil. Ital. Punica 12, 398sqq.; noter que Kyzikos y est presents comme l'attaquant.
9 Orphee, Argonautiques ed. G. Dottin (Belles-Lettres 1930) v. 501sqq.; cf. Knorr, op. cit.

28-33: le combat d'Heracles contre les Jfyyevecg ne faisait pas partie du cycle des
Argonautes, comme il le montre par une analyse habile de Schol. Ap. Rh. 1, 943.

10 Ioannes Malalas, Xoovoygwpia 4, 94 ed. Dindorf (Bonn 1831).
11 Idem chez Georges Cedrenos, Evvofig iarogiöw 58 C ed. Bekker (Bonn 1838,1.1 p. 104)

mais sans trace, cette fois-ci, du retour nocturne.
12 E. Ficht, Apollonius Rhodius and Cyzicus, AJPh 33 (1912) 55.
13 op. cit. 22-23.
14 op. cit 24.



234 Andre Hurst

voici en quels termes s'exprime P. Händel dans le plus recent ouvrage consacre
entierement ä Apollonios: «(Aber der Wind, der den Tag über günstig war und die
Fahrt gefördert hatte (wir erfahren das ausdrücklich V. 1013/15) dreht um und
wirft die Argo dorthin zurück, von wo sie aufgebrochen war. Daß der Wind im
Spiel ist, deutet auf eine Manipulation des Apollonios!»15 Händel se borne done
ä considerer le vent comme un auxiliaire pratique et toujours vraisemblable de

l'agencement epique, moyen facile meme, comme il lui arrive de le laisser entendre.
Stoessl, que Händel cite ä ce propos16, s'etait montre plus prudent: sans doute

un poete aussi feru de geographie qu'Apollonios devait-il posseder quelques ren-
seignements sur le regime des vents dans les contrees qu'il decrivait. Or en 1912

dejä, Ficht17 rapprochait le vent qui souffle dans nos vers de celui que subit le
Dr Wiegand en aoüt 1904: parti au cours de la journee par vent favorable, il fut
ramene ä son point de depart, tout comme Jason et ses compagnons18. II ne nous
reste qu'a considerer la sürete de main avec laquelle Apollonios expose dans le

cas particulier ses connaissances, tres precises on le voit: en les dissimulant habile-
ment, au point que Händel a pu s'y tromper, il les met en ceuvre pour rendre
plausibles les deux traditions relatives ä la rencontre entre Argonautes et Dolions;
grace ä ce vent, les deux evenements peuvent se succeder desormais sans invrai-
semblance. Le caractere poetique de l'episode a ete souvent mal juge, le nombre
des ahia qui se rattachent ä chacune des deux traditions fait dire ä Ficht: «This

passage of the Argonautica is, in form, poetry, in fact its chief interest is not
poetical but topographical and antiquarian.»19 Une comparaison avec le meme
Episode chez Valerius Flaccus nous permettra de faire mieux apparaitre ce que
la mise en ceuvre du vent par Apollonios nous apprend de nouveau, et en quoi le

jugement de Ficht merite d'etre repense.
Au troisieme livre des Argonautiques de Valerius Flaccus20 le retour nocturne

amene les memes peripeties que chez Apollonios (nous avons vu qu'il n'en est
rien dans les Argonautiques orphiques). Le poete, apres avoir interroge Clio pour
qu'elle le tire d'embarras - comment la lutte fut-elle possible apres une reception
amicale - recourt ä une causalite appartenant entierement au domaine du mythe;
le retour est provoque divum imperüs21: l'homme de barre s'endort, le bateau fait
demi-tour et ramene les heros ä leur insu chez leurs amis qui les attaqueront, les

prenant pour des Pelasges. Les invraisemblances nautiques que contient cet expose
des faits (un coup de vent suffit ä provoquer un demi-tour, aucune vigie ne re-

marque le sommeil du barreur) accentuent le caractere fondamental du recit:
tout s'y passe sur les plans de l'humain et du divin, rien sur celui des elements;

16 P. Händel, Beobachtungen zur epischen Technik des Apollonios Rhodios, Zetemata 7

(Munich 1954) 55.
16 op. cit. 55 n. 1.
17 op. cit. 49-50; on y trouve la reference ä Wiegand, Athenische Mitteilungen 29, 295.
18 Cf. Delage, op. cit. 102, qui cite en plus Phüippson, Reisen und Forschungen im

westlichen Kleinasien, Petermanns Mitteilungen, Ergänzungsband 167 (1910) 48-53.
19 op. cit. 43. 20 3, 32sqq.
21 3, 40; voir plus has la question du hasard.



Le retour nocturne des Argonautes 235

Valerius Flaccus a meme supprime les rrjyevelt; pour rester plus proche de l'hu-
mainement admissible; il centre le passage sur la tragedie qui reunit les deux

figures de Jason et Kyzikos (nous entendons meme dans la bouche du premier22

une replique ä double sens dans le goüt d'Euripide) et sur l'arriere-plan mytholo-
gique qu'il peut evoquer a cette occasion. Revenons ä present au poeme d'Apol-
lonios; nous sommes frappes par 1'attention portee ici au monde des faits concrets
et meme verifiables (les atria); s'il nous fallait corriger ä notre idee la phrase de

Ficht citee plus haut, ce serait dans le sens d'une penetration du verifiable dans

le poeme; il convient, je crois, de tenir compte d'un certain poids de savoir qui,
allie ä la poetique, en deplace le centre de gravite mais ne la detruit pas. Allons

plus loin: au niveau de la technique du recit, le phenomene auquel nous assistons

chez Apollonios n'est rien moins qu'une lalcisation de la causalite epique; Heinze
montre comment Virgile evite de mettre en ceuvre le hasard et comment on peut
lui substituer le monde des dieux23; dans ce passage, Apollonios evite l'un et

l'autre, il use de son savoir geographique. Or Hermann Frankel24 nous a deja
fort justement mis en garde contre certains lieux communs touchant la poesie

alexandrine, parmi lesquels on trouve la fameuse « Gelehrsamkeit der hellenistischen

Dichtung» sous le sceau de laquelle Ficht place les curia et le vent de Cyzique;
c'est leur nier un peu trop vite tout caractere poetique. Stoessl25 a bien vu qu'Apollonios

se propose d'elever la vieille lögende au rang de la science de ses contempo-
rains; il y a plus cependant: personne n'ignore quelle fascination exergait alors
la science (Aratos en temoigne), mais ce qui importe dans le cas de notre poete,
c'est le jeu subtil auquel cette science l'amene; il veut former un ensemble coherent

de toutes les donnees du reel et de la tradition litteraire, sans rien exclure et
en y greffant meme un episode supplementaire26; a nos yeux, enfin, il represente
un sentiment du temps particulier auquel je me contente de faire allusion ici et
dont les elements essentiels sont Valnov et la legende: un desir d'interpenetration
entre le monde regrette des heros et le monde contemporain des savants, desir
dont resulte une coloration particuliere pour tous deux27.

S'il fallait, avec Eichgrün28, distinguer un savoir fonctionnel d'un savoir d'ap-
parat29 - le premier seulement preconise par Callimaque, le second pratique par
Apollonios - on devrait reeonnaitre que notre vent nocturne, du moins, meritait

82 2, 659-662.
23 R. Heinze, Vergils epische Technik? (Leipzig 1928) 339-340.
24 H. Frankel, Gnomon 27 (1955) 511. 515 (recension de l'ouvrage de P. Händel).
25 F. Stoessl, Apollonios Rhodios. Interpretationen zur Erzählungskunst und Quellenwertung

(Bern/Leipzig 1941) 25.
23 Remarquons (une fois de plus) que cet episode maintient le contact avec le monde

homerique (cf. Od. 10, 118sqq.).
27 M. Eliade, Traite d'histoire des religions (Paris 1948) 367 esquisse une theorie religieuse de

Vahiov qu'il conviendrait de mettre en parallele avec la conception de la poesie alexandrine.
28 E. Eichgrün, Kallimachos und Apollonios Rhodios (Diss. Berlin 1961) 96sq.
29 U. von Wilamowitz-Moellendorf, Hellenistische Dichtung in der Zeit des Kallimachos 2

(Berlin 1924) 227 fait observer que le savoir en poesie peut remonter fort bien ä Homöre
et Hesiode, mais s'il oppose le monde de la science ä celui des dieux, il ne distingue pas les
deux mises en oeuvre du savoir.



236 Andr6 Hurst

d'etre loue par l'auteur du prologue aux Teichines. En resume, nous nous trou-
vons dans ce passage en face d'un Apollonios poete lucide de la science et harmo-
nisateur du concret; comment concilier ce premier resultat avec l'idee tradition-
nelle d'un Apollonios psychologue30 Cette question depasse le cadre du present
article31. Toutefois, il me semble permis dejä d'entrevoir en Apollonios une figure
d'avant-gardiste, et non pas un reactionnaire; il se plait ä vider de son contenu
habituel la structure de l'epopee pour y mettre un materiel nouveau, une vie
nouvelle.

Nous en arrivons ainsi ä notre seconde question: la situation d'Apollonios,
dans le cas particulier, en face des donnees legendaries. Nous n'obtiendrons quelque
lumiere qu'a condition de nous poser une question plus fondamentale ä propos
de ces donnees: comment est-il possible que nous possedions deux versions aussi

radicalement opposees de la rencontre entre Argonautes et Dolions32? Oublions

un instant la logique pour tenter une approche de la mentality «arcbaique» (dans
le sens de «commencement» done, pour Eliade, dans le temps du mythe33). Imagi-
nons le d&roulement des faits de la fagon la plus nue: une troupe d'aventuriers

prets a tout debarque pour se ravitailler dans un pays inconnu34; les habitants
du pays, sous la direction de leur chef, tentent de chasser l'importun38; nous
tenons la une explication elementarie de la version relatant un combat; d'ou

proviennent alors les versions selon lesquelles 1'accueil fut favorable - Rappelons-
nous qu'il s'agit de traditions locales et que, partant, si nous cherchons pour cause

une conduite de l'homme archaique, nous devons nous placer du cote des sujets
de Kyzikos; les aventuriers, une fois repartis, laissent des morts sur le terrain (il
s'agit toujours de la situation simple et non du poeme d'Apollonios, ou aucun
Argonaute ne meurt36) et e'est dans l'attitude ambivalente de l'homme archaique
ä l'egard de l'ennemi tue que nous trouverons peut-etre notre solution.

Dans un livre ou il analyse les rapports du psychisme moderne avec la conduite
sociale des hommes primitifs, Freud relate que certaines peuplades de Borneo et
de l'Amerique du Nord traitent en amis leurs ennemis morts, leur prodiguant les

soins les plus affectueux et les pleurant durant des mois, comme s'ils devaient par

30 On le dit du troisieme livre surtout, mais on peut le dire de bien d'autres passages;
of., par exemple, l'article de H. Frankel, Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios,
Mus. Helv. 17 (1960) 1-20.

31 Je n'esquive pas la question mais la renvoie a un ouvrage plus general sur Apollonios,
actuellement en preparation.

33 Contentons-nous de rappeler ici qu'une interpretation traditionnelle, mais qui ne va
pas dans le sens de notre question, se trouve dans la Griechische Mythologie de Preller-Robert
(Berlin 1921) 831sqq.

33 Eliade, op. eit. 336sq.
31II est temps de eiter le jugement de Polygnostos (Schol. Ap. Rh. 1 ,989-91) qu'appuie,

du reste, le texte de Malalas cite plus haut (p. 233).
36 Plus d'un periple rapporte des evenements de ce genre; il est presque superflu de citer

ce qui arriva k Nearque, cf. Arrien, Ind. 24.
36 Ce qui n'a rien de ridicule comme l'insinue Andre Bonnard a propos du combat contre

les rryyeveig (Civilisation grecque 3 [Lausanne 1959] 263), mais correspond a un schema
traditionnel du recit Mroique; on le retrouve jusque chez Shakespeare (Henry V, acte IV,
scSne 8).



Le retour nocturne des Argonautes 237

lä gagner leurs mänes ä la cause des meurtriers37; admettons que les faits se soient
deroules de la meme fagon dans notre cas (nous verrons ensuite si nous y sommes

autorises); on voit oü je veux en venir: au moment ou la conduite archaique cessa

d'etre comprise, le traitement identique des cadavres des ennemis et des cadavres
des Dolions (appelons-les ainsi), l'ambivalence des sentiments ressentis devant
l'ennemi mort exigerent une motivation par deux attitudes contraires; c'est ce

que fit Deiochos (cf. supra) et ce que reprit ä sa suite Apollonios38. Avant d'en
tirer des conclusions sur notre poete, voyons s'il n'est pas temeraire de faire appel
ici a la mentalite archaique et si nous ne pourrions pas faire etat d'un autre vestige
des conduites primitives ä l'interieur de cet episode, vestige qui attesterait l'affleu-
rement de la couche la plus ancienne du recit.

Sans entrer dans la discussion que Freud souleve ä propos de tabou et d'ambi-
valence ou de superstition, notons qu'il cite39 un passage de Frazer tres important
pour nous: on y assiste a une ceremonie destinee a ecarter les esprits vengeurs des

ennemis tues et qui consiste ä frapper sur les boucliers, hurler, etc.; les Argonautes
n'agissent-ils pas de maniere analogue40

äfivöig de veoL 'Ogqifjog ävcoyfj

oxaigovxeg ßr/xagfiov ivojzXiov elXlaaovxo

xal adxea iupeeaaiv enexxvnov, &g xev icorj

dvacpr/fMg nXa£oixo 8C rjSQoq rjv exi Xaoi

xrjdelr) ßaaiXrjog ävearevov. evfiev eaatel

QOfxßm xal xvTidvcp 'Pelr/v (frgvyeg IXdaxovxai.

Les scholies ne font que paraphraser le poete41 et l'on sent bien que le Stade de

religiosite qui justifiait un tel rite est depasse. On s'etonnera peut-etre de voir ce

comportement attribue aux Argonautes et non aux Dolions; mais on peut encore

porter le fait au compte de la confusion qui prit place, on l'a vu, dans la legende

avec la disparition de la mentalite archaique; cette disparition se trouve accentuee

par la mise en oeuvre de la ceremonie dans le cadre 'savant' d'un alxiov et par sa

justification rationnelle (couvrir le bruit des plaintes pendant le sacrifice).
Le traitement de notre seconde question nous donne un point de vue nouveau

sur la poetique d'Apollonios, notre expression d'«harmonisateur du concret» de-

vient plus explicite: le poete ne se livre pas a une recherche qui n'est ni dans 1'esprit
ni dans le goüt de son siecle; son geste le plus immediat est 1'approbation entiere
de toutes les donnees du reel scientifique et litteraire; son intervention, comme le

montre l'emploi du vent (savoir fonctionnel) et du retour nocturne (contrepoint
des elements de ce savoir) se borne a rendre ces donnees vraisemblables, mais

vraisemblables toutes, et non sans une certaine qualite d'enthousiasme.

37 Sigmund Freud, Totem und Tabu (Fischer-Bücherei 1956) 45sq. et n. 1-2.
38 Schol. Ap. Rh. 1, 1037 b.
33 Freud, op. cit. 46 n. 3.
40 Ap. Rh. Arg. 1, 1134sqq.
41 Schol. Ap. Rh. 1, 1135sqq. le bruit des plaintes troublerait le sacrifice.


	Le retour nocturne des Argonautes

