
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 3

Artikel: Weitere pindarische Notizen

Autor: Mühll, Peter von der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weitere pindarische Notizen

Von Peter Von der Mühll, Basel

8. Persönliche Verliebtheit des Dichters?

In der achten Nemee feiert Pindar in erster Linie den Sieg, den Deinis von
Aigina als naig im Doppellauf errungen hat, auch wenn er an den beiden
entscheidenden Stellen, 16 und 48, damit den Doppellaufsieg des Vaters Megas
verbindet. Aber Megas war zur Zeit des Liedes schon gestorben, 44 ff. An den Deinis
allein denkt der Dichter jedenfalls, wenn er zu Beginn die Herrin Hora anruft;
von der Reifezeit der Jugend, die die Liebesregungen ankündet, von den (pikörareg,

egcoreg spricht er, weil es ein Lied auf einen xalög naig zu singen gilt. - Als 490
der junge Thrasybulos von Akragas seinen Oheim Theron und seinen Vater Xeno-
krates, dessen Viergespann gesiegt hatte, durch Anwesenheit in Delphi vertrat,
stellte Pindar die sechste Pythie als Wirkung der Aphrodite oder der Chariten
hin. Pindar hatte Thrasybul selber kennengelernt, er hatte mit ihm Symposien
gefeiert (Vers 53 und Fragment 124), er kannte ihn genau (44ff.). Mit jenen
Worten zollt er ihm eine zarte Liebeshuldigung1, und so begann denn auch das

wohl nach Akragas gesandte Symposionenkomion, Fragment 124, das den Thrasybul

als egaräv ö/jj/a' äoiöäv begrüßt, nicht zufällig mit dem Wort egarög, es ist
noch nicht abgeschwächt2.

In N. 8 lenkt Pindar von der Hora in der Jugend beider Geschlechter über ihre
Auswirkung in der Liebe hin zum Mythos, zum Eros von Zeus und Aigina, hin
dann zu Aiakos. Eine solche Führung der Gedanken vom schönen, eindrucksvollen
Prooimion zum Thema entspricht seiner Weise. Nicht einmal andeutend wie in
der sechsten Pythie wird eine persönliche Zuneigimg des Dichters zum Besungenen
ausgesprochen3. Pindar sagt nur - auf feinere Erklärung der feinen Worte4
verzichte ich -, daß die Hora die Liebe bald mit sanfter, bald mit anderer, d. h.

roherer, gewalttätiger Hand erzwingt; aber nur jene, die besseren Hgcoreg in der
Macht zu haben, sei willkommen.

Es gibt also zwei Arten der Liebe, die voneinander verschieden sind. So wie

* Vgl. zuletzt Mus. Helv. 21 (1964) 96 ff.
1 So weit folge ich Dissen (auch im Briefwechsel mit Boeckh [1907] 116), andern und

Wilamowitz, SBPAW 1901, 1287; Pindaros 137. 312. Was Wilamowitz über den
Zusammenhang mit dem sechsten Paian sagte, ist widerlegt, vgl. S. L. Radt, Pindars zweiter
und sechster Paian (1958) 90f. 104f. Vorsichtig zum Liebesbekenntnis äußert sich Schade-
waldt, Der Aufhau des Pind. Epinikion 272, 2. - Das fj in P. 6, 2 ist wichtig.

2 S. auch H. Bischoff, Gnomen Pindars 91.
3 Wüamowitz drückte sich SBPAW 1908, 330, 2 weniger zurückhaltend als im Pindaros

410 aus.
4 Zu ihnen H. Frankel, Wege und Formen frühgr. Denkens2 361 f.



Weitere pindarische Notizen 169

hier Pindar die egcoreg, so trennt Hesiod5 die egiöeg, und schon vor Hesiod (und
Homer) scheint man von zweierlei aldcog und ehiig gesprochen zu haben, wobei

gerne jeweils entweder die eine als ä/jeivcov (Hesiod, E. 19. 24) oder die andere als

ovx äya&rj (efoitg Hesiod, E. 500, aldcog Hesiod, E. 317 g 347) bezeichnet wird,
wie etwa hier Pindar von den ägsloveg egcoreg spricht.

Für Pindar sind die zweierlei egcoreg ein schon Gegebenes, das er nicht als ein
Neues entwickelt, sondern das er aufgreift. Vom Thema der Konstatierung eines

doppelten Eros - er ist ja der ykvxvmxgog - hat in weiter Umschau Franjois
Lasserre in dem Buch «La figure d'Eros dans la poesie grecque» (1946) gehandelt,
wie es zumal bei Euripides, Piaton, in der Neuen Komödie und bei hellenistischen
Dichtern sich findet6. Am deutlichsten tritt es uns entgegen in der Pausaniasrede
des Symposions, im Chorlied 543 ff. der Aulischen Iphigenie, im zweiten Meliambos
Aoid tig afj.lv ecpa (seil. Eurip. Fr. 929a Snell) des Kerkidas. Gleich nachdem
der Kerkidaspapyrus gefunden war, hatte Wilamowitz, SBPAW 1918, 1146

Kl. Sehr. 2, 138) die Parallele zur achten Nemee angemerkt. Doch, wie
gesagt, der Topos lag schon Pindar vor, auch Ibykos Fr. 6 D. 5 P. dürfte ihn
bereits kennen7. Wer weiß, wie früh der wesenhafte Unterschied eines yXvxvg

egeog und eines nixgog egeog festgestellt und ausgesprochen worden ist
Doch nicht nur den guten und den schlechten Eros (wie die Eris und die Aidos)

hat man geschieden, herkömmlich war auch, vom schlechten Typ zunächst
euphemistisch als vom eregog zu reden - Piaton im Symposion 180.185 hat das natürlich
nicht aus Nemee 8 - (anders ist Hesiod, E. 17), herkömmlich auch der Wunsch,
man möge nur der guten Art teilhaft werden: vgl. mit Pindar Eurip. I. A. 554ff.;
Fr. 897, 11; 672, 2 Stheneboia 1, 32 Arnim; Kerkidas 2, 12 und noch Orph.
Hymn. 58, 9f. An die unwiderstehliche Allgewalt des Eros8, von der der Chor der

Tragödie singt, denkt Pindar in Vers 3 (die dvayxa z. B. bei Aristarch von Tegea
Fr. 2 Nauck2 p. 728).

Mag nun der ganze Topos anderswo direkteren Bezug gehabt haben, hier, in
der achten Nemee, ist alles ganz ins Allgemeine gewendet; der Eros geht im
Wunschsatz gar in die umfassendere Bedeutung des Verlangens über, ngog egyov
exaarov. Die "Qga, in der Deinis steht, erweckt Liebe, ganz allgemein.

Wie ist es in der zweiten Isthmie Das Prooimion ist sehr eigenartig, scheint
aber in dieselbe Kategorie zu gehören wie das der achten Nemee: Wenn ein
Schöner die Reife, hier öncbga, hatte, die Gemahnerin an Aphrodite, fivaaretga
'Acpgodirag9 - in N. 8 heißt die cbga xdgvlj 'Acpgodirag cpiXordrcov -, dann sandten
in früherer Zeit die Dichter rasch naideiovg v/jvovg; heutzutage will man für
Chorlieder (Terpsichora, Vers 7!) Geld. So viel wird durch den Vergleich klar, an

Liebeshuldigung ist gedacht. Nun stand, wie wir oben sagten, 490, zur Zeit der
sechsten Pythie, Thrasybul von Akragas, an den sich wieder nach vielen Jahren

6 Vgl. Diller, Die dichter. Form von Hesiods Erga (1962) 54f.
6 Zusatz: S. nun auch D. Korzeniewski, Philologus 108 (1964) 63.
7 Vgl. H. Frankel, Dichtung und Philos.2 552. 324, auch Lasserre 56.
8 Lasserre passim. 9 onrnga Kvngidog Chairemon 12 N.2.

12 Museum Helveticum



170 Peter Von der Mühll

die zweite Isthmie richtet, mit Pindar in naher persönlicher Beziehung. Die
diskrete erotische Widmung des früheren Gedichts schien uns festzustehen. Oh-
schon in I. 2 ein allzu direkter Hinweis10 auf P. 6 oder auf das Symposiongedicht
nicht vorliegt und I. 2, wie geboten, aus sich selber verstanden werden muß, so

wählt Pindar wohl nicht ohne Erinnern an jene Zeit erotisch sich gebender
Beziehung als Folie zu seinem jetzigen Gedicht die alten Knabenliebelieder, sagt er
doch dem Thrasybul auch allgemein 30f., sein Haus sei wohlbekannt mit x&fMi
egaxoL und äoiöai. Freilich, nunmehr ist Thrasybul für ihn ein ielvog rföalog (48).
Das unverlangt demNikasippos mitgegebene Gedicht, dessen vielverkannteAbsicht
klar und aus den Verhältnissen der damaligen Welt zu motivieren ist, halb ein
poetischer Brief und doch wieder ein zur Aufführung empfohlenes (45) Epinikion, hilft
mit dem eigentümlichen Eingang sein Entstehen zu rechtfertigen. So viel dürfen
wir wohl sagen, wenn uns auch das Ineffabile des wahren Kunstwerks bewußt ist.

Auch mir hat früher (Mus. Helv. 15, 221) die historische Ausdeutung der Verse

43 ff. imponiert, die das Gedicht in die Zeit nach dem Fall der Tyrannis des

Emmenidenhauses von Akragas zu verweisen schien, d. h. etwa ins Jahr 470.

Aber die dort ausgesprochene Forderung, sich nicht durch die menschliche
Tendenz zur Mißgunst davor abschrecken zu lassen, den Preis der dgsrd des Xeno-
krates vor den Leuten zum Vortrag zu bringen, fügt sich durchaus einem häufigen
Topos der Epinikien ein; wir haben keinen Anlaß, nach Wilamowitz' Weise, diese

Worte auf eine bestimmte geschichtliche Situation zu beziehen und biographisch
zu verwerten11. Sie brauchen nicht erst nach Therons Tod und dem nicht lange
danach erfolgten Sturz der Tyrannis (471) gedichtet zu sein; Pindar hat vom
<p&6vog der Menschen allgemein, nicht von dem der Bürger gesprochen. Xenokra-
tes, Thrasybuls Vater, dessen Tod im Gedicht vorausgesetzt ist, kann sehr wohl
schon vor Theron gestorben und Theron zur Zeit von I. 2 noch am Leben sein;

von ihm, Thrasybuls Oheim, der nur beiläufig in Vers 28 f. als Mitsieger in Olympia
(476) genannt wird, mehr hier zu sagen, war kein Grund. Das Lied wird in
die Zeit der andern beiden «poetischen Briefe» P. 2 und 312, die Pindar nach der
Rückkehr aus Sizilien (475) an Hieron von Syrakus gerichtet hat, fallen. Damals,
als die Herrschaft der Emmeniden von Akragas noch intakt war, durfte der

Dichter - in aller Geziemtheit - an die «milte» des Thrasybul appellieren.
Mit den Gedichten auf Thrasybul dürfen wir vergleichen das auf Papyrus

erhaltene, viel erörterte Ende eines anscheinend von Ibykos stammenden Enko-
mions, wo schließlich Polykrates angeredet wird, dessen Schönheit der schönster

Helden gleichkommt. Der Gefeierte ist auch nach meiner Ansicht niemand anders

als der berühmte Tyrann von Samos, der ja vor seiner Tyrannis schon ein großer
junger Herr war (Alexis von Samos FGrHist 539 F 2). Nach andern (s. besonders

Snell, Philol. 96 [1943/4] 290 ff.) hat Fränkel, Dichtung u. Philos.2 327ff. das

10 J. B. Bury, The Isthmian Odes 32ff. weist auf die Ähnlichkeiten in den beiden Gedichten

hin.
11 Vgl. Bischoff a. O. 84. 92.
12 Mus. Helv. 15 (1958) 218, 13. 221.



Weitere pindarische Notizen 171

Ganze des Gedichts verdeutlicht. Bei Ibykos, wie wir ihn wissen, wird der Anfang
eine gewisse erotische Färbung gehabt haben, wie es zurückhaltender hei Pindar
P. 6 der Fall ist.

Diese Lieder auf Polykrates und auf Thrasybulos zeigen, daß gerade hochgestellte

oder sagen wir - auch wenn zur Zeit von Ibykos 3 D. 1 P. und von P. 6

die eigene Tyrannis oder die des Familienhauptes noch nicht Faktum geworden
war - fürstliche junge Persönlichkeiten gern im Ton der Verliebtheit besungen
wurden. Wieviel aber war dann wahres Gefühl Bei Ibykos stellt auch Wilamo-
witz, Pindaros 512 diese Frage13, für Pindar dagegen nicht. Aber gegen das
Operieren mit Stammesunterschieden sind wir heute skeptisch.

Nun aber finden wir, daß dereinst F. G. Welcker die ganzen Liebeserklärungen
an Knaben bei Ibykos und bei Pindar als reine gesellschaftliche Huldigung zu
verstehen gelehrt hat. Sein Aufsatz, eine im Rheinischen Museum von 1834

erschienene Rezension des Schneidewinschen Ibycus, ist zwar in den Kleinen Schriften

1, 220 ff. abgedruckt, aber, soweit mir gegenwärtig ist, scheint er nicht
genügend beherzigt worden zu sein14, so eben nicht von Wilamowitz, der doch sein
Buch « Sappho und Simonides» dem Andenken Welckers widmete. Mitten in der
Blütezeit der Romantik erscheint da Welcker großartig weitblickend.

Erotische Lieder an Knaben hat unter den Chorlyrikern nach Chamaileon15 bei
Athenaios 13, 601 A schon Stesichoros (Fr. 99 P.) gedichtet, man bezeichnete sie

als naideia (so Welcker, Kl. Sehr. 1,242: trad. Ttaidiä) oder noudixa. Wir können sie

uns nach dem Typus des Polykratesgedichts vorstellen, sicher gilt für sie generell
das gleiche wie für die des Ibykos. Welcker hat seine Auffassung vom
Konventionellen dieser Lieder durch Analogien aus nichtgriechischer Literatur gestützt
(1, 235. 236f.). Sie leuchtet ein, seine Ausführungen muß man selber lesen; so

gut wie dieser Meister der Altertumswissenschaft könnte ich es nicht darstellen.
Auch Pindars Fragment 123, das eindrucksvolle Stück aus dem Enkomion auf

den jungen Theoxenos von Tenedos, dessen Bruder zur Einsetzung als Prytane
die sogenannte elfte Nemee16 erhielt, wollte Welcker so verstanden wissen. Es

gibt sich als persönliche Liebeserklärung des bereits alten, eigentlich den Jahren
für solche Leidenschaften entrückten Dichters17. Sogar das wird in der Tradition
stehen; man halte daneben das durch das Bild vom alten siegreichen Rennwagen-
pferd berühmt gewordene erotische Fragment des Ibykos 7 D. 6 P. Wurde
einem älteren Dichter die Aufgabe gestellt, das Lob eines jungen Menschen zu
singen, so war es gegeben, die Schönheit des Jungen, von dem sonst noch wenig
zu sagen war, mit den leuchtendsten Farben auszumalen, um die Ergriffenheit
des Alten verständlich zu machen; Pindar sagt nicht umsonst Fr. 123: so müßte

13 S. auch Bowra, Greek Lyric Poetry2 256f., der, wie andere, an den gleichnamigen Sohn
des Polykrates denkt.

14 B. A. van Groningen, Pindare au banquet (1960) 77. 81 lehnt Welckers Auffassung von
Fr. 123 ab.

16 Inwiefern die Nachricht bei Athenaios auf den 600 F zitierten Chamaileon zurückgeführt
werden kann, darüber s. Wehrli zu Chamaileon Fr. 25 S. 79.

16 Darin V. 48 vgl. mit N. 8,5. 17 Den Typus des alten Dichters kennen wir aus Anakreon.



172 Peter Von der Mühll: Weitere pindarische Notizen

es jedermann ergehen. So viel ist ja klar: die Anekdote, daß Pindar, das Haupt
im Schoß des geliebten Theoxenos, im Gymnasium gestorben sei, gehört zu den
üblichen Erfindungen der Biographen auf Grund von Gedichten. Es wird zuerst
von Chamaileon behauptet worden sein. Schon Welcker sah alles Wesentliche
(a. 0. 234f.). Natürlich ist möglich, daß Pindars glühender Sprache persönliche
Zuneigung zu Theoxenos zugrunde liegt, aber wir wissen es nicht; höchstens
können wir sagen, daß solchen Gefühlen Ausdruck geben zu können bei ihm wie
bei Ibykos kaum ohne Mitschwingen derartigen Erlebens denkbar ist. Sie sind
Söhne ihrer Zeit. Aber im einzelnen Fall steht die Form der Kundgebung in einer

gesellschaftlichen Tradition; diese verlangt, daß man so tut, als wäre man
verliebt. Für die Biographie des Dichters ist wenig zu gewinnen. So auch nicht aus
dem Fragment des Gedichts des Ibykos auf einen Euryalos 8 D. 7 P. und
aus dem auf einen Gorgias 30 B. 8 P.18.

Das d delva xalog der Vasenmaler ist ja ebenfalls eine in der Sitte wurzelnde
Reverenz vor vornehmer Jugend, und sie war nicht frei von materiellen, geschäftlichen

Absichten. So gehörte es sich auch für den Chordichter, die jetzige Schönheit

eines jugendlichen Siegers oder die damalige, als der nun Gefeierte als Junge
siegte, zu preisen: Ol. 8, 19; 10, 99ff. (igarog steht wie Fr. 124, 1; I. 2, 31 und
wohl N. 6, 12; vgl. P. 9, 98fi.); N. 3, 19; 11, 13; Bakch. 14, 1719.

Wie und wo dieses Sichverliebtgeben in der chorischen Lyrik aufgekommen ist,
lassen wir dahingestellt. An die Schönheitswettkämpfe20 allein zu denken, wäre
wohl zu eng. Im Epinikion ist das Thema sekundär, aber im Lob am Symposion,
für das auch Pindar Fr. 128 gedichtet ist, kann es nicht selten gewesen sein; das

beweist Bakchylides Fr. 4, 79f. Snell7. Im Frieden, sagt er,
avfijioaimv S' igarüiv ßgtöovx' äyvuu,
jiaiöixoL &' vfivoi (pkeyovxai,

Hier denkt Bakchylides doch offenbar an Gesänge eines Chors. Oft wird, worauf

ich hier nicht eingehe, in diesem Stil auch solo vorgetragen worden sein. Was

war aber dann noch für ein inhaltlicher Unterschied zur eigentlichen, auch
stilistisch sich absondernden Monodie und zur Elegie

Gilt dann auch für Liebesgedichte, daß es sich bloß um eine gesellschaftliche

Huldigung handelt, wenn doch die Liedform für den Ausdruck des Einzelbekenntnisses

geschaffen war Etwa gar für Sapphos <paivsrai (tot xfjvog Auf diese Frage
hat Merkelbach in dem wichtigen Aufsatz im Philologus 101 (1957) 6ff.
geantwortet, in dessen Nähe uns diese Bemerkungen über Pindar mit ihrem Hinweis
auf Welckers Interpretation gebracht haben. Wir halten darum inne, nachdem

wir schon zum Chorlied nicht eben viel Neues vorgebracht haben.
18 Dazu Wilamowitz, Pindaros 511.
19 Schönheit ist an sich ein Wert (N. 3, 19; 11, 12. 13), ihr entspricht die agonale Leistung

(Ol. 8, 19; N. 3, 19; I. 7, 22); Leistungen machen auch den erwachsenen Sieger schön (Ol.
6, 76; 9, 94; P. 5, 45; 9, 98ff.; I. 7, 22; Bakch. 9, 27ff.).

20 Zu Fr. 123 darf immerhin angemerkt werden, daß nach Nymphodor, FOrHist 572 F 7
bei Athenaios 13, 609 D die Frauen von Tenedos als besonders schön galten und daß nach
Theophrast ebda. 610 A auf Tenedos weibliche Schönheitswettkämpfe stattfanden.


	Weitere pindarische Notizen

