
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 3

Artikel: Retraktationen zum Problem des esoterischen Platon

Autor: Krämer, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 21 1964 Fase. 3

Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton

Von Hans Joachim Krämer, Tübingen

In «Arete bei Piaton und Aristoteles. Zum Wesen und zur Geschichte der
platonischen Ontologie»1 hatte ich folgende Thesen aufgestellt und im einzelnen
ausführlich begründet:

1. Die chronologische Einordnung nach den Dialogen und überhaupt jede
bestimmte Datierung der platonischen Lehrvorträge neqi räyadov findet an der
antiken Überlieferung keinen Anhalt. Es muß darum grundsätzlich mit einer
Parallelität zwischen dem literarischen Werk und der durch tieqI räyaüov
repräsentierten innerakademischen Lehre Piatons gerechnet werden.

2. Piaton selbst deutet im Phaidros und im 7. Brief eine innerakademische
Sonderlehre an, von der das literarische Werk wegen der Mängel seiner Schriftlichkeit

ausgeschlossen bleibt. Die Grundzüge dieser Lehre scheinen mindestens bis

zur Periode der Politeia zurückzureichen. Übereinstimmende Äußerungen der

Zurückhaltung finden sich in fast allen größeren Dialogen.
3. Die schärfere Interpretation der platonischen Schriften, vor allem des

zentralen Arete-Begriffs, führt in der Tat auf den Horizont einer übergreifenden
Prinzipienlehre nach Art von neql räya&ov und eines daranhängenden systematischen
Gesamtentwurfs. Die Reduktion ist für das spätere Werk im einzelnen verifizierbar,

für das frühere nach der Analogie und von der Sache her zu erschließen. Selbst

für den ganz frühen Piaton gibt es - in den Dialogen wie im Sokratikerkreis -
Zeugnisse, die den unmittelbaren Anschluß der platonischen Philosophie an die
vorsokratische Arche-Thematik nahelegen.

4. Das Platon-Bild, zu dem sich diese Ergebnisse zusammenschließen, betrifft
die 'platonische Frage' der 'Entwicklung' Piatons ebenso wie die
philosophiegeschichtliche Stellung Piatons (Verhältnis zu Vorsokratikern, Aristoteles, Neu-

platonikern), die Bestimmung der platonischen Akademie und des Schriftwerkes
und zuletzt der platonischen Philosophie selbst (Systemcharakter)2.

1 Abh. Heidelb. Akad. d. Wiss., phil.-hist. Kl., 1959 Nr. 6 (im folgenden APA).
2 Zu dem in Arete bei Piaton und Aristoteles entworfenen Platon-Bild haben sich bisher

im wesentlichen positiv geäußert: H. Flashar, Gymnasium 69 (1962) 102ff.; F. Dirlmeier,
Merkwürdige Zitate in der Endemischen Ethik des Aristoteles, SBHeidelberg, phil.-hist. Kl.
1962, 2, 5ff. und: Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung hg. von E. Grumach, Bd. 7:
Endemische Ethik (Darmstadt 1962) Einleitung 142; E. Koller, Mus. Helv. 19 (1962) 135f.;
A. Lesky, Oesch. d. gr. Lit.2 (1963) 569. 585-87 (mit Vorbehalt); K. Gaiser, Protreptik
und Paränese bei Piaton, Tübinger Beiträge z. Altertumswissenschaft H. 40 (1959) 20,
und: Piatons ungeschriebene Lehre (1963) 17f. 335f. 452 und passim; F. P. Hager, Die
Vernunft und das Problem des Bösen im Rahmen der platonischen Ethik und Metaphysik, Noctes
Romanae 10 (Bern/Stuttgart 1963) 10-14; W. Liebich in Nestle-Liebich, Gesch. d. gr. Lit.3 2
(1963) (Sammlung Göschen Bd. 557) 11-25. In einem an den Verfasser gerichteten Brief hat
sich Werner Jaeger kurz vor seinem Tode folgendermaßen geäußert (1961): «Ich nehme an,

10 Museum Helveticum



138 Hans Joachim Krämer

Die zu erwartende Auseinandersetzung mit der traditionellen, im wesentlichen

vom 19. Jahrhundert geprägten Platon-Deutung ist unterdessen in eine erste
Phase getreten. Mehrere Kritiker haben zu den eben angeführten Thesen ausführlich

Stellung genommen und dabei das hergebrachte Platon-Bild zu verteidigen
gesucht3. Die Gegenposition, die sie vertreten, läßt sich etwa in folgende Punkte
zusammenfassen:

1. Eine wesentliche, als solche intendierte Sonderlehre Piatons neben den

Dialogen hat es niemals gegeben.
2. tieqI räya&ov ist nach wie vor im Sinne der Spätdatierung und wahrscheinlich

als einmaliger Vortrag aufzufassen. Die «Altersvorlesimg» Über das Gute

fügt sich demgemäß in das Evolutionsschema der Schriften ein und ist den

Dialogen chronologisch nachzuordnen. Sie nimmt keinen dem Schriftwerk übergeordneten

Standort ein, sondern bezeichnet entweder die letzte, abschließende - in
den späteren Dialogen allerdings «vorbereitete» - Position eines «lebenslangen

Philosophierens» oder faßt Themen zusammen, die Piaton lediglich in experimenteller,

vorläufiger Form behandelt, aber noch nicht für «publikationsreif» gehalten
hat.

3. Die Aussagen des Phaidros und des 7. Briefes rechnen, soweit sie überhaupt
auf Piatons eigene Schriften zutreffen, lediglich mit einem graduellen methodischen,

aber nicht mit einem inhaltlichen Unterschied zwischen Wort und Schrift.
4. Sofern Piaton in den Schriften doch Zurückhaltung geübt hat, bezieht sie

sich auf das äggrjTov, das schlechthin Unsagbare, das darum auch in der mündlichen

Lehrtätigkeit nicht zur Sprache gekommen sein kann. Piaton hat danach

alles, was sich sagen ließ, auch geschrieben. Was er nicht geschrieben hat, läßt
sich auch nicht sagen. Schriftlichkeit und Unsagbarkeit stehen einander also

unvermittelt gegenüber: Einen besonderen Zwischenbereich der Mündlichkeit gibt
es der Sache nach nicht. -

Bei einer so auffälligen Divergenz der Standpunkte, gerade auch in Fragen
einfacher philologischer Textauslegung, empfiehlt es sich, die umstrittenen
Textzeugnisse noch einmal einer eingehenden Analyse zu unterziehen und dabei die
bisher vorgebrachten Argumente kritisch zu sichten. Im folgenden werden
demgemäß der Reihe nach untersucht: der negl räya&ov-Bericht bei Aristoxenos, der
7. platonische Brief, die Schlußpartie des Phaidros (274-78), die Verweise der

Dialoge und das Referat bei Sextus Empiricus (Math. 10, 248ff.); daran schließt
sich eine zusammenfassende Betrachtung über das Problem des esoterischen Piaton
im ganzen an.

daß gewisse Grundlinien von Anfang an ausgeprägt waren, die in die entscheidende Richtung

wiesen und an denen Piaton stets festhielt, aber ständig arbeitete.»
3 H.-D. Voigtländer, Arch. f. Gesch. d. Philos. 45 (1963) 194-211; G. Vlastos, Gnomon

35 (1963) 641-655. - Mit den anders gearteten Einwänden von W. Perpeet, Philos. Rundschau

10 (1962) 253-271, habe ich mich an anderer Stelle auseinandergesetzt.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 139

I
Der einzige genauere Bericht über den Hergang der platonischen äxgoaaig negi

xov äya&ov bei Aristoxenos (Harmonika p. 44 Marquard, nach Aristoteles) ist lange
unkritisch im Lichte der späteren Ausgestaltungen des Themistios (Or. 21, 245 C f.)
und Proklos (In Plat. Parm. II, Cousin 18211 p. 92, 18642/19613 p. 688) gelesen
worden. Es war eines der wichtigsten Ergebnisse der jüngsten nsgl xäya&ov-
Forschung4, daß sie den Nachweis führen konnte, daß der originale Bericht des

Aristoxenos weder die Einmaligkeit der äxgöaaig behauptet (wie Themistios und

Proklos) noch für die Datierung in Piatons späteste Zeit, womöglich nach den

Dialogen, einen Anhalt bietet. Die einzige Beschränkung, die sich dem Text
entnehmen läßt, liegt darin, daß die von Aristoteles geschilderten Vorgänge
wahrscheinlich - oder jedenfalls vorzugsweise - erst nach dem Eintritt des Aristoteles
in die Akademie, also im Lauf der letzten 20 Lebensjahre Piatons, stattgefunden
haben, was natürlich nicht ausschließt, daß sich schon vorher Ähnliches ereignet
hatte. Da sich aus den übrigen Bezeugungen von negi xäya&ov erst recht kein
Indiz für die Einmaligkeit der äxgöaaig oder ihre Datierung «nach den Dialogen»
anführen läßt, war mit der Berichtigung der Aristoxenos-Deutung die Frage nach
dem Verhältnis des Schriftwerks zu nsgi räya&ov neu gestellt. Es muß deshalb
nachdenklich stimmen, wenn die Kritik von diesem Ergebnis kaum Notiz
genommen und es wie beiläufig übergangen hat5 - man darf hier wohl das

Eingeständnis der Unwiderlegbarkeit heraushören.
Indessen war selbstverständlich mit dem Nachweis, daß Aristoxenos für die

traditionelle Datierung nichts hergibt, für die entgegengesetzte Deutung noch
kein positiver Beweis erbracht. Der Text blieb, soweit es sich um die Anekdote
im engeren Sinn handelte (p. 44 Z. 5-17 M.), zweideutig. Es ist deshalb ein
Mißverständnis der Kritiker, wenn sie meiner Aristoxenos-Interpretation die These

unterstellen, die Anekdote belege an sich selbst und für sich genommen schon die
wiederholte und regelmäßige Lehrtätigkeit Piatons unter dem Titel tzsqi täya&ov.
Die Intention der Interpretation war vielmehr zunächst darauf gerichtet zu zeigen,
daß die Erzählung mit den übrigen Bezeugungen der akademischen Lehrtätigkeit
Piatons, vor allem dem 7. Brief, nicht im Widerspruch, sondern im Einklang
steht und darum von dort her weiter aufgehellt und ihrer Zweideutigkeit enthoben
werden kann. Da nun einmal die Schilderung der Vorgänge bei Aristoxenos zu

dürftig ist, um dezidierte Schlüsse nach der einen oder anderen Seite zuzulassen,
sind wir auf Vergleiche angewiesen. Wenn aber in den Paralleltexten mit einer
wiederholten und inhaltlich beständigen Lehrtätigkeit Piatons gerechnet wird,
reicht die Übereinstimmung des Aristoxenos-Textes schon zu, um für die äxgo-

aaig tisqi xäya&ov denselben Sachverhalt wahrscheinlich zu machen.
1. Zunächst sollte jedoch nicht übersehen werden, daß auch der Kontext der

Anekdote wichtige Hinweise bietet. Aristoxenos vergleicht nämlich die äxgöaoig

4 APA 20f. 404ff.
5 Vgl. z. B. Voigtländer a. 0. 207; ähnlich kurz Vlastos a. 0. 650.



140 Hans Joachim Krämer

negl räya&ov Piatons mit den aristotelischen äxgodaeig (p. 44,17ff. M.). Der
Vergleich geht offensichtlich auf Aristoteles selbst zurück, denn es heißt, Aristoteles
habe den Fehler Piatons in seinen eigenen Vorlesungen bewußt vermeiden wollen
(ngoeleye piev ovv xal avrög Agiororekrjg di' avrdg ravrag rag alt lag, (hg

s<prjv negl rivojv r' earlv r\ ngaypiareia xal rig)6. Die Vorlesungstätigkeit des

Aristoteles war jedoch anerkanntermaßen eine periodisch wiederholte. Es ist dann
aber das Nächstliegende, in der äxgoaaig Piatons gleichfalls nichts anderes als

einen periodisch wiederholten Lehrvortrag im Kreis der akademischen Schule zu
erkennen.

Aus dem Vergleich folgt aber noch Weiteres. Vlastos glaubt in der Überraschung
und Enttäuschung der Hörer Piatons ein Argument - das einzige in dem sonst

zweideutigen Text - für die Einmaligkeit der axgoaaig negl räya&ov zu finden.
Hätte der Vortrag wiederholt stattgefunden, so meint Vlastos, dann hätten die

Hörer nicht immer wieder von neuem enttäuscht sein können, da sich in diesem

Fall die Eigenart der Lehren Piatons längst herumgesprochen hätte7. Indessen

wird diese Schlußfolgerung grundsätzlich dadurch widerlegt, daß auch Aristoteles
di avrdg ravrag rag airLag, (hg erpr/v, immer wieder (del dirjyeiro 44, 5) seinen

Vorlesungen eine Einführung vorausschickte, um falschen Erwartungen entgegenzutreten.

Trotz der nachweisbaren Wiederholung des aristotelischen Kursus war
also das aristotelische Publikum keineswegs von vornherein darüber informiert,
negl rivwv t' earlv rj ngaypiareia xal rig. Damit ist erwiesen, daß Piatons äxgoaaig
nicht deswegen einmalig zu sein brauchte, weil es unter seinen Hörern nicht immer
wieder Enttäuschte gegeben haben könne.

2. Daß der 7. Brief mit einer stehenden Lehrtätigkeit Piatons von annähernder
inhaltlicher Konstanz rechnet, ist an anderer Stelle ausführlich dargelegt worden8.

Daß diese Lehrtätigkeit von der axgoaaig negl räya&ov bei Aristoxenos nicht
einfach abgetrennt werden kann, wie dies neuerdings versucht wird, ist zunächst
durch folgende Übereinstimmung nahegelegt:

a) Die versteckte oder offene Geringschätzung der Hörer bei Aristoxenos (44,
13 M.: ol piev vnoxar ecpgövovv rov nodypiarog, oi de xarepiepupovro) findet ein

Gegenstück in der Geringschätzung, die Piaton im Brief der Mehrzahl der
Menschen hinsichtlich seiner Grundlehren zutraut (341 E 3ff.: rcöv äXXcov rovg piev

xaraipgovrjaemg ovx og&rjg ipinArjaeiev äv ovdapifj ififieXä>g,vgl. auch 345B 2. 5)9.

6 Offenbar hat Aristoteles die Anekdote wiederholt in seiner eigenen Vorlesung erzählt
und dabei gerade - als abschreckendes Gegenbeispiel - in den vorbereitenden Überblick
eingeflochten.

7 a. O. 650: «Could he really mean to say that this remarkable episode happened not
only once but over and over again, successive audiences turning up in all innocence to
Plato's lecture to get the same surprise each time they came ?» VI. fährt später ironisch
fort: «From this I do not conclude that there were no Gesprächsreihen on the Good in the
Academy. There may have been. Who knows ?»

8 APA 400ff., vgl. im folgenden S. 143ff.
9 Daß auch das Verhalten der «Unphilosophischen » bei der ne'um, mit der Piaton nach

dem 7. Brief seinen mündlichen Unterricht einzuleiten pflegte (340 D 6ff.), allgemein mit
der Reaktion der Hörer bei Aristoxenos in Parallele gesetzt werden kann (APA 405f.),



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 141

b) Im Brief handelt es sich zunächst um die «größten Dinge» (xä fieytaxa 341

B 1). Das fxiyioxov jud&rj/ua ist aber nach der Politeia to äya&öv uvxö - und jisqi
xov dya&ov handelte eben jene Vorlesung (dazu auch Ep. 7, 344 A 8f.: äkrßeiav
äqexrjg elg to dwaröv

c) Der Brief spricht ferner von Prinzipien (äxoa teal nq&xa 344 D 5)10 - und die
Lehre von den Prinzipien (aq%al, axoi%eia) war in der Tat der bevorzugte Gegenstand

von Tieqi xäyafiov.
d) «Ungeschrieben» nennt ferner Aristoteles die für neql xaya&ov bezeugte

Prinzipienlehre Piatons (fjieya - fiixqöv Physik 209 b 35f., zu den äyqaqa doyfiaxa
209 b 15) - und «ungeschrieben» will Piaton im Brief die «größten Dinge» lassen.

Angesichts aller dieser Parallelen wirkt der Versuch, Aristoxenos von der
Lehrtätigkeit des Briefes zu isolieren, wenig überzeugend. Da aber diese Lehrtätigkeit
eine über Jahrzehnte hin wiederholte gewesen ist, erwachsen daraus für die

Erklärung des Aristoxenos-Referates bemerkenswerte Konsequenzen, zum mindesten

die, daß die axgoaatg tceoI xäya&ov schwerlich eine einmalige gewesen sein

kann. Sie bestätigen die vorhin erwähnte Beobachtung, daß Aristoteles und Aristoxenos

die äxqöaaig mit den (wiederholten) aristotelischen axooaaeig in Parallele
setzen.

Hinzu kommt, daß die von Themistios her eingeschwärzte und zuletzt wieder

- mit Berufung auf Cherniss - von Vlastos11 hartnäckig verfochtene These, die bei
Aristoxenos berichtete äxgoaaig müsse schlechthin öffentlich gewesen sein, durch
eine im 7. Brief enthaltene Zwischenlösung ihrer Argumentationsbasis beraubt
wird. Die vorgängige Unkenntnis der Hörerschaft führt nämlich dann nicht
zwangsläufig auf die unterschiedslose Zulassung der gesamten Öffentlichkeit,
wenn man wie der 7. Brief mit der individuellen Unterweisung von Einzelnen
oder Gruppen rechnet. Diese durch den Brief an die Hand gegebene Erklärungsmöglichkeit

ist der Sache nach auch dann im Auge zu behalten, wenn man den

Brief für unecht hält12.

halte ich auch nach den Einwendungen Burkerts, Weisheit und Wissenschaft (1962) 17
Anm. 21, aufrecht (vgl. auch Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre 452 Komm.). Ich räume
aber ein, daß die Schüderung bei Aristoxenos sich auf den gesamten Verlauf der Vorträge
bezieht und darum mit den Erfahrungen der neiga nicht ohne weiteres gleichgesetzt werden
kann (ich schließe mich damit der Alternativlösung an, die ich selbst APA 406 Anm. 47
erwogen hatte). Ferner ist der Unterschied zu beachten, daß das Resultat nach Ep. 7 von
Piaton selbst provoziert ist, nach Aristoxenos dagegen wider Willen und Erwarten zustande
kommt, weil eine nelga gerade fehlt. Die Lösung ist wohl darin zu suchen, daß Piaton im
Brief die neiga nur als Möglichkeit, nicht aber als obligatorisch einführt (vgl. bes. 340
B 4-7). In anderen Fällen konnte Piaton anders verfahren und sich dabei dem von Aristoxenos

überlieferten Vorwurf des Aristoteles aussetzen.
10 Vgl. dazu Theophr. Metaph. 9 b 10: avxä rä axga xal ng&rta.
11 a. O. 651: «We can infer with Cherniss that it (the audience) included a substantial

portion of persons 'who had no preliminary experience of the sort of thing he (Plato) was
likely to say'. So it must have been open to the public.»

12 Vlastos a. O. sucht auch hier Aristoxenos vom Brief abzutrennen, indem er darauf
besteht, die Hörer seien nicht ausdrücklich wie die des Briefes als philosophische Anfänger
bezeichnet. Indessen güt dieses Argument nur für den, der von vornherein überzeugt ist,
daß es sich bei Aristoxenos um die - unphilosophische - Öffentlichkeit handelt, wofür jedoch
der Text gleichfalls keinen Anhalt bietet.



142 Hans Joachim Krämer

3. Neben die Parallele des 7. Briefes tritt jedoch ein noch gewichtigeres Zeugnis.
Die Auszüge, die die Aristoteles-Kommentatoren aus der aristotelischen
Nachschrift von tieqI xaya&ov mitteilen, stimmen im wesentlichen (Prinzipien,
Ideenzahlen, Dimensionssystem) mit derjenigen Lehre überein, die Aristoteles (und
übereinstimmend Theophrast) allenthalben als die Lehre Piatons schlechthin ausgibt.
Aristoteles muß also der Auffassung gewesen sein, die in tieqI xaya&ov vertretene
philosophische Position sei für Piaton maßgebend und charakteristisch. Dies wird
weiter dadurch bestätigt, daß Aristoteles und Theophrast das tieqI xaya&ov-System
Piatons beständig mit den entsprechenden Systemen des Speusipp, Xenokrates
und anderer Akademiker konfrontieren. Da diese Systeme zweifellos die einzige
und darum verbindliche Position ihrer Vertreter repräsentieren, ergeben sich daraus

entsprechende Rückschlüsse für Piaton selbst. Hinzu kommt, daß die Systeme
der Piatonschüler, wie wir mit zunehmender Klarheit erkennen, an den in tieqI
xaya&ov vorgegebenen systematischen Stufenbau anknüpfen. Nicht nur die

Kritiker, sondern auch die konservativen Schüler Piatons, die seine Lehre fortsetzen

wollten, müssen also das aus tieqi xaya&ov bekannte System als die Lehre Piatons
schlechthin aufgefaßt haben.

Für den Aristoxenos-Bericht folgt daraus dies: Wenn Aristoteles in den
kritischen Referaten der Metaphysik und Physik die Lehre Piatons weder
chronologisch13 noch nach verschiedenen 'Pragmatien' differenziert, sondern das tieqI
xaya&ov-System wie selbstverständlich mit dem philosophischen Standort Piatons

überhaupt identifiziert, dann kann derselbe Aristoteles bei Aristoxenos, wo er
übereinstimmend von ev und fia&rj/xaxa berichtet, nicht lediglich - wie es die von
Themistios inspirierte moderne Forschung will - die sensationell-singulären letzten
Einfälle des alten Piaton gemeint haben. Wer einwendet, dies treffe vielleicht der
Sache nach, aber nicht notwendig für die äxQÖamg tieqI xaya&ov zu, die trotzdem
einmalig und öffentlich gewesen sein könne, übersieht, daß auch die aristotelische
Nachschrift des platonischen Systems den Titel tieqI xaya&ov trägt. Im übrigen
potenzieren die Parallelen des 7. Briefes und der aristotelischen Nachschrift
einander gegenseitig in ihrer Beweiskraft.

Es ist darum auch verlorene Mühe, wenn jetzt wieder Vlastos das Iv des

Aristoxenos-Textes (44, 11 M.) wegzuinterpretieren sucht und Alternativlösungen
aus den Dialogen heranträgt («das Gute eines, nicht aber viele»). Da der
Berichterstatter Aristoteles nun einmal in der Nachschrift und in den Pragmatien das

platonische ev auf Schritt und Tritt technisch im Sinne des Ursprungs versteht,
ist nicht einzusehen, weshalb er es bei Aristoxenos anders aufgefaßt haben sollte.

4. Gegen die Einmaligkeit der äxQÖaoig und ihre Einordnung «nach den

Dialogen» spricht endlich die Tatsache, daß das im Titel enthaltene Thema des aya&öv

spätestens seit der Epoche der Politeia im Zentrum des platonischen Philosophierens

steht. Es ist entschieden wahrscheinlicher, daß der Vorlesungstitel in die Zeit

13 Zur einzigen Ausnahme Metaph. M 4, 1078 b 9ff. und ihrer relativen Bedeutung APA
35. 444 Anm. 133.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 143

des Hauptwerks zurückgeht, als daß Piaton - nach einer ganz anders gearteten
akademischen Lehrtätigkeit - am Ende seines Lebens unvermittelt auf die Thematik

des Hauptwerks zurückgegriffen haben sollte. -
Aus allen angeführten Erwägungen folgt mit überwältigender Wahrscheinlichkeit,

daß es sich bei der von Aristoxenos gemeinten äxßöaaig tieqi räya&ov nicht
um ein einmaliges Ereignis «nach den Dialogen» gehandelt hat. Alles spricht
vielmehr dafür, daß sie wiederholt vorgetragen worden ist und darum notwendig - in
einem näher zu bestimmenden Ausmaß - mit dem Schriftwerk parallel verläuft.
Dann muß aber die Frage nach dem Zusammenhang der Schriften mit den äyqaepa

doy/rara von tieqi räya&ov von Grund auf neu gestellt werden.

Für die Gegner sei angemerkt, daß ein durch indirekte Schlüsse gewonnenes
und darum «nur» wahrscheinliches Ergebnis nicht bedeutet, daß die Gegenthese
ebenso wahrscheinlich oder sogar «sicher» sei. Die Gegenthese wird vielmehr in

genau demselben Maße unwahrscheinlich, wie die Wahrscheinlichkeit der hier
vorgelegten Deutung des Berichtes zunimmt. Die Gegenthese läßt ferner jede Rechenschaft

darüber vermissen, was tieqi räya&ov eigentlich gewesen sei: wie sich die

äxQÖaou; zur vorangegangenen akademischen Lehrtätigkeit Piatons und zum
Schriftwerk, etwa zur Politeia, verhält, wie ihre Nachwirkung bei den Schülern

zu erklären sei und anderes dergleichen mehr. Dieser Verzicht auf Explikation
der eigenen Position wirkt nicht sehr vertrauenerweckend. Statt dessen begnügt
man sich, tieqi räya&ov nach Möglichkeit zurückzudrängen und auf den Grenzfall
der Einmaligkeit zu reduzieren. Je einseitiger man jedoch den Aristoxenos-Text
auf den Grenzfall hin interpretiert, desto beweisbedürftiger wird die These. Im
Gegensatz zur hier vorgelegten Deutung haben jedoch die Vertreter der Gegenthese

bisher kein einziges Argument für ihre Auffassung vorweisen können.

II
Die Erneuerung der Theorie eines esoterischen Piatonismus stützt sich unter

anderm auch auf Piatons 7. Brief. Voigtländer14 hat im Gegenzug eine recht
ungewöhnliche Interpretation des Briefes entwickelt, wonach Piatons eigene Schriften

von der dort ausgesprochenen Verurteilung der Schriftlichkeit nicht betroffen
seien. Die Deutung, die alle Zeichen einer ad hoc konzipierten Argumentation an
sich trägt, hat von vornherein einen schweren Stand, denn Voigtländer muß damit
der communis opinio widersprechen, als deren Apologet er sonst auftritt und auf
die er sich wie auf eine Autorität beruft15.

14 a. O. 207 f. - Vlastos a. O. nimmt zum 7. Brief nicht Stellung, offenbar weil er ihn -
wie Cherniss - für unecht hält (a. O. 651: «the writer of the Seventh Letter»). Angesichts
derjenigen, die dieses Urteü nicht teilen, wäre es freüich zu begrüßen gewesen, wenn sich
VI. wenigstens hypothetisch dazu geäußert hätte, zumal ja dem Brief ein gewisser historischer

Wert in keinem Falle abgesprochen werden kann. Da andererseits VI. bei mir eine
nochmalige prinzipielle Behandlung des - nicht unter Piatons Namen überlieferten - Referates

bei Sextus Emp. Math. 10, 248ff. (vgl. unten S. 156ff.) vermißt, hätte man wohl mit
gleichem Recht von ihm eine nochmalige Stellungnahme zur Echtheitsfrage des - unter
Piatons Namen geführten - Briefes erwarten dürfen.

15 a. O. 196: «... (zumal) wir daher die communis opinio der Forschung auf unserer Seite



144 Hans Joachim Krämer

Im folgenden wird erneut zu fragen sein, wie sich im Brief Rede und Schrift zur
Sache selbst verhalten und ob Piaton in der Praxis zwischen Rede und Schrift
inhaltlich differenziert hat.

Zunächst geht aus dem erkenntnistheoretischen Exkurs des Briefes hervor, daß

die Sache selbst in verschiedenen Medien, wenngleich unvollkommen, abgebildet
werden kann: am besten noch im Erkenntnisvermögen (342 D Iff.), weniger gut
im gesprochenen oder geschriebenen Wort (das letzte methodisch geringwertiger:
343 A 3 f.)16, ähnlich im sinnlichen Abbild. Die Sache selbst ist also sagbar und

vermittelbar, soweit sie in die Medien eingeht, unsagbar, soweit diese wesentlich

dahinter zurückbleiben. In jedem Falle sind für die Erkenntnis der Sache alle

Stufen, auch das Wort, unerläßlich (342 D 8ff.; 343 E; 344 B 3ff.). Umgekehrt
läßt sich das Erkannte - nach Maßgabe des Mediums - in Rede und Schrift
ausdrücken oder auch zurückhalten (344 C/D). Der Kontext zeigt nun, welchen
Gebrauch Piaton für seine Person von diesen Möglichkeiten faktisch gemacht und
ob er dabei die graduelle methodische Differenz zwischen gesprochenem und
geschriebenem Wort ignoriert, überbrückt oder zum Ausgangspunkt weiterer
Unterscheidungen genommen hat.

Piatons Beurteilung der Schrift ist von den folgenden vier Gesichtspunkten
bestimmt: a) Die Schrift ist im Gegensatz zum lebendigen Gespräch starr (343

A 3f.: ä/ieraxivrjxov, o brj näo%si xä yeyga/i/usva xvnoig). b) Sie überspringt den

notwendigen, aber langwierigen inneren Bildungsprozeß der Seele und ist insofern
der Mitteilung unfähig (344 B/C). c) Sie unterliegt mannigfachen Mißverständnissen

seitens der großen Menge (341 E; 344 C 3). d) Sie bringt für bestimmte

Dinge die Gefahr der Profanierung mit sich (344 D 7ff.: slg dvaofioaxiav xal

ajcQsnsiav sxßdXXsiv).

Auf Grund dieser Erwägungen lehnt Piaton für seine Person die schriftliche

Darstellung dessen, womit es ihm eigentlich ernst ist (tieqI &v syd> onovbd£(o

341 C lf., anovbaidxara 344 C 6, vgl. C 2. C 8), in dezidierter Form ab: 341 C 4f.:
ovxovv Efiov ys tieqi avxcbv eoxiv avyyqa/ufia ovbs prptoxs yevrjxai, 344 C 4ff.:
oxav idrj xig xov avyyqd[i(iaxa ysyqafi/xEva eixe ev vo/uoig vofxodexov eixe ev

äXXoig xialv äxx' oüv, avx fjv xovxm xavxa anovbaidxaxa Daß avyyqafjt/ia
hier eine andere Bedeutung habe als die übliche: «literarisches Prosawerk»17, ist

haben, so daß Kr. seine Position im Widerspruch dazu eindeutig beweisen muß.» In seiner
Behandlung des 7. Briefes verschweigt V. demgemäß, daß er von der communis opinio abweicht.

16 Die Sache selbst (das «Fünfte») ist deshalb in doppelter Weise aggrjrov: a) soweit auch
die (noetische) Erkenntnis des Menschen dahinter zurückbleibt (dahin gehört die Differenz
zwischen göttlichem und menschlichem Wissen im platonischen Philosophiebegriff, vgl.
poyiQ Politeia 517 C1, Phaidr. 248 A4), und b) insofern der Logos an das noetisch Gesehaute
nicht heranreicht und darum die vevorj/ieva nicht adäquat wiedergeben kann. Für die
Sache (Jtgäyfia), die Piaton im 7. Brief eigentlich meint, kommt dazu noch eine besondere
Form der Unsagbarkeit (firpov yäg ovöa/iöig cbg äXXa /iadr/ßara 341 C 5f.).

17 Vgl. Plat. Nom. 810 B 5ff.: iv ygd/i/mat rotg ö' avev gv&pov TfirjfidrooVj a dj)
avyygdßfiaxa xard Aoyov elgrj/xeva fidvov, Lys. 204 D4f.: ra noiryiaza... xalovyygdfifiaxa.
ovyyga/ifia kann in Gegensatz treten einerseits zum nolryia, dem Verskunstwerk, andererseits

zu den oyofoii, den nicht-literarischen Kollegheften der Schule (vgl. Jaeger, Studien
z. Entstehungsgesch. d. Metaph. d. Arist. (1912) 146 Anm. 3).



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 145

nicht erweisbar. Die Schärfe der Ablehnung nimmt im folgenden solche Formen

an, daß Piaton seine eigenen Schriften ohne weitergehende Erläuterung nicht
davon ausgeschlossen haben kann: 344 C 8ff.: ei d' ovxmg avxm xavx' eaToovbaayteva

ev ygä/xyaoiv ixedr], «e| äga brj toi eneixa», §eol fievov, ßgoxol de «(poevag mXeaav

avxoi», 344 D 7ff.: ofiotmg yäg äv avrä eaeßexo eytoi, xal ovx äv avxä exoX-

firjcfev eig ävag fioax (av xal ängeneiav exßaXXeiv. Wenn Piaton sein eigenes
literarisches Werk von dieser radikalen Distanzierung hätte ausnehmen wollen,
dann hätte er sich darüber näher erklären müssen. Tatsächlich jedoch findet sich
im Text des Briefes nichts von einer diesbezüglichen Unterscheidung zwischen
dem Schriftsteller Piaton selbst auf der einen und anderen Schreibern auf der
anderen Seite. Ebensowenig findet sich im Text des Briefes irgendeine
Unterscheidung zwischen «dogmatischer» (ovyygafijua) und «indirekt-dialogischer»
Darstellungsweise. Die «Scheu» (aeßeiv), die Piaton im Unterschied zu Dionysios von
der Profanierung seiner Lehre abhielt, kann sich darum nicht lediglich formal in
der Anwendung einer «indirekten Technik der Aussage» in den Dialogen geäußert
haben, ganz abgesehen davon, daß diese Technik in den Werken von der Politeia
an zunehmend zugunsten einer dogmatischen, der Lehrschrift angenäherten
Darstellungsform zurücktritt18. Dagegen gibt es weitere Stellen, die eindeutig und ohne

Einschränkung jede Form der schriftlichen Mitteilung verwerfen: 342 A 3ff.:
eon yäg rig Xdyog äXiy&tfg, evavxiog xw xoX/itjaavxi ygdgpetv xmv xoiovxmv xal
öxiovv, wieder aufgenommen 343 A Iff.: vovv e%wv ovdelg roX/xrjoei jcore eig

avrö Tf&evai xä vevorj/ieva viz' avxov, xai xavxa eig äfiexaxivrjxov
Daß Piatons Dialoge tatsächlich nicht dazu bestimmt waren, ein gleichwertiges

Pendant zur mündlichen Lehrtätigkeit zu bieten, und daß sie dies auch nicht
geleistet haben, zeigt das Verfahren der mündlichen Lehrtätigkeit selbst:

a) Die neiga, in der Piaton künftigen Schülern zunächst zeigte, oxi eoxi näv

to Ttgäyfia olöv xe (340 B 8), setzt voraus, daß die Adepten diesen Einblick durch
die Lektüre der Dialoge nicht hatten gewinnen können. Schon die einführende
nelga muß also gegenüber dem Schriftwerk ein sachliches «Mehr» enthalten
haben, das allererst die Bewerber in die Situation der prinzipiellen Entscheidung
versetzte (340 C-341 A).

b) Piaton redet darum von den Mitwissern seiner Lehre stets so, daß sie diese
durch mündliche Vermittlung gehört, niemals aber, daß sie sie irgendwo gelesen
hätten und etwa durch Piatons Schriften darauf hingeführt worden seien (340 C:

o yäg äxovoag ööov xe rjyelxai §avjxaaxr\v äxrjxoevai, 341 A 2: dog ixavmg

äxrjxooxeg 341 C 2: eix' e/xov äxqxooxeg eix' äXXmv 345 A If.: äxov-
aag jxdvov äbta£ fj xcü fia§mv S/iTtgoc&ev nag' exegmv, vgl. 344 D 6: ovdev

äxrjxomg ovde /xe/iw&rjxmg). Auch dann, wenn die Adepten schon gewisse
Vorstellungen von der Sache mitbrachten, verdankten sie diese nicht etwa den
platonischen Dialogen, sondern sie wußten darum vom Hörensagen und gerüchtweise

18 Vgl. Jaeger, Aristoteles2 (1955) 24 ff.; K. Gaiser, Protreptik und Paränese bei Piaton
(1959) 198 f.



146 Hans Joachim Krämer

(339 E 4: naqaxovovxa dfiW Xoyov ngaypidxcov, 340 B 6: xoZg xwv nagaxova-
[idxcov [ieoxoZq, 341 B 2: diä rag vjiu xwv äXXwv nagaxoag, vgl. 338 D 3). Da

zur Zeit der Abfassung des Briefes nahezu das gesamte Schriftwerk Piatons vorlag,
hätte es Piaton nicht in dieser Weise übergehen können, wenn ihm wirklich eine der
mündlichen Lehrtätigkeit entsprechende Funktion zugefallen wäre. Dabei war
gerade in diesem Zusammenhang Gelegenheit gegeben, die «richtige, undogmatisch-
indirekte» Darstellungsweise der platonischen Schriften den «methodisch falschen,
weil dogmatisch-unmittelbaren» Veröffentlichungen anderer beispielhaft entgegenzuhalten

und dadurch zugleich expressis verbis das eigene Schriftwerk vom folgenden

Verdikt auszunehmen. Wenn Piaton statt dessen von den Dialogen schweigt
und den Bereich der Mündlichkeit als selbständige, faktisch unvertretbare Sphäre
behandelt, dann folgt daraus, daß er die Dialoge nicht für sachlich gleichwertig
gehalten, sondern die Abwertung der Schriftlichkeit im Prinzip auch auf sie

angewendet hat. Die Betrachtung des Phaidros wird dies im folgenden Abschnitt
auch im einzelnen belegen können.

Wenn Voigtländer aus dem Potentialis (statt Irrealis) in den Worten: ygacpevra
fj Xsyßsvxa vn eptov ßsXxiax' äv Xex&eirj (341 D 3) herauslesen will, Piaton habe
seine Lehre doch «veröffentlicht, aber in der richtigen Weise», so bezieht sich der
Potentialis natürlich auf das in Xsx&Etr] enthaltene und zunächst stehende Xex&evxa.
Daß sich Piatons Kritik nur gegen yeyQafipieva xaxwg richte (341 D 4), wird
widerlegt durch 341 C 1, wo Piaton auch alle künftigen Schreiber im vorweg
verurteilt, ohne doch schon wissen zu können, ob sie nicht in Piatons Sinne - nach

Voigtländer - «richtig», d. h. «indirekt-dialektisch» und auf Grund echter Aneignung

schreiben würden. Es wird ferner widerlegt durch die folgende prinzipielle
Erörterung des Exkurses, die die Problematik der Schriftlichkeit als solcher
freilegt. Daß Rede und Schrift im Exkurs gelegentlich zusammen behandelt werden

(bes. 343 D 4ff.), beweist nichts für die angebliche Gleichwertigkeit von Rede
und Schrift bei Piaton. Piaton erläutert hier die Schwäche des Logos im
allgemeinen, der - Rede wie Schrift - hinter der Sache selbst notwendig zurückbleibt
und darum leicht widerlegt werden kann. Wie sich Piaton bei dem vorhandenen

(und auch von Voigtländer anerkannten) graduellen Unterschied von Wort und
Schrift faktisch entschieden hat, zeigt erst die folgende Auswertung des Exkurses
und der Kontext des Briefes. Daß auch die dialektische Rede von der Menge
mißverstanden werden kann (343 D 5ff.: xolg noXXoZq xwv äxovovxwv doxsZv

pirjöev yiyvwaxsiv äyvoovvxwv evioxe wird bestätigt durch die Erfahrungen
mit Dionysios und anderen neZga- und jieqI xaya&ov-Hörern, beeinträchtigt aber
ihren Vorrang keineswegs: Er beruht ja unter anderem gerade darauf, daß in der
Rede die Ungeeigneten erprobt (tieZqo.) und gegebenenfalls ausgeschieden, die

Begabten aber nach und nach der Sache nähergeführt werden können. Weiter
läßt Piatons rein negative Feststellung, eine «ausreichende» (Ixav&g) Darstellung
seiner Lehre sei vor der Menge nicht möglich, keine positiven Rückschlüsse auf
das Verhältnis der Dialoge zu dieser Lehre zu ([ovy] ixavwg indirekt-dialektisch).



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 147

Es wäre auch nicht einzusehen, weshalb die offene, «dogmatische» Aussage
«hinreichend» heißen soll, da ja nach Voigtländer die indirekt-dialektische in Wort und
Schrift die einzig richtige ist. Wenn 341 D/E Rede und Schrift nebeneinander
stehen (D 3. 5, E 2), so auch hier nicht, weil beide gleichwertig wären: Piaton
wehrt hier lediglich den Vielen gegenüber (D 5, E 1, vgl. E 3ff.) die schriftliche
und mündliche Darstellung seiner Lehre gleichermaßen ab. Daß die wenigen, «die

es auf Grund eines kleinen Hinweises von selbst finden können» (341 E 2f.), jedenfalls

nicht primär Leser sind, zeigt die Anknüpfung der Stelle an die Schilderung
der mündlichen Lehrtätigkeit 340 C 6f. (ij Mßy dvva/uv ware avrog avtov yojQig

rov deifjovrog dvvardg elvai Tiodfjyelv, vgl. öeixvvvai, deixvvvra 340 B 7, 341

A 6). Da Piaton ferner hier unterschiedslos von Schrift und Rede spricht, ist eine

Beziehung der Stelle auf das Schriftwerk nicht notwendig gegeben. Aber auch
dann wäre für die sachliche Gleichwertigkeit von mündlicher und schriftlicher
Lehre noch kein Beweis erbracht, denn der Umfang der evöei£ig kann hier wie

dort ganz verschieden sein19 - ganz abgesehen vom Unterschied der Ausführung.
Diejenige Erklärung der Stelle, die am ehesten Anspruch auf Wahrscheinlichkeit
erheben kann, ist indessen folgende: Piaton versucht hier ganz allgemein die

Eigenschaft derjenigen zu bezeichnen, die der Unterweisung allein fähig und

würdig sind20.

Nach allem Bisherigen besteht kein Rechtsgrund, von der herrschenden
Auffassung des 7. Briefes abzugehen, nur um den Folgerungen für den esoterischen

Piatonismus auszuweichen. Piatons Abwertimg der Schriftlichkeit trifft seine

eigenen Schriften mit. Er hat sie demgemäß von der Darstellung seiner eigentlichen

Lehre ausgeschlossen. Gerade diese Lehre jedoch war nach dem Ausweis
des Briefes Gegenstand der mündlichen Lehrtätigkeit, von der Piaton am
Beispiel des Dionysios berichtet (340 B-341 B, 344 E-345 C)21. Die wenigen Andeutungen

reichen schon zu, sowohl für die Lehrtätigkeit als solche (awovaia 345 A1,
Schriftlosigkeit ~ äyqaqia ööy/uara Aristot. Phys. 209 b 15, xararpoovrjaig 341E 4)

wie auch für den Inhalt der Lehre (äxga xal tiqwtcl 344 D 5, dXrjdeia aQexrjg elg rd
19 Möglicherweise wäre dabei an die Stellen des Abbrechens und Yerschweigens zu denken,

wo die platonischen Dialoge - auf dem Höhepunkt des Gesprächs - über sich hinausweisen.
Über die sachliche Differenz zwischen Schriftwerk und mündlicher Lehre, die sie voraussetzen,

vgl. unten S. 154ff. Voigtländer irrt übrigens, wenn er meint (a. 0. 208 Anm. 11),
ich habe mit meiner Interpretation der tVdetfe?-Stelle (vgl. die folgende Anm.) mir selbst
widersprochen, weü damit implizit zugegeben sei, daß auch die Dialoge auf die letzten
Dinge «hinweisen» können. Abgesehen davon, daß eine solche Implikation dort nicht
vorliegt (es kommt ja gerade darauf an, was man unter ivdeiSis und dem Gegenstück «in
extenso» versteht!), habe ich die Möglichkeit, daß auch die Dialoge «hinweisen» können,
nirgends grundsätzlich in Abrede gestellt (vgl. dagegen APA 471. 483). Es ist aber ein
anderes, nach den hinführenden Qualitäten der Dialoge, und ein anderes, nach ihrer
sachlichen Maßgeblichkeit im Sinne einer Gesamtdarstellung der platonischen Lehre zu fragen.
Im übrigen spricht nicht nur der 7. Brief, sondern auch die folgende Geschichte des Platonis-
mus und der modernen Forschung dagegen, daß das «endeiktische» Moment der Dialoge
den innerakademischen Unterricht sachlich und methodisch auch nur annähernd hätte
einholen können (vgl. APA 471 Anm. 181).

20 Vgl. APA 28 Anm. 27; 401 Anm. 38; 465 Anm. 169.
21 Das Lehrgespräch ist für die regelrechte Vermittlung dieser Gegenstände geradezu

«ondicio sine qua non: 344 B 6.



148 Hans Joachim Krämer

dvvarov (xai) xaxiag 344 A 8f., nävrcov iv ßga/vrarou; xslrai 344 E 2, xä

fieyiara 341 B 1, anovdaiörara 344 C 6) die Brücke vom Brief zur äxoöaoig negi
räya&ov zu schlagen22. Die Tatsache, daß Piaton im 7. Brief zwischen Schriftwerk

und mündlicher Lehre inhaltlich trennt, wird damit von einer anderen Seite

her zusätzlich gesichert.

III
Der Schlußteil des Phaidros (274 B-278 E) ist neben dem 7. Brief das zweite

maßgebende Zeugnis für das Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit bei
Piaton. Die Verteidiger des traditionellen Platon-Bildes vertreten hier folgenden

Standpunkt: a) Piaton habe seine eigenen Dialoge nicht wirklich in die Abwertung
der Schriftlichkeit einbezogen und - trotz gradueller Unterschiede - nicht zur
Mündlichkeit in Gegensatz gestellt23, b) der Bereich der Mündlichkeit habe sachlich

nichts vor den Dialogen voraus24. Es sind dies beides Auffassungen, die als

einer der ersten Schleiermacher mit dem Phaidros-Text verbunden hat.
1. Indessen hat W. Luther vor kurzem nachgewiesen25, daß die Schriftkritik

des Phaidros wörtlich auf Piatons Hauptwerk, die Politeia, Bezug nimmt:

Phaidros 276 E:
nayxakrjv keyeig Jiaoä q>avkr/v naidiäv xov
iv koyoig dwa/xivov nait,eiv, öixaioovvrjg
t£ xai akkoiv (276C) &v keyeig negi fiv-
{kokoyovvxa.

Politeia 376 D:
&OTIEQ iv fiv&q) fiv&okoyovvxeg TS xai
ayokrjv äyovreg koyqj Ttaiöevoi/iev rovg ävdgag.

Politeia 501 E 4:

fj nokixeia, rjv fivftokoyov//,EV kdyq)

Luther folgert daraus: «Die Kritik Piatons an der Schriftlichkeit im Phaidros
betrifft also wie die deutliche Anspielung auf die Politeia zeigt, selbst die platonischen

Dialoge.» Umgekehrt «erscheint der mündliche Logos im Gegensatz zum
schriftlichen als geeignet, echtes Philosophieren im dialektischen Verfahren mit
allen Möglichkeiten uneingeschränkten Rechenschaftgebens und -nehmens zu
verwirklichen»26. Daraus ergeben sich für Luther weitere Konsequenzen hinsichtlich
des «<5co/W-Charakters (Phaidr. 276 A 8f.: rov rov sidörog Xöyov Myeig e/Aipvyov,
oß o ysyqafifievog eiöcokov äv ri Xeyoiro dmaicog) des platonischen Schriftwerks
und damit - im Zusammenhang mit dem jracöca-Motiv - für seine Stellung zur
Mimesis-Theorie von Politeia 10 (602 B 8: äXX' elvai Jiaidiav riva xai ov

onovdrjv rr/v fil/ir/cnv), die es den schwerwiegenden Maßstäben der platonischen

Dichterkritik aussetzen27. Daß Teile des Schriftwerks sich selbst ausdrück-

22 Vgl. APA 26f. 460. Voigtländer verzichtet darauf, zu den Parallelen Stellung zu
nehmen (einzige Ausnahme: a. O. 207 oben).

23 Voigtländer a. O. 206f.
24 Vlastos a. 0. 652ff., vgl. Voigtländer a. O.
26 W. Luther, Die Schwäche des geschriebenen Logos, Gymnasium 68 (1961) 526ff., bes.

536f. Voigtländer geht auf Luthers Ergebnisse nicht ein.
26 a. O. 537. 539.
27 Luther a. 0. 538. Zum scdcoAor-Begriff vgl. z. B. Politeia 10, 598 B 8, 599 A 7.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 149

lieh - in Übereinstimmung mit der Unterscheidimg des Phaidros - als naidid
ausgeben, hat Friedländer zusammenfassend dargestellt28.

Es kann darum keinen Zweifel mehr darüber geben, wie die Dialoge in die

Aufstellungen des Phaidros einzuordnen sind. Voigtländers Behauptung, die Kritik
der Schriftlichkeit beziehe sich ausschließlich «auf die unmittelbare, dogmatische,
im Hinblick auf den Gegenstand als endgültig angesehene schriftliche Äußerung»,
findet im Text des Phaidros keinerlei Anhalt. Der Versuch vollends, die Akzente

prinzipiell anders zu setzen und nicht Wort und Schrift, sondern Wort und
Schrift einerseits und die Seele des Wissenden andererseits einander entgegenzustellen,

tut dem Text der Phaidros-Stelle entschieden Gewalt an29. Gewiß ist die

Lebendigkeit der Seele der Richtpunkt für Piatons Bewertung, aber gerade die

lebendige Vermittlung von Seele zu Seele ist nach Piatons Meinung auf den
Bereich dialektischer Mündlichkeit angewiesen: Der Kontext der von Voigtländer
bevorzugt herangezogenen Stelle 276 A 8/9 («Der Logos des Wissenden ist lebendig»)

zeigt, daß es sich hier um die Seele des Lernenden handelt (A 5/6: ev xfj
xov fiav&dvovrot; y>v%fj). Daß es dabei allein um mündliches Lernen und Lehren

geht, beweist außer dem Zusammenhang des Textes die Wiederaufnahme und

Fortführung der Stelle 276 E (orav xiq rfj diaXexxixfj xeyvt] yrQWfievoQ, kaßwv
y>v%r]v Tigoorjxovaav, cpvxevri fiex' emaxrjfirjg Myovg). Die Explikation steht
dort überdies in direkter Antithese zu dem massiv und fixrdofaiyehP0, mit dem

Piaton auf sein literarisches Hauptwerk, die Politeia, zurückblickt...
2. Steht demnach die prinzipielle methodische Differenz zwischen Piatons

Schriftwerk und dem innerakademischen Unterricht fest, so erhebt sich die weitere

Frage, ob dem Unterschied der Methode auch ein solcher des Inhalts
entspricht. Den entscheidenden Anhalt dafür bieten einige Andeutungen am Schluß
des Phaidros, die inzwischen in den Brennpunkt der Erörterung getreten sind

(278 C-E).
Es geht dabei genauer um das Problem, wie die eigenartigen Ausdrücke xade,

ixslva (278 C 7. D 1) und xi/xiwxeqo. (D 8) zu erklären seien. Es wird zu prüfen
sein, ob die neuerdings vorgebrachte formalisierende Deutung, es handle sich

«nicht» um «besondere Gegenstände des mündlichen Gesprächs, sondern jene

28 Piaton I2 (1954) 121 ff., vgl. APA 462 Anm. 163.
29 a. 0.: «Der Gegensatz ist nicht: schriftliche - mündliche Äußerung, vielmehr: schriftliche

und mündliche Äußerung auf der einen, das von der dialektisch tätigen, die Idee
schauenden Seele Angeeignete auf der anderen Seite» «der Wissende aber ist Piaton
als Lehrer im mündlichen Gespräch und als Dialogschreiber.» Von all dem findet sich im
Phaidros nichts. - Daß Piaton 277 A 9ff. noch einmal auf die rhetorische riyvr) des zweiten
Dialogteils zurückgreift (vgl. bes. 271 B ff. 273 D ff.) und dabei das dort Gewonnene im
besonderen für die Schrift rekapituliert, beweist für die Gleichwertigkeit von Wort und
Schrift durchaus nichts. Piatons Schriftkritik bedeutet ja nicht etwa, daß Schriften ohne
xeyvrj verfaßt sein müßten. Aber dies heißt wiederum nicht, daß beispielsweise die auf die
reyvt] hin korrigierte Rede des Lysias (237 B ff.) von der Kritik der Schriftlichkeit
ausgenommen wäre. Im übrigen kehrt Piaton 277 D Iff. zum Hauptthema zurück und
bekräftigt noch einmal die Differenz von Wort und Schrift.

30 Vgl. Politikos 304 C 10ff.: to nsiaxixov nXrfiovg re xai oykov did [ivfiokoylag
dAAd ftij öiä didayijg.

iiiassiscii-piiiloiogisciieb
Seminar dor Universität

r'W /'V-y-iir /-NVir



150 Hans Joachim Krämer

Kontakte mit der Welt der Ideen, die die Seele selbst erfahren muß ...»31,

vor einer genaueren Interpretation bestehen kann.
Zunächst verdient es besondere Beachtung, daß Piaton demjenigen Schriftsteller,

der seinen Schriften mündlich «zu Hilfe kommen» kann und insofern über xi/Mdöxega

verfügt, bedeutsam den Namen des Phibsophen zuerkennt (D 4). Daß es sich dabei

um den spezifisch platonischen Sinn des Wortes handelt, zeigt die mit Symposion
und Lysis übereinstimmende Abgrenzung von der aocpLa des Gottes; es versteht
sich nach den Festlegungen von Politeia 5 und der Verknüpfung mit der Dialektik
in den vorangegangenen Erörterungen des Phaidros (259 D 4. 261 A 4) eigentlich
von selbst. Dann aber kann Piaton hier nicht gemeint haben, daß Lysias, Homer
und Solon lediglich dadurch, daß sie mit innerer Lebendigkeit und Überzeugungskraft

über ihre Werke zu reden vermögen, schon Philosophen im platonischen
Sinne seien. Piaton wäre schwerlich bereit gewesen, den Titel seiner dg&rj xal äXr/-

<piXoaoq>(a auf Grund solcher Eigenschaften mit ihnen zu teilen. Der
Beziehungspunkt ist vielmehr spezieller: Es handelt sich um die im Phaidros erörterte
und im Schlußstück ständig wiederkehrende (276 E. 277 B. E 9) platonische
diaXexxixrj xeyvrj (vgl. eXey%og C 5). Sofern die genannten Schriftsteller «die
Dialektik» gesprächsweise auf ihre Werke anwenden können, sind sie im platonischen
Sinne Philosophen.

Es wäre nun aber ein Irrtum zu meinen, die Dialektik werde an dieser Stelle

lediglich als formale Methode, nicht aber sachbezogen und inhaltlich bestimmt
verstanden. Dies widerspräche nicht nur dem begleitenden Philosophie-Begriff
und dem, was wir sonst von der platonischen Dialektik wissen, sondern auch den

klaren Aussagen des Kontextes. Die vorangehende Erörterung über Schriftlichkeit
und Mündlichkeit bezieht sich ausdrücklich auf die Darstellung und Vermittlung
von 'Wertbegriffen' (276 C 3: xdv de dtxaimv rs xal xaXwv xal dya-ttojv emaxr\-
pag e%ovxa, E 2: dixaLoavvrjg xe xal äXXojv mv Xeyeig tieol pv&oXoyovvxa, 277 D
lOf.: tö ydg äyvoelv vjiag xe xal ovag dixa(a>v xal ädixcov negt xal xaxöjv xal
aya&wv ...32, 278 A 3f.: ev de xolg xq> övxi ygaxpopevotg ev ipvyfj neol dixaicov
xe xal xaXwv xal äya-&ä>v Die durch die diaXexxixrj xsyvrj vermittelten Xdyot
führen demgemäß zum evdatpovelv elg Saov dv&gmncg dwaxdv paXiaxa(!) (277

A 3 f.). Dies entspricht genau den Andeutungen, mit denen Piaton 274 A die

Erörterung über Rhetorik und Dialektik beschlossen hatte (ei paxgä f\ negtodog, fit]
fiavfidarjg' peyaXcov yäg ivexa Jtegaxsov,ovy d>g av doxelq. eaxai firjv xal xavxa
xaXXioxa s£ exelvcov yiyvdpieva) und die einerseits an die juaxga negiodoq zum

31 Voigtländer a. 0. 206. V. behauptet demgemäß abschließend: «Ist die Situation in
der Akademie relativ günstiger (vgl. 276 E 6), so bleibt doch der Bildungsgang außerhalb
der Akademie durch die Dialoge nur unter methodisch-pädagogischem, nicht unter
sachlichem Gesichtspunkt geringwertiger.» Vlastos a. 0. 653f. lehnt die inhaltliche Interpretation

von xdöe/exEiva scharf ab, ohne eine eigene Erklärung zu geben. Auf den Ausdruck
xi/iiebxEQa geht er überhaupt nicht ein.

32 Durch die Beziehung auf Lysias mit der fraglichen Partie 278 B ff. verbunden. Es ist
ferner zu beachten, daß hier wie dort vorzugsweise von politischen Schriften die Rede ist
(avpygappa noXmxov 277 D 7, noknixol Äo-yoi 278 C 1), wie ja Piaton selbst 276 E 2f. gerade
an die Politeia erinnert.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 151

äya&ov, dem /xeytarov fiadrj/xa in der Politeia, andererseits aber an das Verhältnis

von exelva und rade 278 C/D erinnern. Dieselbe Stelle erinnert ferner an die /.is-

yiara, xalhara und rtfiubrara(\), die imPolitikos (285E-286 A) das eigentliche,
aber nicht weiter ausgeführte Ziel der Dialektik bilden33. Daß die Xöyoi der
Dialektik, von denen der Schluß des Phaidros handelt, in diesem Sinne inhaltlich
erfüllt sind, belegt auch der Vergleich mit ansQ/xara (176 E f.) und der Ausdruck,
daß ein Xoyog «gefunden» werden könne (278 A 7: rov ev avrcö sc. Xöyov, eäv

etigefietg ivfj). Aus all dem geht hervor: Es handelt sich hier um die spezifisch
platonische Ideendialektik, in deren 'Methode' die Sache selbst notwendig
impliziert ist und die - in sich folgerichtig zu Ende geführt - mit innerer
Zwangsläufigkeit bis zum äyad-öv und zur Eudämonie führt34.

Für das Verhältnis der von Piaton angeführten Schriftsteller zu ihrem literarischen

Werk bedeutet dies: Diese Schriftsteller (z. B. Lysias, Homer, Solon) sind
im platonischen Sinne Philosophen, wenn sie außer ihren Werken über jene
Dialektik verfügen, die zum reinen Sein, zur obersten Norm und damit allein zur
wahren Wissenschaft und zur Eudämonie des Einzelnen wie der Polis führen kann.
Damit ist aber eine schwerwiegende, nicht hoch genug zu veranschlagende sachliche

Differenz zwischen Wort und Schriftwerk statuiert: «Jene Dinge» (exslva),
mit denen es diesen Schriftstellern möglicherweise «ernst» war und auf Grund
deren sie den Philosophennamen verdienen, müßten dann rtfx,ubrsQa im Sinne
eines ganz anderen, höheren Sachbereichs gewesen sein als alles, was in ihren
literarischen Werken niedergelegt ist.

Die sachliche Bedeutung der fraglichen Ausdrücke (raöe, exslva, rifucorega) und
die inhaltliche Distanz zwischen Wort und Schrift steht damit für die Stelle fest35,

und es fragt sich nur noch, welche Schlüsse sich daraus für Piaton selbst ergeben.
Zunächst: Die Stelle wächst aus der Abgrenzung von Schriftlichkeit und
(dialektischer) Mündlichkeit hervor, in deren Verlauf Piaton selbst sein literarisches

Hauptwerk als naidiä und /j.v&og eingeordnet hatte (276 E). Ferner: Piaton kann
sich Phaidros 278 C ff. schon deshalb nicht ausnehmen, weil er die dort getroffene
Unterscheidung mit dem Titel und Begriff des Philosophen verknüpft, auf den

er selber Anspruch macht. Daraus folgt mit einiger Sicherheit, daß Piaton seinerseits

über rijUKorega inhaltlicher Art verfügt, die er dem Unterricht in der
Akademie vorbehält, und daß darum die innerakademische Lehrtätigkeit Piatons
nicht nur methodischen, sondern auch sachlichen Vorrang vor dem Schriftwerk

genossen hat. Diese Deutung wird dadurch bestätigt, daß die literarische, abbild-

33 Vgl. rd fielCa) Politikos 286 B 2.
34 Der IXeyxoQ beim dialektischen Aufstieg zur löia rov äya&ov Politeia 534 C 1. C 3

wie Phaidr. 278 C 5.
35 Vergleichbar ist im folgenden die d&m) fteiorega und (pdoöotpia des Isokrates, die gleichfalls

über die (in diesem Fall perfekte) Rhetorik hinaus eni /ielCa> führen mag (279 A).
Auch hier kann nicht eine formale dialektische Diskussionsgabe, sondern in letzter Absicht
nur die platonische Semslehre gemeint sein. (Möglicherweise ist zunächst an die Politik
gedacht - vgl. Euthyd. 305 C ff. über das Verhältnis von Rhetorik, Politik und Philosophie
-, die aber nach platonischen Prämissen ihrerseits auf die Phüosophie führt.)



152 Hans Joachim Krämer

hafte Darstellung der platonischen 'Dialektik' im Schriftwerk nirgends
zusammenhängend durchgeführt wird und insbesondere überall dort, wo sie an die

fieyiora und rifiicorara rührt, sich in bloßen Andeutungen bewegt (Politeia 534 B f.,
Sophistes 254 B ff., Politikos 286 B ff.).

3. Über diese allgemeinen Erwägungen hinaus ist es glücklicherweise möglich,
die maßgebende Partie des Phaidros von einer anderen Seite her aufzuhellen und
in ihrer Bedeutung endgültig zu sichern. An einer bekannten Stelle des Timaios
erklärt Piaton nach der Aufdeckung der Elementardreiecke:

Timaios 53 C 8 ff.:
rä <5e rglymva itavra ix övolv ägyetai rgiyd>-
voiv ravrtjv 6fj nvgög ägy/jv xai row aXXeov

ffCDfidrayv vJtoTifti/iedu xarä röv /ist' ävayxrjg
eixöra Xdyov noosvo/ievoi rag ö' Sri rovrcov
ägyäg äveoffsv dsbg oldsv xai ävögcbv Sg

äv ixelvu) epiXog f\.

Phaidros 278 C 4 ff.:
fit fib> eiöcbg fj rö dXtj ff ig e%ei owi&rjxe
ravra, xai iyojv ßoiy&Eiv, elg iXsyyov icbv Ttegl
cor eygaipe, xai Xeycov avrog Swardg rä ye-
ygafi/isva q>avXa ajtodeiiai, oä rt rcövde
ijimvvfilav syovra del XiyEG&ai dXX' i<p' olg
EOTiovöaxEV ixeivcov rö /riv aotpdv xa-
XeIv Efioiys fiiya slvai öoxeX xai &£qi /iövq>

ngbiEiv' rö öi fj <piX6oo<fov fj roiovröv rt
ßäXXov äv avrqj äg/iörroi

Die Forschung ist sich im wesentlichen darüber einig36, daß es sich bei den aQ%al

avm&Ev um die (unteilbaren) Linien und die Zahlen der aus tieqi xayaffov bekannten
innerakademischen Lehre Piatons handelt. Piaton schließt sie hier von der
Darstellung aus, ohne später darauf zurückzukommen - offenbar deshalb, weil sie die
Methode des eixöjg Myoq (vgl. eixwg fiv&og 29 D 2) gesprengt hätten. Entscheidend
ist indessen, daß Piaton diese Lehre hier als göttliches Wissen und als das Wissen
dessen bezeichnet, der Gott nahesteht. Für das Verhältnis zum Phaidros
erwachsen daraus verschiedene Folgerungen:

a) Piaton nennt im Phaidros Philosophen den, der neben seinen Schriften über
die Dialektik und insofern über ri/Monega verfügt. Der Philosoph wird dabei an
der Sophia des Gottes gemessen, der er unter den Menschen offenbar am nächsten

kommt, ohne sie völlig zu erreichen.

b) Im Timaios bezieht Piaton das Wissen des Gottes und des ihm befreundeten
Menschen (fteo-cpiXog ~ (pM-aorpog\) auf zentrale Inhalte seiner innerakademischen,

aus tieqI räya&ov überlieferten Lehre (Dimensionssystem)37.
c) Die literarische Darstellung des Timaios wird dabei ausdrücklich pejorativ

als Etxwg Xoyog (fiv&og) bezeichnet und in ihrer Geltung gegenüber der
weiterreichenden innerakademischen Lehre eingeschränkt. In ähnlicher Weise wird im

36 Vgl. z. B. W. Schmid, Epikurs Kritik der platonischen Elementenlehre, Kl.-philol.
Studien H. 9 (1936) 48f.; P. M. Cornford, Plato's Cosmology. The Timaeus of Plato translated
toith a running commentary (1937) 162. 212f.; W. Kranz, Die Entstehung des Atomismus,
Convivium, Pestgabe f. Ziegler (1954) 32 f.; K. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre (1963)
148. 372 Anm. 125, sowie grundsätzlich J. Stenzel, Zahl und Gestalt bei Piaton und Aristoteles3
(1959) 71 ff., bes. 80ff. 88.

87 Vgl. dazu jetzt grundsätzlich K. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre (1963) 41 ff.,
bes. 148 ff. 158 ff.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 153

Phaidros die Politeia Piatons als fiv&og (fiv&oXoyeiv) von der innerakademischen

Lehrtätigkeit abgesetzt.
d) Aus all dem folgt mit ziemlicher Sicherheit, daß Piaton die Stelle Phaidros

278 B-E im Sinne einer inhaltlichen Differenz von Schriftwerk und mündlicher
Lehre auf sich selber und sein literarisches Werk bezogen hat. Es folgt daraus

ferner, daß die mündliche Lehre, die im Hintergrund der Dialoge steht und auf
die die vorliegende Stelle anspielt, diejenige der Xöyot und awovaiai tieoI rov
äya&ov gewesen ist. -

Man wird deshalb der kategorischen Behauptung von Vlastos, in den fraglichen
Ausdrücken der Phaidros-Stelle (rads, ixelva, rifiKorega) seien besondere Gegenstände

des mündlichen Bereichs «nicht einmal impliziert»38, schwerlich beitreten
können. Wenn Vlastos ferner meint, die inhaltliche Interpretation durch den

angeblichen Widerspruch ad absurdum führen zu können, daß Piaton dann ja die -
in den Dialogen vorkommende - Ideen- und Seelenlehre nicht ernst genommen
hätte, so übersieht er, daß er selbst kurz vorher die richtige Lösung seiner

Interpretation des Ausdrucks cpavXa (C 7) zugrunde gelegt hat: «All it can mean is

'inferior', which makes perfect sense: from the fact that a written statement is

vastly inferior to an oral argument... it obviously does not follow that the written
statement is wholly, or even partly, false»39. Diese durchaus zutreffende
Relativierung des negativen Begriffs gilt natürlich entsprechend für das positive Gegenstück,

und in diesem Sinne spricht der 7. Brief im gleichen Zusammenhang
genauer von OTzovdaiörara (344 C 6): Die Prinzipien (äxqa xal jiq&xo.) sind wertvoller
und darum größeren und eigentlichen Ernstes wert, ohne daß darum der relative
Wert (und Ernst) ihrer - in den Dialogen dargestellten - Derivate gemindert
würde40. Was endlich den von Vlastos vorgebrachten Einwand angeht, das Wissen,
mit dem die Autoren ihrem literarischen Werk zu Hilfe kommen, könne sich nur
auf dieselben Gegenstände, nicht auf eine andere Sachsphäre beziehen (also
wiederum auf Politik und nicht auf Metaphysik), wird widerlegt durch die mittleren
Bücher von Piatons Politeia, wo der Begründungszusammenhang des Politischen,
in sich selbst weiterverfolgt, zwangsläufig in die Metaphysik hineinführt, oder

38 a. O. 653f.: «That the cpMoocpog bears his name because he excels others in virtue of
concerning himself with a different set of objects is not said in the text. That his anov&fj is
restricted to a special set of objects is not said in the text. That he refrains from writing
about a special set of objects is not said in the text. None of these three things is even
implied by anything said in the text.»

38 a. O. 653. Vlastos rennt übrigens mit dem Abschnitt, in dem dieser Satz steht (652/3),
offene Türen ein. Dem Nachweis, daß die Inhalte der Dialoge nicht - wie man auf Grund
des 7. Briefes vermuten könnte - «falsch», sondern lediglich der mündlichen Lehre
untergeordnet und insofern «unterlegen» sind, ist gerade der Großteil meines Buches (APA)
gewidmet. Wenn Vlastos mir das Gegenteil unterstellt, so handelt es sich um ein
schwerwiegendes Mißverständnis.

40 Vgl. die komparativische Ausdrucksweise für das Verhältnis von Ideen und Prinzipien
Arist. Met. A 9, 990 b 18f.: avaigovaiv oi negl röiv elöwv Xoyoi ä fiäXXov slvai ßovXöfteda
rov rag löeag elvai (folgt dp;(ad Z. 22), M 4, 1079 a 14f.: ävaigovaiv oi neol röiv eiÖvyv Xoyoi
ä jiäXXov ßovXovrai elvai oi Aeyovreg elvai elör] rov rag löeag elvai (folgt ägxal Z. 19). Vgl.
ferner die fieyiara und rifiuörara von Politeia und Politikos, die über den anderen Ideen
stehen (als äow/xara Politikos 286 A 5ff., d. h. ohne homonyme sinnliche Abbilder).

11 Museum Helveticum



154 Hans Joachim Krämer

durch den 7. Brief, wo Piaton seine eigene Entdeckung dieses Begründungszusammenhangs

autobiographisch bezeugt (326 A 5ff.: encuvwv xrjv OQ&rjv rpiXo-
aotpiav, w; ix xavxrjg eaxiv xa re nokixixa bixaia xal xä xcöv löicorcbv ndvra
xaxidelv). Da aber an der fraglichen Stelle des Phaidros die platonische Dialektik
und der platonische Philosophiebegriff vorausgesetzt werden, muß derselbe

Begründungszusammenhang, der die politische Theorie über sich hinaus ins
Prinzipielle «aufhebt», auch dort gemeint sein.

IV
Hinsichtlich der von mir aus den Dialogen zusammengestellten41 Belege für das

Ausbiegen und Verschweigen Piatons - es handelt sich fast durchweg um
Gesprächshöhepunkte -, die ich als Hinweise auf eine esoterische Lehre wertete, hält
Voigtländer folgende Deutung «für wahrscheinlicher»: a) Entweder es sei

prinzipiell unmöglich, den philosophischen Sachverhalt direkt (schriftlich oder mündlich)

zu formidieren, außerdem führe jede direkte Formulierung zum dogmatischen
Mißverständnis; b) oder Piaton wolle später die Sache noch einmal genauer
untersuchen (was möglichenfalls dann nicht geschehe), diese Möglichkeit von vornherein
auszuschließen, bedeute eine petitio principii42.

1. Die These von der prinzipiellen «Unsagbarkeit» der Sache wird indessen
einfach dadurch widerlegt, daß wir in mehreren Fällen genau angeben können, worum
es sich bei dem von Piaton Angedeuteten handelt. Es ist Voigtländer offenkundig
entgangen, daß die Platon-Forschung längst anerkannt hat, daß Timaios 53 D -
in der fortschreitenden Reduktion des Dimensionszusammenhangs - die hinter
den Elementardreiecken liegenden Linien und Zahlen gemeint sind43. Dasselbe

gilt für die zugehörige Stelle Timaios 48 B f., wo neben Linien und Zahlen auch
die Arist. Phys. 209 b 15 und 35f. aus den äyqa<pa doypiaxa berichtete nähere

Bestimmung der %wQa als fieya-fuxQov hereinspielt. Ich hatte ferner nachweisen

können, daß die Einteilung des Politikos-Mittelstücks mit dem aus negl xäyaOov
bekannten kategorialen Schema zusammengehört und daß darum auch der 284

D lf. angekündigte Aufweis des axQißei; avxö in der dortigen Reduktion der

evavxia auf das ev seine Entsprechung findet44.

Damit ist zum wenigsten für diese Stellen eindeutig klar geworden, daß nicht
die Unmöglichkeit «schriftlicher oder mündlicher Formulierung», sondern die
absichtliche Zurückhaltung Piatons zugrunde liegt. Da Piaton die fraglichen
Lehrstücke in tieqI xäyaftov nachweislich weitergegeben hat, war es zum mindesten

möglich, sie mündlich zu formulieren und zu vermitteln. Da wir sie ferner bei

späteren Autoren überliefert vorfinden, war es sogar möglich, sie schriftlich zu
41 APA 389ff., vgl. 24.
42 Voigtländer a. O. 205.
43 Literatur oben S. 152 Anm. 36.
44 APA 286 Anm. 84; 307. 316f. 443 Anm. 131; 482f., von Voigtländer wie die Parallele

Tim. 53 D durchweg ignoriert, offensichtlich deshalb, weil sonst seine Hypothese, die
späteren Dialoge enthielten nur «Ansätze» auf neqI xäya&ov hin (a. O. 202f., vgl. 211),
unhaltbar geworden wäre.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 155

fixieren. In beiden Fällen aber liegt gleichermaßen eine inhaltliche Differenz
zwischen Schriftwerk und mündlicher Lehre vor. Dies trifft auch dann zu, wenn
dabei die Scheu vor der «direkten Formulierung» und dem «dogmatischen
Mißverständnis» leitend war. Entweder stellt also die Unterscheidung zwischen «direkter»

oder «indirekter» Aussage gar keine Alternative zu einer esoterischen Sonderlehre

dar, oder sie ist, wenn sie dazu in Gegensatz gestellt werden soll, nachgerade
falsch.

Aus den Stellen des Timaios und Politikos ergeben sich aber weiterhin
unvermeidliche Rückschlüsse auf die Bedeutung der Hinweise in anderen Dialogen45.
Da die entschlüsselten Belege nach ihrem Ort im Aufbau (Dialogmitte), nach

Terminologie und Ausdrucksweise mit analogen Aussagen des Schriftwerks
übereinstimmen, läßt sich die Folgerung schwerlich umgehen, daß auch dort zum
mindesten generell dieselbe sachliche Differenz von Schrifttum und mündlicher Lehre

vorliegt. Wenn z. B. die Abbruchsformeln von Timaios 48 C im Mittelteil der -
zu ein und derselben Trilogie gehörenden (Rekapitulation in der Einleitung des

Timaios!) - Politeia wörtlich wiederkehren (506 E: r\ napovaa oo/ir) ~ 6 naoow

tgonog, tiXeov fj etpixetr&ai rov ys doxovvxoc; ~ yaXenöv drjXcöoai rä doxovvra,

idaaj/jxv tö vvv elvai ~ to vvv ov qy/teov), so ist es eine harte Zumutung, hier

schlechthinige Unsagbarkeit glaubhaft machen zu wollen, während es sich dort
nachweisbar anders verhält. Ähnliches gilt für das Verhältnis der Politikos-Stelle
(derjosi jiote) zu allen jenen Parallelen des Schriftwerks, wo der Gesprächspartner
«auf ein andermal» vertröstet wird. Wenn Voigtländer die Mehrzahl dieser Stellen

von der Unsagbarkeit der Sache her zu erklären versucht, so wird dies vom
Politikos her entschieden widerlegt. Sobald aber die inhaltliche Differenz zwischen

Schriftwerk und Mündlichkeit im Prinzip auch für die Werke vor dem Timaios
und Politikos zutrifft, läßt sich der Frage kaum ausweichen, wie die dahinter-
liegende Lehre im einzelnen beschaffen war und wie sie sich zu der aus tieqi rayaftov
bekannten, zur Zeit des Politikos und Timaios im wesentlichen schon ausgebildeten

genauer verhält.
2. Ein letzter Ausweg scheint sich in der Hypothese anzubieten, Piaton habe

tatsächlich die Absicht gehabt, die einstweilen verschobenen Themen später
darzustellen und sei vielleicht aus äußeren Gründen nicht dazu gekommen46. Indessen

ist damit schon anerkannt, daß Piaton bestimmte Gegenstände zwar darstellen
konnte, aber nicht dargestellt hat, und daß darum faktisch zwischen Wort und
Schrift eine inhaltliche Differenz unterläuft. Jedoch wird auch die angebliche
Intention Piatons dadurch unwahrscheinlich gemacht, daß verschiedene

Äußerungen der Zurückhaltung gar nicht auf «später» verweisen, sondern lediglich

46 Vgl. APA 484f.
46 \yQ piaton gelegentlich doch auf frühere Ankündigungen eingeht, handelt es sich, wie

etwa das Verhältnis von Politikos 284 D zu Protag. 357 B zeigt, nur um Teilenthüllungen
(über die damit verbundene Konvergenz zwischen Exoterischem und Esoterischem APA
533). Gerade sie beweisen, daß Piaton ursprünglich zurückgehalten hat, und ferner daß er,
wenn er noch Weiteres andeutet, weiterhin zurückhält.



156 Hans Joachim Krämer

angesichts der «gegenwärtigen Darstellungsweise» auf weitergehende Enthüllungen

verzichten (Soph. 254 C, Tim. 48 C, vgl. Phaidr. 246 A, Politeia 611 B f.)
oder gar einfach feststellen, es gebe «noch Höheres» (Tim. 53 D, Men. 76 E f.47).

Die beiden zidetzt genannten Stellen schließen es ferner von der Sache her aus,
daß Piaton später darauf hätte zurückkommen wollen: Piaton konnte nach dem
Timaios nicht mehr mit einer gleichwertigen Gelegenheit rechnen, den
Dimensionszusammenhang darzustellen, von der Gefahr der Wiederholung (Elementardreiecke!)

einmal abgesehen; andererseits hat Piaton den Timaios nicht dazu
genützt, um den schon im Menon angedeuteten Dimensionszusammenhang (mit
Wortspiel £v - noXXä\) im ganzen zu entwickeln. Sobald aber feststeht, daß

Piaton nicht nur zweideutig «aufschiebt», sondern ebenso häufig schlechthin
zurückhält, ist die inhaltliche Eigenständigkeit des mündlichen Bereichs prinzipiell
gesichert und die Hypothese, die niemals erfüllten Ankündigungen seien vielleicht
doch ernst gemeint gewesen, verliert an Wahrscheinlichkeit - um so mehr, als die
beiden Gruppen von Belegen in den übrigen Punkten weitgehend übereinstimmen.

3. Das Problem der andeutenden Hinweise in Piatons Dialogen konzentriert
sich in der Frage, was mit dem nagwv xgönog xfjg oxeipecog bzw. diet-odov (Politeia
506 E, Soph. 254 C, Tim. 48 C) eigentlich gemeint sei, der Piaton von
weiterreichenden Eröffnungen abhält. Da der Gedanke in verschiedenen Dialogen
auftaucht, kann er nicht die Methode oder Situation eines einzelnen Dialoges betreffen.

Kann man sich andererseits einen Dialog vorstellen, der gerade die drei
genannten deklassiert hätte Dagegen wird das /uv&oXoyeiv eben der Politeia (vgl.
den elxwg pv&og des Timaios!) im Phaidros pejorativ dem Bereich der dialektischen

Mündlichkeit gegenübergestellt. Es kann dann aber wohl keinem Zweifel
mehr unterliegen, daß der nagdiv rgönog xfjg oxeipecog, der Piaton zur Zurückhaltung

zwingt, mit den Erörterungen des Phaidros direkt zusammenhängt und
demgemäß das platonische Schriftwerk als solches und im ganzen betrifft.

y
Das Referat 'pythagoreischer' Lehre bei Sextus Empiricus (Math. 10, 248-80)

ist zunehmend für Piaton und zuletzt für jtegl xaya&ov in Anspruch genommen
worden48. Über das Ausmaß und die Authentizität der Wiedergabe herrscht jedoch
noch keine Übereinstimmung. Vlastos hat jetzt die Position der extremen
Überlieferungskritik am weitesten vorgetrieben und für jedes einzelne Lehrstück des

«Pythagoreers», der zunächst als solcher zu gelten habe, eine akademische Paral-

47 Die Menon-Stelle hat K. Gaiser aufgespürt (Piatons ungeschriebene Lehre [1963] 417
Anm. 262), der darüber noch eine besondere Abhandlung vorlegen wird.

18 R. Heinze, Xenolcrates (1892) 37ff.; Ph. Merlan, Beiträge z. Gesch. d. antiken Platonis-
mus, Philologus 89 (1934) 37ff.; ders., From Platonism to Neoplatonism (I9602) 202ff.;
P. Wilpert, Neue Fragmente aus negl xaya&ov, Hermes 76 (1941) 227ff.; ders., Zwei arist.
Frühschriften über die Ideenlehre (1949); C. J. de Vogel, Problems concerning later Platonism
I, Mnemosyne IV 2 (1949) 209ff.; APA 282ff. und passim; W. Burkert, Weisheit und
Wissenschaft (1962) 17. 48. 83; K. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre (1963) 73ff. 496ff.
(Test. 32 m. Kommentar); vgl. H. J. Krämer, Der Ursprung der Geistmetaphysik (1963) 51.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 157

lele gefordert, wenn hier akademisches Gut überliefert sein soll, eine platonische
aber im besonderen, wenn platonisches49.

1. So plausibel diese Forderung im ganzen erscheint, so problematisch wird sie

im einzelnen, weil sie die Möglichkeit, daß Sextus anderweitig bezeugtes akademisches

Lehrgut detaillierter überliefert, von vornherein methodisch ausschließt und
damit dem Referat jeden selbständigen Wert aberkennt.

Indessen war Vlastos' Forderung nach einer umfassenden « Quellenkritik» des

«Pythagoreers», noch bevor sie öffentlich ausgesprochen wurde, von Burkert schon

weitgehend überholt worden. Burkert war auf Grund einer genauen Kenntnis des

einschlägigen Materials zu dem Schluß gekommen, daß «nahezu die gesamte
nacharistotelische Pythagoreismustradition Zeugnis für die Alte Akademie» ist50. Er
hatte ferner an Hand einer Vielzahl von Beispielen den Nachweis führen können,
daß die Akademiker selbst (Piaton, Speusipp, Xenokrates, Herakleides) die Lehren
des Piatonismus als «pythagoreisch» ausgegeben und damit die Pseudomorphose
des Piatonismus im Neupythagoreismus inauguriert, ja vorweggenommen haben51.

Burkert hatte in diesem Zusammenhang einen Rekonstruktionsversuch der

Überlieferungsgeschichte gerade des Sextus-Referates vorgelegt, der alles Bisherige an
Umsicht und Überzeugungskraft zurückläßt. Danach ist das Referat wahrscheinlich

durch die Mittlere und Neuere Akademie vermittelt52, in der man den «Pythagoras»

der Alten Akademie zunehmend vom - jetzt sokratisch gesehenen - Piaton
trennte und einer distanzierenden Kritik unterzog53. Damit ist nicht nur die

«pythagoreische» Einkleidung (altakademisch)54, sondern auch der skeptische
Zusammenhang (mittelakademisch)55 zwanglos aus der inneren Geschichte der
akademischen Schultradition erklärt. Die Zwischenschaltung jenes ungreifbaren
«Pythagoreers», dem man gleichermaßen alles oder nichts aufladen konnte, erweist sich

49 a. 0. 644ff.
60 Weisheit und Wissenschaft 73. Im einzelnen vgl. jetzt bei Krämer, Der Ursprung der

Geistmetaphysik das Kapitel 'Xenokrates im neupythagoreischen Schrifttum'.
61 a. 0. 55ff. 7öf. 81 ff. Vgl. auch Der Ursprung der Geistmetaphysik S. 52ff.
62 Mir sehwebte seinerzeit (APA 250 Anm. 11; 282. 286 Anm. 95) Ähnliches vor, freüich

nicht mit vergleichbarer Klarheit. Die Ergebnisse Burkerts bestätigen jetzt schlagend meine
Vermutung, daß Sextus nicht von der aristotelischen Nachschrift, sondern direkt von der
akademischen Schultradition herkommt («Pythagoras»). Wenn im übrigen Vlastos von
meiner These behauptet: «it bears all earmarks of an ad hoc construction, with nothing
better to support it than the desire to meet Jaeger's criticisms while retaining faith in Sextus »

(a. O. 645), so ist dies eine Unterstellung, die ich mit Entschiedenheit zurückweisen muß.
Ich hatte deutlich ausgesprochen, was ich von der durch die Art der Überlieferung
nahegelegten Unabhängigkeit des Referates von Aristoteles erwartete: die Bestätigung der
aristotelischen Berichterstattung durch eine selbständige, davon unabhängige Platonüber-
lieferung (a. O. 250 Anm. 11 fin.; 415 Anm. 70). - Nebenbei sei bemerkt, daß auch die
von Cherniss aufgebrachte, von Vlastos übernommene (a. O. 648) Verdächtigung des
Alexanderreferates In Met. 55, 20ff. wegen seiner Berufung auf Piaton «und die Pythago-
reerii durch Burkerts Ergebnisse endgültig erledigt ist.

63 a. 0. 83.
64 Die Bezugnahme auf Epikur Sextus 10, 257 dürfte gleichfalls noch der nachxenokrati-

schen Älteren Akademie angehören, deren Zeitgenosse Epikur gewesen ist.
66 Vgl. meine Beobachtungen hinsichtlich der (neu-)akademischen Herkunft des von

Sextus Empiricus verwendeten skeptischen Begriffsapparates, der wahrscheinlich über
Änesidem, den Begründer des späteren Skeptizismus - einen ursprünglichen Neuakademiker

-, vermittelt ist: Ursprung der Geistmetaphysik 29 Anm. 30.



158 Hans Joachim Krämer

jetzt ihrerseits als unkritisch und naiv. Vermutlich hat es diesen «Pythagoreer»
des Sextus nie gegeben - für die historische Erklärung des Referates ist er jedenfalls

überflüssig56. Die «pythagoreische» Aufmachung des Referates ist vielmehr

- weit entfernt, gegen die Authentizität altakademischer Überlieferung zu sprechen

- umgekehrt ein entscheidendes Indiz für die Reinheit dieser Tradition.
2. In dieser veränderten Situation der Überlieferungskritik ist weiterhin noch

einmal energisch daran zu erinnern, daß die Hauptstücke des Referates (äögtorog
ävag vmsQoxij - eXXeiiptg, Ideen-Zahlen, Dimensionszusammenhang,
Kategorienlehre, avvavaiQEiv) für die Akademie - und nur für sie -, im besonderen aber
für Piatons negl räya&ov durch Parallelen gesichert sind. Aber auch Speusipp
scheidet als originäre Quelle aus, weil sein Gegenprinzip nicht äogtarog dvag,
sondern 7iXrj&og war. Neben Piaton kann darum praktisch nur noch Xenokrates in
Frage kommen. Andererseits zeigt der Bericht nicht nur starke inhaltliche
Übereinstimmungen mit JiEQi räya&ov, sondern stimmt auch in den Umrissen des
Aufbaus mit der bei Alexander überlieferten Nachschrift des Aristoteles (Dreigliederung)57

und - was bisher nicht genügend beachtet ist58 - mit der Doxographie des

Theophrast überein (Doppelbewegung von Reduktion und Derivation Metaph.
6 b 11 ff.: nXdrojv [iev ovv iv rä> ävdyetv elg rag äg'/äg dö£eiev äv änrea&at
rü>v aXXojv elg rag ideag avdnrmv, ravrag d' elg rovg ägi&fiovg, ex de rovrcov
eig rag äg%dg, elra xarä rr/v yeveatv pe%Qi rwv eigrj/ievoov)59. Gerade

die Bewahrung des formalen Gliederungsprinzips spricht gegen eine tiefergreifende
Umgestaltung etwa seitens des Xenokrates. Wenn andererseits die Terminologie
gelegentlich hellenistisch ist, so bedeutet dies noch nicht, daß der Mittel- oder

Neuakademiker, der in hellenistischer Zeit vor einem hellenistischen Publikum
die Lehre des «Pythagoras» referieren und kritisieren mochte, sein Referat der
Sache nach - er sprach ja nicht im eigenen Namen - durch eigene Umformungen
und Zusätze zu verändern brauchte.

3. Derjenige Teil des Referates, der zuerst und seither beständig und nahezu
unbestritten mit Piatons mündlicher Lehre verknüpft worden ist, ist das Mittelstück

mit der kategorialen Einteilung und ihrer Reduktion auf die Prinzipien (10,

263-276). Da zu diesem Stück Parallelen aus Piatons mündlicher Lehre bei Her-
modor (b. Simpl. In Phys. 248, 2ff. D.) und - ausdrücklich - aus Piatons negl

66 Wenn Sextus 10, 258 ausnahmsweise Piaton selbst genannt wird, so spricht dies nicht,
wie häufig angenommen, gegen die platonisch-akademische Abkunft des ganzen Berichtes.
Es ist dort von Piatons Ideenlehre die Rede, die mit Piatons Namen notorisch verknüpft
und in den Dialogen ständig als solche präsent war. Diese «exoterische» Lehre fällt insofern
aus dem Zusammenhang dessen, was Sextus sonst berichtet, heraus und mußte notgedrungen

genauer festgelegt werden.
67 Vgl. APA 308; bes. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre (1963) 86ff. 475f.; dort sind

jetzt auch die maßgebenden Texte bequem zusammengestellt (Test. 22 B, 32).
58 So auch in Jaegers Rezension von Wilperts Zwei aristotelische Frühschriften: Gnomon

23 (1951) 251 Scripta minora II 426, wo die Authentizität der Gedankenfolge bei Sextus
angezweifelt wird.

59 Vgl. ferner Arist. EN I 4, 1095 a 30ff. und dazu Gaiser a. O. 454 Test. 10 Komm.;
zu Theophrast schon Wilpert a. O. 202 Anm. 1. Die dimensionale Reduktion, die
Theophrast hier vereinfachend übergeht, ist 6 a 24 ff. ausreichend angedeutet.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 159

räyaffov bei Alexander von Aphrodisias (In Met. 56, 13ff. H.) vorliegen, bat man
alle drei Berichte frühzeitig verbunden und für Piaton in Anspruch genommen60;
die weitere Auswertung des Referates erhielt von diesem Zentralstück her ihren
Anstoß:

Hermodor xa&' avra tiqoq Steqo. :

tiqoq evavria tiqoq ri
Alexander xa§' avrä ävcixeifteva

Sextus xmV eavrd xar' evavrtcoaiv tiqoq ti
Selbst solche Interpreten, die der These von der Platonizität des ganzen Berichtes

skeptisch gegenüberstehen, tragen hinsichtlich des Mittelstücks keine Bedenken61.

Die kategoriale Einteilung ist auch durch ihre Berücksichtigung in der aristotelischen

Kategorienschrift62 und durch Xenokrates, Er. 12 (xadf avro - tiqoq ri) für
die Akademie gesichert, durch Anklänge in Piatons Dialogen zusätzlich für Piaton
wahrscheinlich gemacht (Soph. 255 C 12 f.: xa&' avrä-tiqoq aXhi, vgl. Phileb.
C 6f. D 7f.; Polit. 283 C ff.). Es waren darum alle Voraussetzungen gegeben, das

diesbezügliche Referat des Sextus, das ausführlicher ist als die Parallelberichte,
für die Rekonstruktion einer innerakademischen, in tcsqi raya§ov systematisch
entwickelten Mesotes-Lehre Piatons auszuwerten63. Demgegenüber glaubt Vlastos
kritisch feststellen zu müssen, von dieser These bleibe bei genauerer Betrachtimg
«nicht viel» übrig, «except a tissue of ingenious guesses»64. Er stützt dieses Urteil
auf seine Vormeinung vom «pythagoreischen» Charakter des Sextus-Berichtes,
der in jedem einzelnen Punkt erst durch Parallelen als akademisch und platonisch
zu erweisen sei. Vlastos, der dies an einem fernerliegenden Beispiel ausführlich
erläutert, verschweigt jedoch in seiner kritischen Erörterung65, daß für den allein
in Frage stehenden Punkt die Parallelberichte bei Hermodor und Alexander
vorliegen, wodurch der Spielraum für akademische oder «pythagoreische» Lehre
anstelle oder neben der platonischen von vornherein auf ein Minimum reduziert wird.
Offenbar schließt sich Vlastos in der Beurteilung des Mittelstücks uneingeschränkt
den Einwendungen an, die Ackrill66 fast als einziger67 gegen die Authentizität der

kategorialen Einteilung des Sextus erhoben hatte und zu denen hier kurz Stellung

genommen sei. In seiner 19 Zeilen umfassenden Kritik hält Ackrill-im Gegensatz

zur gesamten älteren Forschung - gerade das Mittelstück für besonders verdächtig
60 Ausführlich zuerst Heinze (1892) a. O.
61 z. B. Merlan, From, Platonism to Neoplatonism a. O.
62 Nachgewiesen von Merlan, Philologus 89 (1934) 35ff.
63 APA 287ff.
64 a. 0. 648.
65 Ein kurzer Hinweis im vorausgehenden Referat a. O. 643.
66 In der Besprechung von Wilperts Zwei arist. Frühschriften: Mind 61 (1952) 102ff.,

bes. 112f. (von Vlastos beifällig zitiert).
87 Auch Jaeger spricht Scripta minora II 426 von einem Unterschied zwischen Hermodor

und Sextus, der in der Benutzung des letzteren zur Vorsicht mahne. J. gibt indessen keine
Belege; da ferner die Überlieferung des Hermodor-Berichtes über zwei Mittelsmänner geht
(Derkylides, Porphyrios), steht es noch sehr zur Frage, welcher der beiden Berichte im
einzelnen mehr Vertrauen verdient.



160 Hans Joachim Krämer

(«a late blend of materials from different sources»), weil dort 1. der Ideenbereich

zu kurz komme und nicht, wie etwa bei Aristoteles, aus dem Eins und der Zweiheit

abgeleitet werde, 2. Widersprüche zwischen Sextus und Alexander auftreten, z. B.
ötnMaiov - rj/xiav 10, 265 gegen Alexander 56, 26 H., das Verhältnis von xaif avrä
und laov gegen Alexander 56, 13ff., 3. Hermodor weder die Ideen-Zahlen noch die
Zweiheit erwähne und damit wohl gar nicht in denselben Zusammenhang gehöre.

Dazu ist Folgendes zu sagen. 1. Die Reduktion der xa&' avrä wird auch bei
Hermodor und Alexander nicht weiter präzisiert, und auch dort fehlt die
ausdrückliche Erwähnung der Ideen; der Vorwurf trifft also nicht Sextus, sondern

die neql rdya#oü-Überlieferung im ganzen und zuletzt Piaton selbst68. Im übrigen
werden die Ideen 10, 258. 260ff., vgl. 276f. tatsächlich über die Zahlen auf Eins
und Zweiheit zurückgeführt. - 2. Der angebliche, schon von Cherniss monierte

«Widerspruch» hinsichtlich des Paares dmXäaiov — rjfiiov beruht, wie inzwischen
gezeigt werden konnte69, auf einem Mißverständnis der Kritiker. Die Stellung des

laov stimmt allerdings bei Alexander und Sextus nicht ganz überein, doch scheint
Hermodor eher für Sextus zu sprechen70. Wenn also die Überlieferung irgendwo
getrübt ist, wird man den Fehler zuerst bei Alexander, nicht bei Sextus suchen

müssen. - 3. Im Hermodor-Bericht kommen die Ideen-Zahlen deshalb nicht vor,
weil es sich, wie der Kontext beweist, um einen Auszug handelt, den Derkylides
dem Piatonwerk Hermodors speziell zum Hyle-Problem entnommen hat (ev&a jceqI

üXrjg Tioislrai röv Xöyov). Eine Gesamtdarstellung von jieqI räyadov war für den

beschränkten Zweck des Derkylides nicht erforderlich. Die äögiarog öväg ist dem

Wort nach nicht genannt, wird aber durch die Ausdrücke jusya - /.uxqov und
/läXXov - fjrrov, die zum Seinsprinzip (Sv — aroiyslov) in Gegensatz gestellt werden,

ausreichend repräsentiert71.
Läßt sich also die Authentizität des Mittelstücks durch vermeintliche

«Widersprüche» oder «Lücken» nicht erschüttern, so würde es umgekehrt schwer fallen,
die «verschiedenen Quellen» - oder besser: auch nur die Möglichkeit der Existenz
solcher Quellen! - anzugeben, die Sextus kontaminiert haben soll.

Bei dieser Sachlage bleibt nur ein einziger Schritt übrig, mit dem Sextus oder
die von ihm repräsentierte Tradition von der reinen tieqi rdyaöoü-Überlieferung
abgewichen sein könnten: die Ausweitung im einzelnen, also die Interpolation der

^eoor-Beispiele 10, 268. Anders ausgedrückt: Wer die Authentizität des Sextus

bis dahin bewährt gefunden hat, bedarf nur noch dieses einen Schritts - der

Schlußfolgerung, daß Sextus auch hier platonisches Lehrgut überliefert -, um die
68 Über die spezielle Punktion der kategorialen Einteilung, die Welt des Werdens auf die

Prinzipien zurückzuführen, vgl. ausführlich APA 304ff.
69 APA 440ff. gegen Cherniss, von Vlastos nicht berücksichtigt.
70 Hermodor gelangt unmittelbar durch die Analyse der ngög ri zum ev, ohne daß dabei

die xa&' avrd noch eine Rohe spielten. Hinzu tritt die sachliche Erwägung, daß laov und
äviaov für die Reduktion der evavrla. notwendig sind, weil sie diese zerlegen und auf
verschiedene Prinzipien zurückführen, nicht aber für die Reduktion der xa&' avrd.

71 Vgl. die Klärung bei C. J. de Vogel, Problems concerning later Platonism, Mnemosyne
IV 2 (1949) 21 If., dort auch 299-301 über das Verhältnis des fii) ov bei Hermodor zu dem
fiij Sv des platonischen Sophistes (gegen Cherniss).



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 161

Mesotes-Struktur im Zusammenhang des neql räya&ov-Systems bezeugt zu wissen.
«A tissue of ingenious guesses?» Der Ausdruck ist irreführend und verdunkelt
einen klaren Beweisgang, denn 'tissue' setzt ja zum mindesten eine Mehrzahl von
Schritten voraus. Daß aber eine einfache Schlußfolgerung (von Vlastos als 'guess'
bezeichnet) ihre methodische Berechtigung hat, sollte nicht im Ernst bezweifelt
werden, denn die Philologie lebt von solchen Schlußfolgerungen. Wollte man sie

verbieten, so wäre man konsequenterweise versucht, in Abwandlung des Urteils
von Vlastos die Frage zu stellen: If one were to examine in the same way everything

what would be left of the results in Classics obtained within the last
hundred years

VI
Was die übrige tieqI raya&ov-Überlieferung, vor allem die bei Aristoteles

erhaltene, angeht, so scheinen die jüngsten Kritiker doch deutlich von Cherniss'

extremer Position abzurücken. Immerhin ergreift Vlastos in der Frage des

«Widerspruchs» zwischen Aristoteles und Theophrast hinsichtlich der Ideen-Zahlen72 für
Cherniss Partei und versucht diesem ferner dadurch Sukkurs zu leisten, daß er
bei seinen Gegnern «Widersprüche» aufspürt73. Da sie in einzelnen Punkten dem

Zeugnis des Aristoteles nicht uneingeschränkten Glauben schenken, müßten sie

eigentlich, wenn sie konsequent wären - so folgert Vlastos -, das Zeugnis des

Aristoteles in seiner Gesamtheit verwerfen. Indessen hat Vlastos meine Feststellung

mißverstanden, das Referat De an. 404 b 18ff. beziehe sich «nicht direkt auf
tieqI raya&ov »7i, denn ich hatte damit lediglich darauf hinweisen wollen, daß

Aristoteles das Referat aus tteqi (piXoaocpiag übernimmt. Was das mathematische
Zwischenreich angeht, so hatte ich mich zwar an einer Stelle noch nicht von der

Auffassung Wilperts freigemacht75, hatte aber im folgenden um so deutlicher das

Zeugnis des Aristoteles gegen Cherniss verteidigt76. Auch bei Wilpert handelte es

sich indessen nicht um das Problem der Authentizität, sondern lediglich um das

der Zuweisung an die Xoyot tieqI Taya&ov, die Wilpert noch nicht mit der
innerakademischen Lehre Piatons im ganzen identifizierte77. Für meine uneingeschränkt
positive Bewertung des De anima-Referates wie der pia&rjßatixd kann ich auf eine

neue, eingehendere Darstellung verweisen78.

Von diesen peripheren Streitpunkten, die auf Mißverständnissen beruhen, und
der Kontroverse über die Ideen-Zahlen abgesehen, ist es jedoch bemerkenswert,

72 Vgl. dazu jetzt die grundsätzliche Klärung bei K. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre
(1963) 115ff., bes. 137f., mit der Unterscheidung der Dekas vor den Ideen und der
abgeleiteten Ideen-Zahlen, in denen Zahlen und Ideen faktisch zusammenfallen.

73 a. 0. 648ff.
74 APA 414 Anm. 68.
76 APA 278.
76 APA 437 Anm. 118 (von Vlastos übersehen
77 Der Satz APA 278 gehörte einer älteren Passung an, in der ich diese bis dahin

verbreitete Auffassung von tieqI räya&ov noch geteilt hatte, und ist später versehentlich mit
meinem veränderten Standort nicht ausgeglichen worden.

78 Der Ursprung der Geistmetaphysik Kap. III 1.



162 Hans Joachim Krämer

daß Ylastos sich jeder weiteren Verteidigung der von mir widerlegten
überlieferungskritischen Position von Cherniss stillschweigend enthält. Daraus geht hervor,

daß Vlastos die prinzipielle Authentizität der Überlieferung für nahezu alle
wesentlichen Bestandteile der innerakademischen Lehre Piatons (Lehre von den

aQ%ai, Kategorienlehre, Dimensionssystem) wenn nicht als gesichert, so doch als

unwiderlegbar anerkennt. Deutlicher wird dies am Schluß seiner Stellungnahme,
wo Vlastos eine eigene - betont hypothetische - Erklärung der indirekten Platon-
Überlieferung vorlegt79, in der er Niederschläge ausgebreiteter innerakademischer
Diskussionen im Sinne des Phaidros zu erkennen glaubt. Daran ist zweierlei
bedeutsam : Es bestätigt sich zunächst, daß Vlastos die Theorien von Cherniss praktisch

fallengelassen hat, und zweitens: Er hält eine innerakademische Sonderlehre
Piatons für möglich, die nicht am Ende der Dialoge steht, sondern gleichsam hinter
ihrem Rücken parallel neben ihnen einhergeht.

Um dennoch den Vorrang der Dialoge zu behaupten, erklärt Vlastos, es habe
sich dabei durchweg um unvollkommene Entwürfe gehandelt, die Piaton eben

deshalb nicht der Publikation für wert erachtet habe («which he did not succeed

in working out fully and confidently enough to think them worthy of publication»80).

Vlastos scheint indessen nicht bemerkt zu haben, daß er damit eine völlige
Umkehrung der Grundsätze des Phaidros vornimmt. Die Fronten von «Spiel»
und «Ernst» sind hier unversehens vertauscht, wenn sich der Bereich der
Mündlichkeit erst vor der Norm der «Publikationsreife» rechtfertigen soll. Da der
Phaidros nun einmal den Primat der Mündlichkeit vertritt, geht es nicht an, unter
der Hand nichtsdestoweniger wieder den modernen Primat der Schriftlichkeit
einzuführen. Die Tatsache, daß diese Lehre ungeschrieben blieb, spricht vielmehr
nicht gegen, sondern eher für ihren Rang.

Wenn aber Vlastos zwischen der Mündlichkeit im allgemeinen (mit denselben
Themen wie die Dialoge) und der Sonderlehre unterscheidet und nur der ersteren
den Vorrang vor dem Schriftwerk zuzubilligen bereit ist, so ist dem entgegenzuhalten,

daß die Schüler und Kritiker Piatons anderer Meinung waren. Sie schließen
sich in ihrer Systembildung und Polemik nicht so sehr an die - schriftlich oder
mündlich entwickelten - Themen der Dialoge wie an das Derivationssystem der
Sonderlehre an. Die historische Fortwirkung des negi räya'&ov-Systems spricht
also entschieden gegen die von Vlastos verfolgte Bewertung. Hinzu tritt die sachliche

Erwägung, daß es sich bei der Sonderlehre ja nicht um beliebige Gegenstände
handelt, die beziehungslos neben anderen bestanden haben können. Die ayqatpa
ööyfiaxa betrafen vielmehr die Prinzipien und den daran hängenden systematischen

Gesamtzusammenhang. Sie waren insofern den Themen der Dialoge der
Sache nach notwendig übergeordnet. Wer gerade sie gegenüber den Schriften und
der durch die Schriften gedeckten akademischen Lehre relativiert und abwertet,

79 a. O. 654f.
80 a. 0. 654. Vgl. 655: «the dubitations with which Plato hedged in these theories ...»

Der Gedanke, daß es sich bei der indirekten Platon-Überlieferung um unfertige Entwürfe
für das Schriftwerk handle, begegnet schon bei Wilamowitz, Piaton I 705.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 163

setzt sich darum nicht nur mit der antiken Nachfolge in Widerspruch, sondern
drückt auch das Gesamtniveau der platonischen Philosophie auf eine wesentlich

niedrigere Stufe herab.
Der Lösungsversuch von Vlastos, der - bei notgedrungener Anerkennung der

indirekten Platon-Überlieferung - trotzdem den Vorrang des Schriftwerks halten
möchte, schließt also eine Reihe von Unwahrscheinlichkeiten in sich. Er wird
angesichts der Selbstaussagen Piatons, die für den esoterischen Piatonismus sprechen
(Phaidros, 7. Brief, Verweise; von Vlastos zugestandenermaßen nur teilweise
behandelt81), vollends fragwürdig82. -

Einen etwas anderen Standort nimmt Voigtländer zur indirekten Überlieferung83
ein. Er hält konsequent an der traditionellen Evolutionstheorie fest und setzt
demgemäß nsgi raya&ow «ans Ende» der denkerischen Entwicklung Piatons: Daß «die
umfassende Synthese am Ende eines lebenslangen Philosophierens steht», gilt
ihm als «die natürliche These»84. Dieses Axiom vorausgesetzt, fällt der Gegenthese

in jedem einzelnen Punkt die Beweislast zu. Aber nach Voigtländer, für den
das allmähliche «Hervorwachsen» der Probleme85 selbstverständlich ist, ist ein
solcher Beweis gar nicht möglich: Mögen die Dialoge noch so viele Übereinstimmungen,

Andeutungen und Hinweise auf nsgl räyaftov hin enthalten, «nichts
hindert, in den Dialogen nur Ansätze belegt zu sehen»86, die sich keineswegs schon
im Sinne der thematisch-systematischen Bedeutung von nsgl räya&ov «sichern»
lassen87. Auch die späteren Dialoge stehen demgemäß im «Grad der bewußten

Formulierung» hinter nsgl raya&ov noch wesentlich zurück88. Die Dialoge auf den

Standort von negl raya&ov hin zu interpretieren, heißt darum einem Zirkelschluß
verfallen: «Diese Interpretationsmethode... legt in die Dialogstellen die auf Grund
der Kenntnis der spätesten Philosophie Piatons gewonnenen Erkenntnisse hinein

und holt sie als Argumente für ihre These wieder heraus»89.

Voigtländers scheinbar voraussetzungslose Position enthält bei genauerem
Zusehen eine Reihe fragwürdiger Hypothesen und Vorentscheidungen. Zunächst wird
hier weiterhin als selbstverständlich unterstellt, daß nsgl räyafiov die Reihe der

Dialoge geradeswegs fortsetze, obwohl für die Nachdatierung keinerlei Indizien
vorliegen. Weit schlimmer noch steht es mit der «natürlichen These» von der
Alterssumme. Gemessen an den biographischen Tatsachen der Philosophiegeschichte

und den Ergebnissen der modernen geisteswissenschaftlichen Psycho-
81 a. O. 654.
82 Vlastos deutet abschließend an, meine philosophischen Begriffe enthielten «some very

serious misapprehensions and confusions» (a. O. 655). Wäre es nicht auch möglich, daß VI.
in die vorliegenden philosophischen Probleme noch nicht ganz eingedrungen ist

83 Die Überlieferung als solche anerkannt a. O. 205.
84 a. O. 203. V. ignoriert dabei völlig diejenige Richtung der Forschung, die schon vor

meinem Versuch die inhaltliche Differenz von Schriftwerk und mündlicher Lehre vertreten
hatte (K. F. Hermann, Jaeger, Stenzel, Burnet, Taylor u. a., vgl. APA 382. 384).

86 a. 0. 198. 202f. 210, vgl. 207.
88 a. O. 202.
87 a. O. 204. 209.
88 a. O. 202f.
88 a. o! 204. Vgl. 210. 211 («Zirkel»).



164 Hans Joachim Krämer

logie ist sie schlechterdings falsch. Bei den dreißig namhaftesten Philosophen von
Augustin bis zur Gegenwart zeigt der Vergleich des Geburtsjahrs mit dem

Publikationsjahr der Hauptwerke, daß bei weitem die meisten ihre maßgebenden Werke
zwischen dem dreißigsten und vierzigsten Lebensjahr veröffentlicht haben. Die

Konzeption der Grundgedanken ist jeweils noch einige Jahre früher anzusetzen90.

Der Philosoph häuft nicht einzelne Fakten und Beobachtungen wie bestimmte

Typen von Einzelwissenschaftlern, um sie zuletzt mosaikartig zu einem Ganzen

zusammenzustellen, sondern stößt meist sehr früh auf einige wenige Grundgedanken,

aus denen er sein Weltbild aufbaut. Darnach folgen nur noch Anwendungen
und Ausgestaltungen im einzelnen. Prinzipielle Umbrüche nach dem vierzigsten
Lebensjahr sind große Ausnahmen. Ein achtzigjähriger Denker, der erstmals zu
den Prinzipien seiner Lehre vorstößt, ist eine Absurdität. Andere schöpferische
Wissenschaftszweige, besonders auffällig im naturwissenschaftlichen Bereich, zeigen

ein ähnliches Bild.
Die Vorstellung vom greisen Prinzipiendenker Piaton ist also nicht etwa natürlich,

sondern widerspricht der Norm und aller Wahrscheinlichkeit. Wenn Piaton
eine so beispiellose Ausnahme gewesen sein soll, dann müßten dafür handgreiflichste

Beweise vorgebracht werden können. Die Beweislast verhält sich also

genau umgekehrt, als Voigtländer annimmt.
Tatsächlich sprechen nun aber alle uns erreichbaren Indizien dafür, daß Piaton

von der Norm nicht abgewichen ist, sondern die Grundzüge seiner Position in
angemessenem Lebensalter konzipiert hat.

1. Die innerakademische Prinzipienlehre Piatons tritt bei den Berichterstattern
einheitlich und mit allen Zeichen der Lehre Piatons schlechthin auf.

2. Piaton statuiert - wie im vorigen noch einmal zu sichern war - in den

maßgebenden Selbstzeugnissen des Phaidros und des 7. Briefes eine prinzipielle
Differenz von schriftlicher und mündlicher Lehre und deutet dabei eine konstante

Grundposition an, die mindestens bis zur Mitte der sechziger (7. Brief: vor Dio-
nysios II.) oder siebziger (Phaidros: Politeia!) Jahre des 4. Jahrhunderts zurückreicht.

3. Damit stimmen überein Äußerungen der Zurückhaltung in allen größeren

Dialogen, deren sachlicher Hintergrund sich in einzelnen Fällen tatsächlich
verifizieren läßt. Damit ist erwiesen, daß die Dialoge die philosophische Position
Piatons nicht vollständig wiedergeben und daß sie darum zu tisqi tayatiov nicht
im Sinne der Sukzession, sondern der Simultaneität, Parallelität und
Komplementarität in Beziehung gesetzt werden müssen.

4. Da der systematische Zusammenhang mit der Prinzipienlehre für die späteren
Dialoge91 (Politikos: Kategorienschema; Timaios: Dimensionszusammenhang) im

90 Eduard Spranger hat dem Verfasser gelegentlich gesprächsweise versichert, die höchste
Genialität des Menschen liege viel früher, als man gemeinhin annehme, nämlich schon um
20.

91 Die Art, wie Voigtländer das Zeugnis der - ihm offensichtlich unangenehmen - Zentralstelle

des Politikos 284 E abschwächt (a. 0. 198. 200. 201), stellt einen seltenen Fall von



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 165

einzelnen aufgewiesen werden kann, ergeben sich daraus - bei der Gemeinsamkeit
der Andeutungen und angesichts der Einordnung der Politeia im Phaidros -
berechtigte Rückschlüsse auf das Frühwerk: Die Korrelation legt nahe, daß es sich

zur innerakademischen Lehre ähnlich verhält wie das Spätwerk.
5. Die sachliche Interpretation des Frühwerks führt unabhängig davon auf eine

Prinzipienontologie, die sich terminologisch immer wieder andeutet (Wortspiele!)
und von der her etwa die Funktion des äya&ov der Politeia besser, nämlich als

eine einheitliche verstehbar wird (Eins —»- Einssein Ordnung, Erkennbarkeit,
Seiendheit)92.

6. Auch der ganze frühe Piaton kann nach dem Ausweis der Analoga des äya&ov

(Symposion, Lysis), entsprechender Andeutungen (Protagoras93, Menon94) und des

befreundeten eleatisierenden Megarikerkreises dieser Position nicht ferngestanden
haben. Sie ist - ein zusätzliches Indiz - geeignet, den geschichtlichen Hiat zwischen

vorsokratischer und klassischer Ontologie zu überbrücken95.

Der Beweisgang, der sich aus diesen Schritten aufbaut, bedient sich der Methoden

der Kombination, der Analogie und der wechselseitigen Verifikation. Er
beruht primär auf der schrittweisen Addition und Summierung von Tatsachen und

Argumenten aus der Überlieferung des Piatonismus, die sich zu einem Gesamtbild

von wachsender Evidenz zusammenschließen. Die Definition des Zirkelschlusses

dagegen besagt, daß ein Zirkel dann vorliegt, wenn in den Prämissen irrtümlich
schon als gegeben vorausgesetzt wird, was erst bewiesen werden soll. Sie kann

philologischer Überinterpretation dar, die angesichts der klaren Parallelen (z. B. Defini-
tionea 415 A, Arist. Top. 123 b 29, Sextus Emp. Math. 10, 268, Albin. Didask. c. 30 fin.)
um so unverständlicher erscheinen muß.

92 Voigtländer rügt 210 Anm. 13 meine «unproblematische» Benutzung des «problematischen
» Dialogs Parmenides für Piatons Prinzipienlehre (ev). Gewiß ist dieser Dialog

«problematisch», aber nicht in dem Sinn, daß Piaton selbst auf dieser Stufe mit der Prinzipienlehre
erst experimentiert hätte. Wer so vollendet «spielt» (naiöid 137 B 2), hat die

Probleme nicht mehr vor, sondern längst hinter sich. - Die von V. geforderte Interpretation
des Parmenides auf negl räya&ov hin liegt im Entwurf seit längerer Zeit vor und wird in
Kürze veröffentlicht werden.

93 Voigtländer behauptet a. 0. 209, mein Versuch, den Schluß des Protagoras mit Politeia
6 zu verbinden (APA 491f.), beruhe «auf der völlig unbeweisbaren Hypothese», Piaton
polemisiere beide Male gegen Aristipp. Meine Argumentation besteht indessen ganz
unabhängig davon, wer hier oder dort mit der Hedone-Polemik gemeint ist: Entscheidend ist
die Gemeinsamkeit der Frontstellung gegen den Hedonismus und ferner der perQijnnrj und
des absoluten pfogov. Die Erschließung des letzteren für den Protagoras wird im übrigen
zusätzlich durch die Fortführung im Politikos-Exkurs (bes. 284 D lf.) gesichert (APA
490f.).

94 Vgl. oben S. 156 Anm. 47 (K. Gaiser). Entscheidend ist das Wortspiel um ev und noV.d
in Verbindung mit dem Dimensionszusammenhang (76 A zu E) und der «Einweihung» in
die «Mysterien» (Symposion]).

95 Voigtländers Ablehnung meiner «ontologischen» Interpretation des Oorgias (a. O. 196)
ignoriert die Andeutungen in Protagoras und Menon, das auf Symposion und Politeia
vorausweisende jiqwtov (fiXov des Lysis (219 D) und endlich Piatons Technik des spielerischen
Anklingenlassens von Grundlehren (z. B. im Euthydem 295 A-302 E oder im Mythos des
Politikos, vgl. APA 235 Anm. 183), die bei der Beurteilung der fraglichen Termini des
Oorgias (eläog, nagovala) zu berücksichtigen ist. - Das gleiche gilt entsprechend für meine
Interpretation der «Einheit» der einzelnen Ideen auf das & hin. V. a. O. 210 isoliert hier
die einzelnen Momente meines Beweisgangs (Verbindung mit Politeia 6 und Parmenides)
oder ignoriert sie (Andeutungen in den früheren Dialogen), vgl. dazu grundsätzlich das
Folgende.



166 Hans Joachim Krämer

auf die eben vorgeführte Argumentationsfolge nicht angewendet werden. Voigt-
länders Vorwurf des «Zirkels» beruht vielmehr, genau betrachtet, auf der künstlichen

Isolierung der Textinterpretation der Dialoge (oben Nr. 5) von den übrigen
Schritten des Beweisganges und ist deshalb in hohem Grade irreführend.

Dies gilt auch für den Punkt, auf den Voigtländer in diesem Zusammenhang
besonderes Gewicht legt: die Nichtverifizierbarkeit des Gegenprinzips im Frühwerk.

Voigtländer macht sich hier zunächst meine Auslegung zu eigen96, das Prinzip

bedürfe notwendig eines Gegenprinzips, und folgert daraus: Da das

Gegenprinzip im Frühwerk nicht greifbar wird, können auch die Andeutungen des

Ersten Prinzips nicht im thematisch-systematischen Sinn von negl raya&ov
interpretiert werden. Insofern aber das Gegenprinzip nur apriorisch postuliert werde,
sei die ganze These von der frühen Geltung der Prinzipienlehre dem Zirkelschluß
verfallen97.

Hier bedarf es jedoch folgender Richtigstellung. Man kann zwar - und ich habe
dies versucht - aus dem durch Zeugnisse belegten Ersten Prinzip auf das

Gegenprinzip schließen. Zwingend ist dieser Schluß nicht, denn der Übergang vom
eleatisch-megarischen Monismus zum platonischen Dualismus kann durchaus über
eine ganze Reihe von Graden der Thematisierung des Gegenprinzips geführt
haben98. Man kann aber nicht umgekehrt aus dem Fehlen des Gegenprinzips (der
Dyas) das Nichtvorhandensein oder die mangelnde Thematisierung des tatsächlich

bezeugten und aufweisbaren Ersten Prinzips (des Eins) erschließen. Voigt-
länders Argumentation erweist sich mit anderen Worten als Paralogismus, der
auf der unzulässigen Vertauschung primärer und sekundärer Beweismittel beruht.

Voigtländers genetische Position versucht, ohne über eigene Argumente zu
verfügen, durch einen Gewaltakt den Problemen auszuweichen, die durch die historische

Existenz der platonischen Akademie, der indirekten Platon-Überlieferung
sowie die platonischen Dokumente einer Zweigleisigkeit von Wort und Schrift
gestellt sind. Hier wird ein extremer Standort bezogen, der als Grenzfall um so mehr
beweisbedürftig ist, als er der allgemeinen biographischen Wahrscheinlichkeit
widerspricht99. Die Zeit eines naiven, unkritischen Evolutionismus ist in Platoni-
cis - wie in vielen anderen Bereichen - endgültig vorüber. Es kommt jetzt darauf

an, nicht verjährte Denkschemata unbegründet zu wiederholen, sondern nach

neuen, sachgemäßen Kriterien zu suchen100.

96 APA 502f.
97 a. O. 198. 20t. 209f.
98 Vgl. die Einschränkungen APA 341 (von Voigtländer a. 0. 204 zitiert).
99 Voigtländers Hypothese von der «Vorbereitung» von tieqI räya&ov in den Dialogen

(«Ansätze») erweist sich danach als methodisch haltlose petitio principii.
100 Zahlreiche Kritiker (z. B. Voigtländer a. O. 195) haben mir irrtümlich die Auffassung

unterstellt, die erhaltenen jieqi rdyaJoü-Referate gelten der Sache nach schon für die Zeit
von Piatons philosophischen Anfängen. Ich habe das niemals gemeint und nirgends
behauptet. Was ich für den frühen Piaton zu erschließen versuchte, war lediglich die APA
535-37 (vgl. 532) entwickelte ontologische Grundkonzeption (Eins als Seins-, Wert- und
Erkenntnisprinzip). Für alles Übrige ließ ich die Frage der Entwicklung offen und warnte
nur davor, die Dialoge unkritisch in ihrer Zeugniskraft zu überschätzen. Vgl. APA 34
Anm. 32; 35f. 445 Anm. 133; 532f.



Retraktationen zum Problem des esoterischen Piaton 167

Die Erneuerung der These vom esoterischen Piatonismus und ihre konsequente
Durchführung, die auf das Gesamtbild Piatons nicht ohne Einfluß bleiben kann,
hat begreiflicherweise hie und da beträchtlichen Unmut hervorgerufen. Es ist,
als fühlten manche Platonkenner den Boden unter den Füßen schwinden. Kein
Wunder, daß man auf Biegen oder Brechen versucht, diese imbequeme These aus
der Welt zu schaffen. Es gilt, das Bild vom undogmatischen Dialogschreiber und
Psychagogen Piaton, das in der Nachfolge Schleiermachers in der Philologie -
nicht in der Philosophie - selbst weithin zum kanonischen Dogma geworden war,
gegen die mittelbare Platon-Überlieferung zu verteidigen, die inzwischen besser

erforscht worden ist und die - zumal im Hinblick auf neuentdeckte Zusammenhänge

mit der Akademie, dem mittleren und neueren Piatonismus - zunehmend

an Gewicht gewonnen hat. Dabei enthüllt sich jedoch schonungslos die bedenkliche

historische und kategoriale Schwäche des vom 19. Jahrhundert überkommenen

Platon-Bildes. Man muß jetzt so tun, als ob die unkritische Position
Schleiermachers in Wahrheit kritisch gewesen wäre. Aber wer sich unterfängt, sie

gleichsam noch rückwirkend abzusichern, muß einen hohen Preis dafür in Kauf
nehmen. Er muß bereit sein, der antiken Bewertung von Piatons mündlicher
Lehre zu widersprechen und maßgebende Selbstzeugnisse Piatons umzudeuten.
Hieran zeigt sich vielleicht am offenkundigsten, daß es sich um eine anachronistische

Erscheinung, um die unvermeidlichen Rückzugsgefechte einer abtretenden

forschungsgeschichtlichen Epoche handelt: Das traditionelle Platon-Bild muß,

um sich als ganzes behaupten zu können, im einzelnen zur Selbstaufhebung greifen.

Von den Gegenargumenten jedoch, die der literarische Positivismus ins Feld

führt, vermag auch nicht ein einziges genauerer Prüfung standzuhalten. Sie dürfen,
wie hier zusammenfassend festzustellen bleibt, ausnahmslos und in vollem Umfang

als widerlegt gelten.
Weiteren Bemühungen der Gegner des esoterischen Piatonismus, einen Ausweg

zu finden, darf man gelassen entgegensehen.


	Retraktationen zum Problem des esoterischen Platon

