Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 2

Artikel: Odyssee-Szenen als Topoi

Autor: Kaiser, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Odyssee-Szenen als Topoi

Von Erich Kaiser, Wetzikon|Ziirich

Troiant belly scriptorem, Maxime Lolls,

dum tu declamas Romae, Praeneste relegu:
mit diesen Worten beginnt Horaz die Epistel 1, 2, in der er seinen jungen Freund
auf die Fiille ethischer Anregungen hinweist, die Homer vermittelt. Was nach
dieser Einleitung folgt, ist allerdings zum Teil recht merkwiirdig und 148t geradezu
daran zweifeln, dal Horaz die beiden Epen wirklich gelesen hat. Seine Behandlung
der Ilias sei hier iibergangen, iiber die Odyssee schreibt er (17-31):

rursus, quid virtus et quad sapientia possit,
ulile proposuit nobis exemplar Ulizen,
qui domator Troiae multorum providus urbes

20 et mores hominum inspexit latumque per aequor,
dum sibt, dum sociis reditum parat, aspera multa
pertulit, adversis rerum vmmersabilis undss.

Sirenum voces et Circae pocula nosti;

quae si cum sociis stultus cuprdusque bibisset,
25 sub domina meretrice fuisset turpis et excors,

wixisset cants inmundus vel amica luto sus.

n0S numerus sumus et fruges consumere nate:

sponsi Penelopae nebulones Alcinoique

wmn cute curanda plus aequo operata tuventus,
30 cut pulcrum fuit tn medios dormire dies et

ad strepitum citharae cessatum ducere somnum.

Merkwiirdig ist zunichst die Auswahl und Reihenfolge, die Horaz bietet. Auf
eine Paraphrase des Proémiums folgt die Erwdhnung von zwei Bedrohungen, denen
Odysseus entgeht, und von zwei Gegenbeispielen zu seiner virtus und sapientia. Der
didaktische Gedanke, nur wenige, markante Beispiele zu nennen, und die kompo-
sitionelle Absicht, jedem kurzen Bild ein etwas ausfithrlicher skizziertes folgen zu
lassen, mogen wohl die Merkwiirdigkeit des Aufbaus erkliren (je 15431, Zeilen:
Sirenen und Kirke, Freier und Phiaken).

Nicht erklirt sind damit aber die iibrigen Abweichungen von der homerischen
Erzihlung, vor allem bei der Schilderung des Kirke-Abenteuers und des Phiaken-
Lebens: bei Homer ist Kirke, trotz allem, doch keine meretriz, die Gefihrten des
Odysseus greifen nicht aus stultitia® und cupiditas zu Kirkes Zaubertrank, der von

1 Gidoeln (x 231 = 257) bezeichnet bei Homer niemals Unverstand und Torheit, nur
Unkenntnis, Nichtwissen.




110 Erich Kaiser

Kirke Verwandelte wird weder exzcors (verliert den Verstand) noch canis, die
Phéaken denken nicht nur an Essen und Schlafen und haben mit den Freiern der
Penelope? wirklich nichts gemein. Die Erklirung liegt natiirlich nicht in einer
blofen Fliichtigkeit des Horaz, sondern darin, da8 er hier gar nicht unmittelbar
Homer interpretiert. Er bedient sich vielmehr einer Reihe vorgeprigter Deu-
tungen, die zum festen Bestand der Moralphilosophie gehérend. Es scheint, da
Horaz, wenn er es in diesem Fall iiberhaupt getan hat, Homer mit véllig anderen
Augen las, als wir es zu tun gewohnt sind.

Der Brief des Horaz ist nur ein Beispiel. In einem erstaunlichen Mafle wurde die
Auffassung der homerischen Epen durch solche Topoi bestimmt. Nun ist es zweifel-
los so, daB jede Dichtung in der Erinnerung der Spéteren gewissen Verschiebungen
unterliegt. Von den mancherlei Faktoren, die die Auffassung der homerischen Ge-
dichte beeinfluBten, sei hier nur einer hervorgehoben: die Bedeutung, die in der
antiken Literatur dem Homerzitat und dem «mythologischen Exempel» zukam.
Die Verengung des Blickfeldes auf den augenblicklich interessierenden Aspekt ist
das Vorrecht und das Unrecht eines jeden Zitats. Aber solche Zitate und Beispiele
wurden weitergereicht und bekamen mit der Zeit ein gewisses literarisches Eigen-
gewicht: ihre Isolierung wurde beibehalten und ihre Auffassung und Verwendung
oft in einer Weise fixiert, die es erlaubt, von ‘Topoi’ zu sprechen®. Die Heraus-
bildung solcher stereotyper Vorstellungen soll im folgenden an drei Szenen der
Odyssee gezeigt werden (Sirenen, Kirke [und Kalypso], Odysseus bei den
Phiaken). Dabei kann es sich nicht um eine geschichtliche Darstellung, sondern
nur um das Vorlegen von Material handeln. Chronologische Gesichtspunkte
werden als durchaus zweitrangig behandelt; aufschluBBreicher erscheint eine An-
ordnung nach den verschiedenen Aspekten, die den homerischen Szenen ab-
gewonnen wurden. Nur so lassen sich, bei der ungleichen und oft zufilligen Ver-
teilung des iiberlieferten Materials, die Verdstelungen dieser Topik verstindlich
machen.

2 nebulones (vgl. Sat. 2, 5, 80): in der Odyssee liegt iibrigens der Akzent nicht auf der
Schwelgerei und GenuBsucht der Freier, sondern auf ihrem Frevelsinn.

3 Hierzu gehort auch (19£.) providus inspexit (statt vidit, wie Horaz, A P 142 iibersetzt):
er «will auf die von Odysseus bewiesene Umsicht und gewonnene Einsicht einen Nachdruck
legen» (Kiessling-Heinze, die natiirlich auch sonst zu vergleichen sind). Es war ein Topos
fiir sich, die Fahrten des Odysseus als Bildungsreise zu verstehen und seine Tiichtigkeit und
Weisheit diesen « Erfahrungen» zuzuschreiben: 4.P. 9, 471. — Apul. Met. 9, 13, 4. — Cassiod.
Var. 1, 39, 2. — Clem. Alexandr. Strom. 1, 44, 1. — Diodor 1, 1. — Epiktet 3, 24, 13. — Julian,
Or. 1, 12d. — Ps.Kallisth. p. 127, 25{f. Kroll. — Max. Tyr. 16, 6b; 22, 5g; 38, 7d. — Method.
De vita 5, 1. — Polyb. 12, 27. — Ps.Skymn. 102. — Auch Zenodots Lesart vduor in a 3 gehort
hierher, nach welcher Odysseus die Lebensweise anderer Volker kennenlernt, nicht nur ihre
Gesinnung gegeniiber den Fremden (vdov).

4 Es sei nicht verfolgt, wie weit diese Auffassung fiir Horaz auch sonst mafBgebend ist.
Es entspricht der Art des Horaz, wenn er diesen Brief mit einem konkret-anschaulichen
Beispiel beginnt ; mit einer solchen Homer-Interpretation zu beginnen, veranlaBte ihn wohl
die Person des Adressaten (vgl. Ed. Fraenkel, Horace 315).

5 Mit diesem Begriff ist nicht unbedingt etwas iiber die Qualitit ausgesagt: Von der
trockenen Formel iiber die rhetorisch pointierte Abwandlung bis zu lebendiger Aneignung
sind alle Stufen zu finden.




Odyssee-Szenen als Topoi 111

I. Der Gesang der Sirenen

A. Einleitung

Mit knappen Strichen ist in der Odyssee die Episode gezeichnet: Die zwei
Sirenen — ihre Gestalt ist nicht ndher beschrieben — sitzen auf blumiger Wiese und
bezaubern mit ihrem hellklingenden Gesang alle Menschen; doch wer ihnen un-
vorbereitet naht, verféllt dem Tode — ein Haufen von Knochen und Leichen um-
gibt sie. Odysseus, den Weisungen Kirkes folgend, kann den todbringenden Ge-
sang geniefen und doch ungefihrdet entkommen (u 39-54. 153-200).

Die bekannte Szene zeigt wenig Gemeinsamkeit mit dem Auftreten der Sirenen
auBerhalb der epischen Uberlieferung. Mit eigenwilliger Kiihnheit ist ihnen im
Epos® eine Meereskiiste als Wohnsitz und der Gesang als Waffe gegeben worden.
Sie wurden hier zu Individuen mit einem eigenen Schicksal, denen man spiter
sogar Namen und Stammbaum zuweisen konnte. Sonst dagegen erscheinen uns die
Sirenen als wenig determinierte Wesen, als eine Gruppe aus der Schar der Vogel-
dédmonen, in ihrem Charakter den Sphingen vergleichbar?. Im Verein mit Sphingen,
Lowen, Panthern usw. sind sie z. B. auf den korinthischen Vasen zu treffen, und
auf den Grébern Attikas iibernehmen sie geradezu die Nachfolge der Sphingen:
urspriinglich wohl als raffende Todesddmonen verstanden, wandeln sie sich dabei
wie jene von schrecklichen zu freundlichen Wéchtern der Gréiber. Eine néchste
Stufe zeigt die Sirenen sogar in Trauer um den Verstorbenen, der sie mit Gesang

8 Ob der Odyssee dabei ein altes Argonauten-Epos vorangegangen ist, soll hier nicht unter-
sucht werden. Die Frage ist trotz K. Meuli, Odyssee u. Argonautika 25f. 91-94 durchaus
nicht entschieden (vgl. Von der Miihll, RE Suppl. 7, 728). Da es sich bei der Begegnung
mit den Sirenen nicht um ein Séngerturnier, sondern um ein ungesuchtes Abenteuer han-
delt, scheint es jedenfalls nicht urspriinglich, da die Unholdinnen von Orpheus mit ihren
eigenen Waffen bezwungen werden konnen. Abgesehen davon, muB8 der Schlul von der
Prisenz des Orpheus auf ein Sirenen-Abenteuer der Argonauten unsicher bleiben. (Uber
den eher spaten Eintritt des Orpheus in die Argonautensage Ziegler, RE s.v. Orpheus [1939]
1261. 12151.)

7 Vgl. Lesky, RE s.v. Sphinz (1929), ein Artikel, der auch fiir die Sirenen lehrreich ist,
fiir die Grundziige der Entwicklung sogar erheblich lehrreicher als der ungefiige Artikel
von Zwicker, RE s.v. Sirenen (1927). — In Kiirze orientieren iiber die Sirenen am besten
Nilsson, Gesch. d. gr. Rel.2 1, 228f. und Wilamowitz, Glaube d. Hell. 1, 268f. Grundsitz-
liches auch bei E. Kunze, Athen. Mitt. 57 (1932) 130f. — Die Literatur zur urspriinglichen
Bedeutung der Sirenen ist vielfiltig und reich an einseitigen Hypothesen und unhaltbaren
Interpretationen. Die Sirenen sollen z. B. gewesen sein: 1. Mittagsddmonen: O. Crusius,
Philologus 50 (1891) 911f.; R. Caillois, Rev. hist. rel. 116 (1937) 54ff., u. a.; K. Lattes Un-
terstiitzung der These (Festschr. Ak. Gottingen 1951, 67ff.) ist weitgehend hinfallig:
8. F. Brommer, Antike u. Abendland 4 (1954) 42ff. — 2. Seelenvigel: G. Weicker (dem im
iibrigen die grundlegende Materialsammlung zu danken ist) I: Der Seclenvogel in d. allen
Lit. w. Kunst (1902) und II: in Roschers Myth. Lex. s.v. Seirenen (1909/15); mit zahllosen
Nachfolgern. — Und ohne urspriingliche Beziehung zum Menschenvogel: 3. Musen des
Jenseits: E. Buschor, Die Musen des Jenseits (1944 ; verzichtet auf wissenschaftliches Bei-
werk und eine Begriindung seiner Hypothese). — 4. Musen der Magie, phonikischer Herkunft:
K. Marét, in: Die Anfinge d. griech. Lit. (Budapest 1960) 106ff. — 5. Musenahnliche « Nym-
phengruppe, die sich dem kitharodischen Tanz widmete»: H. Koller, Musik u. Dichtung im
alten. Griechenland (1963) 45ff. (Schliisse aus wenigen, zum Teil unkritisch interpretierten
Zeugnissen). — Die Identitiat von Sirene und menschenkopfigem Vogel ist spitestens fiir die
Mitte des 6. Jh. durch Vasenbilder gesichert (Odyssee-Illustration und beschrifteter Tier-
fries). Bildliche Darstellungen dieses Typs reichen bis in submykenische Zeit zuriick:
D. Levi, AJA 49 (1945) 2801f. — H. Miihlestein, Glotta 36 (1957) 152ff. versuchte nach-




112 Erich Kaiser

und Leierspiel Ausdruck geben oder dann auch in heftiger Klage sich die Brust
schlagend und die Haare raufend. Weit iiber Attika hinaus und bis tief in die Kai-
serzeit blieben solche Sirenen heimisch auf den Gridbern?,

Von da aus ist wohl auch das erstaunliche Auftreten der Sirenen in den grie-
chischen Ubersetzungen des Alten Testamentes zu verstehen, wenigstens zu einem
Teil. Die Merkwiirdigkeit der Sache und die Bedeutung dieser Stellen fiir das Ver-
héltnis der christlichen Literatur zu den Sirenen rechtfertigen es, kurz darauf ein-
zugehen. An sechs Stellen des LXX-Textes treten neben Feldddmonen und Wiisten-
tieren die Sirenen auf, als Wesen der todlichen Eindde oder einmal als eigentliche
Klagegeister®. Verantwortlich fiir diese Ansiedelung der griechischen Sirenen in der
jiidischen Literatur ist wohl der Ubersetzer des Buches Isaias. Den AnstoB muB
dabei die Stelle 13, 21 gegeben haben, wo im hebriischen Text neben Schakalen
und anderen Tieren eine Art Satyrn der Steppe vorkommen mit dem Namen
«se'irim», wortlich «die Behaarten». Der Anklang des Namens se‘irim an oetpijres,
das ddmonische Wesen und die (zwar nicht befiederte, aber «behaarte») Misch-
gestalt, ferner die Nachbarschaft der Schakale mit ihrem Klagegeheul: dies alles
schien dem Ubersetzer offenbar die Wiedergabe ceigfjrec zu legitimieren'. Die
Einfiihrung des neuen Wortes auch an verwandten Stellen, wo nicht direkt von
se‘irlm die Rede war, bereitete danach keine Schwierigkeiten mehr!.

Schwierigkeiten ergaben sich erst spiter, als die Kirchenviter an die Erkldrung
dieser eigenartigen Sirenen gingen. Die Ménner, die durch die griechische Schule
gegangen waren, vermochten sich nicht vom Bild der homerischen Sirenen frei-
zumachen: so kam es dazu, daB Homer-Interpretation mithelfen muflte bei der
Exegese des AT. Dies ist ein besonders gelagerter, aber in keiner Weise ein ver-
einzelter Fall: seit friihester Zeit hat die Odyssee-Szene die Vorstellung von den
Sirenen beeinfluBlt. Dies zeigt sich in der bildenden Kunst (auch abgesehen von

zuweisen, dal auf den Tafeln von Pylos Sirenen als Dekorationselement genannt sind, hat
damit aber keine Zustimmung gefunden.

8 Auf den Gréibern: das bedeutete in der Unterwelt weilend; vgl. das Klagelied der
Helena am Grabmal des Proteus Eur. Hel. 1641ff. So konnte man die Sirenen zu Begleite-
rinnen der Persephone machen, zuerst unten und dann auch, gleichsam riickwirkend, auf
Erden bevor die Gottin geraubt wurde (Apoll. Rhod. 4, 8961f. u. Spétere). — Trauernde und
klagende Sirenen: vgl. z. B. Lykophr. Al. 1463, Mnasalkes, 4.P, 7, 491, Seneca, Herc. Oet.
190, Stat. Silv. 2, 1, 101.; 3, 3, 174. — Gar nicht in diesen Zusammenhang gehort das dfters
zitierte fr. 777 N. = 861 P. des Sophokles.

9 Is. 13, 21; 34, 13; 43, 20; Jer. 27, 39; I0b 30, 29. Wehklagend: Mich. 1, 8. Dazu kommen
einige weitere Stellen in den Ubersetzungen des Symmachos und Aquila, ferner — wiederum
mit den Sirenen als Klagedimonen — Henoch 19, 2; 96, 2; Or. Sibyll. 5, 457 ; Baruch-Apokal.
(syr.) 10, 8. — Eine «Hexapla» fiir die Sirenen-Stellen (mit Einbezug der lat., syr. und
dthiop. Ubersetzungen) bietet M. Cohen, Donum natal. Schrijnen (1929) 2281f.

10 Das Problem kommt zur Sprache bei O. Crusius, Philologus 50 (1821) 97, bei Cohen
(s. Anm. 9) und H. Kaupel, Bibl. Zschr. 23 (1935) 1581f., findet aber bei keinem eine aus-
reichende Erklirung. DaB gewisse Ubersetzer mit dem Anklang der griechischen Worter
an die hebriischen arbeiteten, ist bekannt. — Fiir wenig wahrscheinlich halte ich es, daB
bei dieser Wanderung der Sirenen die indischen Sirenen der Alexandergeschichte mitgespielt
haben (diese z. B. bei Deinon, dem Vater Kleitarchs, FGrHist 690 F 30).

11 Is. 34, 131. hat der hebr. Text wenigstens den Singular si‘ir. — Fiir Auskiinfte, die den
hebr. Text betreffen, bin ich Frau Dr. Judith Schaffner zu Dank verpflichtet.




Odyssee-Szenen als Topoi 113

den eigentlichen Odyssee-Illustrationen), aber vor allem natiirlich in der Literatur.
Wenn wir genauer zusehen, sind es drei Ziige, die dieses Bild beherrschen: 1. der
bezaubernde Gesang (abgelst von dem Gedanken, dal} er todbringend ist), 2. der
verderbenbringende GenuB}, 3. die Rettung des Odysseus und seiner Gefihrten!?.

B. Der Zauber des Gesanges

1. Serenenklinge

Es war recht naheliegend, den Gesang von Menschen an dem zauberhaften Ge-
sang der Sirenen zu messen. Das erste Zeugnis dafiir bietet Alkman 1, 96£., wobei
das Einzelne allerdings wegen des liickenhaften Textes fraglich bleibt; beim Preis
der Hagesichora und ihres Chores erwigt der Dichter einen Vergleich mit den
Sirenen, scheint dann aber doch davor zuriickzuschrecken: & 8¢ rav Znonvidwy |
dotdotépa u[€v avdd-] | diai ydp3. Pindar scheut den Vergleich mit dem Sirenen-
gesang jedenfalls nicht mehr und 148t die thebanischen Madchen singen (Parth. 2,
13ff. fr. 94b Sn.): cepiva 0¢ xdumov | adrionwy amo Awtivey | pypnoow’
dotdais .... Damit sind die entscheidenden Schritte getan auf dem Weg zum
Topos des sirenengleichen Gesangs, dem in der antiken Literatur ein blasses, aber
duberst zihes Leben beschieden war; nicht zu Unrecht spricht Schol. Lykophr.
(Tz.) 1463 von den PgvAloduevar Zeijres!t. Bel melodiosen Médchenstimmen
lag der Vergleich am néchsten; so rithmt Aelian, V.H. 12, 1 die Phokéerin Aspasia
(spiter die Geliebte des jiingeren Kyros): elmey dv i Aadodons adrijc drodew
Zetpijyoc. Man scheut auch nicht die iiberbietenden Vergleiche, wie zwei Grab-
epigramme zeigen konnen: auf eine Freigelassene Claudia Homonoia (IG 14,
1892b = 582 Kaibel) 7 wodd Leprppvowr Aiyvowtépn ..., auf eine Julia Paula (Carm.
Lat. epigr. suppl., ed. Engstrom 223) oinnes vicists specie doctrina, puella ... (81.)
cantu Sirenas Pandionidasque sorores ... superastt. Nicht anders im erotischen
Gedicht, z. B. Anth. Lat. 217, 17£. (1, 184 Riese) oder bei Paulos Sil. A.P. 5, 241,
6f. (einem Epigramm von etwas gezwungener Verspieltheit). Mehr Witz zeigt
die Wendung, die Ovid, Ars 3, 3111f. dem Sirenen-Exempel zu geben versteht:

monstra maris Strenes erant, quae voce canora
quamlibet admassas detinuere rates; ...
res est blanda canor: discant cantare puellae!

12 PDas Fortleben der Sirenen-Szene in der spiateren Literatur findet Behandlung bei
Weicker und Zwicker (0. Anm. 7), ferner H. Rahner, Zschr. . kath. Theol. 65 (1941) 123{f.
und fiir ein breiteres Publikum in: Griech. Mythen in christl. Deutung (Ziirich 1945) 4141f.;
P. Courcelle, REA 46 (1944) 651f.; F. Buffiére, Les mythes d’Homere et la pensée grecque
(Paris 1956) 380£f. 4731f.

13 Text mit der Erginzung von Von der Miihll (Mus. Helv. 15 [1958] 83), die die un-
bequeme Frage erledigt, worauf sich @ d¢ beziehen soll (Hagesichora oder den Chor?).
Diehl und Page, Poetae melici (1962) erginzen mit Weil u[év odyi]. Wilamowitz dagegen
(Hermes 32 [1897] 258) 1aBt den Dichter einen iiberbietenden Vergleich wagen (u[éy’ atd@]):
daB dies an und fiir sich nicht unerlaubt wire, lehrt Aristeid.Or. 28, 51. 53 Keil (mit fr. 10 D.
= 30 Page).

14 Fiir die Macht des Topos zeugt, daBl die Bemerkung des Scholiasten ungliicklicherweise
gerade zu der Stelle, die er hier erklidren will, nicht stimmt: Lykophr. 1462f. (Kassandra:)
&y 08 »apdiq | Zewpipog éotévale Aoiotiov pérog, dazu die Schol.: dia Tiwy fidvTyTa T0d Adyov ...
und (Tz.): éovévale Dedntinoy xail Avyvoov domep ai Dovilovuevar Zepijves.




114 Erich Kaiser

Der Vergleich mit den Sirenen blieb nicht nur Frauen vorbehalten; bei Ari-
stainetos 2, 19 p. 169, 39 He. ist die Rede von Burschen, die ein néchtliches
Stindchen bringen, ioca xal Zewgives ylvxeiay dgpiévres goviv. Uberhaupt
lassen sich nicht nur menschliche Stimmen mit dem Gesang der Sirenen ver-
gleichen: Juvenal 14, 18f. weill einen Rohling zu nennen, qui gaudet acerbo |
plagarum strepitu et nullam Sirena flagellis | comparat ... (dhnlich Plutarch, De
curios. 518¢ iiber die Leute, die sich neugierig an der Schande anderer ergétzen: ...
adty Toic molvmpdyuoat povoa xal aepny uial®). Vor allem aber werden auch
Tiere wegen ihres Gesanges mit den Sirenen verglichen!'® und dariiber hinaus
— es handelt sich um Singvigel und summende JInsekten — direkt mit dem
Namen ‘Sirenen’ bezeichnet (Insekten: Arist. H.A. 1, 40, 623bl1, Plin. N.H.
11, 48, Aelian, N.A. 4,5, Suda s.v. [2 279]; Vogel: Aelian, N.A. 5,42, Hesych
B )l

Die weitaus kiihnste Transponierung des Sirenengesanges hat sich aber ohne
Frage Platon erlaubt (Resp. 617b); nicht vergleichbar und als Ganzes nicht weiter
ableitbar steht seine kosmische Vision vor uns, in der die Sirenen ihre Stimmen
zur Harmonie der ‘Sphiren’ vereinigen!®. Das Verhiltnis dieser platonischen Si-
renen zu den homerischen zu bestimmen, war nicht ganz einfach. Das Rétsel, das
Platon damit den Spéteren aufgab, lie sich nur durch eine Trennung der beiden
Gruppen losen. Daf} in diesem Falle die Sirenen Homers der Konkurrenz der himm-
lischen Musik nicht gewachsen waren, ist nicht verwunderlich; bei Philon lesen

15 yotioa xal oetgry pia zieht Wilamowitz zu dem zuvor zitierten Tragikerfragment, das
er dem Sophokles zuweist (= fr. 8562 P.).

186 Zum Beispiel, immer mit Bezug auf Vogelstimmen: Epicharm(?) fr. 6 Suppl. com.
Dem.; Kleitarch, FGrHist 137 F 21; Plut. De soll. an. 983e; Philostr. Imag. 2, 17, 14
p- 369, 171. K.

17 Zu der Verwendung homerischer Worter fiir naturwissenschaftliche Termini im all-
gemeinen: M. Leumann, Hom. Worter 308ff. — Die Bezeichnung von Insekten als ‘Sirenen’
hat ein homerisches Vorspiel: die Sirenen iibernehmen von den Bienen und Fliegen ein
kennzeichnendes (wenn auch miBverstandenes!) Beiwort; nach B 87 pedioodwy adwdowy
und B 469 pvidwv adwvdwy (= ‘dicht gedrangt’) ist v 326 gebildet Zecprivaw ddwdwr (=" hell-
tonend’). (Anders Pisani, Lex. friihgr. Epos s.v. ddwdg.)

18 PDer Gedanke der kosmischen Harmonie ist pythagoreischen Ursprungs; daB die Ver-
bindung der Sirenen mit der kosmischen Harmonie ebenfalls (alt)pythagoreisch sei, ist
moglich, aber keineswegs sicher. Das einzige in Frage kommende Beweisstiick ist das
schwierige ‘Akusma’ bei Iamblich, V. Pyth. 82 t{ éoti T0 év Aelpoic pavreiov,; TETEAXTIG"
Omep gotiy 1) douovia, év 7 ai Zepfppes. Das Alter des Spruches darf als gesichert gelten
(W. Burkert, Weisheit w. Wissenschaft 150{f.), doch bleibt die Frage, ob diese ‘Harmonie
des Sirenengesanges’ wirklich auf die kosmische Musik zu beziehen ist. Die Argumentation
von A. Delatte, Etudes sur la litt. pythagor. (1915) 260, meist unbesehen tibernommen, reicht
jedenfalls nicht aus, dies wahrscheinlich zu machen, auch nicht die auf Mart. Cap. 1, 111.
gestiitzte Kombination von P. Boyancé, Ant. Class. 20 (1951) 421ff. — Der Spruch wird
wohl am ehesten erklirt durch die sirenenartigen ‘Keledones’, die nach der Legende auf
dem von Gotterhand erbauten delphischen Tempel saBen und durch ihren himmlisch
schonen Gesang die Horer alles andere vergessen lieBen: Pind. Pae. 8 fr. 52i Sn.3 (1964);
auch Delatte 261 sah diese Beziehung schon, ohne den Pindar-Text in dem heute vor-
liegenden Umfang zu kennen. — Es wire demgegentiber schwer zu rechtfertigen, dall die
Sirenen in dem Akusma nicht dem delphischen Heiligtum, sondern dem kosmischen Be-
reich zugehoren, also Symbolwert haben sollen: dafl ein Symbol, eine ‘Chiffre’ (hier die
Tetraktys), durch ein zweites Symbol erkléart und bedeutsam gemacht wird, wire in diesen
Spriichen ohne Parallele.




Odyssee-Szenen als Topoi 115

wir (Quaest. in Gen. 3, 3, in einem Exkurs zu Gen. 15, 9)1°: quod st Strenum can-
tatro, ut Homerus ait, ita volenter tnvitat auditores ..., quanto magis perfectissima
la et summa harmonia praedita atque vere caelestis musica attingens instrumentum
auris cogat insanire et divinare! Plutarch, Qu. conv. 9, 14, 745f 146t seinen Am-
monios noch einen Schritt weiter gehen: Platon meine nimlich gar nicht die
Sirenen, sondern die Musen, nur um eines etymologischen Spiels willen (ra dsia
bzw. ocia eiperr) nenne er diese hier in dichterischer Freiheit Zeipijves (s. auch
u. S. 118). Proklos dagegen lehnt diese sichtlich beliebte Interpretation wegen ihrer
Willkiir gegeniiber dem Platontext ab, und er versteht es, unter Beiziehung ver-
schiedener anderer Platonstellen eine erheblich differenziertere Erklirung der
Sirenen zu geben (In Remp. IT 237, 16-239, 14 Kr., vgl. In Crat. p. 88, 14 fi.
Pasq.): er unterscheidet, entsprechend der Teilung der Welt zwischen Zeus,
Poseidon und Hades, drei Gruppen: die Sirenen der himmlischen Sphiren, die
irdischen Sirenen (Homers) und die Pluton zugeordneten Sirenen der Unterwelt
(soweit gar nicht abwegig, auch wenn es zunichst miltrauisch stimmt, da die
Rechnung so glatt aufgeht).

Noch ein Blick nach Westen, ein halbes Jahrhundert spéter: Konig Theoderich
wiinscht von Boethius die Vermittlung eines citharoedus; in dem von Cassiodor
verfalten Schreiben (Var. 2, 40, 10) ist ein lingerer Exkurs iiber die Macht des
Gresanges eingeflochten, und da ist noch einmal, als rhetorisch ausgefeiltes Exem-
pel, die Sage vom Gesang der Sirenen zu lesen — gefolgt vom Preis der Psalmen
Davids.

2. Bild der Dichtung und Redekunst

Wenn man die urspriingliche Einheit von Musik und Dichtung bedenkt, ist es
nicht weiter erstaunlich, daB die Sirenenlieder auch als Bild fiir die Musenkunst
in dem engeren Sinne der Wortkunst dienen konnten. Man vergegenwirtige sich
nur als Ausgangspunkt die eben angefiihrten Beispiele von Alkman und Pindar
oder die homerischen Sirenen selber, die Odysseus ja mit nichts anderem locken
als mit epischen Liedern. Es wird recht alte Erkldrung bei Eustathios 1709, 11f.
sein, dall Homer mit der Wirkung des Sirenengesangs die Macht seiner eigenen
(und aller) Dichtung habe ausdriicken wollen (vgl. Ps. Plut. Hom. 147: éyxwuiov
tijc uovowxiic). Auf die Rhetorik zugeschnitten ist die Deutung bei Philodem,
Rhet. 2 p. 77, 6ff. (=p. 112, 41f.): die homerische Sirenen-Episode wird im Streite
fiir und wider die Rhetorik als Zeugnis dafiir benutzt, da8 die Anfinge der Rhe-
torik bis Homer zuriickreichen, mit anderen Worten, daB die Sache uralt sei und
man nur frither nicht eine besondere Wissenschaft daraus machte; das geht gegen
den Verteidiger der rhetorischen Kunst, Diogenes von Babylon. 7T6v moAdvusjyavor
& "Oungos ékevoayddnoer (Odysseus selber als «Redner»?) ... xai rods vijs Kipxns

( 1°2Nur armenisch iiberliefert, zitiert nach der lat. Ubers. des Mechitaristen-Paters Aucher
1826) 2, 173.
20 Die Verwendung des Odysseus als rhetorisches Musterbeispiel ist so alt wie die rhetori-




116 Erich Kaiser

deopovs: die Fesseln, die Odysseus benotigt, sind hier das Zeichen fiir die Macht der
Sirenen-Kunst,.

In einem anderen, freieren Bilde verwendet Euripides die Sirenen, um die Wir-
kung der Musik und Dichtung zu zeichnen. Es handelt sich um die vielfach miB-
deuteten Verse des fr. inc. 911 (aus einem Stasimon, das nach einer wenig bekannt
gewordenen, aber einleuchtenden Vermutung von Wilamowitz zur Antiope ge-
hérte?): yodoear 87) pot :fn'sgv'yeg mepl vadTe xal Ta Zegjywy nrepdevra mEOA
doudleton- Pdoouar & &g aidépa movidy aepdelc Zmyi ovuusilwv ... Die
Sirenen sind hier nicht Engel, die die Seelen der Menschen ins Reich der Gotter
oder in die Gefilde der Seligen geleiten®2. Nur die « Befliigelung» durch die Dichtung
kann gemeint sein; das bedeuten die goldenen Fliigel und - ein singuléires Bild! -
die Fliigelschuhe der Sirenen?.

Wenn man von solchen Kiihnheiten absieht, ist die Erstarrung zum Topos un-
verkennbar. Zwei Beispiele: bei Dionys. Hal. Dem. 35 wird berichtet, da$ Aischi-
nes der otvdeoig Groudrwy seines Gegners Demosthenes hohes Lob gezollt habe,
dewdTnTa ugy adtd Sony ody ETépw uaptvedy xal Tais Zeijol drexdlwy avtod
T povowejy (p. 207, 171f. Us.-R.); und bei Eunapios, V. soph., einer Bliiten-
lese solcher Topoi, heilt es von dem Rhetor Eustathios (6, 5, 2 Giangr. = p. 465
Boiss.?): ofitw 1), wold T Ty povewdy odx dmeiye Leprpvor, dote 6 Pacideds
avrov petendAeoe ... Originalitit wird hochstens durch immer weitere Steigerung
gesucht. Es gibt den (gewShnlichen) iiberbietenden Vergleich, z. B. bei dem Bi-
schof Theodoretos von Kyrrhos, Epist. 31, 10f. Azéma (Sources chrét. 40, 1955):

. xal shéov Tfj T@v Adywv ndovi] Tods Evtvyydvovras Pélywv 1 ai ol pddov
Zepives tov *Odvocéa tais @baic xatexjinoar®®. Dall ihr Gesang iiberboten
wird, sind die Sirenen zwar seit lingerem gewohnt — Orpheus rettet so die Argo-

sche Theorie (Plat. Phdr. 261b, dazu W. Kroll, Rh. Mus. 66 [1911] 166 mit Anm. 2; weiteres
bei Radermacher, Artium scriptores, SBWien 1951, A II-III, auch B XIX 10-12, B XXII
16), und sie bleibt gelaufig bis zum Ende des Altertums, auch auBerhalb der rhetorischen
Fachliteratur (z. B. im Panegyrikus).

21 Wilamowitz, SBBerlin 1921, 72 Anm. 1 (= Kl. Schr. 1, 450 Anm. 1). - Text nach
Satyros, Vita Eur., Pap. Ox. 1176 (vol. 9, 161f). = v. Arnim, Suppl. Eurip. 8.

22 Weicker, Seelenvogel 52, Cumont, Symbol. fun. 328, Buschor, Musen d. Jenseits 6. 361.,
u. a.

2 Die Metapher des Flugs in hohere Regionen findet sich haufig, z. B. Anakr. 52 D. =
33 Page (... dia Tov "Epwra); mit Bezug auf die Dichtung: Pind. Isthm. 1, 64f., Bakchyl. 5,
16£f.; fr. 20 B 4; Horaz, Carm. 2, 20 (abgleitend in eine realistisch geschilderte Metamor-
phose). — Wer die Euripides-Verse auf einen (mehr oder weniger real verstandenen) Auf-
stieg der Seele zum hochsten Gott beziehen will, sollte sich einmal durch die Zeit des Tra-
gikers zu groBer Vorsicht mahnen lassen. Vor allem aber spricht dagegen eine Priifung der
Autoren, die das Fragment zitieren: 1. der Zusammenhang bei einem Autor wie Clem.
Alexandr. (Strom. 4, 172, 1) kann nicht maBgebend sein fiir den zitierten Euripides; 2. bei
Satyros (s. Anm. 21) wird eine vergleichsweise oberflichliche (persénlich-biographische)
Ausdeutung der Verse als allzu kiihn beanstandet und darauf fallen gelassen; 3. bei Plut.
An sens 786d steht m deuthchem Gegensatz ... 00 ‘rau; Evgwudov xevoaig nréoviw, aAla
toig I azwrixoic éxelvois xal odpaviowg mrepoic Suoa Tip wuynp ... dvapiporoww,

24 Vgl. ferner: Liban. Epist. (Basil. et Lib. commerc.) 11 vol. 11, 585 (Topos «du hast
die Vorziige von x ohne seine Fehler»); Themist. Or. 2, 26b; 28, 3410; Symmachus, Epist.
7, 16; Prokop. Gaz. Epist. 31 p. 543 He.; Schol. Theokrit 5, 78f. ¢ (iibrigens auf Grund
falscher Interpretation der Stelle: {@&vt” dpec bezieht sich nicht auf die sirenengleiche Kunst,
sondern auf die Schwatzhaftigkeit des Rivalen).




Odyssee-Szenen als Topoi 117

nauten® — doch macht zunidchst Seneca, Med. 355 ff. daraus: ... Thracius Orpheus
solitam cantu retinere rates paene coegit Sirena sequi; worauf Statius, Silv. 2, 2,
112£f. als Gipfel der Uberbietung die Formulierung findet: Aic (in der Villa des
Pollius Felix bei Sorrent) — hic ubt Pierias exercet Pollius artes, [ ... levis e scopulis
meliora ad carmina Siren | advolat*®. Aber es gibt noch eine andere Steigerungs-
moglichkeit: wenn Dion 53, 7 von Homer spricht, 146t er ihn die Sirenen mitsamt
ihrem Uberwinder Orpheus iibertreffen.

Daneben blitht der metonymische Gebrauch, freigebig wird der Titel ‘Sirene’
verliehen. Dall Homer ihn erhilt, ist selbstverstéindlich (A.P. 14,102 = Certamen
Hom. Hes. Z. 371f. Allen), Bakchylides wird er in dem Neun-Lyriker-Epigramm
A.P.9, 184 zuteil (Adde Zewpnv Baxyviidn), Menander ist die «Sirene der Theater»
(IG 14, 1183 = 1085 Kaibel, auf einer Menanderherme des 2. Jh. n. Chr.), der
Neoteriker Valerius Cato wird als Latina Siren besungen (Furius Bibaculus
b. Suet. Gramm. 11)%, und auch dem Stoiker Ariston von Chios bringt seine
leichte Redegabe den Beinamen Sirene ein. Daf} in dieser Reihe auch Aristoteles
vorkommt, mag immerhin erstaunen; mit hohem Pathos nennt ihn Julian, Or. 7,
237c v mdvoopov Lepijva, tov tob Aoyiov tdmov ‘Epuod, tov 1@ "Andliwve xai
taic Moboaus @idov; es ist hierbei jedoch zweifellos in erster Linie an die sog.
exoterischen Schriften zu denken. (Vom flumen orationis aureum des Aristoteles
spricht auch Cicero, 4ec. 2, 119.)2® — Den Anschein, da dieser Gebrauch noch
nicht ganz selbstverstindlich sei, gibt sich einzig die Anekdote, die Pausanias 1,
21, 1 iiber die Bestattung des Sophokles berichtet; dort erscheint es als kleines
Riitsel, wie Dionysos in einer Traumerscheinung befiehlt, der «neuen Sirene» die
gebiihrenden Ehren zu erweisen®.

3. Svrenen und Musen

In die Gruppe der eben genannten Beispiele gehort auch die ITiepuer) Zetpry
bei Christodoros von Koptos (um 500) A.P. 2, 350, aber es befremdet doch, dafl

2 Bezeugt seit Herodoros von Herakleia, FGrHist 31 F 43b (um 400 v. Chr.).

2 Solche Ubersteigerungen sind freilich auch sonst gelaufig, z. B. Antipatros von Thes-
salonike, 4.P. 9, 517; Vergil, Ecl. 6, 66, wo sich der Musenchor vor Gallus erhebt, ist in
diesem Punkte auch nicht besser, wenn auch vielleicht férmlicher (rémischer ?). — Die For-
mulierung des Statius ist im iibrigen nahegelegt durch die bekannte Lokalisierung der
Sireneninseln unmittelbar siidlich der Halbinsel von Sorrent.

%7 Der Beiname Siren hat sich jedoch, soviel ich sehe, nirgends zu einem rémischen Cog-
nomen verfestigt wie andere Namen des griechischen Mythos und Glaubens ([Pomponius]
Musa, [Marcius] Scylla, [Aelius] Lamia, [Tunius] Silanus).

28 . Rochefort (Ausg. Paris 1963) Anm. z. St. bezieht die Worte auf Iamblich, wofiir
Julians Emphase spricht, nicht aber der Textzusammenhang. — Daf3 Platon (den man in
dieser Reihe wohl auch erwartet) die Sirenen iibertreffe, steht bei Aristeides, Or. 46, 296
(2, 384 Dind{.); iiber den antiplatonischen Zusammenhang Geffcken, Hermes 64 (1929)
106. — Grotesk die Homerinterpretation Eust. 1708, 42£f.: der Philosoph (Odysseus) befalit
sich mit der Schonen Literatur (= Sirenen), um daraus Nutzen fiir seine eigene schrift-
stellerische Tatigkeit zu ziehen und selber eine Peoneoia Zeipijy zu werden !

2 Fine Frage zu Vergil, Georg. 4, 563{. (illo Vergilium me tempore dulcis alebat [ Parthenope):
Ist es denkbar, daB in dem Namen der Sirene nicht nur die Heroine von Neapel, sondern
auch die personifizierte Dichtkunst gehort werden soll ? (Um den bloBen Stadtnamen han-
delt es sich jedenfalls nicht, der wurde erst aus Vergil abgeleitet.)




118 Erich Kaiser

mit solchen Worten die Muse Homers bezeichnet wird; die Stelle ist jedoch
weniger ausgefallen, als es auf den ersten Blick scheinen mag, denn es spielt hier
wohl noch eine andere Beziehung mit: Wer die Sirenen als Reprisentantinnen
von Musik und Dichtkunst versteht, riickt sie in die Nihe der Musen. Schon
Alkman 10 D. =30 Page vergleicht seinen Chor im selben Atemzug mit den
Musen und Sirenen, und in spiterer Zeit werden sie nicht selten geradezu als
synonyme Wesen oder Begriffe aufgefalt (z. B. o. S. 114 Plut. De curios. 518¢
potoa xal oeigny ula)*®. Durch genealogische Verkniipfung wurde diese Verwandt-
schaft besiegelt: die Sirenen erhielten eine Muse als Mutter.

Daneben wurde aber auch das Motiv der Konkurrenz zwischen Sirenen und
Musen entwickelt, einmal in der Erzihlung von dem Wettstreit zwischen den
beiden Gruppen; darin muflten die Sirenen den Musen mit ihrem hoheren Rang
natiirlich unterliegen. Philosophische Betrachtung behandelt die Sirenen als eine
Art minderwertiger Musen, die dem Anspruch der iiberlegenen gottlichen Musen
zu weichen haben; noch bei Boethius, Cons. 1, 1 z. B. vertreibt die Philosophie
(mit ihren Musen) die ‘Sirenen’ der Poesie (weitere Beispiele u. S. 1271.). Umstritten
war insbesondere die Stellung der von Platon eingesetzten Sirenen der kosmischen
Musik: Plutarch wirft in dem den Musen gewidmeten Buch 9 der Quaestiones
convivales die Frage auf, ob nicht die Musen anstelle der Sirenen angemessener
seien und liBt zwei Antworten darauf geben (9, 14, 745¢ ff.): 1. eine allegorische
Rettung der Sirenen und 2. die oben (S. 115) erwéhnte, daB Platon tatséchlich die
Musen meine und nur um eines etymologischen Spieles willen von ‘Sirenen’
spreche. Es sei nicht geleugnet, dal Platon Ansatzpunkte fiir eine solche Inter-
pretation bietet (Resp. 8, 545d ff., Tim. 47d), aber im Ernste sind die Sirenen
Platons natiirlich nicht wegzudisputieren!. Proklos (vgl. o. S. 115) behilft sich mit
der Anerkennung von zwei Harmonien, einer kosmisch-materiellen der Sirenen
und einer iibergeordneten noetischen der Musen; sogar der Wettkampf der
Musen und Sirenen wird in diese Deutung einbezogen (In Remp. II 68, 3ff.;
239, Tff. Kr.; In Tim. IT 234, 201f. D.).

30 Bezeichnend ist der Irrtum des byzantinischen Grammatikers, der die Musen und
Sirenen vereint den Wettkampf mit Thamyras bestehen lieB (Aristoph. Ran. Hypothesis
IV). — ‘Muse’ und ‘Sirene’ weisen zum Teil dieselbe Bedeutungsentwicklung auf; cesiorfy
z. B. in der Bedeutung ‘Musik(instrument)’: Hymn. Epidaur. 2, 5f. Maas (= 936 Page =
IG IV 12, 130) auf Pan: odpeyyoc ... | &deov oeipipva yever; Alex. Ephes. (=Theon Smyrn.
p- 141, 3 H.) iiber die Erfindung der Leier durch Hermes: zoiny tot cepiva Aidg maic
7jopooey “Epuijc; oder Himer. 38, 10; 62, 1 Col. — Vergleichbar ist ferner der metonymische
Gebrauch, z. B. IG 14, 1942 = 551 Kaibel: 7 uov tip Zegipa ... fomace dalpwrv; dleo,
Motoa ... (Grabschrift fiir eine sangeskundige junge Frau), oder Moioa fiir gelehrte Ménner:
z. B. Plat. Soph. 242d (vgl. 0. Zeprp).

31 Es gibt auch heute keinen Grund fiir die Behauptung, dal Platon die Sirenen und
Musen gleichgesetzt oder gar verwechselt habe (z. B. M. Mayer, RE s.v. Musat [1933] 690.
723). Die Zeugnisse fiir die Zuordnung der einzelnen Musen zu den Ténen der kreisenden
Gestirnsringe sind alle spit und tragen den Stempel sekundérer Spekulation; man beachte
die Notlosungen fiir die neunte Muse: Plut. De an. procr. 1029¢-d (vgl. Mart. Cap. 1, 28);
Porph. V. Pyth. 31 (der die «Gegenerde» einfiihrt, aber nicht das wirkliche Philolaos-
System bietet); Macrob. Somn. 2, 3, 1. — Alter und vielleicht ohne Beziehung zu Platons my-
thischem Bild ist die Vorstellung von einem ungegliederten Musenchor der kosmischen
Harmonie (hierzu P. Boyancé, Les Muses et I’harmonie des sphéres, Mél. F, Grat 1[1946] 3f.).




Odyssee-Szenen als Topoi 119

4. Doctae Sirenes

Doctae Sirenes, so apostrophiert Ovid, Met. 5, 555 die Sirenen: darin liegt ein
Motiv, das zwar in dem Bisherigen mit enthalten ist, aber manchmal eine besondere
Akzentuierung erfahren hat. Die doctrina, auf die Ovid anspielt, ist die Sanges-
kunst der Sirenen (vgl. doctae virgines [Catull 65, 2] u. &. von den Musen). Der Be-
griff des poeta doctus, der hier anklingt, ist alt (nur modifiziert in hellenistischer Zeit)
und meint, abgesehen von aller Kunst, auch die einfache Kenntnis des Stoffs,
das Wissen von den Geschehnissen auf Erden. Eben dieses zu besitzen, riihmen
sich die Sirenen Homers in den Versen x4 1881f., und von da aus sind die Beispiele
zu verstehen, in denen dieser Gesichtspunkt des Wissens hervorgehoben wird.

Cicero, Fin. 5, 49 (nach Antiochos von Askalon und vielleicht schon Panaitios)
zieht die homerische Szene heran bei Besprechung des menschlichen Drangs nach
Erkenntnis und Wissenschaft: schon Homer habe davon gewuflt, denn seine Sire-
nen pflegten die Voriiberfahrenden nicht durch ihre Sangeskunst zu locken, sondern
indem sie erklirten, vieles zu wissen. (Die Worte der Sirenen gibt Cicero darauf in
Ubersetzung, wobei u 188 eine deutliche Akzentverschiebung erfihrt und auf zwei
Verse ausgedehnt wird.: ... [ post varits avido satiatus pectore musis | doctior ad patrias
lapsus pervenerit oras.) Ja, die Erzihlung sei bei einem Manne wie Odysseus iiber-
haupt nur glaubhaft, wenn ihm Erkenntnis und Wissen versprochen werde: scien-
tram pollicentur, quam non erat myrum sapientiae cupido patria cariorem esse.

Diese Umwertung der homerischen Szene findet sich auch anderwirts in Spuren
bezeugt. In dem bei Athenaios erhaltenen Traktat {iber die Lebensweise der home-
rischen Helden heilit es, etwas unvermutet, als die Redeist von der Wiirde der Séinger
und der Wahl ihrer Themen (1, 14d): xai ai Zepijyes 6¢ ddover 1d *Odvacei Ta
udAeta adrov Téoyovra, xal Ta oixeio i} prloTipie adtot xal moAvuadelq Aéyovoar:
«louey ydo, pagt, ... (i 191)».— Sextus Empiricus beginnt mit Hilfe dieses Exempels
seinen Angriff gegen die yooupatiaj (Math. 1, 42): ... naga mdoas dpactrerar Tag
émotiuag, oxedoy T T TV Zegnywy Yoo yEow Ve yrovuévy). Exeivar v yag
sidviar 611 gioe pilopadiic éotwy Evdowmos ..., 00 udvoy Yeomeciows uéeot xnlijoew
109 mapamAéovrag Vmioyvotvral, dAda xal Ta dvra adrods dddéew: gaci ydp ...
(# 184-191), wéhrend sich Lukian, Salt. 3, in einer scherzhaften Kehrtwendung,
des Verses u 188 bedient, um den Pantomimus zu verteidigen (als Antwort auf
die moralischen Bedenken, die sein Gesprachspartner gegeniiber den «Sirenen
im Theater» geduBert hat). Auch gemif der Homer-Erkldrung des Heraklit hort
Odysseus den Gesang der Sirenen, um Belehrung zu empfangen: ... tag modv-
melpovs ioToplas mavtos aidvos éxuaddy (70,9 Butf. =p. 92, 4 Bonn., in einem aus
rationalistischen und allegorischen Deutungen merkwiirdig gemischten Kapitel). —
In etwas andere Richtung zielt die Schilderung des Archimedes bei Plutarch,
Mare. 17, 11: eine «Sirene» der mathematischen Forschungsleidenschaft sei die
stindige Begleiterin des Gelehrten gewesen und ihr Zauber habe bewirkt, da8 er
sogar die Stirkung und Pflege seines Korpers vergaf322!

32 Das «Vergessen von Essen und Trinken» ist ein Topos zur Kennzeichnung eines beson-




120 Erich Kaiser

5. Die ‘magische’ Wairkung

Bei den zuletzt genannten Stellen (Cic., Sext. Emp., Plut., auch bei einzelnen
frither zitierten) liegt vermehrtes Gewicht auf der Wirkung, die die Sirenen auf
ihre Zuhorer ausiiben: dieser Aspekt verdient noch nihere Beachtung. Pausanias
stellte fest (1, 21, 1): ... eivdaoe 6¢ xal viv &t motnudTwy xal Adywy 70 én-
aywyov Zewiv eixdlew; zu erginzen ist, daBl bald die verlockende Siie, bald
die gleichsam magische Anziehungskraft mehr hervorgehoben wird. Das erste ist
z. B. eher betont in den Worten des Alexandriners Alexandros Aitolos iiber
Euripides (fr. 7 D. = Powell): ¢gAX’ & v podyar, todr’ dv uéhitos »ai Leipijver
érerevye®. Synonymien wie diese sind iiberhaupt recht haufig (ceionr al
xdois u. 4.); die Bedeutung wird abgeschwicht zum bloBen ‘Reiz’ oder ‘Anmut’
(‘charme’!): Soar Tals omrioag adrijc oepfjves évidpvvro (Alkiphron 4, 11, 7,
fast ebenso Aristainetos 1, 1 p. 134, 4 He.). Man kann sogar ein mit zwanzig
Jahren verstorbenes Midchen sprechen lassen: @Aeto mapdevin oceipiy Eur
(Suppl. epigr. Gr. I 667, 7; dgypt., 3. Jh.); vgl. auch Suda s.v. Zepires (&' 281):
al tijc yoyijc Evapudvior xai povewal dvvdueis.

Die andere Nuance, die Uberredungs- oder Anziehungskraft, tritt hervor z. B.
in dem Scherz Martials iiber seinen Freund Canius Rufus (3, 64): Odysseus ge-
lang das Unerhorte, den Sirenen heil zu entkommen, — non maror: illud, Cassiane,
mirarer, | st fabulantem Canium reliquisset. (Danach Ausonius, Commem. prof.
Burd. 15, 7f.: te fabulantem non Ulizes linqueret, | liquit canentes qui melodas
wvirgines.) In dieser Bedeutung der «fesselnden Wirkung», der «Gewalt {iber den
Horer» wurde der Name ‘Sirene’ zum héufig verwendeten Appellativ; es war
durchaus geldufig, von der ceipfy t@v Adywy zu sprechen (Typus éué ye fjoeis
Tfj yAvxeiq cepijye Tév Adywy: Synes. Epist. 139 p. 724, 30 He.)3* oder von der
octorpy eines Menschen (aipedeis ¥mo Tijc éxelvov oepfpos: Aelian, V. H. 2, 30
iiber Platon, als er Sokrates horte). Diogenes Laertios 10, 9 redet von den doypazixal
oetpfjves Epikurs, und die Faszination, die Athen durch seinen vielfdltigen
philosophischen Lehrbetrieb ausiibte, wird bei Philodem, Rhet. 2 p. 145 mit

deren geistigen Genusses geworden (z. B. Plut. Qu. conv. 7, 7, 710¢). Pindar kennt das Motiv
mit Bezug auf die delphischen Keledones (0. Anm. 18), Platon variiert es in seinem Zikaden-
mérchen Phdr. 2569b—c. Nach spiterer Erklirung sollen auch die Opfer der Sirenen um-
gekommen sein, weil sie vor Verziickung vergaflen, Nahrung zu sich zu nehmen: Lykophron,
Al. 672, Aristarch (Schol. Q@ u 43 = Eust. 1707, 53f.), Athen. 7, 290e; Philon, Quaest. in
Gen. 3, 3 (vgl. o. S. 1141.).

33 In der Vita Eurip. (Schol. I 5, 21 Schw.) ist daraus ein Apophthegma gemacht.

3 Das dlteste Beispiel wiire — wenn die Zuweisung zu Recht besteht — Pindar, fr. (dubium)
339 Sn. (vgl. Simonides 607 Page) ofite medéxeis ofite Zewgrpy, dazu die Erlauterung: raira
moog Ziuwviony, énel éxeivoc év douate éndnoey Zeoiva (1) tov IHewolorparor. — ooy =
nerded z. B. auch Philostr. V. soph. 1, 17, 1 (falsche Deutung der Sirene auf dem Grab des
Isokrates!); Achill. Tat. 3, 10, 3; 6, 10, 4. Noch drei Beispiele fiir Vergleiche in diesem
Sinn: Aelian, N.A. 5, 13, Heliodor, Aethiop. 1, 23, 2; Philostr. V. Apoll. 6, 11 p. 222 K. -
Die Bedeutung von ceprny iiberschneidet sich hier mit der des Zaubervogels ivyé. Von ma-
gischer Kraft des Sirenengesangs (Besinftigen der Stiirme) ist die Rede bei Pindar, fr. 94b
16ff. (vgl. o. 8. 113), eine Metapher fiir die Macht dieses Gesangs (vergleichbar mit Pyth.
1, 5ff.); oder ist wirklich an Wetterzauber gedacht (wie er z. B. fiir Empedokles noch be-
zeugt ist) ?




Odyssee-Szenen als Topoi 121

den Worten geschildert: ... quvijrovs xaréoye mowidy oelpive xal T@v dxgodaewy
xal T@v Saddywr®. Auch das Adjektiv ceiorveios ist diesem Bedeutungskreis
entsprungen: mit etwas verschiedener Schattierung Heliodor, Aethiop. 5, 1, 4
(«<spannend», Knemon iiber die Erzihlung des Kalasiris), [LXX] Makk. 4, 15,
2136 («herzbewegend»: Rufe gepeinigter Kinder nach ihrer Mutter).

In diesen Zusammenhang gehéren schlieBlich zwei &dltere Beispiele, die noch
nicht einem festgefahrenen Geleise folgen. Als Platon, Crat. 403d die unwider-
stehliche Macht kennzeichnen will, mit der Hades die Bewohner der Unterwelt
alle festhilt, driickt er dies so aus: so gefesselt seien dort alle von dem Zauber
der (durchaus sokratischen!) Reden des Gottes, dal ihn niemand mehr verlassen
wolle, nicht einmal die Sirenen, d. h. deren Zauber wird von dem stirkeren Zauber
des Gottes gebrochen. (Daf} hier die Vorstellung von den Unterwelts-Sirenen mit-
spielt [o. S. 112 Anm. 8], ist wohl richtig, aber fiir die Pointe belanglos.) — Bei
Xenophon, Mem. 2, 6, 11 u. 31 greift Sokrates zu einem Sirenen-Vergleich, um
auf die Frage zu antworten, wie man sich Freunde ‘erjagen’ konne; als Vorbild
empfiehlt er die erfolgreiche énwdys der Sirenen, im Gegensatz zu dem groben und
abschreckenden Verfahren der Skylla; so wie die Sirenen edle Ménner wie Odys-
seus zu bezaubern vermochten (und nur solche wollten sie bezaubern: sic!), so
lasse sich ein edler Freund gewinnen durch angemessenes Lob seines Wesens.
Mit unbekiimmerter Freiheit macht sich der Sokrates Xenophons, nicht anders
als der Sokrates Platons, die homerische Erzihlung zunutze.

C. «Dulce malum»¥: der verderbenbringende Genuf3

Die Sirenen bei Homer singen nicht nur zum Entziicken, sondern auch zum
Verderben ihrer Hérer: es verbindet die folgenden Texte, daf} sie, im Gegensatz
zu den bisherigen, diesen Aspekt nicht vernachléssigen; sie unterscheiden sich
darin, wie dieses Verderben jeweils interpretiert wird oder wofiir die verderblichen
Sirenen als Exempel zu dienen haben. Dabei ist jedoch deutlich eine Kanali-
sierung in relativ wenige Richtungen erkennbar,

1. Die Hetiiren

Einmal werden die Ddmonen auf die menschliche Ebene herabgezogen. Floten-
spielerinnen, Hetéiren: Frauen, zu deren Beruf sowohl Musik als auch Verfithrung
gehort, bieten sich hier zum Vergleiche an®. Zwei Wege fiihrten, vermutlich un-
abhéngig voneinander, zu der Gleichung Sirenen—Hetéren : die Homer-Erklirung,

35 Das Epitheton auch bei Clemens, Quis dives salv. 42, 15 (eine Bekehrung durch den
Apostel Johannes): mowidais dé gewpijor Adywy xatenddwy adtod Tiw pvduny ...

3 Interessant ist die Auswertung durch Ambrosius, De Iac. et vita beata 2, 12, 56.

3 Claudian ( ?7), Carm. min. append. 1, in einem (nach dem Vorbild von Martial 3, 64) auf
solche Oxymora hin angelegten Gedicht I'n Sirenas.

38 Der besonders von Weicker, Seelenvogel 2ff. 71. T4f. betonte erotische (vampyrartige)
Grundcharakter der Sirenen ist nur eine Folgerung aus der Seelenvogel-Hypothese; von
seinen Belegen ist keiner stichhaltig.

9 Museum Helveticum




122 Erich Kaiser

die die Mythen rationalistisch zu deuten versucht, und die Komédie, die ihr
Spiel treibt mit den homerischen Erzdhlungen (oder mit den Hetéren). Was die
Komgédie betrifft, so ist das Material freilich diirftig und einseitig; in den wenigen
Versen aus Epicharm, Theopomp, Nikophon iiberwiegt die Verfithrung durch
ein reiches Mahl (Athenaios!), anderes ist einzig bei Theopomp fr. 50 K. ange-
deutet: da wird bemingelt, daB eine Sirene mit der modernen Musik nicht ver-
traut ist und auf ihrer Flote Weisen von vorgestern blist. Das Verderben, das
bei diesen Sirenen lauert, liegt natiirlich nicht in der sittlichen Gefihrdung, son-
dern allenfalls — wenn man von der Magenverstimmung bei Nikophon fr. 12 K.
absieht - im finanziellen Ruin ihrer Opfer. Die Raffgier der Hetéren ist jedenfalls
das Leitmotiv in dem Katalog des Anaxilas fr. 22 K., wo umgekehrt Hetéiren
mit mythischen Ungeheuern — Chimaira, Skylla usw. — verglichen werden (die
Sirene wird einer Theano zugeordnet, mit Hinblick auf deren vogelartig diinne
Beine!)®#2, Die Habgier der Hetédren unterstreicht auch das Epigramm A.P. 5, 161
des alexandrinischen Dichters Hedylos (nach anderer Uberlieferung des As-
klepiades), es schlieBt: dAda ovv adrais vyvol Ta Anetowxa tijs Apooditns | pedyete*
Zepipav alde yag éydedreoar.

Fiir die rationalistische Deutung der homerischen Incredibilia stand seit dem
4, Jahrhundert fest, dafl die Sirenen Hetédren gewesen waren, die die Besucher
um ihr Vermdgen brachten. Palaiphatos «in incredibilium libro primo» (Hier. Chron,
Euseb. p. 62 b, 24ff. Helm, in dem erhaltenen Palaiph.-Auszug nicht iiberliefert):
meretrices, quae deciperent navigantes; ausfiihrlicher Ps. Heraklit, Incred. 14:
noav yap Stalpor edmpenels T Te O Goydvwy uovon xal yivevpwrie xdilioTar,
als oi mpooepyduevor natnodiovro tdg odaiac; auch Schol. B u 39, Eust. 1709,
32f.: wdlroiaw xai éraipides (die Suda spricht schon beim bloBen Referat des
Mythos von den douara mopvixd der Sirenen). Die Ubernahme in die lateinische
Grammatiker-Tradition bezeugt Servius zu Aen. 5, 864: secundum wveritatem
meretrices fuerunt, quae, transeuntes quoniam deducebant ad egestatem, his fictae
sunt inferre naufragia; und in praktischer Anwendung Sidonius, Epist. 9, 6, 2, als
er beschreibt, wie ein junger Mann sich seinem verschwenderischen Lotterleben
mit einer ancille propudiosa entreildt: atque Ulizeas ut ferunt ceras auribus figens
fugit, adversum wvitia surdus, meretricv blandimenta naufragii.

Schon dieses letzte Beispiel hat nicht nur den Verlust des Vermd6gens im Auge,
sondern ebensosehr die sittliche Gefdhrdung. Fiir die moralische Betrachtung sind
die Sirenen mit ihrem todbringenden Gesang auch sonst ein willkommenes
Exempel. In einem Mahnbrief wegen allzu weltlichen Lebens warnt Hieronymus
vor den Gefahren, die ein Gelage mit seinen mannigfachen Verlockungen und seiner
aufreizenden Musik bietet (Epist. 117, 6, 4): narrant gentilium fabulae cantibus
Strenarum nautas 1 saxa praecipites ...: difficile inter epulas servatur pudicitia!
Und in einem anderen Brief, jetzt nicht de virginitate, aber de viduitate servanda

382 So hat auch noch Libanios die Hetidren Athens erlebt: (Or. 1, 22)ZxdAinc xepalas 7,
&l fodler ye, Zewpriywy dewotépag yelzovag, éraipas pelwdoveag, ai moAlods é&édvoay ...




Odyssee-Szenen als Topoi 123

(Epist. 54, 13, 1): fedicinas et psaltrias et istius mods chorum diaboli quasi mortifera
Surenarum carmina proturba ex aedibus tuis! — Mit dem gleichen Ansinnen 148t
Plutarch, Qu. conv. 7, 7, 710b einen stoischen Prediger beim Symposion auf-
treten, doch Plutarch, bei dem sich gelassene Toleranz mit bewuBter Pflege
griechischen Brauches vereint, weist eine Sittenstrenge dieser Art zuriick; 710d
fragt er ironisch (durch den Mund eines mafvolleren Stoikers): ... éxfdiwpuey
Y TOLolTNY Ydow xal Siatoufy éx Ty cvumociowy 1) amiwusy, domeg Xeirag
émovoas pedyovres;

DaB sich die erotische Literatur des Sirenen-Exempels in ihrem Sinne bedient,
ist zu erwarten. Bei Maximianus, einem spiten Vertreter der lateinischen Elegie
(6. Jh.), ist es ein anmutiges und in allen Kiinsten der Verfithrung bewandertes
Griechenmidchen, das den Vergleich in ihm wachruft (5, 19ff.): llam Sereniis
stupefactus cantibus aequans | efficror demens alter Ulixes ego | et, qui non poteram
tantas evadere moles, | nescius in scopulos et vada caeca feror®®. Nicht ohne Reiz ist
das Spiel mit dem Topos, der es dem Dichter erméglicht, noch einen Augenblick
Distanz zu halten (¢llam aequans), bis er iiberwiltigt zu einem Odysseus ohne
Rettung wird. — Ahnlich empfindet bei Petron 127, 5 der alter Ulizes Polyaenos,
alias Encolpius, als ihm die Dame von Kroton mit verfiihrerischem Wort ihre
Liebe erklirt: haec vpsa cum diceret, tanta gratia conciliabat vocem loguentis ...,
ut putares inter auras canere Svrenum concordiam. Die Gefahr, die hinter diesen
Sirenenklidngen lauert, ist allerdings nicht expressis verbis ausgesprochen: es war
die gleiche, peinliche, wie bei Maximian (das Motiv von Ovid, Am. 3, 7). — Ein
Riickfall in die alte Liebe ist dagegen die Gefahr, die Ovid, Rem. 785ff. mit dem
bei den Sirenen (und Lotophagen) drohenden Verderben vergleicht: Di faciant,
possis dominae transire relictae [ limina ... [[ Wllo Lotophagos, illo Sirenas in antro |
esse pula, remis adice vela twis! — Eine der Sirenen, die als Heroine von Neapel
verehrte Parthenope, ist in hellenistischer Zeit {ibrigens zur Heldin eines Liebes-
romans geworden ; die Erzdhlung handelte von standhaft bewahrter Jungfriulich-
keit, von ungliicklicher Liebe und schlieBlich von Entsagung und der Wanderung
nach dem Westen (Eust. Comm. Dionys. Perieg. 358). Oder in trockene mytho-
graphische Homer-Erklirung umgemiinzt (Schol. x4 39, Eust. 1709, 42): Weil die
Sirenen von Liebe nichts hétten wissen wollen, selen sie in Vogel verwandelt
worden und in den Westen zu ihrer Insel geflogen: das sei die Strafe der Gottin
Aphrodite.

2. Verfiihrerische Stnneslust

Die Gleichsetzung der Sirenen mit Hetéren hat sich mit um so groBerer Zahigkeit
halten konnen, als auch die moralisch-allegorische Homer-Erklirung zu einem
dhnlichen Ergebnis gekommen war; hier galten die Sirenen als Symbol der Lust.
Nach dem Bericht des Porphyrios, V. Pyth. 39 soll schon Pythagoras die Geniisse
der Tafel und der Liebe mit den todlichen (eséingen der Sirenen verglichen

3 Text nach Petschenig (Berlin 1890).




124 Erich Kaiser

haben® (zry pév yap [se. Ndoviy] yactol xai dpeodiclow dic. molvreldelas
xeyapiouévny areirale Tois avdgopovos Ty Leprpvav @daic); dieser gemeinen
und vernunftwidrigen Lust habe er die edlere, reuelose Lust unter dem Zeichen
der Musen entgegengestellt. Es wiirde nicht erstaunen, den Satz z. B. bei Xeno-
phon, Mem. 2, 1 zu finden; ob sich echt Pythagoreisches darin verbirgt, wird
dagegen schwer zu entscheiden sein. Verwandtes steht zwar unter den ‘pythagore-
ischen’ Spriichen in der spiten Sammlung des Demophilos (Nr. 23, I 486 Mull.)
0el domep Lewipas tas fdovas mageAd ety Tov aneddovra Ty doetiy idely domep
mateida. Aber das war in keiner Weise das Kigentum einer bestimmten Schule;
derselbe Vergleich ist auch als Gnome des Sokrates iiberliefert (Stob. 3, 5, 30 p.
265 H.), er war herrenloses und allgemeines Gut der Moralphilosophie. Horaz
(Epist. 1, 2, 23) verfiigt dariiber so gut wie Maximos von Tyros (22, 2a; 30, 2d;
39, 3m) oder schlieBlich der Spétling Theophylaktos (Epist. 82 des ‘Sokrates’ an
‘Alkibiades’, p. 785f. He.). Wie abgegriffen der Vergleich war, ist auch daraus
ersichtlich, dal man die Sirenen direkt als Synonym fiir 7jdoval einsetzen konnte;
Juncus z. yrpows (b. Stob. 4, 50, 95 p. 1063, 11 H.): alde ai pvplar cetpfjveg
al Tov mAeloTov Grdyovoa Asww domeg alyudiwtov od Fagpotor mpooeAdeiv yégovte.

Neben die genannten korperlichen Liiste tritt die Verlockung zu Schlaf und
Tréagheit, auf die sich der Sirenen-Vergleich ebenfalls anwenden 1i8t. Bei Platon,
Phdr. 259a ist es der einschlifernde Gesang der Zikaden in der Mittagshitze am
Ilissos, der mit dem der Sirenen verglichen wird: éay d¢ dpdor (sc. of TérTiyes
Npds) dwadeyouévovs xal mapaniéovtds opas domep Lepivas axnijrovs ...; die
drohende Gefahr besteht darin, nicht wach zu bleiben fiir den «Musendienst»
in der Form philosophischer Gespriche. — Langsamkeit und Trigheit bei seinem
Dichten werden dagegen Horaz zum Verhidngnis, wenigstens 148t er sich dies, in
der Predigt-Szene Sat. 2, 3, von dem ‘Stoiker’ Damasippus vorhalten: (14f.) ...
vitanda est inproba Siren | desidia®l. — Sehr viel spezieller ist die desidia, gegen
welche sich Quintilian, Inst. 5, 8, 1 wendet: er spricht von den Rednern, die der
Beweisfiihrung ausweichen und lieber bei den weniger miihevollen Teilen der
Rede verweilen, ... qus argumenta velut horrida et confragosa vitantes amoeniortbus
locis desident: neque aliter quam v, qui traduntur ... Strenum cantu delenitt voluptatem
saluti praetulisse ... — Zu erinnern ist bei dieser Gelegenheit endlich an die merk-
wiirdige Version, wonach die Sirenen ihre Opfer mit dem Gesang einschlifern,
bevor sie sie zerreillen: Deinon, FGrHist 690 F 30 (b. Plinius, N. H. 10, 136, der
weitere Verbreitung gewéhrleistet: z. B. latein. Physiologus p. 174 Cahier-Martin);
doch der Musik wird auch sonst bisweilen einschlifernde Wirkung zugesprochen
(Hym. Herm. 449; Paus. 2, 31, 3; Hor. Carm. 3, 1, 20f., Epist. 1, 2, 31).

40 Daneben wiederum die Koméodie: bei Hegesipp, fr. 1 K. vergleicht ein Koch die An-
ziehungskraft seiner kostlichen Kiiche mit der der Sirenen (vgl. auch o. S. 122).

41 Tch mochte nicht ausschlieBen, daB vielleicht wirklich die Platon-Stelle im Hinter-
grund steht (Phdr. 259a xnlovuévovs 3¢’ adtav & dgylav tijc Siavolag); den Platontext
hat Horaz jedenfalls in der Nahe (Sat. 2, 3, 11)! — W. S. Anderson, Horace’s Siren, Class.
Phil. 56 (1961) 105ff. ist unglaubhaft in bezug auf die Horaz-Interpretation und verfehlt
in bezug auf die Beurteilung des Vergleichsmaterials.




Odyssee-Szenen als Topoi 125

Das Bild der lockenden Sirenen war anwendbar auf alle Gefahren, die dem
ernsten und philosophischen Menschen am Rande des Lebensweges verfiihrerisch
drohen. Mit einem iiberbietenden Vergleich mahnt Seneca, Epist. 31, 2: illa vox
(sc. Strenum), quae tvmebatur, erat blanda, non tamen publica: at haec, quae tvmenda
est, non ex uno scopulo, sed ex omms terrarum parte circumsonat. praetervehere
taque ... omnes urbes. Die GroBstidte boten in besonderem MaBe solche Gefahren;
dhnlich wie Seneca spricht Lukian, Nigr. 19 iiber das Leben in der Stadt Rom,
Dion 33, 35 u. 41 iiber Tarsos, Prokop. Gaz. Epist. 18 iiber Alexandreia (p. 539,
19 He.: {rjdov oy *Odvocéa xai mageddaw vag Zepijvas pépynoo vijc *Iidxng);
auch Baiae, das ofium Baianum, kann in gewissem Sinne hierzu gerechnet werden:
(Symmachus, Epist. 1, 47) non dlus caeli aut sol illecebram ... aequaverit ...
trictnium semivolucrum puellarum. — Zu den verwerflichen Lockungen der Stadte
zéhlen vor allem die Massenvergniigungen in Zirkus und Theater. Der Moralist,
den Lukian, Salt. 3 auftreten 146t, nennt die Pantomimen die «Sirenen vom
Theater», die allerdings noch geféihrlicher seien als die homerischen, weil sie nicht
nur das Ohr, sondern auch das Auge beriicken. Zu einem iiberbietenden Vergleich,
der dhnlich wie oben bei Seneca getont ist, greift Dion 32, 47, als er den Alexan-
drinern ihre maBlose Zirkus- und Theaterbegeisterung vorwirft: die Sirenen des
Mythos seien entschieden weniger gefahrlich gewesen, denn sie hétten auf einer
entlegenen Insel gewohnt und ja nur selten Besucher gehabt — »dxet §° 6 vodw Eywy
dodvdn xal ped’ novyiag fjrovoev! — Drei Jahrhunderte spéter scheint sich in
Alexandreia in diesem Punkte nichts gedndert zu haben: nur ist es jetzt der Monch
Isidor von Pelusion, der von der Gefahr spricht, die Theater und Zirkus bedeuten:
Tépyug, TjTis arexvds Eowxe Tij T Lepivor @df ... (Epist. 5, 185 PG 78, 1436 b)*2.

Die Sirenen als Bild der Lust waren den Vitern der christlichen Kirche nicht
weniger geldufig als ihren nichtchristlichen Zeitgenossen. Auf das Stichwort
voluptas reagiert Hieronymus, Epist. 22, 18, 2 mit den Worten: quid (maht) cum
hoc dulci et mortifero carmine Sirenarum? Ambrosius, In Luc. 4, 2f. erzihlt in
einem breit ausgefiithrten Eingangsbild von dem famosum voluptatis naufragium
(quid sibe vult puellarum figura, nisi eviratae voluptatis llecebra ... 2)%3. Die Deutung
wird dabei, wie auch sonst nicht selten, auf alle Versuchungen dieser Welt aus-
geweitet. Schon Clemens, der den im Leben der Welt verhafteten Menschen zur
Abkehr davon dréingt, 146t in diesem Sinne die Odyssee-Szene aufleuchten, freilich
durchmischt mit anderen und nicht nur homerischen Bildern (Protr. 118): ¢dywuey
ofy iy cuvifdeiay, plywuey olov drpav yaienny 7 Xopdfdews dmeldny ) Zewofjvas
podude® ... vijode ot movnpd Govoly xal vexgols ceowgevuévyy — und nun

42 Der lateinische Physiologus (p. 174f. Cahier-Martin) deutet die Sirenen als die Ver-
gniigungen des Theaters: sic igitur decipiuntur qui in delicits el pompis et theatralibus
voluptatibus delectantur, id est comediis et tragediis dissoluti ... (Der griech. Physiol. kennt
diese Erklirung noch nicht, vgl. u. S. 131)

43 Zu Beginn die Antithese: si ergo Ulizem ... Sirenes cantu vocis inlectum ad illud famosum
voluptatis naufragium paene deduzxerant, ... quanto magis religiosos viros caelestium factorum
decet admiratione mulceri! Ahnlich beniitzt schon Methodios, De autex. 1, 1. die homerische
Erzahlung, um die Antithese ‘Stimme der Sirenen — Stimme Gottes’ herauszuarbeiten.




126 Erich Kaiser

liefert plotzlich das Bild von den dirnenhaften Sirenen die Farben — ddet 6¢ év
adtf] mogvidiov dpaiov, 1dovi], mavdijue teomduevov povowxij usw.4t. Methodios,
Symp. 8, 1 denkt an die Sirenen, wenn er von dem grofen Kampfe gegen Teufel
und Démonen spricht: d¢t ... pedyerw Ta Félynroa tijs xallpwvias adtdv xal
1@ oyfuarae EEwdev pavracia cwpgootvns émxeypwouéva 7 tas Lepijvag pailoy
tas “Opmnoweds. Es mull wohl auch mit einem gewissen Einflu der Platoniker
gerechnet werden, die in den Sirenen Symbole fiir die Versuchungen der mensch-
lichen Seele in der diesseitigen Welt des Werdens sahen®. Proklos, In Crat. p. 88,
20ff. formuliert dies spéter wie folgt: év 8¢ 77j yevéser {doag (se. tas pvyds)
mapamAéew avras mpoorrer xaza Tov ‘Ounouwov *Odvecéa, eimep xal 7 HdAacoa
yevéoews glxdw, lva un Pédywvrar dmo i yevéoews (vgl. In Remp. I1 68, 3-16;
238, 211f.; die Auffassung vor der Systematisierung durch Proklos gibt wohl
Hermias, ein anderer Schiiler des Syrian, In Phaedr. 259a p. 178 Ast).

Fiir die Macht, mit welcher die Deutung der homerischen Sirenen als Sinneslust
die Geister gefangen hielt, zeugt vermutlich auch die folgende Tatsache: Beiseiner
Bibeliibersetzung hat Hieronymus an allen Stellen, wo in der LXX (und auch in
der Vetus Latina) ‘Sirenen’ erscheinen, anders iibersetzt — mit einer Ausnahme:
Is. 13, 22 schreibt er, im Anschlul an die Version von Aquila, Symmachos,
Theodotion (xai oepfjves &v vaoly Tovefc)*® sirenes, wohl deswegen, weil hier
die Worte n delubris voluptatis folgen. In seinen Kommentar (In Is. 13, 19ff.
PL 24, 222d [216b])*" setzt er — nicht ganz passend — eine Homer-Erklédrung:
sirenae requiescent in delubris voluptatis, quae dulci et mortifero carmine anvmas
pertrahunt tn profundum, ut saeviente naufragio a lupis et cantbus devorentur. Die
Wolfs- und Hunderachen gehoren der Skylla, die nach Hieronymus in einer Art
Symbiose mit den Sirenen lebt; In Is. 43, 20 PL 24, 448a [432b]: (strenae) dulct
carmine atque mortifero navigantes Scyllaeis canibus lacerandos praecipitabant®S, —
Hieronymus steht nicht allein mit solchen unbiblischen Erkldrungen. Ein ge-
wisser Vorbehalt wird bisweilen angebracht wie suxta errorem gentilium (Hier.
In TIs. 13, 19ff. PL 24, 222a [215¢]) oder év mouytrddy mwAdopasw ... (Euseb. In
Is. 43, 20 PG 24, 400d), auf jeden Fall aber geschieht es den Vitern recht héufig,
daB sie eine alttestamentliche Stelle erliutern wollen und dabei in das Geleise der
Homer-Deutung geraten. Noch ein weiteres Beispiel, Ambrosius, De fide 3, 1, 4:
... et Teremias (27 =50, 39) de Babylonia memoravit, quod habitabunt in ea filiae
Strenum, ut ostenderet Babylonis (hoc est saecularis confusionts) illecebras vetustae

44 Johannes Chrysostomos, De sacerd. 3, 9 vergleicht die Ruhmsucht mit den Klippen
der Sirenen, Augustin, De beata vita 4 seinen Rhetorenberuf.

45 Den neuplatonischen EinfluB unterstreicht besonders P. Courcelle, REA 46 (1944) 651i.

48 Liitkemann-Rahlfs, Hexaplarische Randnotizen zu Is. I-16, NGG 1915 (Beiheft) 94.

47 Zitiert nach der mir zuginglichen (fatalen) 2. Auflage; in Klammern die Zahlen der
1. Auflage.

48 Vgl. Hier. In Ier.lib. 3, 1, 1; In 0s. 1ib. 2 praef.; an anderer Stelle geht die Vermischung
von Sirenen und Skylla noch weiter (Vita Hilar. praef.): Scyllacos canes obturata aure
transibo. — Eine niitzliche Zusammenstellung der auf die Sirenen beziiglichen Stellen des
Hieronymus bietet P. Antin, REL 39 (1961) 232{f.




Odyssee-Szenen als Topoi 127

lascvnae fabulis comparandas, quae velut scopuloso wn vstius vitae litore dulcem
resonare quandam, sed mortiferam cantilenam ad capiendos animos adolescentium
vedrentur.

3. Due siifle Liige: Schmeicheler — Rhetoril; — Poesie

Die homerischen Sirenen beginnen ihr Lied mit einer ‘Schmeichelei’ fiir Odys-
seus (u 184); daran ankniipfend wurden die Sirenen auch als die Versuchung der
Schmeichelei erkldrt: Schol. B u 39, oder Ambrosius, In psalm. 43 § 75: earum
autem vnterpretatio haec est: voluptas vocis et quaedam adulatio. Origenes, Cels. 2,
76 greift z. B. zu dieser Variante, in einer Parenthese bei der Diskussion des Vor-
wurfs, Jesus sei unfihig gewesen zu iiberzeugen und habe deswegen zu Drohungen
und Schmihungen Zuflucht nehmen miissen: énei 10 xodaxedew xal xeyapiouéva
Aéyew Zeiprpvay dotiv, als mageotwy ‘dup’ éotedpw dig’ Aeyovoais «detp’ dy’ idv,
moAbowy’ *O0voed ... (1 184)».

Die Verbindung zwischen Schmeichelei und Rhetorik ist seit Platons Gorgias
gegeben; fiir die Schmeichelkiinste einer leeren oder liignerischen Rhetorik wurde
der Gtesang der Sirenen zu einem willkommenen Symbol: Themistios, Or. 26,
330a iiber die von der Philosophie im Stich gelassene und bekdmpfte Redekunst
(als ‘pdorov Tijs nodaxelag’): ... Tols xavaxnlotar Adyois al yonredovow domep al
2epives (vgl. Or. 28, 341c); Methodios, in seinem gegen Origenes gerichteten
Dialog De resurrectione, iiber die sophistischen Kiinste seiner Gegner (1, 28, 1):
gddrvovow ... xaddmep 07 xal ai Zewijveg Tovs @edyovrog adras xpdmrovoar
poxeddey 10 modvdpwnoy tf] xaAlpwria (voraus geht ein Vergleich mit nach
Hetédrenart zurechtgemachten Frauen!). — Beliebt ist in solchem Zusammenhang
der oben (S. 123f.) zitierte Pythagoras-Spruch, der den Liedern der Sirenen die
Harmonie der Musen gegeniiberstellt; Clemens deutet ihn wie folgt (Strom. 1,
48, 6): Movoag Zeiprpvawy ndlove nyeiadar IIvdaydoas mapauvel, tas coplag doxeiv
un) uera fdovijc diddoxwy, amarnior 6¢ Ty dAlmy Siedéyywy yoyaywyiay. Und
Theodoretos von Kyrrhos kommt in seiner apologetischen Schrift (Graec. affect.
cur. 8, 1), nach lingeren Auslassungen iiber die dunkle und «symbolische» Rede-
weise des Pythagoras, zu dem SchluB: oluar adtov Lewdjor uév dmeedoar tods
xexoppevudvovs xai xateyAwtricuévovs Adyovs, Movoaws 8¢ Tovs émelaaxtoy 0bdey
Erovrag, youvoy 68 Tijc aAndelas 1o xdAlog Emtdenvivrag.

In freier Variation bedient sich Boethius, Cons. 1, 1 des Spruches mit Bezug
auf den Gegensatz von Poesie und Philosophie. Scharf geht bei ihm die Philo-
sophia mit den Musen der elegischen Dichtung ins Gericht, die sie am Lager des
Boethius antrifft: Ques, inquit, has scenicas meretriculas ad hunc aegrum permusit
accedere ...? at si quem profanum, uti vulgo solitum wvobis, blanditiae vestrae de-
traherent, minus moleste ferendum putarem — mhil quippe in eo nostrae operae
laederentur —, hunc vero Eleaticis atque Academicis studiis innutritum (die Kompe-
tenz-Abgrenzung ist nicht uninteressant)? sed abite potius, Sirenes usque in
exitoum dulces, meisque eum Musis curandum sanandumque relinquite.




128 Erich Kaiser

Doch der Satz von den Musen und Sirenen war noch weiterer Abwandlung
fahig. Er vermochte nicht nur den Gegensatz zu versinnbildlichen zwischen rhe-
torisch-poetischem Schein auf der einen und einer wahren und echten Lehre auf
der anderen Seite, er lie sich auch, gewissermalen intern, anwenden bei der
Unterscheidung von guter und schédlicher Dichtung oder Musik. So Aristides
Quintilianus 2, 19 («die Alten» zitierend): oy uév yap Prafepav xai gevrriy
ueAwdioy s & maxiav xal dagpdopay dmayouévny Inpuddect TNy uoppny xai
dvmrais yovaudi (1) taic Zewrjor mepiédnxar, ds vixdow ai Moboa, gevyer €
mpoToomadny 6 copos *Odvaoeds. Plutarch, Qu. conv. 7,5, 706d 146t auf die Frage,
wie man der aufreizenden und enthemmenden Wirkung gewisser Unterhaltungs-
musik begegnen solle, seinen Bruder Lamprias antworten: dodxts dv eic Tac
Zepfjrag uméowpuey, mmaleiodor et vas Modoag xal xarvapedyeww eic Tov
‘Eludva tov v madawdv (= Euripides, Pindar, Menander ...)%°,

Allein, auch die klassischen Dichter bieten mancherlei Anstossiges, insbesondere
fiir die Jugend. Plutarch, De aud. poet. 15d illustriert das Problem wiederum mit
dem Bild der homerischen Sirenen-Episode: mdregov oy tév véwy domep Tdv
I axnoiwy oxdnod twe ta dva xal dTéyxre xnp®d xavaridecovres avayxdlwpey
adtovs 10 Emxodpeov dxdtiov agauévovs mowumtiay @edyew xal mapefelad-
vew ...; Bleibt als einziger Ausweg die vollige Absage an die Dichtung, wie
Epikur sie forderte? Plutarch weill eine subtilere Losung: Odysseus konnte ja
den Gesang der Sirenen anhdren, ohne ihm zum Opfer zu fallen; ebenso gelte es
der Dichtung gegeniiberzutreten, mit offenen Ohren, nur gehalten durch das
Band der Einsicht. — Basileios, Ad iuv. 4 zieht demgegeniiber doch das Verkleben
der Ohren vor, wenn er es auch auf die kritischen Stellen beschrinken mochte:
Orav 08 éni uoydnoods dvdpas Edwar T puioet (sc. ol momral), Tadtra Oel
pebyew Emuppacaouévovs Ta @ta ovy Hrrov 1) Tov *Odvocéa paaly éxsivor Ta TGV
2oy uédn. (DaBl Odysseus selber eigentlich zuhorte und nur den Gefihrten
die Ohren verstopfte, wird — wie vielfach — iibergangen.) Auch bei Philostrat,
Her. 11 p. 185, 11£ff. K. wird dieses Mittel empfohlen, gegeniiber gewissen zwar
unterhaltsamen, aber unwahren Geschichten: die Pointe besteht darin, daf} es
sich dabei um die Erzéhlungen des Odysseus von seinen Abenteuern handelt!
Ta yap olvpiuov ... xai omdoa ai Zewives 7jdov, 000é drovew Evyywpel o
ITowteoiAews (der Heros als Gewédhrsmann), GA4° émaleipew fuds xnoov toic dot ...,
xal ¢ fowy adrod ai Veal, mapamdelv nededel xai ur) mpogopuileoadar tois pidols.

4. Béser Rat und triigerische Lehre

Wie das Bild der Sirenen dem Ruhm eines Redners dienen konnte, ist bekannt,
doch sobald man die verderblichen Folgen ihres Singens mit ins Auge falte, wurde
aus dem rithmenden Vergleich unversehens ein polemischer. Mit diesem Uber-
raschungseffekt scheint Demosthenes gespielt zu haben, um seinen Gegner

4% So reprasentierten die Sirenen nicht mehr die zauberhafte Kunst des Gesanges, sondern
schlieBlich nur noch schlechte, vulgére Musik: vgl. Clemens, Profr. 118 (mavdrijuce povowxi),
Liban. Or. 64, 93 vol. 4, 481, Ambr. De fide 3, 1, 4 (cantilena).




Odyssee-Szenen als Topoi 129

Aischines zu treffen (Aischin. 3, 228): agouotol ydp pov Ty @bow Tais Letpijow,
ws fowxe. nal yap O éxelvwv od xnleicdai gnot Tovs dxgowubvovs, aAl’ dm-
SAAvadat, diomep 000’ eddoxtuety Ty TOY Leprvwy wovouey ... Aischines hat es
nicht ganz leicht, sich gegen diese Bemerkung zu verteidigen, da er das Kompli-
ment, das in der einen Hélfte des Vergleichs liegt, nicht preisgeben méchte (229)!

Der Vergleich mit dem Gesang der Sirenen ist auch dort zur Hand, wo die Kraft
der Verfiihrung nicht so sehr vom einschmeichelnden Klang oder der gewinnenden
Form der Rede ausgeht, sondern nur im Inhalt der Worte liegt, z. B. bei bosen
Einfliisterungen aller Art. Bei Euripides, Andr. 936 klagt Hermione iiber die
«bosen Frauen», die ihr zu dem Anschlag auf Andromache rieten: xdyw xAdovoa
T0000e Leprywv Adyovs ...; bei Apuleius, Met. 5, 12, 6 warnt Amor seine Psyche
vor ihren verderbensinnenden Schwestern: nec llas scelestas feminas ... vel videas
vel audias, cum in morem Svrenum scopulo prominentes funestis vocibus saxa per-
sonabunt®, — Seneca denkt dagegen an Sirenen-Lieder, wenn er die Reden jener
Leute kennzeichnen will, die die Lebensfiihrung der Stoiker verleumden und die
zu einem Leben des Genusses iiberreden wollen (Epist. 123, 12): hae voces non
aliter fugiendae sunt quam llae, quas Ulizes nist alligatus praetervehs noluit. idem
possunt: abducunt a patria, a parentibus, ab amicis, a virtutibus ... Lukian freilich
(Calumn. 30), dem es nicht so sehr wie Seneca daran gelegen ist, die Erinnerung
an den ‘stoischen Helden’ Odysseus anklingen zu lassen, entnimmt der homerischen
Erzéhlung die Lehre, gegen verleumderische Reden sei das einzig wirksame Mittel
das Verstopfen der Ohren. Dies ist auch das Verfahren, das Hieronymus gegeniiber
seinen Kritikern und Gegnern empfiehlt und — von Zeit zu Zeit — sich selber vor-
nimmt, z. B. Praef. Vulg. Tos. (SchluBsatz): ... decrevimus, dum spiritus hos regit
artus, Prophetarum explanationi incumbere, praesertim cum ... nos ad patriam
festinantes mortiferos Sirenarum cantus surda debeamus aure transire (vgl. In Ier.
lib. 3, 1, 1; In Os. lib. 2 praef.; Epist. 82, 5, 1).

Das Rezept, sich die Ohren zu verschlieBen, findet sich schon an einer berithm-
ten Platon-Stelle, Symp. 216a, wo Alkibiades von der bestrickenden Kraft der
sokratischen Reden spricht, denen er sich, eigentlich wider besseres Wissen, ent-
zieht: fiq odvy domep amo Tdv Zerpvwy émoyduevos o dTa olyopal evywy,
Iva p1) avtod xadjuevos mapa Tovtw xataynedow. Es ist nicht ausgeschlossen, dafl
von dieser Stelle die Beispiele beeinflult sind, in denen der Zauber der Dialektik
mit dem der Sirenen verglichen wird. Fiir Alkibiades hat — natiirlich entgegen
Platons eigener Meinung hier — politische Praxis den Vorrang vor philosophischer
Diskussion. Spéter wird vom Standpunkt der philosophischen ‘Praxis’ aus vor
allzu intensiver Beschiftigung mit der Disziplin der Dialektik gewarnt: Nicht
wenige, so heillt es bei Epiktet 2, 23, 41, lassen sich von ihr verfiithren und ver-
gessen darob das Ziel ihres Weges, xal mpooueivavtes xaracrimovroar ds mapa

5 R. Merkelbach, Roman w. Mysterium (1962) 191. iiberfordert ohne Frage diese Stelle,
wenn er schreibt: « Hier ist an Odysseus als Prototyp des wahren Mysten gedacht, der den
Lockungen der Sirenen widersteht.» (Psyche widersteht iibrigens nicht.)




130 Erich Kaiser

Zepijow. Oder bei Gellius 16, 8, 17: ... periculum non mediocre erit, ne, ut plerique
alw, tu quoque in illis dialecticae gyris atque maeandris tamquam apud Sirenios
scopulos consenescas. Umfassender und noch kiihner als diese Vergleiche ist die
allegorische Deutung bei Eustathios 1709, 17-31, derzufolge die Sirenen die theo-
retischen Wissenschaften in ihrer Gesamtheit verkorpern; 6o xai *Odvooeds Exawv
Ayew xal adrds, ¢ xai ynedoxwy uavddvw (1), yAlyerow dxrovew (251.), doch Odys-
seus, der vollendete Philosoph, erliege nicht der Gefahr, sich einem blossen Biog
Pewpntinds hinzugeben: von den Sirenen der Theorie eile er weiter zur Praxis.

Im weiteren lief sich das Bild der bedrohlich lockenden und vom richtigen
Wege abhaltenden Sirenen auf jede falsche Lehre iibertragen. Vettius Valens
setzt es gegen seine Gegner auf dem Felde der Astrologie ein (2, 35 p. 108, 27ff.
Kr.): todrovs 8¢ dmoldfor dv Tic Lewnvwr tedmov Emideifar, al Tovs maga-
shéovras drarnii] wal xexlaouévy pwvij dua THg povone Ty eydvwy xai 6Aedplas
@0fjc mpooxaloduevar mapa Talc fvalias mévparg SuwAvov. To Suotoy O
mdoyovol Twes xal Enadov oi Evtvyydvovres Taic Exelvar aipfocow ... Die
christlichen Apologeten iibertragen den Sirenen-Topos schlieBlich auf die helle-
nische Literatur und Philosophie: Ps. Justin, Cohort. ad gent. 36 (3, 2 p. 116£.
Otto) iiber Platon und Aristoteles: undeic odv Tdv &5 @oovodvrwy mpoTépav
Nyelodw tijc favtod cwtnelas Ty Todtwy ebylwttiav, GAla xara Ty malaay
duelvmy loToplay xno®d Ta dra peaddusvos THy éx T@Y Zewpvwy adtdy évoylotoay
n0elay @evyérw PAdPny. Auch nach der Christianisierung der Welt ist diese
lockende Gefahr nicht geschwunden. Paulinus von Nola mufl die Mahnung aus-
sprechen, sich nicht nur mit heidnischer Literatur zu befassen (Epist. 16, 7 an
Tovius): perniciosam istam inanium dulcedinem litterarum quast ... Lotophagos, ut
Svrenarum carmina blandimentorum nocentium cantus evita. Doch der Vergleich
ist auszuweiten: dicam non litteras tantum, sed et ommes rerum temporalium spe-
cies nobis esse Lotophagos vel Strenas (usw. in wortreicher Deutung). has oportet
ultra Ulians astutiam cauti non auribus tantum, sed et oculis obseratis et animo quast
navigio praetervolante fugiamus ... — Auch Zacharias Scholastikos (spéter Bischof
von Mytilene) bezeichnet noch die Lehre Platons und der anderen hellenischen
Denker als siiles, aber todbringendes Sirenenlied, das man iiberwinden miisse,
wie es Odysseus tat (Disp. de mundi opif. PG 85, 1037).

Der christliche Topos vom Sirenensang der hellenischen Philosophie und Dich-
tung hatte relativ frith noch von einer anderen Seite her Unterstiitzung erhalten,
ndmlich durch die allegorische Deutung der Sirenen des Alten Testamentes.
Tertullian, Adv. Marc. 3, 5, 3 fithrt gegen Markions Ablehnung der allegorischen
Schrifterkldrung u. a. an: aliter intellegenda quam scripta sunt; ... sicut et praedicans
de nationum conversvone: (Is. 43, 20) «benedicent me bestiae agri, sirenes et
filiae passerum», non utique ab hirundinum pulles et vulpeculis et illis monstruosis
fabulosisque cantricibus (1) fausta omina relaturus est. — Was hier im Ansatz vorhan-
den ist, liegt entwickelt vor im Kommentar des Kyrillos zu derselben Stelle (In
Is.1V43,20 PG70,908d): &dog 8¢ t7j Deomvedorw Ioagf ocieijpas aroxalety Ta TV




Odyssee-Szenen als Topoi 131

orpovdiwv Aadiararaxal dupedéc v xai edovd oy dvagwveiv elwddra(!). yeydvaow o€
qs TowdTol Ty “EAljvwy deicidaruoviag ol didderalor, mowral Te xai Aoyoypdpot
(vgl. auch Orig. In thren. 4,3 PG 13, 652 a; Prokop. Gaz. InIs. 43,20 PG 87, 2396 a).

Der Schritt von der nicht-christlichen Lehre zur nicht-orthodoxen ist klein:
die ins Verderben lockenden Sirenen waren ebenso beliebt als Bild fiir alle Hére-
tiker. Die Reihe 1dBt sich bereits mit Clemens beginnen, der eine Besprechung
der Anschauungen des Basileides und Valentinus mit dem Satze einleitet (Strom.2,
9, T): ai yotv tadv Lepprov émxijoets ... 8Eénknrrov 100 magaTvyydvovrag,
7e0os Ty TV Aeyouévav magaboyny ayedov dxovrag evtpemifovoar. In demselben
Sinn und Zusammenhang, aber sehr viel ausfiihrlicher, fithrt Hippolytos, Refut.
haeres. 7, 13, 1-3 eine Deutung der Odyssee-Szene ein (s. u. S. 135)51. Hieronymus
halt sich dagegen, zunichst wenigstens, an die alttestamentlichen Sirenen als
Ausgangspunkt: (In Mich. 1, 6f. PL 25, 1214b [11568¢]) «et lugebunt quast filiae
Strenarum»: dulcia enim sunt haereticorum carmina et suavi voce populos decipientia.
nec potest eorum cantica praetervre, nisi quv obluraverit aurem suam et quasi surdus
evaserit. Wenig spiter 146t Hieronymus eine praktische Anwendung dieses Kom-
mentars folgen (Adv. Iovin. 1, 4 PL 23, 225¢ [215¢]): («Damit ich die ketzerische
Lehre, dieses Teufelsgift, bekdmpfen kann, mul} ich sie zuerst vorfiihren») audute
patrenter, virgines! audite quaeso voluptuosissimum contionatorem — immo quas?
Sirenarum cantus et fabulas clausa aure transite.

Wie verbreitet solche Deutungen und Vergleiche waren, zeigt besonders auch
ein so volkstiimliches Buch wie der Physiologos (Ende 4. Jh. ?); dessen Kapitel
iiber die Sirenen und Kentauren (13) gibt sich als ein Kommentar zu Is. 13, 21{.
(bzw. Kap. 13b zu Iob 30, 29), beginnt jedoch mit einer Art Homer-Paraphrase:
eiol {da év Tf] Faldooy Aeydueva oelives* we d¢ potoar (1) Tais pwvais ddovory
sbueldg, xal ol mapamléovres éav drovowow Tijc uelwdlas adrdw, ginrovew
gavtovs &v Tff dakdooy xal aroAlvvrar. Neuartig ist die dann folgende Aus-
deutung der Mischgestalt der Sirenen: ... wdopwow uév Epovres edoefeias, v
0¢ dwauwy adrijs Hovnuévors (= NT 2 Tim. 3, b), xal év 7] duxdnoia o¢ dvdowmor
uéy elow, dray 0 éx il énmAnolac dmoivddow, amodnglodvrar. Aus der Mi-
schung von Apostelbriefen und Homer ergibt sich eine Warnung vor dem Zynis-
mus der Hiretiker: «dia yap tijc yonoroloyias adriw xal edloylac», w¢ ai
oelpijves, «éEamardot tag xapdiag Ty dxdxwy» (= NT Rom. 16, 18)52, — Mit der
Bebauptung, da8 die Christen der verschiedenen Richtungen einander als «Si-
renen» beschimpften, wird Kelsos also doch wohl recht gehabt haben; in diesem
Punkte klingt die Leugnung des Origenes nicht sehr glaubwiirdig (Cels. 5, 64):
Zewpijvas 66 twag éEopyovudvas xal copiotolas (= Kirke!) xaracpoayilousvac
Ta @Ta xal Grocvoxcpatovoas Tovs merdoubvovs fucls odx iouey dvopalousvovs,

v

olpar & &t 038 dAhog Tic TdY v T Adyw 0B’ év Tais aipéocow ...

51 Vgl. auch die Methodios-Stelle o. S. 127.
52 Zu diesem Ergebnis kommt, nach einer Reihe anderer Erklirungen, auch der unter
dem Namen des Basileios stehende Is.-Kommentar (PG 30, 604 b—c).




132 Erich Kaiser

D. Die Rettung vor der Gefahr — Odysseus als Sieger iiber die Sirenen

Es sei kurz an die homerische Erzihlung erinnert: Kirke ist es dort, die Odysseus
den Weg der Rettung zeigt (u 37ff.). Ihrem Rate folgend, verstopft er den Ge-
fihrten die Ohren, wihrend er sich selber, am Mastbaum festgebunden, den Ge-
nuB nicht entgehen a8t (aus Kirkes «daxovéuey ai »” édéAnodar [u 49] wird gegen-
iiber den Gefihrten ein «[Kipxn] &w’ fvdyer 6’ arovéuev» [u 160]!). Bezaubert
von dem herrlichen Gesang, mochte Odysseus sich befreien lassen, seine Leute
jedoch verstérken befehlsgemdB noch die Fesseln und rudern das Schiff in rascher
Fahrt aus dem Bereich der gefdhrlichen Stimmen.

1. Die Flucht

Recht oft wird iiberhaupt nur die Flucht und das «Vorbeifahren» an der Ge-
fahr zitiert (vgl. u 47. 159), ohne auf irgendwelche Einzelheiten einzugehen:
aapamléovras axnirrove (Plat. Phdr. 269a, o. 8. 124), gedyer ¢ mpotpomddny 6
oopog’Odvaoeds (Aristid. Quint. 2, 19, 0. 8. 128)522 Es mag sein, dafl dabei bisweilen
das vielzitierte platonische (yo7) évdévde éxeioe @edyew (Theaet. 176a) mit-
anklingt, z. B. bei Method. Symp. 8, 1 (0. S. 126), einer auch sonst stark platonisch
gefirbten Stelle.

2. Das Verstopfen der Ohren

Wichtiger ist aber doch, daB} die Ohren zugeklebt werden3; dieses eingiéngige
Motiv kehrt immer wieder. Plat. Symp. 216a (0. S. 129) donep o 1@y Leprppwr
drmoyduevos Ta dta oiyouar pedywy ...; Dion 33, 41: ... Myoduar pudarlov mgoarjxew
avdpl odpgovt év Toiavty mdAet (Tarsos) xnoov émaleiyar tois dolv 7) & Tdg
2epijvac maganmAéwy Ervyev. Zwischen Odysseus und seinen Gefdhrten wird
héufig nicht weiter unterschieden; das eindriickliche Bild der verstopften Ohren
wird sogar ofters ausdriicklich auf Odysseus selber bezogen: ... quae ut vitaret,
Uliwes Homericus clausisse aures dicitur (Hier. In Ier. lib. 3, 1, 1; vgl. Basil. Ad
iuv. 4 [o. 8. 128]; Lukian, Nigr. 19). — In diesem Sinne ist der Sirenen-Vergleich
zur stehenden Wendung geworden und illustriert nur noch das «nicht héren auf ...».
Juvenal 9, 1481f.: (Fortuna ist taub)« ... nam cum pro me Fortuna vocatur, | ad-
fiwit ceras lla de nave petitas, [ quae Siculos cantus ecfugit remige surdo.» Oder
Ammianus Marcellinus 29, 2, 14 mit einem seiner poetischen Schnorkel: (Willkiir
des Kaisers Valens) inflexibilis mansit, ut videretur aures occlusisse ceris quast
scopulos Surenios transgressurus. Doch wir treffen den Ausdruck ebenso in dem
wichtigen Brief, den Ambrosius wegen der blutigen Vorkommnisse von Thessa-
lonike an Theodosius richtete (Epist. 51, 3): quid igitur facerem? mon audirem?
sed aures non possem cera veterum fabularum claudere.

52a Vollig abgegriffen z. B. bei Basil. Epist. 1, 14f. Courtonne.
53 Dies hat schon bei Alkman 80 D. = Page eine Rolle gespielt, ungewil in welchem
Zusammenhang.




Odyssee-Szenen als Topoi 133

.Die List der Kirke

Odysseus, der Listenreiche, ist der Held des Abenteuers, aber in diesem Falle
hat er die rettende List doch Kirke zu verdanken. Auch an einer solchen Einzelheit
zeigt sich der Abniitzungsprozel, dem die Dichtung unterworfen ist: nicht selten
wird ndmlich die Erfindung Odysseus zugerechnet. Insofern ist dieser «Fehler»
nicht uninteressant, als damit die einfachere Vorstufe der Odyssee-Erzéhlung
wiederhergestellt wird; denn es kann wohl als spitere Stufe gelten, daf Odysseus
auf fremden Rat angewiesen ist und sich nicht selbst zu helfen weil. Daf3 in solchen
Fillen wirklich eine ‘Reduktion’ der homerischen Erzdhlung und nicht etwa di-
rekte volkstiimliche Uberlieferung vorliegt, bedarf wohl keines Beweises. Seneca,
Epist. 56, 15: quid necesse est diutius torquert, cum tam facile remedium Ulizes
socus etiam adversus Strenas invenerit? Hygin, Fab. 20: astutia sua (jedoch korrekt
Fab. 172), Martial 3, 64 (vgl. o. S. 120): Ulizes fallax, Hieronymus, In Ter. lib. 3,
1, 1 (vgl. oben): clausisse aures dicitur et malum inexsuperabile prudenti vitasse
consilio, Paul. Nol. Epist. 16, 7 (o. S. 130): kas oportet ultra Ulixis astutiam cauts ...
fugramus, Cassiod. Var. 2, 40, 10 (o. S. 115): contra noxiam dulcedinem cogitavit vir
prudentissimus felicisssmam surditatem. Und der Kuriositdt halber sei noch bei-
gefiigt, dall diese ‘List des Odysseus’ auch unter den Strategemata Polyaens
einen Platz gefunden hat (1, prooem. 10).

4. Der Besieger der Strenen

Mag die Erfindung der List in der Odyssee auch Kirke gehoren, sie in die Tat
umzusetzen, ist doch Sache des Odysseus: er ist der Held, der die Gefahr besteht.
Wo immer die Sirenen als Bild und Beispiel fiir eine bedrohliche Verlockung
zitiert werden, ist — explicite oder implicite — Odysseus als ihr Uberwinder mit-
genannt. So vielfiltige Gefahren die Sirenen symbolisieren konnen, so vielseitig
kann auch die Standhaftigkeit des Odysseus gegeniiber ihren Verfithrungen sein.
Die Beispiele sollen nicht alle wiederholt werden, wie Odysseus als der kluge,
besonnene, philosophische Held verstanden wird (Typus has Ulizes contemnendo
deduzit ad mortem: Serv. Aen. 5, 864) und wie man ihn immer wieder als Vorbild
zitiert (nicht selten ist das {7dov oy *Odvocéa: Prokop. Gaz. Epist. 18, o. S. 125);
nur auf die extremen Ergebnisse der neuplatonischen und christlichen Allegorese
sei noch einmal hingewiesen. Fiir den Neuplatoniker ist Odysseus nichts Ge-
ringeres als ein Abbild der menschlichen Seele in der Welt der Materie (o. S. 126),
den Christen kann er als Beispiel dienen, wie man sich gegeniiber den hellenischen
Dichtern und Philosophen oder gar gegeniiber den Lehren der Hiretiker zu ver-
halten habe: Odysseus als Vorbild des gldubigen Menschen und orthodoxen
Christen! Mit den Worten des Zacharias Scholastikos: é%ev énawd xai dyauat Tov
*IYaxijorov dxetvoy otpatiddTny undév dyevés maddvra, poovicet 8¢ uailov vevixnxdta
Tag tovtwy émfPovlds (d. h. der Sirenen, bzw. der heidnischen Philosophen; Disp.
de mundi opif. PG 85, 1037, s. o. S. 130).




134 Erich Kaiser

8. Die Nichtswiirdigkeit der Gefdhrten

Remigium vitiosum Ithacensis Uliwes: mit dieser Metapher kennzeichnet Horaz,
Epist. 1, 6, 63 die Schlemmer und diirfte dabei in erster Linie die frevlerische
Schlachtung der Helios-Rinder auf Thrinakia im Auge haben. Porphyrio aber
deutet die Stelle so: quos vitiosos at, quia nec apud Circen poculis etus nec apud
Strenas cantibus sibv temperare potuerunt. Ohne auf anderes einzugehen, kann
so viel gesagt werden, daB Porphyrio in bezug auf das Sirenen-Abenteuer den
Gefidhrten des Odysseus Unrecht tut’. Es ist ja keine Rede davon, dal die Ge-
fahrten der Verlockung des Sirenen-Gesanges erlegen sind. Da hat der Kommen-
tator doch noch eher recht, der den Gefihrten im Gegenteil mehr Selbstbeherr-
schung zuspricht als Odysseus, weil sie alle diszipliniert genug waren, das Wachs
nicht aus den Ohren zu entfernen (Eust. 1707, 391f.).

Andererseits ist ein Rangunterschied zwischen Odysseus und den Gefihrten
auch in der Bestehung dieses Abenteuers unverkennbar. Im Vergleich mit dem
Zuhoren des Odysseus wirkt das Verstopfen der Ohren wie ein Mittel fiir dumpfere
Naturen. Ein Interpret wie Karl Reinhardt ist sogar «versucht zu fragen: wiirden
die Gefihrten, auch wenn sie kein Wachs in den Ohren hitten, ebenso unwider-
stehlich angezogen wie Odysseus ? Wird hier nicht mit Taubheit und Gehor fast
schon gespielt in doppelter Bedeutung #»%5 Auf jeden Fall spielt mit der Taubheit
der Gefdhrten spéter ein dem Antagoras von Rhodos zugeschriebenes Bonmot
(Gnomol. Vat. 106); als sich die Thebaner fiir sein Epos nicht empfénglich zeigten,
soll er gedullert haben: & d&vdpes Onfaio: Fjuoptey *Odvooevs Euppdtac TdY
fralpwv Tag dxods, Ote Tag Lewpivag mapénler: Eer yap adrov dudsc vadtag
utodwoacdar. In dhnlichem Sinne wird die Rettung der Gefihrten der iiberlegenen
Haltung des Odysseus gegeniibergestellt und als Folie fiir sie beniitzt. Cassiodor,
Var. 2, 40, 10 (0. 8. 115 u. 133): quam (noziam dulcedinem) vincere intellegendo non
poterant, melius non advertendo superabant. se wvero ... illigavit, ut et famosos cantus
hiberis auribus probare potuisset et ... evaderet. (Vgl. Sen. Epist. 56, 15, Plut. De aud.
poet. 15d [o. S. 128], Luk. Salt. 6, auch: Charon [Contempl.] 21; ferner Eust. 1707,
411f., der mit dem Begriff GAe{mrne ‘Trainer’ spielt: Odysseusund seine Gefahrten =
der Philosoph und seine Schiiler!) Doch das interessanteste Beispiel ist wohl bei
Clemens, Strom. 6,89, 1 zulesen; er rit, sich die griechische Musik (und Bildung iiber-
haupt) in ebenso freier wie fester Haltung anzueignen, weill aber wohl, da3 die Menge
der Christen eine solche geistige Auseinandersetzung scheut, voll Furcht, den
«Weg nach Hause» dann nicht mehr zu finden: GAA’, d¢ &owxev, of micioTor ...
xaddmep ob Tob *Odvocéws éraigot dygoixws petiact Tov Adyov, 09 Tag Letpijrag,
dAAa Tov gud pov xal vo uélos magepyduevol duadia floavres va dra, Enelnep loacw

54 Porphyrio kann sich allenfalls auf Hor. Epist. 1, 2, 23 berufen.

55 K. Reinhardt, Die Abenteuer der Odyssee: Von Werken w. Formen (1948) 71 = T'radition
u. Geist (1960) 60.

56 Cassiodor spielt insofern noch mit dem homerischen Exempel, als er das Verhalten des
Odysseus gegeniiber seinem eigenen Exkurs sich zum Vorbild nimmt: verum ut et nos talia
exemplo sapientis Ithact transeamus, loguamur de illo psalterio ...




Odyssee-Szenen als Topoi 135

0% dvvnoduevor, draé dmooydvres Tas droas “EAdnvixols podipact, pere tadra
v6aTov TUYEWS,

6. Die Fesseln des Odysseus

Wer von der Uberlegenheit des Odysseus sowohl iiber die lockenden Sirenen
wie iiber die geistlosen Gefidhrten spricht, hat zu erkliren, wieso der Held sich
dann iiberhaupt an den Mastbaum binden lassen muB. Nur eine allegorische Deu-
tung kann hier befriedigen: der Stoff, aus dem die Fesseln gemacht sind, muf}
als ein geistiger verstanden werden, als die Einsicht oder geradezu die Philosophie
des Philosophen Odysseus (decuos gilocopiac: Eust. 1707, 591.). Plutarch, De
aud. poet. 15d (o. 8. 128): ... 7 udldoy 6ed® Twt loyioud mopwordvres xal
xazadéovres Tiy xplotw; Ambrosius, De fide 3, 1, 4 (0. 8. 126): quam (cantilenam)
sapiens etiam ab vpso poeta Graeco inducitur quast quibusdam prudentice suae
curcumdatus vinculis praeterisse; ebenso Prokop. Gaz. Epist. 117 p. 579 He.: ...
vixroet waly 0 *Odvoaets, ... mepidrjoas éavtov agerfj xal moAla fodoas oluat
nagarmréwy tag Ndovds. Den Gegensatz zu den Gefihrten faft Theophylaktos,
Epist. 82 p. 786 He. (0. 8. 124), so affektiert er sonst schreibt, am knappsten in eine
Formel: #nod pév vy dneplav, deoud dé Ty prlogopiarv édjiwaey (se. “Ounpos).

An diesem Punkte erfihrt von christlicher Seite her die Deutung ihre wohl
eigenartigste Modifizierung: in dem Mast des Odysseus-Schiffes erkennt man ein
Abbild des Kreuzes Christi! Deutlich ausgesprochen hat dies als erster Hippolytos,
Refut. haeres. 7, 13, 3 (0. 8. 131): ... 6 motfjoar (wie Odysseus) ol gvrvyydrovow
ovufovieimw xal 7 Ta dra xataxnpwoavtas O dodévetar StamAetonr Ta TOY aipéaewy
ddypaza ... 7 éavror T EVAp Xptotol mpoodioarta mioTds xavaxobocavra ui)
tagaydivar. Doch ist ihm Clemens, mit einer raschen Wendung im Finale
seines Protreptikos (118, o. 8. 125), vorangegangen: mapdmlder )y @y, ... xal
T® EVAw mpoodede uévog andong éon vijc pdopdc Acdvuévos. — Vorbereitet ist
diese Deutung, wenn wir von den besprochenen Zusammenhingen absehen, durch
die offenbar recht ausgedehnte Diskussion um die Bedeutung des Kreuzessymbols,
deren Echo die Apologeten vermitteln. Dem Vorwurf, daBl das Kreuz ein Symbol
fiir Verbrecher sei, trat man mit dem Nachweis entgegen, daf es an vielen anderen
Orten eine wichtige und durchaus nicht unwiirdige Funktion habe, bei Feld- und
Siegeszeichen beispielsweise, und eben auch im Schiff als Mast mit der Rah-
Stange (Justin, Apol. 1, 55, 2ff.; Min. Fel. 29, 61f.; Method. Adv. Porph. p. 504,
29 Bonw.). Als Stiitze diente natiirlich auch die allgemeinere Metaphorik von der
‘Seefahrt’ des Lebens und dem ‘Schiff’ der Kirche. Die Konsequenz solcher Deu-
tung — und sie wurde wirklich gezogen — ist jedenfalls erstaunlich: das Verhalten
des Odysseus vor den Sirenen dient nicht nur als Vorbild fiir den guten Christen,
es kann zum Gleichnis fiir den Opfertod Christi am Kreuze werden. Eine Passions-

57 Noch gravierender ist natiirlich der Unterschied zwischen Odysseus und seinen Ge-
fahrten, wenn der Sirenengesang nicht als der homerische (gefihrliche), sondern als der
platonische (himmlische) aufgefafit wird; so Plutarch, Qu. conv. 9, 14, 745e—f: die unedle
Menge hort die Sphérenharmonie nicht.




136 Erich Kaiser

Predigt des Bischofs Maximus von Turin, die mit einer Schilderung der Sirenen-
Episode einsetzt, fithrt zu der folgenden Gegeniiberstellung (Serm. 37 Mutzb. =49
Bruni [PL 57, 339]): sz ergo de Ulixe illo refert fabula, quod eum arboris religatio
de periculo liberavit, quanto magis praedicandum est, quod vere factum est: hoc est,
quod hodie omne genus hominum de mortis periculo crucis arbor eripust. ex quo enim
Christus dominus religatus in cruce est, ex eo nos munds tllecebrosa discrimina velut
clausa aure transimus ... (16 Zeilen). (3) ergo domanus Christus pependit wn cruce,
ut omne genus hominum de mundi naufragio liberaret. sed ut omttamus Ulais
fabulam, quae ficta, non facta est, videamus si quod wn scripturis divines exemplum
stmile possumus invenire ...

Wenn man die allegorische Ausdeutung nicht ganz so weit fiihrte, bedurfte es
jedoch nur einer kleinen Wendung, um aus dem Vorbild Odysseus ein negatives
Beispiel zu machen; dabei war es nicht einmal nétig, sich zu erinnern, dafl der
homerische Odysseus, iiberwéltigt von dem lockenden Gesang, sich aus seinen
Banden l6sen wollte: es geniigte, den negativen Aspekt des Gebundenseins, die
Unfreiheit, ins Auge zu fassen. Methodios, De autex. 1, 4 (vgl. o. 8. 125 Anm. 43)
stellt den Fesseln des Odysseus die neue Freiheit des Christen gegeniiber: odx
gioly map’ nHuv ai mepl Zineriav Leipijves, 09dé Ta *Odvocéws deoud, o xnpog
Trouevos eis avdodmwy dxods, GAAa deoudy pév dveows mdoa, dlevidéoa & dxon
nap’ &xdor @y meoowyTwy. Ahnlich lautet die SchluBfolgerung, die Ambrosius
aus der Sirenen-Geschichte zieht (De fide 3, 1, 4, o. 8. 126 u. 135): dta difficile
wudicatum est ante adventum Christi etiam fortiores non posse capt speciosae deliciis
voluptatis! Oder zugespitzt auf den Gegensatz ‘physische Fesseln des Odysseus —
geistige Bande des Christen’: (In Luc. 4, 2) non corporalibus ut Ulizes ad arborem
vinculis adligandus, sed animus ad crucis lignum spiritualibus nexibus vinciendus®®.
Der Eindruck, daB erst der neue Glaube dem Topos diese Wendung gegeben habe,
ist freilich triigerisch; bei Lukian, Nigr. 19 lesen wir mit Bezug auf die Philosophie:
... 8¢t Tov *Odvocéa pwunoduevor maganieiv adrd (die Verlockungen Roms) w2

edepdvov T yeipe, detdov ydp, undé ta dTa xned peatdusvov, GAA’ dxobovra
xal Aedvuévoy xai aAndis vregrgavor.

58 Ahnliche Formulierungen auch sonst: Paul. Nol. Epist. 23, 30 si suxta illam poeticam
fabulam in prophetica veritate nectamur voluntariis adstricti nexibus et (!) obstructis non cere
sed fide auribus; Max. Taur. Serm. 37, 2 quisquis aut arbori crucis se veligaverit aut aures
suas scripturis divinis clauserit ... (vgl. auch Himerios 30, 71. Col. 0 xnp® T dxorp, néde
02 énalelyag t7jc moAews). — Polemisch ist der Ton bei Ps.Justin, Or. ad Graec. 1 (3, 2 p. 41.
Otto): ére 0¢ dyadijc goovijoews duowpog 7w (se. Odvooeds), 6 xara tac Zepivas didmlovg
é0fjdwaoer, dte un) N0wNdn poovijoer SupodEar T axorjy. Synesios, Epist. 22 p. 654d He. ge-
winnt dagegen dem Motiv des schwachen Odysseus eine scherzhafte Pointe ab.

59 Das Fortleben des Sirenen-Mythos in Mittelalter und Neuzeit zeigt neben dem Alt-
bekannten einige interessantée Wandlungen. Es sei hier nur hingewiesen auf E. Faral, La
queue de poisson des sirénes, Romania 54 (1953) 470-506; die seit dem Liber monstrorum
(7.Jh.) bezeugte fischschwinzige Gestalt der Sirenen erkliart Faral iiberzeugend aus dem
teilweisen Zusammenfall der Sirenen mit der Skylla: wiederum ein Schritt in dem Ver-
schiebungs- und ReduktionsprozeB, dem die Erzidhlungen Homers unterworfen waren.

(Fortsetzung folgt)




	Odyssee-Szenen als Topoi

