
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 2

Artikel: Odyssee-Szenen als Topoi

Autor: Kaiser, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Odyssee-Szenen als Topoi

Von Erich Kaiser, Wetzikon/Zürich

Troiani belli scriptorem, Maxime Lolli,
dum tu declamas Romae, Praeneste relegi:

mit diesen Worten beginnt Horaz die Epistel 1, 2, in der er seinen jungen Freund
auf die Fülle ethischer Anregungen hinweist, die Homer vermittelt. Was nach
dieser Einleitung folgt, ist allerdings zum Teil recht merkwürdig und läßt geradezu
daran zweifeln, daß Horaz die beiden Epen wirklich gelesen hat. Seine Behandlung
der Ibas sei hier übergangen, über die Odyssee schreibt er (17-31):

rursus, quid virtus el quid sapientia possit,
utile proposuit nobis exemplar Ulixen,

qui domitor Troiae multorum providus urbes

20 et mores hominum inspexit latumque per aequor,
dum sibi, dum sociis reditum parat, aspera multa

pertulit, adversis rerum immersabilis undis.

Sirenum voces et Circae pocula nosti;

quae si cum sociis stultus cupidusque bibisset,

25 sub domina meretrice fuisset turpis et excors,
vixisset canis inmundus vel amica luto sus.

nos numerus sumus et fruges consumere nati:
sponsi Penelopae nebulones Alcinoique
in cute curanda plus aequo operala iuventus,

30 cui pulcrum fuit in medios dormire dies et

ad strepitum eitharae cessatum ducere somnum.

Merkwürdig ist zunächst die Auswahl und Reihenfolge, die Horaz bietet. Auf
eine Paraphrase des Proömiums folgt die Erwähnung von zwei Bedrohungen, denen

Odysseus entgeht, und von zwei Gegenbeispielen zu seiner virtus und sapientia. Der
didaktische Gedanke, nur wenige, markante Beispiele zu nennen, und die kompo-
sitionelle Absicht, jedem kurzen Bild ein etwas ausführlicher skizziertes folgen zu
lassen, mögen wohl die Merkwürdigkeit des Aufbaus erklären (je %+3/4 Zeilen:
Sirenen und Kirke, Freier und Phäaken).

Nicht erklärt sind damit aber die übrigen Abweichungen von der homerischen

Erzählung, vor allem bei der Schilderung des Kirke-Abenteuers und des Phäaken-
Lebens: bei Homer ist Kirke, trotz allem, doch keine meretrix, die Gefährten des

Odysseus greifen nicht aus stultitia1 und cupiditas zu Kirkes Zaubertrank, der von
1 äidgsiTj (x 231 257) bezeichnet bei Homer niemals Unverstand und Torheit, nur

Unkenntnis, Nichtwissen.



110 Erich Kaiser

Kirke Verwandelte wird weder excors (verliert den Verstand) noch canis, die
Phäaken denken nicht nur an Essen und Schlafen und haben mit den Freiern der

Penelope2 wirklich nichts gemein. Die Erklärung liegt natürlich nicht in einer
bloßen Flüchtigkeit des Horaz, sondern darin, daß er hier gar nicht unmittelbar
Homer interpretiert. Er bedient sich vielmehr einer Reihe vorgeprägter
Deutungen, die zum festen Bestand der Moralphilosophie gehören3. Es scheint, daß

Horaz, wenn er es in diesem Fall überhaupt getan hat, Homer mit völlig anderen

Augen las, als wir es zu tun gewohnt sind.
Der Brief des Horaz ist nur ein Beispiel4. In einem erstaunlichen Maße wurde die

Auffassung der homerischen Epen durch solche Topoi bestimmt. Nun ist es zweifellos

so, daß jede Dichtung in der Erinnerung der Späteren gewissen Verschiebungen
unterliegt. Von den mancherlei Faktoren, die die Auffassung der homerischen
Gedichte beeinflußten, sei hier nur einer hervorgehoben: die Bedeutung, die in der
antiken Literatur dem Homerzitat und dem «mythologischen Exempel» zukam.
Die Verengung des Blickfeldes auf den augenblicklich interessierenden Aspekt ist
das Vorrecht und das Unrecht eines jeden Zitats. Aber solche Zitate und Beispiele
wurden weitergereicht und bekamen mit der Zeit ein gewisses literarisches
Eigengewicht: ihre Isolierung wurde beibehalten und ihre Auffassung und Verwendung
oft in einer Weise fixiert, die es erlaubt, von 'Topoi' zu sprechen5. Die Herausbildung

solcher stereotyper Vorstellungen soll im folgenden an drei Szenen der

Odyssee gezeigt werden (Sirenen, Kirke [und Kalypso], Odysseus bei den

Phäaken). Dabei kann es sich nicht um eine geschichtliche Darstellung, sondern

nur um das Vorlegen von Material handeln. Chronologische Gesichtspunkte
werden als durchaus zweitrangig behandelt; aufschlußreicher erscheint eine

Anordnung nach den verschiedenen Aspekten, die den homerischen Szenen

abgewonnen wurden. Nur so lassen sich, bei der ungleichen und oft zufälligen
Verteilung des überlieferten Materials, die Verästelungen dieser Topik verständlich
machen.

2 nebulones (vgl. Sat. 2, 5, 80): in der Odyssee liegt übrigens der Akzent nicht auf der
Schwelgerei und Genußsucht der Freier, sondern auf ihrem Frevelsinn.

3 Hierzu gehört auch (19f.) providus inspexit (statt vidit, wie Horaz, AP 142 übersetzt):
er «will auf die von Odysseus bewiesene Umsicht und gewonnene Einsicht einen Nachdruck
legen» (Kiessling-Heinze, die natürlich auch sonst zu vergleichen sind). Es war ein Topos
für sich, die Fahrten des Odysseus als Bildungsreise zu verstehen und seine Tüchtigkeit und
Weisheit diesen «Erfahrungen» zuzuschreiben: A.P. 9, 471. - Apul. Met. 9, 13, 4. - Cassiod.
Var. 1, 39, 2. - Clem. Alexandr. Strom. 1, 44, 1. - Diodor 1, 1. - Epiktet 3, 24, 13. - Julian,
Or. 1, 12d. - Ps.Kallisth. p. 127, 25ff. Kroll. - Max. Tyr. 16, 6b; 22, 5g; 38, 7d. - Method.
De vita 5, 1. - Polyb. 12, 27. - Ps.Skymn. 102. - Auch Zenodots Lesart vo/tov in a 3 gehört
hierher, nach welcher Odysseus die Lebensweise anderer Völker kennenlernt, nicht nur ihre
Gesinnung gegenüber den Fremden (voov).

4 Es sei nicht verfolgt, wie weit diese Auffassung für Horaz auch sonst maßgebend ist.
Es entspricht der Art des Horaz, wenn er diesen Brief mit einem konkret-anschaulichen
Beispiel beginnt; mit einer solchen Homer-Interpretation zu beginnen, veranlaßte ihn wohl
die Person des Adressaten (vgl. Ed. Fraenkel, Horace 315).

5 Mit diesem Begriff ist nicht unbedingt etwas über die Qualität ausgesagt: Von der
trockenen Formel über die rhetorisch pointierte Abwandlung bis zu lebendiger Aneignung
sind alle Stufen zu finden.



Odyssee-Szenen als Topoi 111

I. Der Gesang der Sirenen

A. Einleitung

Mit knappen Strichen ist in der Odyssee die Episode gezeichnet: Die zwei
Sirenen - ihre Gestalt ist nicht näher beschrieben - sitzen auf blumiger Wiese und
bezaubern mit ihrem hellklingenden Gesang alle Menschen; doch wer ihnen
unvorbereitet naht, verfällt dem Tode - ein Haufen von Knochen und Leichen
umgibt sie. Odysseus, den Weisungen Kirkes folgend, kann den todbringenden
Gesang genießen und doch ungefährdet entkommen (fi 39-54. 153-200).

Die bekannte Szene zeigt wenig Gemeinsamkeit mit dem Auftreten der Sirenen

außerhalb der epischen Überlieferung. Mit eigenwilliger Kühnheit ist ihnen im
Epos6 eine Meeresküste als Wohnsitz und der Gesang als Waffe gegeben worden.
Sie wurden hier zu Individuen mit einem eigenen Schicksal, denen man später

sogar Namen und Stammbaum zuweisen konnte. Sonst dagegen erscheinen uns die
Sirenen als wenig determinierte Wesen, als eine Gruppe aus der Schar der
Vogeldämonen, in ihrem Charakter den Sphingen vergleichbar7. Im Verein mit Sphingen,
Löwen, Panthern usw. sind sie z. B. auf den korinthischen Vasen zu treffen, und
auf den Gräbern Attikas übernehmen sie geradezu die Nachfolge der Sphingen:
ursprünglich wohl als raffende Todesdämonen verstanden, wandeln sie sich dabei
wie jene von schrecklichen zu freundlichen Wächtern der Gräber. Eine nächste

Stufe zeigt die Sirenen sogar in Trauer um den Verstorbenen, der sie mit Gesang

6 Ob der Odyssee dabei ein altes Argonauten-Epos vorangegangen ist, soll hier nicht untersucht

werden. Die Frage ist trotz K. Meuli, Odyssee u. Argonantilea 25f. 91-94 durchaus
nicht entschieden (vgl. Von der Mühll, BE Suppl. 7, 728). Da es sich bei der Begegnung
mit den Sirenen nicht um ein Sängerturnier, sondern um ein ungesuchtes Abenteuer
handelt, scheint es jedenfalls nicht ursprünglich, daß die Unholdinnen von Orpheus mit ihren
eigenen Waffen bezwungen werden können. Abgesehen davon, muß der Schluß von der
Präsenz des Orpheus auf ein Sirenen-Abenteuer der Argonauten unsicher bleiben. (Über
den eher späten Eintritt des Orpheus in die Argonautensage Ziegler, RE s.v. Orpheus [1939]
1261. 1215f.)

' Vgl. Lesky, BE s.v. Sphinx (1929), ein Artikel, der auch für die Sirenen lehrreich ist,
für die Grundzüge der Entwicklung sogar erheblich lehrreicher als der ungefüge Artikel
von Zwicker, RE s.v. Sirenen (1927). - In Kürze orientieren über die Sirenen am besten
Kilsson, Gesch. d. gr. Bel? 1, 228f. und Wilamowitz, Glaube d. Hell. 1, 268f. Grundsätzliches

auch bei E. Kunze, Athen. Mitt. 57 (1932) 130f. - Die Literatur zur ursprünglichen
Bedeutung der Sirenen ist vielfältig und reich an einseitigen Hypothesen und unhaltbaren
Interpretationen. Die Sirenen sollen z.B. gewesen sein: 1. Mittagsdämonen: 0. Crusius,
Philologus 50 (1891) 91 ff.; R. Caillois, Rev. hist. rel. 116 (1937) 54ff., u. a.; K. Lattes
Unterstützung der These (Festschr. Ak. Göttingen 1951, 67ff.) ist weitgehend hinfällig:
s. F. Brommer, Antike u. Abendland 4 (1954) 42ff. - 2. Seelenvögel: G. Weicker (dem im
übrigen die grundlegende Materialsammlung zu danken ist) I: Der Seelenvogel in d. alten
Lit. u. Kunst (1902) und II: in Roschers Myth. Lex. s.v. Seirenen (1909/15); mit zahllosen
Nachfolgern. - Und ohne ursprüngliche Beziehung zum Menschenvogel: 3. Musen des
Jenseits: E. Buschor, Die Musen des Jenseits (1944; verzichtet auf wissenschaftliches
Beiwerk und eine Begründung seiner Hypothese). - 4. Musen der Magie, phönikischer Herkunft:
K. Maröt, in: Die Anfänge d. griech. Lit. (Budapest 1960) 106ff. - 5. Musenähnliche
«Nymphengruppe, die sich dem kitharodischen Tanz widmete»: H. Koller, Musik u. Dichtung im
alten Griechenland (1963) 45ff. (Schlüsse aus wenigen, zum Teü unkritisch interpretierten
Zeugnissen). - Die Identität von Sirene und menschenköpfigem Vogel ist spätestens für die
Mitte des 6. Jh. durch Vasenbilder gesichert (Odyssee-Illustration und beschrifteter
Tierfries). Büdliche Darstellungen dieses Typs reichen bis in submykenische Zeit zurück:
D. Levi, AJA 49 (1945) 280ff. - H. Mühlestein, Glotta 36 (1957) 152ff. versuchte nach-



112 Erich Kaiser

und Leierspiel Ausdruck geben oder dann auch in heftiger Klage sich die Brust
schlagend und die Haare raufend. Weit über Attika hinaus und bis tief in die
Kaiserzeit blieben solche Sirenen heimisch auf den Gräbern8.

Von da aus ist wohl auch das erstaunliche Auftreten der Sirenen in den
griechischen Übersetzungen des Alten Testamentes zu verstehen, wenigstens zu einem
Teil. Die Merkwürdigkeit der Sache und die Bedeutung dieser Stellen für das
Verhältnis der christlichen Literatur zu den Sirenen rechtfertigen es, kurz darauf
einzugehen. An sechs Stellen des LXX-Textes treten neben Felddämonen und Wüstentieren

die Sirenen auf, als Wesen der tödlichen Einöde oder einmal als eigentliche
Klagegeister9. Verantwortlich für diese Ansiedelung der griechischen Sirenen in der

jüdischen Literatur ist wohl der Übersetzer des Buches Isaias. Den Anstoß muß
dabei die Stelle 13, 21 gegeben haben, wo im hebräischen Text neben Schakalen
und anderen Tieren eine Art Satyrn der Steppe vorkommen mit dem Namen

«se'irim», wörtlich «die Behaarten». Der Anklang des Namens se'irim an aeigfjveg,
das dämonische Wesen und die (zwar nicht befiederte, aber «behaarte»)
Mischgestalt, ferner die Nachbarschaft der Schakale mit ihrem Klagegeheul: dies alles

schien dem Übersetzer offenbar die Wiedergabe aeiQfjveq zu legitimieren10. Die
Einführung des neuen Wortes auch an verwandten Stellen, wo nicht direkt von
se'irim die Rede war, bereitete danach keine Schwierigkeiten mehr11.

Schwierigkeiten ergaben sich erst später, als die Kirchenväter an die Erklärung
dieser eigenartigen Sirenen gingen. Die Männer, die durch die griechische Schule

gegangen waren, vermochten sich nicht vom Bild der homerischen Sirenen
freizumachen: so kam es dazu, daß Homer-Interpretation mithelfen mußte bei der

Exegese des AT. Dies ist ein besonders gelagerter, aber in keiner Weise ein
vereinzelter Fall: seit frühester Zeit hat die Odyssee-Szene die Vorstellung von den
Sirenen beeinflußt. Dies zeigt sich in der bildenden Kirnst (auch abgesehen von

zuweisen, daß auf den Tafeln von Pylos Sirenen als Dekorationselement genannt sind, hat
damit aber keine Zustimmung gefunden.

8 Auf den Gräbern: das bedeutete in der Unterwelt weilend; vgl. das Klagelied der
Helena am Grabmal des Proteus Eur. Hei. 164ff. So konnte man die Sirenen zu Begleiterinnen

der Persephone machen, zuerst unten und dann auch, gleichsam rückwirkend, auf
Erden bevor die Göttin geraubt wurde (Apoll. Rhod. 4, 896ff. u. Spätere). - Trauernde und
klagende Sirenen: vgl. z. B. Lykophr. AI. 1463, Mnasalkes, A.P. 7, 491, Seneca, Here. Oet.
190, Stat. Silv. 2, 1, 10f.; 3, 3, 174. - Gar nicht in diesen Zusammenhang gehört das öfters
zitierte fr. 777 N. 861 P. des Sophokles.

9 Is. 13, 21; 34, 13; 43, 20; ler. 27, 39; lob 30, 29. Wehklagend: Mich. 1, 8. Dazu kommen
einige weitere Stellen in den Übersetzungen des Symmachos und Aquüa, ferner - wiederum
mit den Sirenen als Klagedämonen - Henoch 19, 2; 96, 2; Or. Sibyll. 5, 457; Baruch-Apokal.
(syr.) 10, 8. - Eine «Hexapla» für die Sirenen-Stellen (mit Einbezug der lat., syr. und
äthiop. Übersetzungen) bietet M. Cohen, Donum natal. Schrijnen (1929) 228ff.

10 Das Problem kommt zur Sprache bei O. Crusius, Philologus 50 (1891) 97, bei Cohen
(s. Anm. 9) und H. Kaupel, Bibl. Zschr. 23 (1935) 158ff., findet aber bei keinem eine
ausreichende Erklärung. Daß gewisse Übersetzer mit dem Anklang der griechischen Wörter
an die hebräischen arbeiteten, ist bekannt. - Eür wenig wahrscheinlich halte ich es, daß
bei dieser Wanderung der Sirenen die indischen Sirenen der Alexandergeschichte mitgespielt
haben (diese z. B. bei Deinon, dem Vater Kleitarchs, FGrHist 690 F 30).

11 Is. 34, 13f. hat der hebr. Text wenigstens den Singular sä'ir. - Für Auskünfte, die den
hebr. Text betreffen, bin ich Frau Dr. Judith Schaffner zu Dank verpflichtet.



Odyssee-Szenen als Topoi 113

den eigentlichen Odyssee-Illustrationen), aber vor allem natürlich in der Literatur.
Wenn wir genauer zusehen, sind es drei Züge, die dieses Bild beherrschen: 1. der
bezaubernde Gesang (abgelöst von dem Gedanken, daß er todbringend ist), 2. der

verderbenbringende Genuß, 3. die Rettung des Odysseus und seiner Gefährten12.

B. Der Zauber des Gesanges

1. Sirenenklänge
Es war recht naheliegend, den Gesang von Menschen an dem zauberhaften

Gesang der Sirenen zu messen. Das erste Zeugnis dafür bietet Alkman 1, 96f., wobei
das Einzelne allerdings wegen des lückenhaften Textes fraglich bleibt; beim Preis

der Hagesichora und ihres Chores erwägt der Dichter einen Vergleich mit den

Sirenen, scheint dann aber doch davor zurückzuschrecken: a de räv ZrjQrjvidojv |

äoiboxega ju[ev avöd'] ] dial yag13. Pindar scheut den Vergleich mit dem Sirenengesang

jedenfalls nicht mehr und läßt die thebanischen Mädchen singen (Parth. 2,

13ff. fr. 94b Sn.): aetgfjva de xo/inov | avlioxwv and P.corivojv | /m/bir'jaop

äoidaig Damit sind die entscheidenden Schritte getan auf dem Weg zum
Topos des sirenengleichen Gesangs, dem in der antiken Literatur ein blasses, aber

äußerst zähes Leben beschieden war; nicht zu Unrecht spricht Schol. Lykophr.
(Tz.) 1463 von den dgvX)<ovfievai Deiofiveg11. Bei melodiösen Mädchenstimmen

lag der Vergleich am nächsten; so rühmt Aelian, V.H. 12, 1 die Phokäerin Aspasia

(später die Geliebte des jüngeren Kyros): einer äv rtg kakovarjg avzfjg äxoveiv

Zeigrjvog. Man scheut auch nicht die überbietenden Vergleiche, wie zwei
Grabepigramme zeigen können: auf eine Freigelassene Claudia Homonoia (IG 14,

1892b 582 Kaibel) tj no/.v Zetgrjvoov Xiyvgcozegrj..., auf eine Julia Paula (Carm.
Lat. epigr. suppl., ed. Engström 223) omnes vicisti specie doctrina, puella (8f.)
cantu Sirenas Pandionidasque sorores superasti. Nicht anders im erotischen

Gedicht, z. B. Anth. Lat. 217, 17 f. (1, 184 Riese) oder bei Paulos Sil. A.P. 5, 241,

6f. (einem Epigramm von etwas gezwungener Verspieltheit). Mehr Witz zeigt
die Wendung, die Ovid, Ars 3, 31 Iff. dem Sirenen-Exempel zu geben versteht:

monstra maris Sirenes erant, quae voce canora

quamlibet admissas detinuere rates;
res est blanda canor: discant cantare puellae!

12 Das Fortleben der Sirenen-Szene in der späteren Literatur findet Behandlung bei
Weicker und Zwicker (o. Anm. 7), ferner H. Rahner, Zsohr. f. kath. Theol. 65 (1941) 123ff.
und für ein breiteres Publikum in: Oriech. Mythen in christl. Deutung (Zürich 1945) 414ff.;
P. Courcelle, REA 46 (1944) 65ff.; F. Buffiere, Les mythes etHomere et la pensee grecque
(Paris 1956) 380ff. 473ff.

13 Text mit der Ergänzung von Von der Mühll (Mus. Helv. 15 [1958] 83), die die
unbequeme Frage erledigt, worauf sich ä de beziehen soll (Hagesichora oder den Chor
Diehl und Page, Poetae melici (1962) ergänzen mit Weil p\ev ov/J]. Wüamowitz dagegen
(Hermes 32 [1897] 258) läßt den Dichter einen überbietenden Vergleich wagen (p[£y' uväm]):
daß dies an und für sich nicht unerlaubt wäre, lehrt Aristeid. Or. 28,51.53 Keü (mit fr. 10 D.

30 Page).
14 Für die Macht des Topos zeugt, daß die Bemerkung des Scholiasten unglücklicherweise

gerade zu der Stelle, die er hier erklären will, nicht stimmt: Lykophr. 1462f. (Kassandra:)
iv de xagdig \ PeiQrjvo; iarevaie Xoio&wv peXog, dazu die Schol.: did zrjv rjdvrr/za zov Xdyov
und (Tz.): eazeva^e {te/xzixov xal Xiyvgöv öjaneo ai ftovXXov/HEvat HeiQ-gveg.



114 Erich Kaiser

Der Vergleich mit den Sirenen blieb nicht nur Frauen vorbehalten; bei Ari-
stainetos 2, 19 p. 169, 39 He. ist die Rede von Burschen, die ein nächtliches
Ständchen bringen, loa xal HetQfjveg yXvxelav acpdvxeg rpcovrjv. Überhaupt
lassen sich nicht nur menschliche Stimmen mit dem Gesang der Sirenen

vergleichen: Juvenal 14, 18f. weiß einen Rohling zu nennen, qui gaudet acerbo /
plagarum strepitu et nullum Sirena flagellis / comparat (ähnlich Plutarch, De
curios. 518c über die Leute, die sich neugierig an der Schande anderer ergötzen:...
ami] toig TtoXvjiodypoai povaa xal aeigrjv ptialh). Vor allem aber werden auch

Tiere wegen ihres Gesanges mit den Sirenen verglichen16 und darüber hinaus

- es handelt sich um Singvögel und summende Insekten - direkt mit dem
Namen 'Sirenen' bezeichnet (Insekten: Arist. H.A. 1, 40, 623bll, Plin. N.H.
11, 48, Aelian, N.A. 4,5, Suda s.v. [27 279]; Vögel: Aelian, N. A. 5,42, Hesych
s.v.).17

Die weitaus kühnste Transponierung des Sirenengesanges hat sich aber ohne

Frage Piaton erlaubt (Resp. 617 b); nicht vergleichbar und als Ganzes nicht weiter
ableitbar steht seine kosmische Vision vor uns, in der die Sirenen ihre Stimmen

zur Harmonie der 'Sphären' vereinigen18. Das Verhältnis dieser platonischen
Sirenen zu den homerischen zu bestimmen, war nicht ganz einfach. Das Rätsel, das

Piaton damit den Späteren aufgab, ließ sich nur durch eine Trennung der beiden

Gruppen lösen. Daß in diesem Falle die Sirenen Homers der Konkurrenz der
himmlischen Musik nicht gewachsen waren, ist nicht verwunderlich; bei Philon lesen

15 fiovaa xal aeigrjv fiia zieht Wilamowitz zu dem zuvor zitierten Tragikerfragment, das
er dem Sophokles zuweist fr. 852 P.).

16 Zum Beispiel, immer mit Bezug auf Vogelstimmen: Epicharm(?) fr. 6 Suppl. com.
Dem.; Kleitarch, FGrHist 137 E 21; Plut. De soll. an. 983e; Philostr. Imag. 2, 17, 14

p. 369, 17f. K.
17 Zu der Verwendung homerischer Wörter für naturwissenschaftliche Termini im

allgemeinen: M. Leumann, Horn. Wörter 308ff. - Die Bezeichnung von Insekten als 'Sirenen'
hat ein homerisches Vorspiel: die Sirenen übernehmen von den Bienen und Fliegen ein
kennzeichnendes (wenn auch mißverstandenes!) Beiwort; nach B 87 pslioodtov döivdatv
und B 469 pvidow äöivdurv 'dicht gedrängt') ist y> 326 gebildet Eeigrjvcov ädivaoov
='helltönend'). (Anders Pisani, Lex. frühgr. Epos s.v. döivog.)

18 Der Gedanke der kosmischen Harmonie ist pythagoreischen Ursprungs; daß die
Verbindung der Sirenen mit der kosmischen Harmonie ebenfalls (alt)pythagoreisch sei, ist
möglich, aber keineswegs sicher. Das einzige in Frage kommende Beweisstück ist das
schwierige 'Akusma' bei Iamblich, V. Pyth. 82 ri iaji rö iv Aehpoig fiavxelov; rergaxrvg-
(meg iarlv rj ägfiovla, iv fj al SEigfpveg. Das Alter des Spruches darf als gesichert gelten
(W. Burkert, Weisheit u. Wissenschaft 150ff.), doch bleibt die Frage, ob diese 'Harmonie
des Sirenengesanges' wirklich auf die kosmische Musik zu beziehen ist. Die Argumentation
von A. Delatte, Etudes sur la litt, pythagor. (1915) 260, meist unbesehen übernommen, reicht
jedenfalls nicht aus, dies wahrscheinlich zu machen, auch nicht die auf Mart. Cap. 1, 11 f.
gestützte Kombination von P. Boyance, Ant. Class. 20 (1951) 421 ff. - Der Spruch wird
wohl am ehesten erklärt durch die sirenenartigen 'Keledones', die nach der Legende auf
dem von Götterhand erbauten delphischen Tempel saßen und durch ihren himmlisch
schönen Gesang die Hörer alles andere vergessen ließen: Pind. Pae. 8 fr. 52i Sn.3 (1964);
auch Delatte 261 sah diese Beziehung schon, ohne den Pindar-Text in dem heute
vorliegenden Umfang zu kennen. - Es wäre demgegenüber schwer zu rechtfertigen, daß die
Sirenen in dem Akusma nicht dem delphischen Heüigtum, sondern dem kosmischen
Bereich zugehören, also Symbolwert haben sollen: daß ein Symbol, eine 'Chiffre' (hier die
Tetraktys), durch ein zweites Symbol erklärt und bedeutsam gemacht wird, wäre in diesen
Sprüchen ohne Parallele.



Odyssee-Szenen als Topoi 115

wir (Quaest. in Gen. 3, 3, in einem Exkurs zu Gen. 15, 9)19: quod si Sirenum can-
tatio, ut Homerus ait, ita violenter invitat auditores quanto magis perfectissima
illa et summa harmonia praedita atque vere caelestis musica attingens instrumentum
auris cogat insanire et divinare! Plutarch, Qu. conv. 9, 14, 745f läßt seinen Am-
monios noch einen Schritt weiter gehen: Piaton meine nämlich gar nicht die
Sirenen, sondern die Musen, nur um eines etymologischen Spiels willen (ra {tela
bzw. aela eigeiv) nenne er diese hier in dichterischer Freiheit Seigfjveg (s. auch

u. S. 118). Proklos dagegen lehnt diese sichtlich beliebte Interpretation wegen ihrer
Willkür gegenüber dem Piatontext ab, und er versteht es, unter Beiziehung
verschiedener anderer Piatonstellen eine erheblich differenziertere Erklärung der
Sirenen zu geben (In Remp. II 237, 16-239, 14 Kr., vgl. In Crat. p. 88, 14 ff.
Pasq.): er unterscheidet, entsprechend der Teilung der Welt zwischen Zeus,
Poseidon und Hades, drei Gruppen: die Sirenen der himmlischen Sphären, die
irdischen Sirenen (Homers) und die Pluton zugeordneten Sirenen der Unterwelt
(soweit gar nicht abwegig, auch wenn es zunächst mißtrauisch stimmt, daß die

Rechnung so glatt aufgeht).
Noch ein Blick nach Westen, ein halbes Jahrhundert später: König Theoderich

wünscht von Boethius die Vermittlung eines citharoedus; in dem von Cassiodor
verfaßten Schreiben (Var. 2, 40, 10) ist ein längerer Exkurs über die Macht des

Gesanges eingeflochten, und da ist noch einmal, als rhetorisch ausgefeiltes Exem-
pel, die Sage vom Gesang der Sirenen zu lesen - gefolgt vom Preis der Psalmen
Davids.

2. Bild der Dichtung und Bedekunst

Wenn man die ursprüngliche Einheit von Musik und Dichtung bedenkt, ist es

nicht weiter erstaunlich, daß die Sirenenlieder auch als Bild für die Musenkunst
in dem engeren Sinne der Wortkunst dienen konnten. Man vergegenwärtige sich

nur als Ausgangspunkt die eben angeführten Beispiele von Alkman und Pindar
oder die homerischen Sirenen selber, die Odysseus ja mit nichts anderem locken
als mit epischen Liedern. Es wird recht alte Erklärung bei Eustathios 1709, Iff.
sein, daß Homer mit der Wirkung des Sirenengesangs die Macht seiner eigenen
(und aller) Dichtung habe ausdrücken wollen (vgl. Ps. Plut. Horn. 147: eyxchpiov

tfjg puovavxpg). Auf die Rhetorik zugeschnitten ist die Deutung bei Philodem,
Rhet. 2 p. 77, 6ff. (=p. 112, 4ff.): die homerische Sirenen-Episode wird im Streite
für und wider die Rhetorik als Zeugnis dafür benutzt, daß die Anfänge der
Rhetorik bis Homer zurückreichen, mit anderen Worten, daß die Sache uralt sei und

man nur früher nicht eine besondere Wissenschaft daraus machte; das geht gegen
den Verteidiger der rhetorischen Kunst, Diogenes von Babylon. Tdv TtoÄvjurj/avov
d' "Oprjgog ei-ergaycpdrjaev (Odysseus selber als «Redner»20)... xal roh; rfjg Kigxrjg

19 Nur armenisch überliefert, zitiert nach der lat. Übers, des Mechitaristen-Paters Aueher
(1826) 2, 173.

20 Die Verwendung des Odysseus als rhetorisches Musterbeispiel ist so alt wie die rhetori-



116 Erich Kaiser

öea/juovi•: die Fesseln, die Odysseus benötigt, sind hier das Zeichen für die Macht der

Sirenen-Kunst.
In einem anderen, freieren Bilde verwendet Euripides die Sirenen, um die

Wirkung der Musik und Dichtung zu zeichnen. Es handelt sich um die vielfach
mißdeuteten Verse des fr. inc. 911 (aus einem Stasimon, das nach einer wenig bekannt
gewordenen, aber einleuchtenden Vermutung von Wilamowitz zur Antiope
gehörte21) : xQvaeai dig fxai nxsgvysg tzeqI vcbxcp xal rä Zeiqtivoov nxsQdsvxa nedik'

aQjAo'Qexai* ßdao/uu d' slg a'v&Eqa novXvv äsQ&eig Zrjvl gv/j,/liei£ojv Die
Sirenen sind hier nicht Engel, die die Seelen der Menschen ins Reich der Götter
oder in die Gefilde der Seligen geleiten22. Nur die «Beflügelung» durch die Dichtung
kann gemeint sein; das bedeuten die goldenen Flügel und - ein singuläres Bild! —

die Flügelschuhe der Sirenen23.

Wenn man von solchen Kühnheiten absieht, ist die Erstarrung zum Topos
unverkennbar. Zwei Beispiele: bei Dionys. Hai. Dem. 35 wird berichtet, daß Aischi-
nes der ovv&eoig ovo/iaxcov seines Gegners Demosthenes hohes Lob gezollt habe,

deivöxrjxa fisv avxcp oor/v ov% exeqeo /uaQXVQÖjv xal xaig Zeiqrjai äneixd^tov avxov

xrjv fiovoLxfjv (p. 207, 17ff. Us.-R.); und bei Eunapios, V. soph., einer Blütenlese

solcher Topoi, heißt es von dem Rhetor Eustathios (6, 5, 2 Giangr. p. 465

Boiss.2): ovxco drj, noM xi xä>v fwvaixä>v ovx dnelye ZeiQrjvwv, woxe o ßaaikevg

avxov [lExexdXeas Originalität wird höchstens durch immer weitere Steigerung
gesucht. Es gibt den (gewöhnlichen) überbietenden Vergleich, z. B. bei dem
Bischof Theodoretos von Kyrrhos, Epist. 31, lOf. Azema (Sources ehret. 40, 1955):

xal tiXeov xß xwv Aoyojv rjdovfj xovg ivxvyyavovxag deÄymv ff ai xov /xw&ov

ZstQfjvEg xov 'Odvoosa xaig mdaig xaxExrßhqoav24. Daß ihr Gesang überboten

wird, sind die Sirenen zwar seit längerem gewohnt - Orpheus rettet so die Argo-
sche Theorie (Plat. Phdr. 261b, dazu W. Kroll, Rh. Mus. 66 [1911] 166 mit Anm. 2; weiteres
bei Radermacher, Artiurn scriptores, SBWien 1951, A II-III, auch B XIX 10-12, B XXII
16), und sie bleibt geläufig bis zum Ende des Altertums, auch außerhalb der rhetorischen
Fachliteratur (z. B. im Panegyrikus).

21 Wilamowitz, SBBerlin 1921, 72 Anm. 1 Kl. Sehr. 1, 450 Anm. 1). - Text nach
Satyros, Vita Eur., Pap. Ox. 1176 (vol. 9, 161 f). v. Arnim, Suppl. Eurip. 8.

22 Weicker, Seelenvogel 52, Cumont, Symbol, fun. 328, Buschor, Musen d. Jenseits 6. 36f.,
u. a.

23 Die Metapher des Flugs in höhere Regionen findet sich häufig, z. B. Anakr. 52 D.
33 Page öiä xov "Egona); mit Bezug auf die Dichtung: Pind. Isthm. 1, 64f., Bakohyl. 5,
16ff.; fr. 20 B 4; Horaz, Carm. 2, 20 (abgleitend in eine realistisch gesehüderte Metamorphose).

- Wer die Euripides-Verse auf einen (mehr oder weniger real verstandenen)
Aufstieg der Seele zum höchsten Gott beziehen will, sollte sich einmal durch die Zeit des
Tragikers zu großer Vorsicht mahnen lassen. Vor allem aber spricht dagegen eine Prüfung der
Autoren, die das Fragment zitieren: 1. der Zusammenhang bei einem Autor wie Clem.
Alexandr. (Strom. 4, 172, 1) kann nicht maßgebend sein für den zitierten Euripides; 2. bei
Satyros (s. Anm. 21) wird eine vergleichsweise oberflächliche (persönlich-biographische)
Ausdeutung der Verse als allzu kühn beanstandet und darauf fallen gelassen; 3. bei Plut.
An seni 786d steht in deutlichem Gegensatz: ov xaig Evginiöov yovaaig nxigv^iv, aXkd
xoig nXaxcovcxoig ixelvoiq xal ovgavioiq nxegoig öfioia xrp> tpwyjjv ävaqpegovaiv.

24 Vgl. ferner: Liban. Epist. (Basil, et Lib. commerc.) 11 vol. 11, 585 (Topos «du hast
die Vorzüge von x ohne seine Fehler»); Themist. Or. 2, 26b; 28, 341c; Symmachus, Epist.
7, 16; Prokop. Gaz. Epist. 31 p. 543 He.; Schol. Theokrit 5, 78f. c (übrigens auf Grund
falscher Interpretation der Stelle: £ä>vx' aepeq bezieht sich nicht auf die sirenengleiche Kunst,
sondern auf die Schwatzhaftigkeit des Rivalen).



Odyssee-Szenen als Topoi 117

nauten25-, doch macht zunächst Seneca, Med. 355ff. daraus: Thraäus Orpheus
solitam cantu retinere rates paene coegit Sirena sequi; worauf Statius, Silv. 2, 2,

112ff. als Gipfel der Überbietung die Formulierung findet: hie (in der Villa des

Pollius Felix bei Sorrent) - hie ubi Pierias exercet Pollius artes, /... levis e scopulis
meliora ad carmina Siren / advolat26. Aber es gibt noch eine andere Steigerungsmöglichkeit

: wenn Dion 53, 7 von Homer spricht, läßt er ihn die Sirenen mitsamt
ihrem Überwinder Orpheus übertreffen.

Daneben blüht der metonymische Gebrauch, freigebig wird der Titel 'Sirene'
verliehen. Daß Homer ihn erhält, ist selbstverständlich (A.P. 14,102 Certamen
Horn. Hes. Z. 37 ff. Allen), Bakchylides wird er in dem Neun-Lyriker-Epigramm
A.P. 9,184 zuteil (Xahe Zetgrjv Bay.yvlibrj), Menander ist die «Sirene der Theater»

(IG 14, 1183 1085 Kaibel, auf einer Menanderherme des 2. Jh. n. Chr.), der
Neoteriker Valerius Cato wird als Latina Siren besungen (Furius Bibaculus
b. Suet. Gramm. II)27, und auch dem Stoiker Ariston von Chios bringt seine

leichte Redegabe den Beinamen Sirene ein. Daß in dieser Reihe auch Aristoteles
vorkommt, mag immerhin erstaunen; mit hohem Pathos nennt ihn Julian, Or. 7,

237 c ri)v ndvaocpov ZeiQ-gva, rov xov loytov xvnov 'Egpov, xdv rä> 'Anöklmvi xal
ralg Movaaig qpiXov; es ist hierbei jedoch zweifellos in erster Linie an die sog.
exoterischen Schriften zu denken. (Vom flumen orationis awreum des Aristoteles

spricht auch Cicero, Ac. 2, 119.)28 - Den Anschein, daß dieser Gebrauch noch

nicht ganz selbstverständlich sei, gibt sich einzig die Anekdote, die Pausanias 1,

21, 1 über die Bestattung des Sophokles berichtet; dort erscheint es als kleines

Rätsel, wie Dionysos in einer Traumerscheinung befiehlt, der «neuen Sirene» die

gebührenden Ehren zu erweisen29.

3. Sirenen und Musen

In die Gruppe der eben genannten Beispiele gehört auch die Ihegixrj Eetgrjv
bei Christodoros von Koptos (um 500) A.P. 2, 350, aber es befremdet doch, daß

26 Bezeugt seit Herodoros von Herakleia, FGrHist 31 F 43b (um 400 v. Chr.).
26 Solche Übersteigerungen sind freilich auch sonst geläufig, z. B. Antipatros von Thes-

salonike, A.P. 9, 517; Vergil, Ecl. 6, 66, wo sich der Musenchor vor Gallus erhebt, ist in
diesem Punkte auch nicht besser, wenn auch vielleicht förmlicher (römischer - Die
Formulierung des Statius ist im übrigen nahegelegt durch die bekannte Lokalisierung der
Sireneninseln unmittelbar südlich der Halbinsel von Sorrent.

27 Der Beiname Siren hat sich jedoch, soviel ich sehe, nirgends zu einem römischen
Cognomen verfestigt wie andere Namen des griechischen Mythos und Glaubens ([Pomponius]
Musa, [Marcius] Scylla, [Aelius] Lamia, [Iunius] Silanus).

28 G. Rochefort (Ausg. Paris 1963) Anm. z. St. bezieht die Worte auf Iamblich, wofür
Julians Emphase spricht, nicht aber der Textzusammenhang. - Daß Piaton (den man in
dieser Reihe wohl auch erwartet) die Sirenen übertreffe, steht bei Aristeides, Or. 46, 296
(2, 384 Dindf.); über den antiplatonischen Zusammenhang Geffcken, Hermes 64 (1929)
106. - Grotesk die Homerinterpretation Eust. 1708, 42ff.: der Phüosoph (Odysseus) befaßt
sich mit der Schönen Literatur Sirenen), um daraus Nutzen für seine eigene
schriftstellerische Tätigkeit zu ziehen und selber eine fteaTieoia Zeioijv zu werden!

28 Eine Frage zu Vergil, Georg. 4,563f. (illo Vergilium me tempore dulcis alebat / Parthenope):
Ist es denkbar, daß in dem Namen der Sirene nicht nur die Heroine von Neapel, sondern
auch die personifizierte Dichtkunst gehört werden soll (Um den bloßen Stadtnamen handelt

es sich jedenfalls nicht, der wurde erst aus Vergil abgeleitet.)



118 Erich Kaiser

mit solchen Worten die Muse Homers bezeichnet wird; die Stelle ist jedoch
weniger ausgefallen, als es auf den ersten Blick scheinen mag, denn es spielt hier
wohl noch eine andere Beziehung mit: Wer die Sirenen als Repräsentantinnen
von Musik und Dichtkunst versteht, rückt sie in die Nähe der Musen. Schon
Alkman 10 D. 30 Page vergleicht seinen Chor im selben Atemzug mit den
Musen und Sirenen, und in späterer Zeit werden sie nicht selten geradezu als

synonyme Wesen oder Begriffe aufgefaßt (z. B. o. S. 114 Plut. De curios. 518 c

/iiovaaxai aeigrjv ///a)30. Durch genealogische Verknüpfung wurde diese Verwandtschaft

besiegelt: die Sirenen erhielten eine Muse als Mutter.
Daneben wurde aber auch das Motiv der Konkurrenz zwischen Sirenen und

Musen entwickelt, einmal in der Erzählung von dem Wettstreit zwischen den
beiden Gruppen; darin mußten die Sirenen den Musen mit ihrem höheren Rang
natürlich unterliegen. Philosophische Betrachtung behandelt die Sirenen als eine

Art minderwertiger Musen, die dem Anspruch der überlegenen göttlichen Musen

zu weichen haben; noch bei Boethius, Cons. 1, 1 z. B. vertreibt die Philosophie
(mit ihrenMusen) die 'Sirenen' der Poesie (weitereBeispiele u. S. 127f.). Umstritten
war insbesondere die Stellung der von Piaton eingesetzten Sirenen der kosmischen
Musik: Plutarch wirft in dem den Musen gewidmeten Buch 9 der Quaestiones
convivales die Präge auf, ob nicht die Musen anstelle der Sirenen angemessener
seien und läßt zwei Antworten darauf geben (9, 14, 745c ff.): 1. eine allegorische
Rettung der Sirenen und 2. die oben (S. 115) erwähnte, daß Piaton tatsächlich die
Musen meine und nur um eines etymologischen Spieles willen von 'Sirenen'
spreche. Es sei nicht geleugnet, daß Piaton Ansatzpunkte für eine solche

Interpretation bietet (Resp. 8, 545d ff., Tim. 47d), aber im Ernste sind die Sirenen
Piatons natürlich nicht wegzudisputieren31. Proklos (vgl. o. S. 115) behilft sich mit
der Anerkennung von zwei Harmonien, einer kosmisch-materiellen der Sirenen
und einer übergeordneten noetischen der Musen; sogar der Wettkampf der
Musen und Sirenen wird in diese Deutung einbezogen (In Remp. II 68, 3 ff.;
239, 7ff. Kr.; In Tim. II 234, 20ff. D.).

30 Bezeichnend ist der Irrtum des byzantinischen Grammatikers, der die Musen und
Sirenen vereint den Wettkampf mit Thamyras bestehen ließ (Aristoph. Ran. Hypothesis
IV). - 'Muse' und 'Sirene' weisen zum Teil dieselbe Bedeutungsentwicklung auf; asiQrp/
z. B. in der Bedeutung 'Musik(instrument)': Hymn. Epidaur. 2, 5f. Maas 936 Page
IG IV l2, 130) auf Pan: avgiyyog | er&eov osiQrjva %evei; Alex. Ephes. (=Theon Smyrn.
p. 141, 3 H.) über die Erfindung der Leier durch Hermes: roirjv rot osiQffva Aidg nalg
rjgpooev 'Eqpfjg; oder Himer. 38,10; 62, 1 Col. - Vergleichbar ist ferner der metonymische
Gebrauch, z. B. IG 14, 1942 551 Kaibel: rig pov ri)v Eeigfjva rjonaoe dalpcov; cuAeo,
Movaa (Grabschrift für eine sangeskundige junge Frau), oder Movaa für gelehrte Männer:
z. B. Plat. Soph. 242d (vgl. o. Eeiq^v).

31 Es gibt auch heute keinen Grund für die Behauptung, daß Piaton die Sirenen und
Musen gleichgesetzt oder gar verwechselt habe (z. B. M. Mayer, RE s.v. Musai [1933] 690.
723). Die Zeugnisse für die Zuordnung der einzelnen Musen zu den Tönen der kreisenden
Gestirnsringe sind alle spät und tragen den Stempel sekundärer Spekulation; man beachte
die Notlösungen für die neunte Muse: Plut. De an. proer. 1029c-d (vgl. Mart. Cap. 1, 28);
Porph. V. Pyth. 31 (der die «Gegenerde» einführt, aber nicht das wirkliche Philolaos-
System bietet); Macrob. Somn. 2, 3, 1. - Älter und vielleicht ohne Beziehung zu Piatons
mythischem Bild ist die Vorstellung von einem ungegliederten Musenchor der kosmischen
Harmonie (hierzu P. Boyance, Les Muses et l'harmonie des spheres, Mel. F. Grat 1 [1946] 3ff.).



Odyssee-Szenen als Topoi 119

4. Doctae Sirenes

Doctae Sirenes, so apostrophiert Ovid, Met. 5, 555 die Sirenen: darin liegt ein

Motiv, das zwar in dem Bisherigen mit enthalten ist, aber manchmal eine besondere

Akzentuierimg erfahren hat. Die doctrina, auf die Ovid anspielt, ist die Sangeskunst

der Sirenen (vgl. doctae virgines [Catull 65, 2] u. ä. von den Musen). Der
Begriff des poeta doctus, der hier anklingt, ist alt (nur modifiziert in hellenistischer Zeit)
und meint, abgesehen von aller Kirnst, auch die einfache Kenntnis des Stoffs,
das Wissen von den Geschehnissen auf Erden. Eben dieses zu besitzen, rühmen
sich die Sirenen Homers in den Versen pt188ff., und von da aus sind die Beispiele
zu verstehen, in denen dieser Gesichtspunkt des Wissens hervorgehoben wird.

Cicero, Fin. 5, 49 (nach Antiochos von Askalon und vielleicht schon Panaitios)
zieht die homerische Szene heran bei Besprechung des menschlichen Drangs nach

Erkenntnis und Wissenschaft: schon Homer habe davon gewußt, denn seine Sirenen

pflegten die Vorüberfahrenden nicht durch ihre Sangeskunst zu locken, sondern
indem sie erklärten, vieles zu wissen. (Die Worte der Sirenen gibt Cicero darauf in
Übersetzung, wobei /z 188 eine deutliche Akzentverschiebung erfährt und auf zwei
Verse ausgedehnt wird:... / post variis avido satiatus pectore musis / doctior ad patrias
lapsus pervenerit oras.) Ja, die Erzählung sei bei einem Manne wie Odysseus
überhaupt nur glaubhaft, wenn ihm Erkenntnis und Wissen versprochen werde: scien-

tiam pollicentur, quam non erat mirum sapientiae cupido patria cariorem esse.

Diese Umwertung der homerischen Szene findet sich auch anderwärts in Spuren
bezeugt. In dem bei Athenaios erhaltenen Traktat über die Lebensweise der
homerischen Helden heißt es, etwas unvermutet, als die Rede ist von derWürde der Sänger
und der Wahl ihrer Themen (1, 14d): xal al Zeigfjveg de ädovoi xä> 'Odvooel rä
päXiaxa avxov xegipovxa, xai rä olxela rfj (pi?.oxipiq avxov xal noXv/iadtiq Xeyovaai'
«lopievyäg, cpaoi,... (/z 191)».- Sextus Empiricus beginnt mit Hilfe dieses Exempels
seinen Angriff gegen die ygafifiaxixrj (Math. 1, 42): nagä näaag {Xgaavvexai xäg

emoxrj/iag, o%edov xi xrjv xwv ZsiQrjVCov vjzoayeatv vmoxvovfievrj. exelvai fiev yäg
eldvlai öxi qpvoei quXofiad'rjg eaxiv äv&gconog ...,ov piovov fteGTieoioig [xeXeoi xtjXrjoeiv

xovg naoanXeovxag vniayvovvxai, äXXä xal xä övxa avxovg dida£eiv (paal yäg
(p, 184-191), während sich Lukian, Salt. 3, in einer scherzhaften Kehrtwendung,
des Verses p, 188 bedient, um den Pantomimus zu verteidigen (als Antwort auf
die moralischen Bedenken, die sein Gesprächspartner gegenüber den «Sirenen

im Theater» geäußert hat). Auch gemäß der Homer-Erklärung des Heraklit hört
Odysseus den Gesang der Sirenen, um Belehrung zu empfangen: xäg noXv-

Tieigovg laxogiag na.vxög aicövog expiaftcov (70,9 Buff. p. 92, 4 Bonn., in einem aus
rationalistischen und allegorischen Deutungen merkwürdig gemischten Kapitel). -
In etwas andere Richtung zielt die Schilderung des Archimedes bei Plutarch,
Marc. 17, 11: eine «Sirene» der mathematischen Forschungsleidenschaft sei die

ständige Begleiterin des Gelehrten gewesen und ihr Zauber habe bewirkt, daß er

sogar die Stärkung und Pflege seines Körpers vergaß32!
32 Das «Vergessen von Essen und Trinken» ist ein Topos zur Kennzeichnung eines beson-



120 Erich Kaiser

5. Die 'magische' Wirkung
Bei den zuletzt genannten Stellen (Cic., Sext. Emp., Plut., auch bei einzelnen

früher zitierten) liegt vermehrtes Gewicht auf der Wirkung, die die Sirenen auf
ihre Zuhörer ausüben: dieser Aspekt verdient noch nähere Beachtung. Pausanias
stellte fest (1, 21, 1): sldr&aai de xai vvv exi noirjjxäxoov xai Xoycov xo en-
aycaydv Zeigrjvc sixd&iv; zu ergänzen ist, daß bald die verlockende Süße, bald
die gleichsam magische Anziehungskraft mehr hervorgehoben wird. Das erste ist
z. B. eher betont in den Worten des Alexandriners Alexandras Aitolos über
Euripides (fr. 7 D. Powell): akV 8 xi ygaipai, tout' av (ishxog xai Uswrjvcov
ixexev%ei33. Synonymien wie diese sind überhaupt recht häufig (aeigrjv xai
%dgig u. ä.); die Bedeutung wird abgeschwächt zum bloßen 'Reiz' oder 'Anmut'
('charme'!): oaai xalg SfuXiaig avxfjg aeigfjveg ividgvvxo (Alkiphron 4, 11, 7,

fast ebenso Aristainetos 1, 1 p. 134, 4 He.). Man kann sogar ein mit zwanzig
Jahren verstorbenes Mädchen sprechen lassen: &Xexo jiap&evir) aeigrjv e/j,rj

(Suppl. epigr. Gr. I 567, 7; ägypt., 3. Jh.); vgl. auch Suda s. v. Ueigfjveg (2 281):
ai xrjg rpvyffg evagfidvioi xai fiovaixai dvva/xeig.

Die andere Nuance, die Überredungs- oder Anziehungskraft, tritt hervor z. B.
in dem Scherz Martials über seinen Freund Canius Rufus (3, 64): Odysseus
gelang das Unerhörte, den Sirenen heil zu entkommen, - non miror: illud, Cassiane,

mirarer, / si fabulantem Caniurn reliquisset. (Danach Ausonius, Commem. prof.
Burd. 15, 7f.: te fabulantem, non Ulixes linqueret, / liquit canentes qui melodas

virgines.) In dieser Bedeutung der «fesselnden Wirkung», der «Gewalt über den
Hörer» wurde der Name 'Sirene' zum häufig verwendeten Appellativ; es war
durchaus geläufig, von der aeigrjv xcöv Aöycov zu sprechen (Typus ijue ye fjgetg

xfj yXvxela aeigfjvi xcbv Xoycov: Synes. Epist. 139 p. 724, 30 He.)34 oder von der

aeigrjv eines Menschen (alge&sig vnö xfjg ixeivov oeigrjvog: Aelian, Y. H. 2, 30

über Piaton, als er Sokrates hörte). Diogenes Laertios 10,9 redet von den doy/iaxixai
aeigfjveg Epikurs, und die Faszination, die Athen durch seinen vielfältigen
philosophischen Lehrbetrieb ausübte, wird bei Philodem, Rhet. 2 p. 145 mit

deren geistigen Genusses geworden (z. B. Plut. Qu. conv. 7, 7, 710c). Pindar kennt das Motiv
mit Bezug auf die delphischen Keledones (o. Anm. 18), Piaton variiert es in seinem Zikadenmärchen

Phdr. 259b-e. Nach späterer Erklärung sollen auch die Opfer der Sirenen
umgekommen sein, weil sie vor Verzückung vergaßen, Nahrung zu sich zu nehmen: Lykophron,
AI. 672, Aristarch (Schol. Qu 43 Eust. 1707, 53 f.), Athen. 7, 290e; Philon, Quaest. in
Gen. 3, 3 (vgl. o. S. 114f.).

33 In der Vita Eurip. (Schol. I 5, 21 Schw.) ist daraus ein Apophthegma gemacht.
34 Das älteste Beispiel wäre - wenn die Zuweisung zu Recht besteht - Pindar, fr. (dubium)

339 Sn. (vgl. Simonides 607 Page) oßre neXbceig ovxe Zeigip>, dazu die Erläuterung: ravra
TiQoQ Ei/nayvlSfjv, etteI Exsivog iv qopaxi ETtorjaev Zeigijva xov IleiaiaxQarov. — oeigrjv
TiBi&d} z. B. auch Philostr. V. soph. 1, 17, 1 (falsche Deutung der Sirene auf dem Grab des
Isokrates!); Achill. Tat. 3, 10, 3; 6, 10, 4. Noch drei Beispiele für Vergleiche in diesem
Sinn: Aelian, N.A. 5, 13, Heliodor, Aethiop. 1, 23, 2; Philostr. V. Apoll. 6, 11 p. 222 K. -
Die Bedeutung von asigriv überschneidet sich hier mit der des Zaubervogels tvy^. Von
magischer Kraft des Sirenengesangs (Besänftigen der Stürme) ist die Rede bei Pindar, fr. 94b
16ff. (vgl. o. S. 113), eine Metapher für die Macht dieses Gesangs (vergleichbar mit Pyth.
1, 5ff.); oder ist wirklich an Wetterzauber gedacht (wie er z. B. für Empedokles noch
bezeugt ist)



Odyssee-Szenen als Topoi 121

den Worten geschildert: äfiv&tfTovg xarea%e noixlhg aeigfjvi xal rä>v äxQoaoecov

xal twv diad6%anPb. Auch das Adjektiv oeiQrjveißg ist diesem Bedeutungskreis
entsprungen: mit etwas verschiedener Schattierung Heliodor, Aethiop. 5, 1, 4

(«spannend», Knemon über die Erzählung des Kalasiris), [LXX] Makk. 4, 15,
2136 («herzbewegend»: Rufe gepeinigter Kinder nach ihrer Mutter).

In diesen Zusammenhang gehören schließlich zwei ältere Beispiele, die noch

nicht einem festgefahrenen Geleise folgen. Als Piaton, Crat. 403 d die unwiderstehliche

Macht kennzeichnen will, mit der Hades die Bewohner der Unterwelt
alle festhält, drückt er dies so aus: so gefesselt seien dort alle von dem Zauber
der (durchaus sokratischen!) Reden des Gottes, daß ihn niemand mehr verlassen

wolle, nicht einmal die Sirenen, d. h. deren Zauber wird von dem stärkeren Zauber
des Gottes gebrochen. (Daß hier die Vorstellung von den Unterwelts-Sirenen
mitspielt [o. S. 112 Anm. 8], ist wohl richtig, aber für die Pointe belanglos.) - Bei

Xenophon, Mem. 2, 6, 11 u. 31 greift Sokrates zu einem Sirenen-Vergleich, um
auf die Frage zu antworten, wie man sich Freunde 'erjagen' könne; als Vorbild
empfiehlt er die erfolgreiche enwdoj der Sirenen, im Gegensatz zu dem groben und
abschreckenden Verfahren der Skylla; so wie die Sirenen edle Männer wie Odysseus

zu bezaubern vermochten (und nur solche wollten sie bezaubern: sie!), so

lasse sich ein edler Freund gewinnen durch angemessenes Lob seines Wesens.

Mit unbekümmerter Freiheit macht sich der Sokrates Xenophons, nicht anders

als der Sokrates Piatons, die homerische Erzählung zunutze.

C. «Dulce malum»37.- der verderbenbringende Genuß

Die Sirenen bei Homer singen nicht nur zum Entzücken, sondern auch zum
Verderben ihrer Hörer: es verbindet die folgenden Texte, daß sie, im Gegensatz

zu den bisherigen, diesen Aspekt nicht vernachlässigen; sie unterscheiden sich

darin, wie dieses Verderben jeweils interpretiert wird oder wofür die verderblichen
Sirenen als Exempel zu dienen haben. Dabei ist jedoch deutlich eine Kanalisierung

in relativ wenige Richtungen erkennbar.

1. Die Hetären

Einmal werden die Dämonen auf die menschliche Ebene herabgezogen.
Flötenspielerinnen, Hetären: Frauen, zu deren Beruf sowohl Musik als auch Verführung
gehört, bieten sich hier zum Vergleiche an38. Zwei Wege führten, vermutlich
unabhängig voneinander, zu der Gleichung Sirenen=Hetären: die Homer-Erklärung,

35 Das Epitheton auch bei Clemens, Quis dives salv. 42, 15 (eine Bekehrung durch den
Apostel Johannes): noixiXaiq de aeiQfjai z/r/ow xaTenädcov avrov rrjv yvd)ftrjv

36 Interessant ist die Auswertung durch Ambrosius, De Iac. et vita beata 2, 12, 56.
37 Claudian( Carm. min. append. 1, in einem (nach dem Vorbild von Martial 3, 64) auf

solche Oxymora hin angelegten Gedicht In Sirenas.
38 Der besonders von Weicker, Seelenvogel 2ff. 71. 74f. betonte erotische (vampyrartige)

Grundcharakter der Sirenen ist nur eine Folgerung aus der Seelenvogel-Hypothese; von
seinen Belegen ist keiner stichhaltig.

9 Museum Helveticum



122 Erich Kaiser

die die Mythen rationalistisch zu deuten versucht, und die Komödie, die ihr
Spiel treibt mit den homerischen Erzählungen (oder mit den Hetären). Was die
Komödie betrifft, so ist das Material freilich dürftig und einseitig; in den wenigen
Versen aus Epicharm, Theopomp, Nikophon überwiegt die Verführung durch
ein reiches Mahl (Athenaios!), anderes ist einzig bei Theopomp fr. 50 K.
angedeutet: da wird bemängelt, daß eine Sirene mit der modernen Musik nicht
vertraut ist und auf ihrer Flöte Weisen von vorgestern bläst. Das Verderben, das

bei diesen Sirenen lauert, liegt natürlich nicht in der sittlichen Gefährdimg,
sondern allenfalls - wenn man von der Magenverstimmung bei Nikophon fr. 12 K.
absieht - im finanziellen Ruin ihrer Opfer. Die Raffgier der Hetären ist jedenfalls
das Leitmotiv in dem Katalog des Anaxilas fr. 22 K., wo umgekehrt Hetären
mit mythischen Ungeheuern - Chimaira, Skylla usw. - verglichen werden (die
Sirene wird einer Theano zugeordnet, mit Hinblick auf deren vogelartig dünne
Beine !)38a. Die Habgier der Hetären unterstreicht auch das Epigramm A.P. 5,161
des alexandrinischen Dichters Hedylos (nach anderer Überlieferung des As-

klepiades), es schließt: äXXä ovv avxalg vrjval xä Xrjoxgixä xffg 'Apgodlxrjg \ qievyexe'
ÜEiorjVO)v aide yäg eyßgoxegai.

Für die rationalistische Deutung der homerischen Incredibilia stand seit dem
4. Jahrhundert fest, daß die Sirenen Hetären gewesen waren, die die Besucher

um ihr Vermögen brachten. Palaiphatos «in incredibilium libro primo»(Hier. Chron.
Euseb. p. 62 b, 24ff. Helm, in dem erhaltenen Palaiph.-Auszug nicht überliefert):
meretrices, quae deciperent navigantes; ausführlicher Ps. Heraklit, Incred. 14:

tfoav yäg exalgai evngenelg xff xe di ögyävwv povarj y.ai yXvxvipcovig xäXhaxai,
alg oi ngoaegyofisvoi xaxrjadiovxo xäg ovaiag; auch Schol. B p, 39, Eust. 1709,
32f.: fdXxgiai xal exaigideg (die Suda spricht schon beim bloßen Referat des

Mythos von den äapaxa nogvixd der Sirenen). Die Übernahme in die lateinische
Grammatiker-Tradition bezeugt Servius zu Aen. 5, 864: secundum, veritatem
meretrices fuerunt, quae, transeuntes quoniam deducebant ad egestatem, his fictae
sunt inferre naufragia; und in praktischer Anwendung Sidonius, Epist. 9, 6, 2, als

er beschreibt, wie ein junger Mann sich seinem verschwenderischen Lotterleben
mit einer ancilla propudiosa entreißt: atque Ulixeas ut ferunt ceras auribus figens

fugit, adversum vitia surdus, meretricii blandimenta naufragii.
Schon dieses letzte Beispiel hat nicht nur den Verlust des Vermögens im Auge,

sondern ebensosehr die sittliche Gefährdung. Für die moralische Betrachtimg sind
die Sirenen mit ihrem todbringenden Gesang auch sonst ein willkommenes

Exempel. In einem Mahnbrief wegen allzu weltlichen Lebens warnt Hieronymus
vor den Gefahren, die ein Gelage mit seinen mannigfachen Verlockungen und seiner
aufreizenden Musik bietet (Epist. 117, 6, 4): narrant gentilium fabulae cantibus
Sirenarum nautas in saxa praecipites ...: difficile inter epulas servatur pudicitia!
Und in einem anderen Brief, jetzt nicht de virginitate, aber de viduitate servanda

38a So hat auch noch Libanios die Hetären Athens erlebt: (Or. 1, 22)2xvXXrjg xetpaXdg rj,
ei ßovXei ye, Zeigrjvcov öeivoregag yiirovag, iratgag /i£?.(i>dovaag, at TtoXXovg itjeövaav



Odyssee-Szenen als Topoi 123

(Epist. 54,13, 1): fidicinas et psaMrias et istius modi chorum diaboli quasi mortifera
Sirenarum carmina proturba ex aedibus tuis! - Mit dem gleichen Ansinnen läßt
Plutarch, Qu. conv. 7, 7, 710b einen stoischen Prediger beim Symposion
auftreten, doch Plutarch, bei dem sich gelassene Toleranz mit bewußter Pflege
griechischen Brauches vereint, weist eine Sittenstrenge dieser Art zurück; 710d

fragt er ironisch (durch den Mund eines maßvolleren Stoikers): ixßähcopev

rrjv roiavrrjv %a.Qiv xal öiargißrjv ix rä>v avfinoaiow fj ämcopev, axmeQ ZeiQrjvag

imovoag pevyovrsg;
Daß sich die erotische Literatur des Sirenen-Exempels in ihrem Sinne bedient,

ist zu erwarten. Bei Maximianus, einem späten Vertreter der lateinischen Elegie
(6. Jh.), ist es ein anmutiges und in allen Künsten der Verführung bewandertes

Griechenmädchen, das den Vergleich in ihm wachruft (5, 19ff.): illam Sereniis

stupefactus cantibus aequans j efficior demens alter TJlixes ego / et, qui non poteram
tantas evadere moles, / nescius in scopulos et vada caeca feror39. Nicht ohne Reiz ist
das Spiel mit dem Topos, der es dem Dichter ermöglicht, noch einen Augenblick
Distanz zu halten (illam aequans), bis er überwältigt zu einem Odysseus ohne

Rettung wird. - Ähnlich empfindet bei Petron 127, 5 der alter TJlixes Polyaenos,
alias Encolpius, als ihm die Dame von Kroton mit verführerischem Wort ihre
Liebe erklärt: haec ipsa cum diceret, tanta gratia conciliabat vocem loquentis
ut putares inter auras canere Sirenum concordiam. Die Gefahr, die hinter diesen

Sirenenklängen lauert, ist allerdings nicht expressis verbis ausgesprochen: es war
die gleiche, peinliche, wie bei Maximian (das Motiv von Ovid, Am. 3, 7). - Ein
Rückfall in die alte Liebe ist dagegen die Gefahr, die Ovid, Rem. 785 ff. mit dem
hei den Sirenen (und Lotophagen) drohenden Verderben vergleicht: Di faciant,
possis dominae transire relictae / limina // Mo Lotophagos, illo Sirenas in antro j
esse puta, remis adice vela tuis! - Eine der Sirenen, die als Heroine von Neapel
verehrte Parthenope, ist in hellenistischer Zeit übrigens zur Heldin eines

Liebesromans geworden; die Erzählung handelte von standhaft bewahrter Jungfräulichkeit,

von unglücklicher Liebe und schließlich von Entsagung und der Wanderung
nach dem Westen (Eust. Comm. Dionys. Perieg. 358). Oder in trockene mytho-
graphische Homer-Erklärung umgemünzt (Schol. p 39, Eust. 1709, 42): Weil die
Sirenen von Liebe nichts hätten wissen wollen, seien sie in Vögel verwandelt
worden und in den Westen zu ihrer Insel geflogen: das sei die Strafe der Göttin
Aphrodite.

2. Verführerische Sinneslust

Die Gleichsetzung der Sirenen mit Hetären hat sich mit um so größerer Zähigkeit
halten können, als auch die moralisch-allegorische Homer-Erklärung zu einem
ähnlichen Ergebnis gekommen war; hier galten die Sirenen als Symbol der Lust.
Nach dem Bericht des Porphyrios, V. Pyth. 39 soll schon Pythagoras die Genüsse

der Tafel und der Liebe mit den tödlichen Gesängen der Sirenen verglichen
39 Text nach Petschenig (Berlin 1890).



124 Erich Kaiser

haben10 (rrjv fisv yäo [sc. rjdovrjv] yaaroi xal äcpQodioioig did noXereXeiag

xeyagiapievrjv dneixaCe rolg avdgocpbvoig rcöv Ueigr/vojv wdalq); dieser gemeinen
und vernunftwidrigen Lust habe er die edlere, reuelose Lust unter dem Zeichen
der Musen entgegengestellt. Es würde nicht erstaunen, den Satz z. B. hei Xeno-
phon, Mem. 2, 1 zu finden; ob sich echt Pythagoreisches darin verbirgt, wird
dagegen schwer zu entscheiden sein. Verwandtes steht zwar unter den 'pythagoreischen'

Sprüchen in der späten Sammlung des Demophilos (Nr. 23,1 486 Mull.)
del töoTtEQ Seipfjvag Tag Tjdoväg nageX-delv röv anevdovTa rrjv ägerpv ideiv waneg
naxgida. Aber das war in keiner Weise das Eigentum einer bestimmten Schule;
derselbe Vergleich ist auch als Gnome des Sokrates überliefert (Stob. 3, 5, 30 p.
265 H.), er war herrenloses und allgemeines Gut der Moralphilosophie. Horaz

(Epist. 1, 2, 23) verfügt darüber so gut wie Maximos von Tyros (22, 2a; 30, 2d;
39, 3m) oder schließlich der Spätling Theophylaktos (Epist. 82 des 'Sokrates' an
'Alkibiades', p. 785f. He.). Wie abgegriffen der Vergleich war, ist auch daraus

ersichtlich, daß man die Sirenen direkt als Synonym für rjdoval einsetzen konnte;
Juncus TT. yrjgcog (b. Stob. 4, 50, 95 p. 1063, 11 H.): aide al juvglai aeigrjveg
ai vor nXüaxov cmdyovaai Xerhv o'hjtibo alypdXioxov ov {faooovai TtnoaeXdelv yegovxi.

Neben die genannten körperlichen Lüste tritt die Verlockung zu Schlaf und
Trägheit, auf die sich der Sirenen-Vergleich ebenfalls anwenden läßt. Bei Piaton,
Phdr. 259a ist es der einschläfernde Gesang der Zikaden in der Mittagshitze am
Iiissos, der mit dem der Sirenen verglichen wird: idv de oocöai (sc. oi xexxiyeg
Tj/mg) diaXeyopievovg xal TtaganXeovrag acpag cdansQ Zeigfjvag axrjXrjXovg ...; die
drohende Gefahr besteht darin, nicht wach zu bleiben für den «Musendienst»

in der Form philosophischer Gespräche. - Langsamkeit und Trägheit bei seinem

Dichten werden dagegen Horaz zum Verhängnis, wenigstens läßt er sich dies, in
der Predigt-Szene Sat. 2, 3, von dem 'Stoiker' Damasippus vorhalten: (14f.)
vitanda est inproba Siren / desidia41. - Sehr viel spezieller ist die desidia, gegen
welche sich Quintilian, Inst. 5, 8, 1 wendet: er spricht von den Rednern, die der

Beweisführung ausweichen und lieber bei den weniger mühevollen Teilen der
Rede verweilen, qui argumenta velut horrida et confragosa vitantes amoenioribus
locis desiclent: neque aliter quam ii, qui traduntur... Sirenum cantu deleniti voluptatem
saluti praetulisse - Zu erinnern ist bei dieser Gelegenheit endlich an die
merkwürdige Version, wonach die Sirenen ihre Opfer mit dem Gesang einschläfern,
bevor sie sie zerreißen: Deinon, FGrHist 690 F 30 (b. Plinius, N. H. 10, 136, der
weitere Verbreitung gewährleistet: z. B. latein. Physiologus p. 174 Cahier-Martin);
doch der Musik wird auch sonst bisweilen einschläfernde Wirkung zugesprochen

(Hym. Herrn. 449; Paus. 2, 31, 3; Hör. Carm. 3, 1, 20f., Epist. 1, 2, 31).
40 Daneben wiederum die Komödie: bei Hegesipp, fr. 1 K. vergleicht ein Koch die

Anziehungskraft seiner köstlichen Küche mit der der Sirenen (vgl. auch o. S. 122).
41 Ich möchte nicht ausschließen, daß vielleicht wirklich die Piaton-Stelle im Hintergrund

steht (Phdr. 259a xrjXov/ihovg vrp' avröiv öl' äoytav Tfjg öiavolag); den Piatontext
hat Horaz jedenfalls in der Nähe (Sat. 2, 3, 11)! - W. S. Anderson, Horace's Siren, Class.
Phil. 56 (1961) 105ff. ist unglaubhaft in hezug auf die Horaz-Interpretation und verfehlt
in bezug auf die Beurteilung des Vergleichsmaterials.



Odyssee-Szenen als Topoi 125

Das Bild der lockenden Sirenen war anwendbar auf alle Gefahren, die dem

ernsten und philosophischen Menschen am Rande des Lebensweges verführerisch
drohen. Mit einem überbietenden Vergleich mahnt Seneca, Epist. 31, 2: ilia vox
(sc. Sirenum), quae timebatur, erat blanda, non tarnen publica: at haec, quae timenda

est, non ex uno scopulo, sed ex omni terrarum parte circumsonat. praetervehere

itaque omnes urbes. Die Großstädte boten in besonderem Maße solche Gefahren;
ähnlich wie Seneca spricht Lukian, Nigr. 19 üher das Leben in der Stadt Rom,
Dion 33, 35 u. 41 über Tarsos, Prokop. Gaz. Epist. 18 über Alexandreia (p. 539,
19 He.: fjjAov xdv 'Odvaaea xal tiagek&mv Tag ZetQfjvag pe/ivrjao xrjg 'Hfdxpg);
auch Baiae, das otium Baianum, kann in gewissem Sinne hierzu gerechnet werden:

(Symmachus, Epist. 1, 47) non illius caeli aut soli illecebram aequaverit
tricinium semivolucrum pudlarum. - Zu den verwerflichen Lockungen der Städte
zählen vor allem die Massenvergnügungen in Zirkus und Theater. Der Moralist,
den Lukian, Salt. 3 auftreten läßt, nennt die Pantomimen die «Sirenen vom
Theater», die allerdings noch gefährlicher seien als die homerischen, weil sie nicht
nur das Ohr, sondern auch das Auge berücken. Zu einem überbietenden Vergleich,
der ähnlich wie oben bei Seneca getönt ist, greift Dion 32, 47, als er den Alexandrinern

ihre maßlose Zirkus- und Theaterhegeisterung vorwirft: die Sirenen des

Mythos seien entschieden weniger gefährlich gewesen, denn sie hätten auf einer

entlegenen Insel gewohnt und ja nur selten Besucher gehabt - xaxel Ö' 6 vovv symv
Eocb&rj xal fiefh' ijovylag rjxovaevl - Drei Jahrhunderte später scheint sich in
Alexandreia in diesem Punkte nichts geändert zu haben: nur ist es jetzt der Mönch
Isidor von Pelusion, der von der Gefahr spricht, die Theater und Zirkus bedeuten:

xegipig, rjxtg äxeyvwg eoixe xfj rmvHeiQijvwv OJÖfj... (Epist. 5,185 PG 78,1436b)42.
Die Sirenen als Bild der Lust waren den Vätern der christlichen Kirche nicht

weniger geläufig als ihren nichtchristlichen Zeitgenossen. Auf das Stichwort
voluptas reagiert Hieronymus, Epist. 22, 18, 2 mit den Worten: quid (mihi) cum
hoc dulci et mortifero carmine Sirenarum? Ambrosius, In Luc. 4, 2f. erzählt in
einem breit ausgeführten Eingangsbild von dem famosum voluptatis naufragium
(quid sibi vult puellarum figura, nisi eviratae voluptatis illecebra... ?)i3. Die Deutung
wird dabei, wie auch sonst nicht selten, auf alle Versuchungen dieser Welt
ausgeweitet. Schon Clemens, der den im Leben der Welt verhafteten Menschen zur
Abkehr davon drängt, läßt in diesem Sinne die Odyssee-Szene aufleuchten, freilich
durchmischt mit anderen und nicht nur homerischen Bildern (Protr. 118): qwyeofiev
otfv xrjv awp&eiav, (pvympev olov äxoav yaJ.ejifjv rj Xaovßöemg aneiXrjv rf Zeigfjvag
pvdixäg" vrjaog eaxt jzovrjQa ooxolg xal vexoolg aeacogevfievrj - und nun

42 Der lateinische Physiologus (p. 174f. Cahier-Martin) deutet die Sirenen als die
Vergnügungen des Theaters: sic igitur deeipiuntur qui in deliciis et pompis et theatralibus
voluptatibus delectantur, id est comediis et tragediis dissoluti (Der griech. Physiol, kennt
diese Erklärung noch nicht, vgl. u. S. 131)

43 Zu Beginn die Antithese: si ergo Ulixem Sirenes cantu vocis inlectum ad illud famosum
voluptatis naufragium paene deduxerant, quanto magis religiosos viros caelestium factorum
decet admiratione muleeri! Ähnlich benützt schon Methodios, De autex. 1, lf. die homerische
Erzählung, um die Antithese 'Stimme der Sirenen - Stimme Gottes' herauszuarbeiten.



126 Erich Kaiser

liefert plötzlich, das Bild von den dirnenhaften Sirenen die Farben - gdet de ev

avrfj noQvidiov orgalov, rjdovrj, Tiavdrjyqj regnoptevov yovoixfj usw.44. Methodios,
Symp. 8, 1 denkt an die Sirenen, wenn er von dem großen Kampfe gegen Teufel
und Dämonen spricht: del... (pevyetv rä delyrptqa rfjg xaXXapcoviag avrcbv xal
rä ayryiara ££co-&ev 'pavraalq oaxpQoovvrjg imxexqcoapeva fj rag Eeiqfjvag ptäXXov

rag 'OfirjQixdg. Bs muß wohl auch mit einem gewissen Einfluß der Platoniker
gerechnet werden, die in den Sirenen Symbole für die Versuchungen der menschlichen

Seele in der diesseitigen Welt des Werdens sahen45. Proklos, In Crat. p. 88,

20ff. formuliert dies später wie folgt: ev de rfj yeveaei £d>oag (sc. rag xpvydg)

naganXestv avrag ngoarjxet xarä röv 'Optr/gixov 'Odvaaea, einen xal r\ ddXaaaa

yeveaemg eixo'yv, Iva pcrj deXycovrat vnd rrjg yeveaemg (vgl. In Remp. II 68, 3-16;
238, 21 ff.; die Auffassung vor der Systematisierung durch Proklos gibt wohl
Hermias, ein anderer Schüler des Syrian, In Phaedr. 259 a p. 178 Ast).

Bür die Macht, mit welcher die Deutung der homerischen Sirenen als Sinneslust
die Geister gefangen hielt, zeugt vermutlich auch die folgende Tatsache: Bei seiner

Bibelübersetzung hat Hieronymus an allen Stellen, wo in der LXX (und auch in
der Vetus Latina) 'Sirenen' erscheinen, anders übersetzt - mit einer Ausnahme:
Is. 13, 22 schreibt er, im Anschluß an die Version von Aquila, Symmachos,
Theodotion (xal aetgfjveg ev vaolg rqvcprjg)m sirenes, wohl deswegen, weil hier
die Worte in delubris voluptatis folgen. In seinen Kommentar (In Is. 13, 19ff.

PL 24, 222d [216b])47 setzt er - nicht ganz passend - eine Homer-Erklärung:
sirenae requiescent in delubris voluptatis, quae dulci et mortifero carmine animas

pertrahunt in profundum, ut saeviente naufragio a lupis et canibus devorentur. Die
Wolfs- und Hunderachen gehören der Skylla, die nach Hieronymus in einer Art
Symbiose mit den Sirenen lebt; In Is. 43, 20 PL 24, 448a [432b]: (sirenae) dulci
carmine atque mortifero navigantes Scyllaeis canibus lacerandos praecipitabant4s. -
Hieronymus steht nicht allein mit solchen unbiblischen Erklärungen. Ein
gewisser Vorbehalt wird bisweilen angebracht wie iuxta errorem gentilium (Hier.
In Is. 13, 19fE. PL 24, 222a [215c]) oder ev noir/rmv nXaayaatv (Euseb. In
Is. 43, 20 PG 24, 400d), auf jeden Fall aber geschieht es den Vätern recht häufig,
daß sie eine alttestamentliche Stelle erläutern wollen und dabei in das Geleise der

Homer-Deutung geraten. Noch ein weiteres Beispiel, Ambrosius, De fide 3, 1, 4:

...et Ieremias (27 50, 39) de Babylonia memoravit, quod habitabunt in ea filiae
Sirenum, ut ostenderet Babylonis (hoc est saecularis confusionis) illecebras vetustae

44 Johannes Chrysostomos, De sacerd. 3, 9 vergleicht die Ruhmsucht mit den Klippen
der Sirenen, Augustin, De beata vita 4 seinen Rhetorenberuf.

45 Den neuplatonischen Einfluß unterstreicht besonders P. Courcelle, REA 46 (1944) 65ff.
46 Lütkemann-Rahlfs, Hexaplarische Randnotizen zu Is. 1-16, NGG 1915 (Beiheft) 94.
47 Zitiert nach der mir zugänglichen (fatalen) 2. Auflage; in Klammern die Zahlen der

1. Auflage.
48 Vgl. Hier. In Ier. lib. 3,1, 1; In Os. lib. 2 praef.; an anderer Stelle geht die Vermischung

von Sirenen und Skylla noch weiter (Vita Hilar, praef.): Scyllaeos canes obturata aure
transibo. - Eine nützliche Zusammenstellung der auf die Sirenen bezüglichen Stellen des
Hieronymus bietet P. Antin, REL 39 (1961) 232ff.



Odyssee-Szenen als Topoi 127

lasciviae fabulis comparandas, quae velut scopuloso in istius vitae litore dulcem

resonare quandam, sed mortiferam cantilenam ad capiendos animos adolescentium

viedrentur.

3. Die süße Lüge: Schmeichelei - Rhetorik - Poesie

Die homerischen Sirenen beginnen ihr Lied mit einer 'Schmeichelei' für Odysseus

(pi 184); daran anknüpfend wurden die Sirenen auch als die Versuchung der
Schmeichelei erklärt: Schol. B /,< 39, oder Ambrosius, In psalm. 43 § 75: earum
autem interpretatio haec est: voluptas vods et quaedam adulatio. Origenes, Cels. 2,

76 greift z. B. zu dieser Variante, in einer Parenthese bei der Diskussion des

Vorwurfs, Jesus sei unfähig gewesen zu überzeugen und habe deswegen zu Drohungen
und Schmähungen Zuflucht nehmen müssen: enel ro xoXaxeveiv xal xe'/jiqigpeva
Xeyeiv Zeigrjvcov eariv, alg TidoEoxiv 1 dpqf öareopiv üig' Xeyovaaig' mdevQ' äy leov,

noXvaiv' 'Oävaev (p 184)».
Die Verbindung zwischen Schmeichelei und Rhetorik ist seit Piatons Gorgias

gegeben; für die Schmeichelkünste einer leeren oder lügnerischen Rhetorik wurde
der Gesang der Sirenen zu einem willkommenen Symbol: Themistios, Or. 26,

330 a über die von der Philosophie im Stich gelassene und bekämpfte Redekunst
(als 'pdgiov rfjg xoXaxelag'): xdig xaraxrjXovai Xoyoig xal yorjrevovoiv cootisq al
Seigfjveg (vgl. Or. 28, 341c); Methodios, in seinem gegen Origenes gerichteten
Dialog De resurrectione, über die sophistischen Künste seiner Gegner (1, 28, 1):
y&avovaiv xaüäneQ df] xal al Deigfjveg rovg pevyovrag avräg xgvnrovaai
paxgoüev ro puaävü gomov rfj xaXXicpojvlq (voraus geht ein Vergleich mit nach
Hetärenart zurechtgemachten Prauen!). - Beliebt ist in solchem Zusammenhang
der oben (S. 123f.) zitierte Pythagoras-Spruch, der den Liedern der Sirenen die
Harmonie der Musen gegenüberstellt; Clemens deutet ihn wie folgt (Strom. 1,

48, 6): Movaag Lsiotjvow rjdiovg r\yEladai IJvßayoQag nagaivel, rag aorpiag aaxelv

per] pLsrä rjdovfjg didäoxcov, änarrjXov de rrjv äXXrjv dieXey%a>v yiv/ayajyiav. Und
Theodoretos von Kyrrhos kommt in seiner apologetischen Schrift (Graec. affect,

cur. 8, 1), nach längeren Auslassungen über die dunkle und «symbolische» Redeweise

des Pythagoras, zu dem Schluß: olpLat, avrov Leigrjai piev dneixäaai rovg

xexopetpevpLEvovg xal xareyXmrriapievovg Xoyovg, Movaaig de rovg ejieiaaxrov ovdev

eyovrag, yvpivov de rfjg äXrp&eiag ro xdXXog emdeixvvvrag.

In freier Variation bedient sich Boethius, Cons. 1, 1 des Spruches mit Bezug
auf den Gegensatz von Poesie und Philosophie. Scharf geht bei ihm die Philo-
sophia mit den Musen der elegischen Dichtung ins Gericht, die sie am Lager des

Boethius antrifft: Quis, inquit, has scenicas meretriculas ad hunc aegrum permisit
accedere at si quem profanum, uti vulgo solitum vobis, blanditiae vestrae de-

traherent, minus moleste ferendum putarem - nihil quippe in eo nostrae operae
laederentur -, hunc vero Eleaticis atque Academicis studiis innutritum (die
Kompetenz-Abgrenzung ist nicht uninteressant) sed abite potius, Sirenes usque in
exitium dulces, meisque cum Musis curandum sanandumque relinquite.



128 Erich Kaiser

Doch der Satz von den Musen und Sirenen war noch weiterer Abwandlung
fähig. Er vermochte nicht nur den Gegensatz zu versinnbildlichen zwischen

rhetorisch-poetischem Schein auf der einen und einer wahren und echten Lehre auf
der anderen Seite, er ließ sich auch, gewissermaßen intern, anwenden bei der

Unterscheidung von guter und schädlicher Dichtung oder Musik. So Aristides
Quintiiianus 2, 19 («die Alten» zitierend): rrjv fiev yäg ßXaßegäv xal (pevxrrjv
pieXwdtav wg ig xaxtav xal diaepüogciv vnayopievrpv frrjgiwäeai vr/v uogcprjv xal
{tvrfcaig yvvai^l ralg Eeigrjai negiä&rpxav, äg vixwaiv at Movaai, (pevyei de

ngorgonädr/v o oocpäg 'Odvaaevg. Plutarch, Qu. conv. 7, 5, 706d läßt auf die Frage,
wie man der aufreizenden und enthemmenden Wirkung gewisser Unterhaltungsmusik

begegnen solle, seinen Bruder Lamprias antworten: öoäxig äv eig rag
Eeigfjvag i/xneawpiev, inixaXelcrdai del rag Movaag xal xaraipevyeiv elg rdv
'EXixwva rdv rwv naXaiwv (=Euripides, Pindar, Menander ...)49.

Allein, auch die klassischen Dichter bieten mancherlei Anstössiges, insbesondere

für die Jugend. Plutarch, De aud. poet. 15 d illustriert das Problem wiederum mit
dem Bild der homerischen Sirenen-Episode: noregov oöv rwv vewv waneg rwv
'I'&axrjalwv oxXrjgw rivi rä (Ina xal dreyxrw xr/ow xarajiXdaaovreg dvayxjiQwjxev

avrovg rö 'Emxovqeiov äxariov aQa/xevovg Tzoifjrixrjv (pevyeiv xal nageieXav-
veiv Bleibt als einziger Ausweg die völlige Absage an die Dichtung, wie

Epikur sie forderte? Plutarch weiß eine subtilere Lösung: Odysseus konnte ja
den Gesang der Sirenen anhören, ohne ihm zum Opfer zu fallen; ebenso gelte es

der Dichtung gegenüberzutreten, mit offenen Ohren, nur gehalten durch das

Band der Einsicht. - Basileios, Ad iuv. 4 zieht demgegenüber doch das Verkleben
der Ohren vor, wenn er es auch auf die kritischen Stellen beschränken möchte:
örav de inl /xo'/ßrioovg ävdgag eX&wai rfj fiifirjoei (sc. ol noirptai), ravra del

(pevyeiv inupQaaaopievovg rä (bra ovy rjrrov r) rdv 'Odvooea cpaolv ixelvoi rä rwv
Zeigrjvwv pieXrj. (Daß Odysseus selber eigentlich zuhörte und nur den Gefährten
die Ohren verstopfte, wird - wie vielfach - übergangen.) Auch bei Philostrat,
Her. 11 p. 185, 11 ff. K. wird dieses Mittel empfohlen, gegenüber gewissen zwar
unterhaltsamen, aber unwahren Geschichten: die Pointe besteht darin, daß es

sich dabei um die Erzählungen des Odysseus von seinen Abenteuern handelt!
rd yäg rioXvcprj/xov xal önöaa at Eeigfjveg fjdov, ovde äxoveiv $vy%wgel 6

TJgwrealXewg (der Heros als Gewährsmann), äXX' inaXet<peiv f\\iäg xrjgov rolg wal...,
xal wg rjgwv avrov at deal, naganXelv xeXevei xal pii] ngooogfj,t£ece&ai rolg fivdoig.

4. Böser Rat und trügerische Lehre

Wie das Bild der Sirenen dem Ruhm eines Redners dienen konnte, ist bekannt,
doch sobald man die verderblichen Folgen ihres Singens mit ins Auge faßte, wurde

aus dem rühmenden Vergleich unversehens ein polemischer. Mit diesem

Überraschungseffekt scheint Demosthenes gespielt zu haben, um seinen Gegner
49 So repräsentierten die Sirenen nicht mehr die zauberhafte Kunst des Gesanges, sondern

schließlich nur noch schlechte, vulgäre Musik: vgl. Clemens, Protr. 118 (navdrjfiw fiovaixfj),
Liban. Or. 64, 93 vol. 4, 481, Ambr. De fide 3, 1, 4 (cantilena).



Odyssee-Szenen als Topoi 129

Aischines zu treffen (Aischin. 3, 228): aepopoiol ydg pov xrjv cpvaiv xalg Zsigrjaiv,
(hg eovxe. xal yäg vn sxsivcov ov xrjXeladai <pr]Oi xovg äxgocofisvovg, äXX' än-
oXXva&at, öioneg ovd' svdoxifislv xrjv xcöv ÜEigrjvoov ftovaixrjv Aischines hat es

nicht ganz leicht, sich gegen diese Bemerkung zu verteidigen, da er das Kompliment,

das in der einen Hälfte des Vergleichs liegt, nicht preisgeben möchte (229)!
Der Vergleich mit dem Gesang der Sirenen ist auch dort zur Hand, wo die Kraft

der Verführimg nicht so sehr vom einschmeichelnden Klang oder der gewinnenden
Form der Rede ausgeht, sondern nur im Inhalt der Worte liegt, z. B. bei bösen

Einflüsterungen aller Art. Bei Euripides, Andr. 936 klagt Hermione über die
«bösen Frauen», die ihr zu dem Anschlag auf Andromache rieten: xäycb xXvovaa

tovoöe Eeigiqvaiv Xöyovg bei Apuleius, Met. 5, 12, 6 warnt Amor seine Psyche

vor ihren verderbensinnenden Schwestern: nec illas scelestas feminas vel videos

vel audias, cum in morem Sirenum scopulo prominentes funestis vocibus saxa per-
sonabunt50. - Seneca denkt dagegen an Sirenen-Lieder, wenn er die Reden jener
Leute kennzeichnen will, die die Lebensführung der Stoiker verleumden und die

zu einem Leben des Genusses überreden wollen (Epist. 123, 12): hoe voces non
aliter fugiendae sunt quam illae, quas JJlixes nisi alligatus praetervehi noluit. idem

possunt: abducunt a patria, a parentibus, ab amicis, a virtutibus Lukian freilich
(Calumn. 30), dem es nicht so sehr wie Seneca daran gelegen ist, die Erinnerung
an den 'stoischen Helden' Odysseus anklingen zu lassen, entnimmt der homerischen

Erzählung die Lehre, gegen verleumderische Reden sei das einzig wirksame Mittel
das Verstopfen der Ohren. Dies ist auch das Verfahren, das Hieronymus gegenüber
seinen Kritikern und Gegnern empfiehlt und - von Zeit zu Zeit - sich selber
vornimmt, z. B. Praef. Vulg. los. (Schlußsatz): decrevimus, dum spiritus hos regit
artus, Prophetarum explanationi incumbere, praesertim cum nos ad patriam
festinantes mortiferos Sirenarum cantus surda debeamus aure transire (vgl. In Ier.
lib. 3,1, 1; In Os. lib. 2 praef.; Epist. 82, 5, 1).

Das Rezept, sich die Ohren zu verschließen, findet sich schon an einer berühmten

Piaton-Stelle, Symp. 216 a, wo Alkibiades von der bestrickenden Kraft der
sokratischen Reden spricht, denen er sich, eigentlich wider besseres Wissen,
entzieht: ßla otiv &G7ieg and xöjv Zstgr/voov Erao%6fiEvog rä (bra olyopai cpsvywv,
Iva fir\ avxov xa&rpiEvog nagä rovrcg xaxayrjgaoa). Es ist nicht ausgeschlossen, daß

von dieser Stelle die Beispiele beeinflußt sind, in denen der Zauber der Dialektik
mit dem der Sirenen verglichen wird. Für Alkibiades hat - natürlich entgegen
Piatons eigener Meinung hier - politische Praxis den Vorrang vor philosophischer
Diskussion. Später wird vom Standpunkt der philosophischen 'Praxis' aus vor
allzu intensiver Beschäftigung mit der Disziplin der Dialektik gewarnt: Nicht
wenige, so heißt es bei Epiktet 2, 23, 41, lassen sich von ihr verführen und

vergessen darob das Ziel ihres Weges, xai ngoafxelvavxeg xaxaar/novxai (hg nagä

50 R. Merkelbach, Roman u. Mysterium (1962) 19 f. überfordert ohne Frage diese Stelle,
wenn er schreibt: «Hier ist an Odysseus als Prototyp des wahren Mysten gedacht, der den
Lockungen der Sirenen widersteht.» (Psyche widersteht übrigens nicht.)



130 Erich Kaiser

Zeigfjaiv. Oder bei Gellius 16, 8, 17: periculum non mediocre erit, ne, ut plerique
alii, tu quoque in Ulis dialecticae gyris atque maeandris tamquam apud Sirenios

scopulos eonsenescas. Umfassender und noch kühner als diese Vergleiche ist die

allegorische Deutung bei Eustathios 1709, 17-31, derzufolge die Sirenen die
theoretischen Wissenschaften in ihrer Gesamtheit verkörpern; did xal 'Odvoaevg e%wv

Xeyeiv xal avxog, d>g xal yrjQacrxwv fiav&ava> yXiyexai dxoveiv (25f.), doch Odysseus,

der vollendete Philosoph, erliege nicht der Gefahr, sich einem blossen ßiog

&ea>Qrjxixdg hinzugeben: von den Sirenen der Theorie eile er weiter zur Praxis.
Im weiteren ließ sich das Bild der bedrohlich lockenden und vom richtigen

Wege abhaltenden Sirenen auf jede falsche Lehre übertragen. Vettius Valens
setzt es gegen seine Gegner auf dem Felde der Astrologie ein (2, 35 p. 108, 27 ff.
Kr.): xovxovg de vnoXdßoi äv ng Zeigrjvcov xqojiov enideil-ai, ai xovg naoa-
nXeovxag cmaxr)Xfj xal xexXaapevrj gxovfj diä rfjg povarjg xtdv dgydvojv xal oXedgiag

wdfjg ngoaxakov/iEvai jiaqä ralg evaXiaig nexqaig dmXXvov. rd opoiov de

ndayoval nveg xal ejia&ov oi ivxvyydvovxeg xaig exeivcov aioeaeaiv Die
christlichen Apologeten übertragen den Sirenen-Topos schließlich auf die
hellenische Literatur und Philosophie: Ps. Justin, Cohort, ad gent. 36 (3, 2 p. 116f.

Otto) über Piaton und Aristoteles: /arjdelg ovv xwv ev ipgovovvzcov ngoxegav
rjyeiado) zfjg eavxov aojxrjrdag xrjv xovxojv evyXmxxlav, äXXä xa.xd xrjv TiaXaiäv

exeivrjv loxogtav xrjoq> xä doxa rpoaidyevog xrjv ex xü>v ZeiQfjVow avxwv ivoyXovaav

rjdeiav pevyexco ßXdßrjv. Auch nach der Christianisierung der Welt ist diese

lockende Gefahr nicht geschwunden. Paulinus von Nola muß die Mahnung
aussprechen, sich nicht nur mit heidnischer Literatur zu befassen (Epist. 16, 7 an
Iovius): perniciosam istam inanium dulcedinem litterarum quasi Lotophagos, ut
Sirenarum carmina blandimentorum nocentium cantus evita. Doch der Vergleich
ist auszuweiten: dicam non litteras tantum, sed et omnes rerum temporalium species

nobis esse Lotophagos vel Sirenas (usw. in wortreicher Deutung), has oportet
ultra Ulixis astutiam cauti non auribus tantum, sed et oculis obseratis et animo quasi
navigio praetervolante fugiamus - Auch Zacharias Scholastikos (später Bischof

von Mytilene) bezeichnet noch die Lehre Piatons und der anderen hellenischen
Denker als süßes, aber todbringendes Sirenenlied, das man überwinden müsse,
wie es Odysseus tat (Disp. de mundi opif. PG 85,1037).

Der christliche Topos vom Sirenensang der hellenischen Philosophie und Dichtung

hatte relativ früh noch von einer anderen Seite her Unterstützung erhalten,
nämlich durch die allegorische Deutung der Sirenen des Alten Testamentes.

Tertullian, Adv. Marc. 3, 5, 3 führt gegen Markions Ablehnung der allegorischen
Schrifterklärung u. a. an: aliter intellegenda quam scripta sunt;... sicut et praedicans
de nationum conversione: (Is. 43, 20) «benedicent me bestiae agri, sirenes et

filiae passerum», non utique ab hirundinum pullis et vulpeculis et Ulis monstruosis

fabulosisque cantricibus fausta omina relaturus est. -Was hier im Ansatz vorhanden

ist, liegt entwickelt vor im Kommentar des Kyrillos zu derselben Stelle (In
Is.IV43,20 PG70,908d): edog de xfj Ueonvevaxm rgaipfjoeigfjvag änoxaXelv xäxwv



Odyssee-Szenen als Topoi 131

axgov&imv XaXiaxaxa xal eppeXeg xi xal evgv&fiov ävaqimveZv elmftoxa (\).yeyovaaivde
nmg xoiovxot xmv 'EXXfjvmv deiaidaipoviag ol diddaxaXoi, noitjxm xe xai Xoyoyodcpoi

(vgl. auch Orig. Inthren. 4,3 PG 13,652 a; Prokop. Gaz. In Is. 43,20 PG 87,2396 a).
Der Schritt von der nicht-christlichen Lehre zur nicht-orthodoxen ist klein:

die ins Verderben lockenden Sirenen waren ebenso beliebt als Bild für alle Häretiker.

Die Reihe läßt sich bereits mit Clemens beginnen, der eine Besprechung
der Anschauungen des Basileides und Valentinus mit dem Satze einleitet (Strom.2,
9, 7): al yovv xojv Eeigrjvmv emxXrjoeig HenXrjXXov xovg nagaxvyydvovxag,

Tzgog xfpv xojv Xeyopevmv iiagadoyrjv ayedöv äxovxag evxgemCovoai. In demselben
Sinn und Zusammenhang, aber sehr viel ausführlicher, führt Hippolytos, Refut.
haeres. 7, 13,1-3 eine Deutung der Odyssee-Szene ein (s. u. S. 135)51. Hieronymus
hält sich dagegen, zunächst wenigstens, an die alttestamentlichen Sirenen als

Ausgangspunkt: (In Mich. 1, 6f. PL 25, 1214b [1158c]) vet lugebunt quasi filiae
Sirenarumit: dulcia enim sunt haereticorum carmina et suavi voce populos decipientia.
nec potest eorum cantica praeterire, nisi qui obturaverit aurem suam et quasi surdus
evaserit. Wenig später läßt Hieronymus eine praktische Anwendung dieses

Kommentars folgen (Adv. Iovin. 1, 4 PL 23, 225 c [215 c]): («Damit ich die ketzerische
Lehre, dieses Teufelsgift, bekämpfen kann, muß ich sie zuerst vorführen») audite

patienter, virgines! audite quaeso voluptuosissimum, contionatorem - immo quasi
Sirenarum cantus et fabulas clausa aure transite.

Wie verbreitet solche Deutungen und Vergleiche waren, zeigt besonders auch
ein so volkstümliches Buch wie der Physiologos (Ende 4. Jh. ?); dessen Kapitel
über die Sirenen und Kentauren (13) gibt sich als ein Kommentar zu Is. 13, 21 f.

(bzw. Kap. 13b zu lob 30, 29), beginnt jedoch mit einer Art Homer-Paraphrase:
elol t,ma £v xfj daXdaor] Xeydpsva aeigrjveg • <bg de piovaai xaig (pmvaZg qdovaiv
evpeXmg, xal ol naganXeovxeg eäv äxovamoiv xrjg fieXcpdlag avxöjv, qlnxovatv
eavxovg ev xfj daAdaap xal andXXvvxai. Neuartig ist die dann folgende
Ausdeutung der Mischgestalt der Sirenen: «pidgquooiv ptev eyovxeg evaeßelag, xrjv
de dvvapuv avxrjg rjovrj/j,evoL» NT 2 Tim. 3, 5), xal ev xfj exxXrjaia mg äv&gojnot

pev elaiv, öxav de ex xrjg exxXiqaiag anoXv&moiv, ano'&rjQiovvxai. Aus der

Mischung von Apostelbriefen und Homer ergibt sich eine Warnung vor dem Zynismus

der Häretiker: «diä yäq xrjg ygrjaxoXoylag avxmv xal evXoyiag», mg al
aeigfjveg, ve^anaxmai xäg xagdlag xmv axdxmvn NT Rom. 16, 18)52. - Mit der

Behauptung, daß die Christen der verschiedenen Richtungen einander als

«Sirenen» beschimpften, wird Kelsos also doch wohl recht gehabt haben; in diesem

Punkte klingt die Leugnung des Origenes nicht sehr glaubwürdig (Cels. 5, 64):
Eeigrjvag de xivag etjogyovpievag xal aocpiaxglag Kirkel) xaxaarpgayi'Qopevag
xd mxa xai oucoavoxepaXovaag xovg necdopevovg rjpelg ovx tapev övopatfopevovg,

olpai d' oxi ovd' äXXog xig xmv ev xm Xoym ovd' ev xalg algeaeatv

51 Vgl. auch die Methodios-Stelle o. S. 127.
52 Zu diesem Ergebnis kommt, nach einer Reihe anderer Erklärungen, auch der unter

dem Namen des Basileios stehende Is.-Kommentar (PG 30, 604b-c).



132 Erich Kaiser

D. Die Rettung vor der Gefahr - Odysseus als Sieger über die Sirenen

Es sei kurz an die homerische Erzählung erinnert: Kirke ist es dort, die Odysseus
den Weg der Rettung zeigt (y 37ff.). Ihrem Rate folgend, verstopft er den
Gefährten die Ohren, während er sich selber, am Mastbaum festgebunden, den
Genuß nicht entgehen läßt (aus Kirkes «dxoveysv ai x' e&eXrja&a» [y 49] wird gegenüber

den Gefährten ein «[Kioxrj] ey' yvcoyei on uxoveyev» [y 160]!). Bezaubert

von dem herrlichen Gesang, möchte Odysseus sich befreien lassen, seine Leute

jedoch verstärken befehlsgemäß noch die Fesseln und rudern das Schiff in rascher

Fahrt aus dem Bereich der gefährlichen Stimmen.

1. Die Flucht

Recht oft wird überhaupt nur die Flucht und das «Vorbeifahren» an der
Gefahr zitiert (vgl. y 47. 159), ohne auf irgendwelche Einzelheiten einzugehen:
7iaganXeovrag äxrjXprovg (Plat. Phdr. 259a, o. S. 124), epevyei de ngoTQonddrjv 6

aocpog 'Odvooevg (Aristid. Quint. 2,19, o. S. 128)52a. Es mag sein, daß dabei bisweilen
das vielzitierte platonische (xgrj) iv&evöe exelae gpevyeiv (Theaet. 176a)
mitanklingt, z. B. bei Method. Symp. 8,1 (o. S. 126), einer auch sonst stark platonisch
gefärbten Stelle.

2. Das Verstopfen der Ohren

Wichtiger ist aber doch, daß die Ohren zugeklebt werden53; dieses eingängige
Motiv kehrt immer wieder. Plat. Symp. 216 a (o. S. 129) &aneg and row Ueigyvcov

ETUayöyevog rä <hxo. or/oyai (psvyojv ...; Dion 33, 41:... rpyovyai yäXXov TiQoarjxeiv

dvögl ao'xpQovL iv xoiavxrj tioXei (Tarsos) xygov enaXehpai roig ojoIv rj el rag
ZeiQfjvag TtaganXecov erv%ev. Zwischen Odysseus und seinen Gefährten wird
häufig nicht weiter unterschieden; das eindrückliche Bild der verstopften Ohren
wird sogar öfters ausdrücklich auf Odysseus selber bezogen: quae ut vitaret,
TJlixes Homericus clausisse aures dicitur (Hier. In Ier. lib. 3, 1, 1; vgl. Basil. Ad
iuv. 4 [o. S. 128]; Lukian, Nigr. 19). - In diesem Sinne ist der Sirenen-Vergleich
zur stehenden Wendung geworden und illustriert nur noch das «nicht hören auf...».
Juvenal 9, 148ff.: (Fortuna ist taub)« nam, cum pro me Fortuna vocatur, / ad-

fixit ceras illa de nave petitas, f quae Siculos cantus ecfugit remige surdo.» Oder
Ammianus Marcellinus 29, 2, 14 mit einem seiner poetischen Schnörkel: (Willkür
des Kaisers Valens) inflexibilis mansit, ut videretur aures occlusisse ceris quasi
scopulos Sirenios transgressurus. Doch wir treffen den Ausdruck ebenso in dem

wichtigen Brief, den Ambrosius wegen der blutigen Vorkommnisse von Thessa-

lonike an Theodosius richtete (Epist. 51, 3): quid igitur facerem? non audirem?
sed aures non possem cera veterum fabularum claudere.

52a Völlig abgegriffen z. B. bei Basil. Epist. 1, 14f. Courtonne.
53 Dies hat schon bei Alkman 80 D. Page eine Rolle gespielt, ungewiß in welchem

Zusammenhang.



Odyssee-Szenen als Topoi 133

.Die List der Kirke

Odysseus, der Listenreiche, ist der Held des Abenteuers, aber in diesem Falle
hat er die rettende List doch Kirke zu verdanken. Auch an einer solchen Einzelheit
zeigt sich der Abnützungsprozeß, dem die Dichtung unterworfen ist: nicht selten
wird nämlich die Erfindung Odysseus zugerechnet. Insofern ist dieser «Fehler»
nicht uninteressant, als damit die einfachere Vorstufe der Odyssee-Erzählung
wiederhergestellt wird; denn es kann wohl als spätere Stufe gelten, daß Odysseus
auf fremden Rat angewiesen ist und sich nicht selbst zu helfen weiß. Daß in solchen
Fällen wirklich eine 'Reduktion' der homerischen Erzählung und nicht etwa
direkte volkstümliche Überlieferung vorliegt, bedarf wohl keines Beweises. Seneca,

Epist. 56, 15: quid necesse est diutius torqueri, cum tarn facile remedium TJlixes

sociis etiam adversus Sirenas invenerit? Hygin, Fab. 20: astutia sua (jedoch korrekt
Fab. 172), Martial 3, 64 (vgl. o. S. 120): TJlixes fallax, Hieronymus, In Ier. lib. 3,

1, 1 (vgl. oben): clausisse aures dicitur et malum inexsuperabile prudenti vitasse

consilio, Paul. Nol. Epist. 16,7 (o. S. 130): has oportet ultra TJlixis astutiam cauti...
fugiamus, Cassiod. Var. 2, 40, 10 (o. S. 115): contra noxiam dulcedinem cogitavit vir
prudentissimus felidssimam surditatem. Und der Kuriosität halber sei noch
beigefügt, daß diese 'List des Odysseus' auch unter den Strategemata Polyaens
einen Platz gefunden hat (1, prooem. 10).

4. Der Besieger der Sirenen

Mag die Erfindung der List in der Odyssee auch Kirke gehören, sie in die Tat
umzusetzen, ist doch Sache des Odysseus: er ist der Held, der die Gefahr besteht.
Wo immer die Sirenen als Bild und Beispiel für eine bedrohliche Verlockung
zitiert werden, ist - explicite oder implicite - Odysseus als ihr Überwinder
mitgenannt. So vielfältige Gefahren die Sirenen symbolisieren können, so vielseitig
kann auch die Standhaftigkeit des Odysseus gegenüber ihren Verführungen sein.

Die Beispiele sollen nicht alle wiederholt werden, wie Odysseus als der kluge,
besonnene, philosophische Held verstanden wird (Typus has TJlixes contemnendo

deduxit ad martern: Serv. Aen. 5, 864) und wie man ihn immer wieder als Vorbild
zitiert (nicht selten ist das 'Qpkov röv 'Odvaaea: Prokop. Gaz. Epist. 18, o. S. 125);

nur auf die extremen Ergebnisse der neuplatonischen und christlichen Allegorese
sei noch einmal hingewiesen. Für den Neuplatoniker ist Odysseus nichts
Geringeres als ein Abbild der menschlichen Seele in der Welt der Materie (o. S. 126),
den Christen kann er als Beispiel dienen, wie man sich gegenüber den hellenischen
Dichtern und Philosophen oder gar gegenüber den Lehren der Häretiker zu
verhalten habe: Odysseus als Vorbild des gläubigen Menschen und orthodoxen
Christen! Mit den Worten des Zacharias Scholastikos: o&ev enaivö) xal äyaptai xov

'I-daxrjcnov exelvov argaridjrrjv fipdev äyeveg nadövra, pgovpaei de päXXov vevixrjxora
rag rovrcov imßovXdg (d.h. der Sirenen, bzw. der heidnischen Philosophen; Disp.
de mundi opif. PG 85, 1037, s. o. S. 130).



134 Erich Kaiser

5. Die Nichtswürdigheit der Gefährten

Remigium vitiosum Ithacensis Ulixei: mit dieser Metapher kennzeichnet Horaz,
Epist. 1, 6, 63 die Schlemmer und dürfte dabei in erster Linie die frevlerische

Schlachtung der Helios-Rinder auf Thrinakia im Auge haben. Porphyrio aber
deutet die Stelle so: quos vitiosos ait, quia nec apud Circen poculis eins nee apud
Sirenas cantibus sibi temperare potuerunt. Ohne auf anderes einzugehen, kann
so viel gesagt werden, daß Porphyrio in bezug auf das Sirenen-Abenteuer den
Gefährten des Odysseus Unrecht tut54. Es ist ja keine Rede davon, daß die
Gefährten der Verlockung des Sirenen-Gesanges erlegen sind. Da hat der Kommentator

doch noch eher recht, der den Gefährten im Gegenteil mehr Selbstbeherrschung

zuspricht als Odysseus, weil sie alle diszipliniert genug waren, das Wachs
nicht aus den Ohren zu entfernen (Eust. 1707, 39ff.).

Andererseits ist ein Rangunterschied zwischen Odysseus und den Gefährten
auch in der Bestehung dieses Abenteuers unverkennbar. Im Vergleich mit dem

Zuhören des Odysseus wirkt das Verstopfen der Ohren wie ein Mittel für dumpfere
Naturen. Ein Interpret wie Karl Reinhardt ist sogar «versucht zu fragen: würden
die Gefährten, auch wenn sie kein Wachs in den Ohren hätten, ebenso unwiderstehlich

angezogen wie Odysseus Wird hier nicht mit Taubheit und Gehör fast
schon gespielt in doppelter Bedeutung ?»55 Auf jeden Fall spielt mit der Taubheit
der Gefährten später ein dem Antagoras von Rhodos zugeschriebenes Bonmot
(Gnomol. Vat. 106); als sich die Thebaner für sein Epos nicht empfänglich zeigten,
soll er geäußert haben: <b ävdgeg 6rjßalot fj/aaorev 'Odvaaevg epupgatgag rcöv

eraiQCov rag äxoag, ore rag SeiQfjvag naqenXef edei yäo avrdv vpäg vavrag
uia&maaa&at. In ähnlichem Sinne wird die Rettung der Gefährten der überlegenen

Haltung des Odysseus gegenübergestellt und als Folie für sie benützt. Cassiodor,
Var. 2,40,10 (o. S. 115 u. 133): quam (noxiam dulcedinem) vincere intellegendo non

poterant, melius non advertendo superabant. se vero illigavit, ut et famosos cantus
liberis auribus probare potuisset et... evaderet. (Vgl. Sen. Epist. 56,15, Plut. De aud.

poet. 15d [o. S. 128], Luk. Salt. 6, auch: Charon [Contempl.] 21; ferner Eust. 1707,
41 ff., der mit dem Begriff äMnrrjg 'Trainer' spielt: Odysseus und seine Gefährten
der Philosoph und seine Schüler!) Doch das interessanteste Beispiel ist wohl bei
Clemens, Strom. 6,89,1 zu lesen; er rät, sich die griechische Musik (und Bildimg
überhaupt) in ebenso freier wie fester Haltung anzueignen, weiß aber wohl, daß die Menge
der Christen eine solche geistige Auseinandersetzung scheut, voll Furcht, den

«Weg nach Hause» dann nicht mehr zu finden: aAA', <hg eotxev, oi nXetaroi

xa-darteg oi rov 'Odvaaecog eralgot aygolxcog /xeriaat röv ?.6yov, ov rag Zeigrfvag,
ähkä rov Qvdpiöv xal rö fxeXog no.QEQyopevoi d/iadla ßvaavreg rä d>ra, enelneq laaaiv

64 Porphyrio kann sich allenfalls auf Hör. Epist. 1, 2, 23 berufen.
55 K. Reinhardt, Die Abenteuer der Odyssee: Von Werken u. Formen (1948) 71 Tradition

u. Geist (1960) 60.
66 Cassiodor spielt insofern noch mit dem homerischen Exempel, als er das Verhalten des

Odysseus gegenüber seinem eigenen Exkurs sich zum Vorbild nimmt: verum ut et nos talia
exemplo sapientis Ithaci transeamus, loquamur de illo psalterio



Odyssee-Szenen als Topoi 135

ov bwr/adpevoL, änai vnoaxovreg rag äxoäg 'Elhqvixoig pa'&fjpaai, perä ravra
vöarov tvxsIv57.

6. Die Fesseln des Odysseus

Wer von der Überlegenheit des Odysseus sowohl über die lockenden Sirenen
wie über die geistlosen Gefährten spricht, hat zu erklären, wieso der Held sich
dann überhaupt an den Mastbaum binden lassen muß. Nur eine allegorische Deutung

kann hier befriedigen: der Stoff, aus dem die Fesseln gemacht sind, muß
als ein geistiger verstanden werden, als die Einsicht oder geradezu die Philosophie
des Philosophen Odysseus (äeapög <pdooo<p(ag: Eust. 1707, 59f.). Plutarch, De
aud. poet. 15d (o. S. 128): f] pä?2ov ög&m rivi Xoyiapm nagiardvreg xal
xarabeovreg rrjv xgiaiv; Ambrosius, De fide 3,1, 4 (o. S. 126): quam (cantilenam)
sapiens etiam ab ipso poeta Graeco inducitur quasi quibusdam prudentiae suae
circumdatus vinculis praeterisse; ebenso Prokop. Gaz. Epist. 117 p. 579 He.:
vixrjoei näfav o 'Oävaaevg, Jieoidrjoag savröv agerfj xal TioXka ßomoaq olpai
nagantemv rag fjdovag. Den Gegensatz zu den Gefährten faßt Theophylaktos,
Epist. 82 p. 786 He. (o. S. 124), so affektiert er sonst schreibt, am knappsten in eine
Formel: xpgrn pev rr/v dneigiav, deapm de rrjv (pikoaocpiav edfßkmaev (sc. "Opr/gog).

An diesem Punkte erfährt von christlicher Seite her die Deutung ihre wohl
eigenartigste Modifizierung: in dem Mast des Odysseus-Schiffes erkennt man ein
Abbild des Kreuzes Christi! Deutlich ausgesprochen hat dies als erster Hippolytos,
Refut. haeres. 7, 13, 3 (o. S. 131): o noirjaai (wie Odysseus) rolq evrvyxavovaiv
avpßovXevm xal fj rd iura xaraxrjgcaaavrag dC äaHeveiav bianlevcsai rä rwv algeaecov

boy/tara fj savröv rä> !-vXw Xniarov Tzgoobfjoavra marmg xaraxovaavra p/Y]

ragax&fjvai. Doch ist ihm Clemens, mit einer raschen Wendimg im Finale
seines Protreptikos (118, o. S. 125), vorangegangen: nagänkei rrjv mdfjv, xal
rm ngoobebepevog aTcdarjg ear] rrjg (pöogäg Xehipevog. - Vorbereitet ist
diese Deutung, wenn wir von den besprochenen Zusammenhängen absehen, durch
die offenbar recht ausgedehnte Diskussion um die Bedeutung des Kreuzessymbols,
deren Echo die Apologeten vermitteln. Dem Vorwurf, daß das Kreuz ein Symbol
für Verbrecher sei, trat man mit dem Nachweis entgegen, daß es an vielen anderen
Orten eine wichtige und durchaus nicht unwürdige Funktion habe, bei Feld- und
Siegeszeichen beispielsweise, und eben auch im Schiff als Mast mit der Rah-
Stange (Justin, Apol. 1, 55, 2 ff.; Min. Fei. 29, 6 ff.; Method. Adv. Porph. p. 504,
29 Bonw.). Als Stütze diente natürlich auch die allgemeinere Metaphorik von der
'Seefahrt' des Lebens und dem 'Schiff' der Kirche. Die Konsequenz solcher Deutung

- und sie wurde wirklich gezogen - ist jedenfalls erstaunlich: das Verhalten
des Odysseus vor den Sirenen dient nicht nur als Vorbild für den guten Christen,
es kann zum Gleichnis für den Opfertod Christi am Kreuze werden. Eine Passions-

57 Noch gravierender ist natürlich der Unterschied zwischen Odysseus und seinen
Gefährten, wenn der Sirenengesang nicht als der homerische (gefährliche), sondern als der
platonische (himmlische) aufgefaßt wird; so Plutarch, Qu. conv. 9, 14, 745e-f: die unedle
Menge hört die Sphärenharmonie nicht.



136 Erich Kaiser

Predigt des Bischofs Maximus von Turin, die mit einer Schilderung der Sirenen-

Episode einsetzt, führt zu der folgenden Gegenüberstellung (Serm. 37 Mutzb. 49

Bruni [PL 57, 339]): si ergo de Ulixe Hb refert fabida, quod eum arboris religatio
de periculo liberavit, quanto magis praedicandum est, quod vere factum est: hoc est,

quod hodie omne genus hominum de mortis periculo crucis arbor eripuit. ex quo enim

Christus dominus religatus in cruce est, ex eo nos mundi illecebrosa discrimina velut

cbusa aure transimus (16 Zeilen). (3) ergo dominus Christus pependit in cruce,
ut omne genus hominum de mundi naufragio liberaret. sed ut omittamus Ulixis
fabulam, quae ficta, non facta est, videamus si quod in scripturis divinis exemplum
simile possumus invenire

Wenn man die allegorische Ausdeutung nicht ganz so weit führte, bedurfte es

jedoch nur einer kleinen Wendung, um aus dem Vorbild Odysseus ein negatives

Beispiel zu machen; dabei war es nicht einmal nötig, sich zu erinnern, daß der

homerische Odysseus, überwältigt von dem lockenden Gesang, sich aus seinen

Banden lösen wollte: es genügte, den negativen Aspekt des Gebundenseins, die

Unfreiheit, ins Auge zu fassen. Methodios, De autex. 1, 4 (vgl. o. S. 125 Anm. 43)

stellt den Fesseln des Odysseus die neue Freiheit des Christen gegenüber: ovx
eialv nag' rpuv ai negl ZhxeXlav Hetgfjveg, ovde rä 5Odvaaecog deapd, ov xpgog
xrjxd/aevog elg äv&go'mojv axoäg, äXXä deapcöv pev äveaig Jtäaa, iXeir&ega d' dxorj

nag Exaarco xöjv tiqooiovxojv. Ahnlich lautet die Schlußfolgerung, die Ambrosius

aus der Sirenen-Geschichte zieht (De fide 3, 1, 4, o. S. 126 u. 135): ita difficile
iudicatum est ante adventum Christi etiam fortiores non posse capi speciosae deliciis

voluptatis! Oder zugespitzt auf den Gegensatz 'physische Fesseln des Odysseus -
geistige Bande des Christen': (In Luc. 4, 2) non corporalibus ut Ulixes ad arborem

vinculis adligandus, sed animus ad crucis lignum spiritualibus nexibus vinciendus58.

Der Eindruck, daß erst der neue Glaube dem Topos diese Wendung gegeben habe,

ist freilich trügerisch; bei Lukian, Nigr. 19 lesen wir mit Bezug auf die Philosophie:
del röv 'Odvaaea pipr/adpevov naganXelv avxa (die Verlockungen Roms) pfj

dedepevov rd> %elge, detXov ydg, p'rjde xä doxa xrjgä) epgatgapevov, äXX' axovovxa
xal XeXvpevov xal äXrjdcög V7iegij<pavov59.

68 Ähnliche Formulierungen auch sonst: Paul. Nol. Epist. 23, 30 si iuxta Main poeticam
fabulam in prophetica veritate nectamur voluntariis adstricti nexibus et(\) obstructis non cera
sed fide auribus-, Max. Taur. Serm. 37, 2 quisquis aut arbori crucis se religaverit aut aures
suas scripturis divinis clauserit... (vgl. auch Himerios 30, 7f. Col. ov xrjQw xrjv axotfv, nö&cp
de ixaXehpag xrjq nökemg). - Polemisch ist der Ton bei Ps.Justin, Or. ad Qraec. 1 (3, 2 p. 4f.
Otto): ort de äyahfjq pQovrjaewg äpoioog fjv (sc. 'Odvoaevg), o xarä rag Zeigrjvaq 6iän).ovq
eöri/.ojaev, ore pi] i)dvvrj&rj epQovrjOEi ep<pgd(ai rrjv axorp. Synesios, Epist. 22 p. 654 d He.
gewinnt dagegen dem Motiv des schwachen Odysseus eine scherzhafte Pointe ab.

69 Das Fortleben des Sirenen-Mythos in Mittelalter und Neuzeit zeigt neben dem
Altbekannten einige interessante Wandlungen. Es sei hier nur hingewiesen auf E. Faral, La
queue de poisson des sirenes, Romania 54 (1953) 470-506; die seit dem Liber monstrorum
(7. Jh.) bezeugte fischschwänzige Gestalt der Sirenen erklärt Faral überzeugend aus dem
teilweisen Zusammenfall der Sirenen mit der Skylla: wiederum ein Schritt in dem Ver-
schiebungs- und Reduktionsprozeß, dem die Erzählungen Homers unterworfen waren.

(Fortsetzung folgt)

K,38";"f8-'x!:ictBoh«s


	Odyssee-Szenen als Topoi

