Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 2

Artikel: Hinweise auf einige neuere Blicher zu Aristophanes
Autor: Gelzer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hinweise auf einige neuere Biicher zu Aristophanes

Von Thomas Gelzer, Basel

DaB so ausgesprochene Gelegenheitsdichtung wie die attische Alte Komodie einen kiinst-
lerischen Rang zu erreichen und eine Wirkung durch die Zeiten auszuiiben vermag, ist ein
Phanomen, das in der spateren Literatur, zumindest in der dramatischen, seinesgleichen wohl
nirgends mehr findet. Es ist offensichtlich, daB ohne die besondere intellektuelle, moralische
und soziale Disposition eines Publikums, bei dem solche, weitgehend auf den momentanen
agonalen Tageserfolg ausgerichtete Komodien iiberhaupt spontanes Verstindnis und Schit-
zung finden konnten, diese Art populirster Unterhaltung gar nicht zu denken wire. Aufgabe
der Forschung ist es also in erster Linie, die adaquaten Fragestellungen zu finden zum Wesen
dieser Dichtungsart, zu den Bedingungen, unter denen sie sich entwickeln konnte, und zur
individuellen Leistung eines Dichters, der seine Kunst unter diesen Voraussetzungen entfalten
konnte, um so zu einer begriindeten Vorstellung und damit erst zu angemessenen MaBstiben
der Beurteilung des Aristophanes zu gelangen.

Wie sich die Aspekte des Besonderen und Einmaligen der Alten Komdodie heute darbieten,
weist Walther Kraus von einem sehr fruchtbaren geistesgeschichtlichen Ansatzpunkt aus Klar
und prégnant auf in seinem Vortrag Aristophanes, Spiegel einer Zeitwende (abgedruckt in
Maske und Kothurn 9 [1963] 97-113): Diese «Kunstgattung, die offenbar einem ganz bestimm-
ten historischen Augenblick ihre Entstehung verdankt und mit diesem Augenblick fiir immer
vergangen ist» (99), steht doch auch nicht isoliert da, und Thukydides ist besonders ein Zeuge
fiir die gleichen Erlebnisse jener Zeit, die nicht so sehr ihrem materiellen Inhalt nach neu waren,
«neu war vielmehr ..., daB man sich ihrer bewufit wurde» (99). Eine Wirkung des durch die
Sophistik geforderten BewuBtseins «war die geistige Krise, in der Sokrates auftrat und die die
Alte Komodie widerspiegelt» (100). Mit Recht weist Kraus auf den Hintergrund dessen hin,
was bei Aristophanes iiber die Posse hinaus den Sinn des Komischen ausmacht. Die gleiche
Empfindung «von etwas Neuem, noch nie Dagewesenem » ist bei Thukydides rationaler erfaflt,
«und wéahrend der grofie Geschichtsschreiber das Wesen dieses Neuen zu ergriinden und in die
allgemeine Menschennatur einzuordnen suchte, empfand Aristophanes, daB es mit allem, was
er liebte, unvereinbar war und es mit Vernichtung bedrohte» (102). Dieses, nicht in erster
Linie rationale Empfinden des Umsturzes einer geliebten alten Welt macht den Ernst der
Komdodie aus; die iiberlieferten traditionellen Werte sind der MafBstab, an dem gemessen wird,
die Kontrastfolie fiir das Neue, und deshalb ist «alle Komédie ... konservativ» (102). Weder
bei der Kritik an Kleon noch an Sokrates oder Euripides darf man also vom Komiker die
Formulierung einer willkiirlich gewéihlten neuen Position, «etwa irgendein Reformprogramm.»
erwarten. Symbol des gliicklichen Alten sind bei A. einfache, unreflektierte Biirger, Bauern,
sogar Soldaten. Auch das Kunstmittel selbst, in dem diese Wahrnehmung formuliert wird, ge-
hoért der alteren, vorrationalen Welt an, und «das letztlich rituell bedingte Schema der Alten
Komgédie» (104) verhindert oft gerade eine psychologisch konsequente oder in sich ganz logisch
durchgefiihrte dramatische Konstruktion. Deshalb ist die Alte Komodie zu Ende, sowie «die
Polis, aus der sie lebte, ... dahin» ist (113), und eine politische Restauration bringt die alten
Voraussetzungen nicht wieder. — Interessant kompletiert diese Betrachtungsweise Hermann
Strasburger in seinem originellen und reichen Aufsatz iiber Komik und Satire in der griechischen
Geschichtsschreibung (Festgabe fiir Paul Kirn, Erich Schmidt, Berlin 1963, 13-45). Er charak-
terisiert den Gegensatz der Komodie zu Thukydides, wenn sie das gleiche darstellt: «Die Komik
ist ihrem Wesen nach ein Humanum im intimen Sinne: sie haftet vorzugsweise an der Person
oder an ephemeren menschlichen Situationen... Die nationalen Schildbiirgerstreiche und Riesen-
dummbheiten dagegen, die Geschichte machen, wirken nicht komisch, weil der dem Humor
zugeordnete Bithnenhorizont gesprengt ist ... Tragische Grundstimmung ist daher der Ge-




104 Thomas Gelzer

schichtsbetrachtung traditionell wesensgemé, je héher sie sich iiber das Individuelle und
Ephemere erhebt; so dem Werke des Thukydides» (13). Das Komische findet sich in der Ge-
schichtsschreibung am vollkommensten erst in der hellenistischen Zeit. «Voraussetzung fiir die
Erfassung des Komischen in der Geschichte ist der Schritt zur direkten Individualbeschrei-
bung von Menschen und Situationen iiberhaupt» (17). Gerade das ist auch das neu entdeckte
(Bruns) Mittel, mit dem die Alte Komodie wirkt.

Dem Konservativen in der Komddie, der Frage nach Aristophanes’ Traditionalisme widmet
Woltherius Kassies eine Untersuchung (Diss. vrije Universiteit te Amsterdam 1963, 129 S.),
in der er unter den Sachgruppen: Krieg und Frieden — Politiker — Neuerer und Tradition —
gute alte Zeit — alte Leute, einzelne Motive durch die ganze Wirksamkeit des A, hindurch ver-
folgt. Natiirlich ergeben sich dabei teilweise bekannte Feststellungen. Wihrend A. in seinen
fritheren Stiicken eine Wiederherstellung der Zustinde vor dem Peloponnesischen Krieg zu
wiinschen scheint, wird etwa von der Lysistrate an die alte Zeit mit Themistokles, Aeschylus
und den Marathonkidmpfern ein vageres Idealbild, das nicht mehr als konkrete Erinnerung
alter Leute, sondern als Vision eines verlorenen Gliickes erscheint. Dagegen wird das Alter der
auf der Biihne dargestellten Figuren immer mehr zur genauen Wiedergabe der biologisch und
psychologisch in diesem Stadium auftretenden Phinomene. Diese ‘Entwicklung’ 148t sich
auch in den Fragmenten der anderen Dichter feststellen. Kassies’ sorgfiltig belegte Resultate
ordnen sich gut ein in-den weiteren Zusammenhang des geistigen und gesellschaftlichen Um-
bruchs, in dem A. dichtete. — Aus einem ganz besonderen Blickwinkel betrachtet R, Hosek,
Lidovost a lidové motivy w Aristofana [Volkstiimlichkeit und Volksmotive bei Aristophanes]
(Opera Univ. Purkynianae Brunensis, fac. phil. 79, Prag 1962, 242 S. 4 Taf.) die gesellschaft-
lichen Implikationen des aristophanischen Witzes. Aus der deutschen Zusammenfassung
(210-222) des tschechisch geschriebenen Buches 1a6t sich erkennen, dafl iiber die Anwendung
der theoretischen Grundlagen (Volk und Klassenkampf, materialistischer Realismus, antike
Sklavenhalter- und Ausbeutergesellschaft) auf die Antike unter den marxistischen Asthetikern
noch keine Einigkeit erzielt ist, sodafl der praktischen Vernunft hier noch eine gewisse Mano-
vrierfreiheit erhalten bleibt. Die Kapitel iiber ‘Die Goétter auf der Biihne der alten attischen
Komodie’ (34-134) und ‘Goldene alte Zeiten’ (135-159) treffen, mit Religion und Geschichts-
erlebnis, auch wirklich zentrale Aspekte der geistigen Situation des A. und gelangen zu, wenn
auch kaum neuen, so doch richtigen Resultaten, wozu lebendige Erfahrungen gewi das Thrige
beigetragen haben: «Die Vorstellungen von den vergangenen alten Zeiten fanden besondere
Verbreitung, wenn in dem Leben einer Generation nach einer Epoche der friedlichen Ent-
wicklung Kriege und gesellschaftliche Krisen folgten» (218). Sogar die Diskussion der in
Ekklesiazusen und Plutus dargestellten ‘sozialen Probleme’ wie Kommunismus und Armut
zeigen den Verfasser nicht nur auf der Hohe der Terminologie der kommunistischen Dogmatik.
Das Schluflkapitel (160-174) iiber «Pordé, ein Motiv, das man noch erértern darf, das aus
jenem Bereich der Volksdichtung stammt, ohne den die Volkskunst einer ihrer am meisten
ausdrucksvollen Seiten beraubt wire» (214), illustriert einen. Aspekt des ‘volkstiimlichen demo-
kratischen Realismus’ in der Kunst.

Aus den Voraussetzungen der Komodie seiner Zeit, «aus den Grenzen, die sein schopferi-
sches Ingenium positiv determinieren» (Kraus, l.c, 102), ist Aristophanes auch als Kiinstler zu
verstehen. C. F. Russo, Aristofane autore di teatro (Sansoni, Florenz 1962, 384 S.) widmet in
einem Buch, in dem friiher erschienene Artikel in umgearbeiteter Form mit neuen Kapiteln
vereinigt sind, jedem Stiick des A. eine Interpretation, in der ausgewahlte Fragen zur Struktur
der Handlung und besonders zur praktischen Biihnentechnik wie Ausriistung und Zahl der
Schauspieler, Chor, Bithnenausstattung, Bewegungen und Inszenierung konzis, gelehrt, niich-
tern und meist iiberzeugend behandelt sind. Besondere Voraussetzungen unserer Sachkenntnis
wie: handschriftliche Uberlieferung und Verteilung der Verse auf die Rollen, EinfluB des Festes
auf Anlage und Ausriistung und der Zeitumstande auf Ausarbeitung (Frieden) und Uber-
arbeitung (angenommen fiir Wolken und Frésche) einer ersten Konzeption der Stiicke, sind
suo loco mitbehandelt. Den Bedingungen der Dichterlaufbahn des A. gelten die Kapitel
‘cronologia di un tirocinio’ (25-55) und ‘elementi di una carriera teatrale’ (367-377). Hier ist
nicht der Ort, einzelnes zu diskutieren. So sei nur bemerkt, dal der Einfluf} eines postulierten
besonderen Theaters fiir die Auffiihrungen an den Lenéen in ‘i due teatri di Aristofane’ (3-21)
nicht geniigend nachgewiesen ist, und einige an sich richtig beobachtete Unterschiede der L.-




Neuere Biicher zu Aristophanes 105

und Dionysien-Komodien sich auch aus anderen Griinden verstehen lassen. — Hohere Anspriiche
stellt Paul Hdndel, Formen und Darstellungsweisen in der aristophamischen Komddie (Bibl.
d. klass. Altertumswiss. N. F. 2.R.., Winter, Heidelberg 1963, 350 S.): «In diesem Buch wird
die Erklarung der aristophanischen Komodie ganz und gar von dem Standpunkt aus betrieben,
daB Literatur literarisch — das heiflt: aus begriindetem, verniinftigem (und somit: wieder-
erkennbarem) Handeln ihrer Dichter — zu erklaren sei» (7). Was heiB3t das ? — H. gibt leider
nirgends eine Definition der ‘Literatur’. Immerhin handelt es sich um ‘die Komédie’. So miite
also darauf anzuwenden sein, was ein Literaturwissenschaftler iiber das Komische in der
Literatur sagt: «Die Komik aber ist ein soziales Phinomen, und darin liegt der von der Litera-
turgeschichte immer wieder aufgewiesene Tatbestand begriindet, daB eine blithende Komédien-
dichtung einen festen sozialen Néhrboden, eine fest ausgebildete, in Gefiihl und Geschmack
und ‘Vorurteilen’ genau iibereinstimmende gesellschaftliche Grundlage hat» (W. Kayser, Das
sprachliche Kunstwerk, eine Einfiilhrung in die Literaturwissenschaft, Bern 19512, 383). Zu
untersuchen, was A. (und sein Publikum) «empfand», wie W. Kraus sagt, ergibe in der Tat
einen ausgezeichneten Ausgangspunkt fiir die Beurteilung seiner ‘Literatur’. Denn sogar die
an ihren kultischen AnlaB gebundene, traditionelle Form der Komodie des A. mul} als eine
Funktion dieser gesellschaftlichen Grundlage verstanden werden. Das Netz der Beziehungen
von Voraussetzungen und Gestaltung zu erkennen, ist Grundbedingung dafiir, die richtigen
Fragen iiberhaupt finden zu kénnen. Aber H. stellt keine Fragen. Sucht man sich seine Vor-
stellung von ‘Literatur’ aus dem Gebrauch, den er davon macht, zu rekonstruieren, so zeigt sich,
daB er die willkiirlich gesetzten Kriterien des ‘Begriindeten’, ‘Verniinftigen’ und ihm ‘Wieder-
erkennbaren’ nicht nur als Qualititsma@stibe, sondern sogar als subjektive Triebkrifte des
Dichtens dem Aristophanes unterschiebt. Dessen Komédien allerdings durch das Sieb dieses
spieBigen Rationalismus zu driicken, entspricht mutatis mutandis dem Versuch, Brechts
Dreigroschenoper aus den Kategorien von Boileau’s Art poétique zu erklaren (H. selber be-
ruft sich auf «das Zeugnis Lessings ... Hamburgische Dramaturgie St. 23 und 33, mitgeteilt
von Gudeman im Komm. zu Poet. 1454» [313%]). Wiirde das nun energisch und genau duorch-
gefiihrt, so miiBte sich immerhin das totaliter aliter der InkommensurabilititvonMaBund Ge-
messenem ergeben, sodal beide einander in ihrer Art wenigstens scharf negativ charakterisier-
ten, Aber das Ungliick will es, da3 H. seine Arbeit darauf anlegt, «daf sie bemiiht ist, den Ruhm
des Aristophanes zu verkiinden, indem sie immer und immer wieder sinnvolle Formen, Ge-
staltungen nachweists (313), Aristophanes also in diese MaBstéibe hineinlobt. Wie solches
erreicht werden soll, mag ein Beispiel zeigen: Drei Seiten (247-250) miissen dazu herhalten,
die Ehrbarkeit des vulgiren Wursthindlers in den Rittern «nachzuweisen». Und warum ? —
«Um die Uberraschung, die der Teil nach der zweiten Parabase fiir manche Beurteiler zu bieten
hat, so sehr vorzubereiten, daB sie keine Uberraschung mehrist, geniigt nun ein einziger Schritt.
Der Wursthandler muf} in den Diskussionen mit Kleon als ein rechtlich denkender, auch ein
sachkundiger Mann vorgestellt werden» (250). Die ‘unverniinftige’ Uberraschung ist mit
dieser ‘Deutung’ allerdings weg-‘interpretiert’, und nach dieser Methode «wurde mit aller Ent-
schiedenheit bei vielen Gelegenheiten behauptet, dafl auch eine komische Figur nur als vom
Dichter vollkommen bewiltigte Einheit verstanden werden konne, und deswegen ist zu fordern,
daB alles Tun, das sich nach der Art des Bomolochos zu richten scheint, als eine in die Einheit
des Wesens gehorige AuBerung begriffen werde. Es kann einfach nicht geschehen, daB eine Figur
plotzlich zu AuBerungen ansetzt, die auBerhalb ihres Wesens ligen» (255) — eben deshalb nicht,
weil, um dieser Vorstellung von ‘Literatur’ zu geniigen, einfach nicht sein kann, was nicht
sein darf. Deshalb muf} alles Schwierige, Besondere, typisch Aristophanische in umschweifigen
Tiraden zerredet und vernebelt werden. So wird also sténdig gefordert, behauptet und ver-
kiindet — anstatt gestaunt, beobachtet und erklirt. Als groBtes Argernis fiir diesen «Ruhm»
des A. erwiesen sich sein Witz und seine Komik. H, vermeidet es auch konsequent, davon zu
reden, und wo er es doch einmal nicht umgehen kann, schiebt er mit Recht die Schuld der
Verfithrung anderer zu: «Das Beispiel aus den Wespen, das wir im Verfolg der Richterschen
Gedankenginge wahlten, hat dazu verfiihrt, die Auswahl des Dichters aus der bedeutenden
Fiille des Moglichen unter dem Gesichtspunkt der ‘Komik’ zu sehen» (232). Daraus ist auch
leicht zu ersehen, warum H. darauf verzichten kann, den Voraussetzungen des Komischen bei
A. nachzuspiiren. Dafiir strebt er danach, die Komédie in jenen luftleeren Raum zu erheben,
wo sie «dem betrachtenden Auge ... das hohe Vergniigen bereitet, einen in der Form gebun-

8 Museum Helveticum




106 Thomas Gelzer: Neuere Biicher zu Aristophanes

denen, darin strengen und klaren Schaffensprozefl zu erschauen, wo alles Geformte von nobler,
da sinnerfiillter Einfachheit und somit Einheit ist» (329). Hier hat wirklich ‘Komik’ nichts
mehr zu suchen, und damit sollte wohl die Alte Komdodie hinaufgeadelt erscheinen zu einem
ganz und gar unkomischen literarischen lucus a non lucendo. Eine echte Auseinandersetzung
mit den Resultaten fritherer Forschung kann von dieser, Dikaiopolis und Strepsiades un-
zuganglichen Hohe aus nicht zustandekommen, und so polemisiert H. meist nur verallge-
meinernd oder indirekt, und man glaubt auch seiner ebenso umschweifig abgegebenen Ver-
sicherung (7f.), dafl er sich manches gar nicht bemiihte kennenzulernen.

Wieder hinunter auf den Boden der handfesten aristophanischen Wirklichkeit fiithrt C. M. J.
Sicking, Aristophanes’ Ranae, een hoofdstuk uit de geschiedenis der Griekse poetica (Van Gorcum,
Assen 1962, 198 S.). Vom Reichtum des Inhalts kénnen kurze Stichworte keinen geniigenden
Begriff geben. Das Buch verbindet sinnvoll eine Erklirung des ganzen Stiicks des A.und
scharfe Charakterisierung seiner literaturkritischen Urteile mit der Frage nach der Herkunft
der poetischen Theorien und der eigenen Leistung des A. bei ihrer Formulierung. Dem weiteren
Verstandnis des A. als Dichter dient die klare Darstellung seiner Kritik an der Tragédie und
damit seiner WertmafBstabe fiir das Dichterische iiberhaupt. Die Untersuchung zeichnet sich
aus durch die methodische Umsicht, mit der die einzelnen Aussagen des A. gleichzeitig in ihrer
Funktion im dramatischen Zusammenhang und den Erfordernissen des komischen Spiels und im
weiteren Rahmen seiner Thesen betrachtet werden, durch den Reichtum an Gesichtspunkten,
die sich in fairer Diskussion mit anderen Meinungen entfalten und durch die reiche Dokumenta-
tion. Scharfsinnig sind die komplexen Voraussetzungen aufgewiesen, die u. a. darin bestehen,
daB A. nicht nur die sophistische Dichtung des Euripides, sondern auch gewisse sophistische
Methoden der Kritik selber kritisiert und parodiert. S. lebnt die Annahme, dafl der Synkrisis
des Aeschylus und Euripides ein schon fertig formulierter Traktat (eines Sophisten, etwa des
Gorgias) zugrundeliege, als durch keine iiberlieferten Tatsachen erweisbar ab und geht dafiir
‘darin sehr weit, dem A. zuzubilligen, er habe viel selbstindiger, als gelegentlich angenommen
wurde, poetische Theorien und Vorstellungen verschiedener Herkunft zu einer eigenen syste-
matischen Synthese der Tragiker-Kritik ausgebaut und mit seiner Darstellung, durch einzelne
im Hellenismus wieder auftauchende Termini, sogar eine bleibende schopferische Wirkung
ausgeiibt. Wer sich fiir sophistische Sprachlehre, Stilistik, Poetik, die Vorstellung vom Dichter
und fiir deren Nachwirkung interessiert, wird sich mit diesem Buch beschaftigen miissen. —
‘Der Aufbau der Frosche’ (163-188) ist auch Gegenstand eines unitarischen Kapitels bei
Bduard Fraenkel, Beobachtungen zu Aristophanes (Ed. distoria e letteratura, Rom 1962, 223 8.),
wo, noch mit einer Zusammenstellung iiber ‘Die Parabasenlieder’ (191-215; beide Kap.
Verbesserungen und Ergidnzungen zu frithern Aufsitzen: Sokrates 1916, Philologus 1931),
ankniipfend an Stellen aus acht Komédien (Ach. Ri. Frie. V6. Ly. The. Fro. Plu.) Wort-,
Vers-, Sach- und Szenenerklirungen, verbunden mit recht personlichem Lob und Tadel gegen
lebende und tote Philologen, mitgeteilt werden. Das gréte Interesse diirfen die Beobachtun-
gen zum Dialog, zur Verteilung der Verse auf die Personen (Uberlieferung) sowie zum Aus-
druckswert gewisser Formeln und Wérter der gesprochenen Sprache beanspruchen. Sie sind
durch Belege aus allen Teilen der griechischen und lateinischen Uberlieferung gestiitzt und
erhellen auch die herangezogenen Stellen anderer Autoren. Bedauerlich ist, daf3 diese Parallelen
nicht durch sorgfiltigere Indices erschlossen sind, so daBl an sich prachtige Beobachtungen wie
etwa zu Vergil, Aen. 7, 460; 11, 453 (32), Cicero, Att. 4, 12 (70{.) fiir nicht-aristophanische
Interessenten vergraben bleiben.




	Hinweise auf einige neuere Bücher zu Aristophanes

