
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 2

Artikel: Hinweise auf einige neuere Bücher zu Aristophanes

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hinweise auf einige neuere Bücher zu Aristophanes

Von Thomas Geizer, Basel

Daß so ausgesprochene Gelegenheitsdichtung wie die attische Alte Komödie einen
künstlerischen Bang zu erreichen und eine Wirkung durch die Zeiten auszuüben vermag, ist ein
Phänomen, das in der späteren Literatur, zumindest in der dramatischen, seinesgleichen wohl
nirgends mehr findet. Es ist offensichtlich, daß ohne die besondere intellektuelle, moralische
und soziale Disposition eines Publikums, bei dem solche, weitgehend auf den momentanen
agonalen Tageserfolg ausgerichtete Komödien überhaupt spontanes Verständnis und Schätzung

finden konnten, diese Art populärster Unterhaltung gar nicht zu denken wäre. Aufgabe
der Forschung ist es also in erster Linie, die adäquaten Fragestellungen zu finden zum Wesen
dieser Dichtungsart, zu den Bedingungen, unter denen sie sich entwickeln konnte, und zur
individuellen Leistung eines Dichters, der seine Kunst unter diesen Voraussetzungen entfalten
konnte, um so zu einer begründeten Vorstellung und damit erst zu angemessenen Maßstäben
der Beurteilung des Aristophanes zu gelangen.

Wie sich die Aspekte des Besonderen und Einmaligen der Alten Komödie heute darbieten,
weist Walther Kraus von einem sehr fruchtbaren geistesgeschichtlichen Ansatzpunkt aus klar
und prägnant auf in seinem Vortrag Aristophanes, Spiegel einer Zeitwende (abgedruckt in
Maske und Kothurn 9 [1963] 97-113): Diese «Kunstgattung, die offenbar einem ganz bestimmten

historischen Augenblick ihre Entstehung verdankt und mit diesem Augenblick für immer
vergangen ist» (99), steht doch auch nicht isoliert da, und Thukydides ist besonders ein Zeuge
für die gleichen Erlebnisse jener Zeit, die nicht so sehr ihrem materiellen Inhalt nach neu waren,
«neu war vielmehr daß man sich ihrer bewußt wurde» (99). Eine Wirkung des durch die
Sophistik geförderten Bewußtseins «war die geistige Krise, in der Sokrates auftrat und die die
Alte Komödie widerspiegelt» (100). Mit Becht weist Kraus auf den Hintergrund dessen hin,
was bei Aristophanes über die Posse hinaus den Sinn des Komischen ausmacht. Die gleiche
Empfindung «von etwas Neuem, noch nie Dagewesenem» ist bei Thukydides rationaler erfaßt,
«und während der große Geschichtsschreiber das Wesen dieses Neuen zu ergründen und in die
allgemeine Menschennatur einzuordnen suchte, empfand Aristophanes, daß es mit allem, was
er liebte, unvereinbar war und es mit Vernichtung bedrohte» (102). Dieses, nicht in erster
Linie rationale Empfinden des Umsturzes einer geliebten alten Welt macht den Ernst der
Komödie aus; die überlieferten traditionellen Werte sind der Maßstab, an dem gemessen wird,
die Kontrastfolie für das Neue, und deshalb ist «alle Komödie konservativ» (102). Weder
bei der Kritik an Kleon noch an Sokrates oder Euripides darf man also vom Komiker die
Formulierung einer willkürlich gewählten neuen Position, «etwa irgendein Beformprogramm»
erwarten. Symbol des glücklichen Alten sind bei A. einfache, unreflektierte Bürger, Bauern,
sogar Soldaten. Auch das Kunstmittel selbst, in dem diese Wahrnehmung formuliert wird,
gehört der älteren, vorrationalen Welt an, und «das letztlich rituell bedingte Schema der Alten
Komödie» (104) verhindert oft gerade eine psychologisch konsequente oder in sich ganz logisch
durchgeführte dramatische Konstruktion. Deshalb ist die Alte Komödie zu Ende, sowie «die
Polis, aus der sie lebte,... dahin» ist (113), und eine politische Bestauration bringt die alten
Voraussetzungen nicht wieder. - Interessant kompletiert diese Betrachtungsweise Hermann
Strasburger in seinem originellen und reichen Aufsatz über Komilc und Satire in der griechischen
Geschichtsschreibung (Festgabe für Paul Kirn, Erich Schmidt, Berlin 1963, 13-45). Er
charakterisiert den Gegensatz der Komödie zu Thukydides, wenn sie das gleiche darstellt: «Die Komik
ist ihrem Wesen nach ein Humanum im intimen Sinne: sie haftet vorzugsweise an der Person
oder an ephemeren menschlichen Situationen... Die nationalen Schildbürgerstreiche und
Biesendummheiten dagegen, die Geschichte machen, wirken nicht komisch, weil der dem Humor
zugeordnete Bühnenhorizont gesprengt ist... Tragische Grundstimmung ist daher der Ge-



104 Thomas Geizer

Schichtsbetrachtung traditionell wesensgemäß, je höher sie sich über das Individuelle und
Ephemere erhebt; so dem Werke des Thukydides» (13). Das Komische findet sich in der
Geschichtsschreibung am vollkommensten erst in der hellenistischen Zeit. «Voraussetzung für die
Erfassung des Komischen in der Geschichte ist der Schritt zur direkten Individualbeschrei-
bung von Menschen und Situationen überhaupt» (17). Gerade das ist auch das neu entdeckte
(Bruns) Mittel, mit dem die Alte Komödie wirkt.

Dem Konservativen in der Komödie, der Frage nach Aristophanes' Traditionalisms widmet
Woltherius Kassies eine Untersuchung (Diss, vrije Universiteit te Amsterdam 1963, 129 S.),
in der er unter den Sachgruppen: Krieg und Frieden - Politiker - Neuerer und Tradition -
gute alte Zeit - alte Leute, einzelne Motive durch die ganze Wirksamkeit des A. hindurch
verfolgt. Natürlich ergeben sich dabei teilweise bekannte Feststellungen. Während A. in seinen
früheren Stücken eine Wiederherstellung der Zustände vor dem Peloponnesischen Krieg zu
wünschen scheint, wird etwa von der Lysistrate an die alte Zeit mit Themistokles, Aeschylus
und den Marathonkämpfern ein vageres Idealbild, das nicht mehr als konkrete Erinnerung
alter Leute, sondern als Vision eines verlorenen Glückes erscheint. Dagegen wird das Alter der
auf der Bühne dargestellten Figuren immer mehr zur genauen Wiedergabe der biologisch und
psychologisch in diesem Stadium auftretenden Phänomene. Diese 'Entwicklung' läßt sich
auch in den Fragmenten der anderen Dichter feststellen. Kassies' sorgfältig belegte Resultate
ordnen sich gut ein in den weiteren Zusammenhang des geistigen und gesellschaftlichen
Umbruchs, in dem A. dichtete. - Aus einem ganz besonderen Blickwinkel betrachtet B. Ho£ek,
Lidmost a lidove motivy u Aristofana [Volkstümlichkeit und Volksmotive bei Aristophanes]
(Opera Univ. Purkynianae Brunensis, fac. phil. 79, Prag 1962, 242 S. 4 Taf.) die gesellschaftlichen

Implikationen des aristophanischen Witzes. Aus der deutschen Zusammenfassung
(210-222) des tschechisch geschriebenen Buches läßt sich erkennen, daß über die Anwendung
der theoretischen Grundlagen (Volk und Klassenkampf, materialistischer Realismus, antike
Sklavenhalter- und Ausbeutergesellschaft) auf die Antike unter den marxistischen Ästhetikern
noch keine Einigkeit erzielt ist, sodaß der praktischen Vernunft hier noch eine gewisse
Manövrierfreiheit erhalten bleibt. Die Kapitel über 'Die Götter auf der Bühne der alten attischen
Komödie' (34-134) und 'Goldene alte Zeiten' (135-159) treffen, mit Religion und Geschichtserlebnis,

auch wirklich zentrale Aspekte der geistigen Situation des A. und gelangen zu, wenn
auch kaum neuen, so doch richtigen Resultaten, wozu lebendige Erfahrungen gewiß das Ihrige
beigetragen haben: «Die Vorstellungen von den vergangenen alten Zeiten fanden besondere
Verbreitung, wenn in dem Leben einer Generation nach einer Epoche der friedlichen
Entwicklung Kriege und gesellschaftliche Krisen folgten» (218). Sogar die Diskussion der in
Ekklesiazusen und Plutus dargestellten 'sozialen Probleme' wie Kommunismus und Armut
zeigen den Verfasser nicht nur auf der Höhe der Terminologie der kommunistischen Dogmatik.
Das Schlußkapitel (160-174) über «Porde, ein Motiv, das man noch erörtern darf, das aus
jenem Bereich der Volksdichtung stammt, ohne den die Volkskunst einer ihrer am meisten
ausdrucksvollen Seiten beraubt wäre»(214), illustriert einen Aspekt des 'volkstümlichen
demokratischen Realismus' in der Kunst.

Aus den Voraussetzungen der Komödie seiner Zeit, «aus den Grenzen, die sein schöpferisches

Ingenium positiv determinieren» (Kraus, I.e. 102), ist Aristophanes auch als Künstler zu
verstehen. C. F. Busso, Aristofane autore di teatro (Sansoni, Florenz 1962, 384 S.) widmet in
einem Buch, in dem früher erschienene Artikel in umgearbeiteter Form mit neuen Kapiteln
vereinigt sind, jedem Stück des A. eine Interpretation, in der ausgewählte Fragen zur Struktur
der Handlung und besonders zur praktischen Bühnentechnik wie Ausrüstung und Zahl der
Schauspieler, Chor, Bühnenausstattung, Bewegungen und Inszenierung konzis, gelehrt, nüchtern

und meist überzeugend behandelt sind. Besondere Voraussetzungen unserer Sachkenntnis
wie: handschriftliche Überlieferung und Verteilung der Verse auf die Rollen, Einfluß des Festes
auf Anlage und Ausrüstung und der Zeitumstände auf Ausarbeitung (Frieden) und
Überarbeitung (angenommen für Wolken und Frösche) einer ersten Konzeption der Stücke, sind
suo loco mitbehandelt. Den Bedingungen der Dichterlaufbahn des A. gelten die Kapitel
'cronologia di un tirocinio' (25-55) und 'elementi di una carriera teatrale' (367-377). Hier ist
nicht der Ort, einzelnes zu diskutieren. So sei nur bemerkt, daß der Einfluß eines postulierten
besonderen Theaters für die Aufführungen an den Lenäen in 'i due teatri di Aristofane' (3-21)
nicht genügend nachgewiesen ist, und einige an sich richtig beobachtete Unterschiede der L.-



Neuere Bücher zu Aristophanes 105

und Dionysien-Komödien sich auch aus anderen Gründen verstehen lassen. -Höhere Ansprüche
stellt Paul Händel, Formen und Darstellungsweisen in der aristophanischen Komödie (Bibl.
d. klass. Altertumswiss. N. F. 2.R., Winter, Heidelberg 1963, 350 S.): «In diesem Buch wird
die Erklärung der aristophanischen Komödie ganz und gar von dem Standpunkt aus betrieben,
daß Literatur literarisch - das heißt: aus begründetem, vernünftigem (und somit:
wiedererkennbarem) Handeln ihrer Dichter - zu erklären sei» (7). Was heißt das - H. gibt leider
nirgends eine Definition der 'Literatur'. Immerhin handelt es sich um 'die Komödie'. So müßte
also darauf anzuwenden sein, was ein Literaturwissenschaftler über das Komische in der
Literatur sagt: «Die Komik aber ist ein soziales Phänomen, und darin liegt der von der
Literaturgeschichte immer wieder aufgewiesene Tatbestand begründet, daß eine blühende Komödiendichtung

einen festen sozialen Nährboden, eine fest ausgebildete, in Gefühl und Geschmack
und 'Vorurteilen' genau übereinstimmende gesellschaftliche Grundlage hat» (W. Kayser, Das
sprachliche Kunstwerk, eine Einführung in die Literaturwissenschaft, Bern 19512, 383). Zu
untersuchen, was A. (und sein Publikum) «empfand», wie W. Kraus sagt, ergäbe in der Tat
einen ausgezeichneten Ausgangspunkt für die Beurteilung seiner 'Literatur'. Denn sogar die
an ihren kultischen Anlaß gebundene, traditionelle Form der Komödie des A. muß als eine
Funktion dieser gesellschaftlichen Grundlage verstanden werden. Das Netz der Beziehungen
von Voraussetzungen und Gestaltung zu erkennen, ist Grundbedingung dafür, die richtigen
Fragen überhaupt finden zu können. Aber H. stellt keine Fragen. Sucht man sich seine
Vorstellung von 'Literatur' aus dem Gebrauch, den er davon macht, zu rekonstruieren, so zeigt sich,
daß er die willkürlich gesetzten Kriterien des 'Begründeten', 'Vernünftigen' und ihm
'Wiedererkennbaren' nicht nur als Qualitätsmaßstäbe, sondern sogar als subjektive Triebkräfte des
Dichtens dem Aristophanes unterschiebt. Dessen Komödien allerdings durch das Sieb dieses

spießigen Rationalismus zu drücken, entspricht mutatis mutandis dem Versuch, Brechts
Dreigroschenoper aus den Kategorien von Boileau's Art poetique zu erklären (H. selber
beruft sich auf «das Zeugnis Lessings Hamburgische Dramaturgie St. 23 und 33, mitgeteilt
von Gudeman im Komm, zu Poet. 1454» [3134]). Würde das nun energisch und genau
durchgeführt, so müßte sich immerhin das totaliter aliter der InkommensurabilitätvonMaßund
Gemessenem ergeben, sodaß beide einander in ihrer Art wenigstens scharf negativ charakterisierten.

Aber das Unglück will es, daß H. seine Arbeit darauf anlegt, «daß sie bemüht ist, den Ruhm
des Aristophanes zu verkünden, indem sie immer und immer wieder sinnvolle Formen,
Gestaltungen nachweist» (313), Aristophanes also in diese Maßstäbe hineinlobt. Wie solches

erreicht werden soll, mag ein Beispiel zeigen: Drei Seiten (247-250) müssen dazu herhalten,
die Ehrbarkeit des vulgären Wursthändlers in den Rittern «nachzuweisen». Und warum -
«Um die Überraschung, die der Teil nach der zweiten Parabase für manche Beurteiler zu bieten
hat, so sehr vorzubereiten, daß sie keine Überraschung mehr ist, genügt nun ein einziger Schritt.
Der Wursthändler muß in den Diskussionen mit Kleon als ein rechtlich denkender, auch ein
sachkundiger Mann vorgestellt werden» (250). Die 'unvernünftige' Überraschung ist mit
dieser 'Deutung' allerdings weg-'interpretiert', und nach dieser Methode «wurde mit aller
Entschiedenheit bei vielen Gelegenheiten behauptet, daß auch eine komische Figur nur als vom
Dichter vollkommen bewältigte Einheit verstanden werden könne, und deswegen ist zu fordern,
daß alles Tun, das sich nach der Art des Bomolochos zu richten scheint, als eine in die Einheit
des Wesens gehörige Äußerung begriffen werde. Es kann einfach nicht geschehen, daß eine Figur
plötzlich zu Äußerungen ansetzt, die außerhalb ihres Wesens lägen» (255) - eben deshalb nicht,
weil, um dieser Vorstellung von 'Literatur' zu genügen, einfach nicht sein kann, was nicht
sein darf. Deshalb muß alles Schwierige, Besondere, typisch Aristophanische in umschweifigen
Tiraden zerredet und vernebelt werden. So wird also ständig gefordert, behauptet und
verkündet - anstatt gestaunt, beobachtet und erklärt. Als größtes Ärgernis für diesen «Ruhm»
des A. erwiesen sich sein Witz und seine Komik. H. vermeidet es auch konsequent, davon zu
reden, und wo er es doch einmal nicht umgehen kann, schiebt er mit Recht die Schuld der
Verführimg anderer zu: «Das Beispiel aus den Wespen, das wir im Verfolg der Richterschen
Gedankengänge wählten, hat dazu verführt, die Auswahl des Dichters aus der bedeutenden
Fülle des Möglichen unter dem Gesichtspunkt der 'Komik' zu sehen» (232). Daraus ist auch
leicht zu ersehen, warum H. darauf verzichten kann, den Voraussetzungen des Komischen bei
A. nachzuspüren. Dafür strebt er danach, die Komödie in jenen luftleeren Raum zu erheben,
wo sie «dem betrachtenden Auge das hohe Vergnügen bereitet, einen in der Form gebun-

8 Museum Helveticum



106 Thomas Geizer: Neuere Bücher zu Aristophanes

denen, darin strengen und klaren Schaffensprozeß zu erschauen, wo alles Geformte von nobler,
da sinnerfüllter Einfachheit und somit Einheit ist» (329). Hier hat wirklich 'Komik' nichts
mehr zu suchen, und damit sollte wohl die Alte Komödie hinaufgeadelt erscheinen zu einem

ganz und gar unkomischen literarischen lucus a non lucendo. Eine echte Auseinandersetzung
mit den Resultaten früherer Forschung kann von dieser, Dikaiopolis und Strepsiades
unzugänglichen Höhe aus nicht Zustandekommen, und so polemisiert H. meist nur
verallgemeinernd oder indirekt, und man glaubt auch seiner ebenso umschweifig abgegebenen
Versicherung (7f.), daß er sich manches gar nicht bemühte kennenzulernen.

Wieder hinunter auf den Boden der handfesten aristophanischen Wirklichkeit führt G. M. J.
Sicking, Aristophanes' Ranae, een hoofdstuk uit de geschiedenis der Griekse poetica (Van Gorcum,
Assen 1962, 198 S.). Vom Reichtum des Inhalts können kurze Stichworte keinen genügenden
Begriff geben. Das Buch verbindet sinnvoll eine Erklärung des ganzen Stücks des A. und
scharfe Charakterisierung seiner literaturkritischen Urteile mit der Frage nach der Herkunft
der poetischen Theorien und der eigenen Leistung des A. bei ihrer Formulierung. Dem weiteren
Verständnis des A. als Dichter dient die klare Darstellung seiner Kritik an der Tragödie und
damit seiner Wertmaßstäbe für das Dichterische überhaupt. Die Untersuchung zeichnet sich
aus durch die methodische Umsicht, mit der die einzelnen Aussagen des A. gleichzeitig in ihrer
Funktion im dramatischen Zusammenhang und den Erfordernissen des komischen Spiels und im
weiteren Rahmen seiner Thesen betrachtet werden, durch den Reichtum an Gesichtspunkten,
die sich in fairer Diskussion mit anderen Meinungen entfalten und durch die reiche Dokumentation.

Scharfsinnig sind die komplexen Voraussetzungen aufgewiesen, die u. a. darin bestehen,
daß A. nicht nur die sophistische Dichtung des Euripides, sondern auch gewisse sophistische
Methoden der Kritik selber kritisiert und parodiert. S. lehnt die Annahme, daß der Synkrisis
des Aeschylus und Euripides ein schon fertig formulierter Traktat (eines Sophisten, etwa des

Gorgias) zugrundeliege, als durch keine überlieferten Tatsachen erweisbar ab und geht dafür
darin sehr weit, dem A. zuzubilligen, er habe viel selbständiger, als gelegentlich angenommen
wurde, poetische Theorien und Vorstellungen verschiedener Herkunft zu einer eigenen
systematischen Synthese der Tragiker-Kritik ausgebaut und mit seiner Darstellung, durch einzelne
im Hellenismus wieder auftauchende Termini, sogar eine bleibende schöpferische Wirkung
ausgeübt. Wer sich für sophistische Sprachlehre, Stilistik, Poetik, die Vorstellung vom Dichter
und für deren Nachwirkung interessiert, wird sich mit diesem Buch beschäftigen müssen. -
'Der Aufbau der Frösche' (163-188) ist auch Gegenstand eines unitarischen Kapitels bei
Eduard Fraenkel, Beobachtungen zu Aristophanes (Ed. di storia e letteratura, Rom 1962,223 S.),
wo, noch mit einer Zusammenstellung über 'Die Parabasenlieder' (191-215; beide Kap.
Verbesserungen und Ergänzungen zu frühern Aufsätzen: Sokrates 1916, Philologus 1931),
anknüpfend an Stellen aus acht Komödien (Ach. Ri. Frie. Vö. Ly. The. Frö. Plu.) Wort-,
Vers-, Sach- und Szenenerklärungen, verbunden mit recht persönlichem Lob und Tadel gegen
lebende und tote Philologen, mitgeteilt werden. Das größte Interesse dürfen die Beobachtungen

zum Dialog, zur Verteilung der Verse auf die Personen (Überlieferung) sowie zum
Ausdruckswert gewisser Formeln und Wörter der gesprochenen Sprache beanspruchen. Sie sind
durch Belege aus allen Teilen der griechischen und lateinischen Überlieferung gestützt und
erhellen auch die herangezogenen Stellen anderer Autoren. Bedauerlich ist, daß diese Parallelen
nicht durch sorgfältigere Indices erschlossen sind, so daß an sich prächtige Beobachtungen wie
etwa zu Vergil, Aen. 7, 460; 11, 453 (32), Cicero, Att. 4, 12 (70f.) für nicht-aristophanische
Interessenten vergraben bleiben.


	Hinweise auf einige neuere Bücher zu Aristophanes

