
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 2

Artikel: Zum Hieros in den antiken Mysterien

Autor: Freymuth, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien

Von Günther Freymuth, Berlin

In seinem kürzlich erschienenen Buch «Roman und Mysterium in der Antike»
versucht R. Merkelbach, in Weiterführung von Gedanken Kerenyis und als ein
Nachfahr der allegorisierenden spätantiken Theologen, zu zeigen, daß die antiken
Romane verschleierte Mysterientexte waren. Träfe diese Hypothese zu, so wäre
ihre Bedeutung für das Verständnis der antiken Mysterien von noch größerer
Bedeutung als für das der Romane selbst; denn diese würden ja dann den Schlüssel

zur Erkenntnis der in den Mysterien vollzogenen, uns bisher unbekannten heiligen
Handlungen bieten.

Im folgenden soll zu einzelnen Deutungen Merkelbachs nicht so sehr Stellung
genommen als vielmehr geprüft werden, wie weit eine von ihm auf Grund allegorischer

Interpretation von Romanen erschlossene heilige Handlung in der sonstigen
Überlieferung als bezeugt gelten kann. Es handelt sich um den sogenannten Hieros
Gamos, der nach Merkelbach sowohl in den Isis- als auch in den Dionysosmysterien
real zelebriert wurde.

Die «Heilige Hochzeit», die Liebesvereinigung eines Menschen mit einer Gottheit,

die durch einen menschlichen Stellvertreter oder durch ein sexuelles Symbol
dargestellt wird, ist keineswegs, wie man auf Grund der Ausführungen Merkelbachs

annehmen könnte, ein Ritus, der für die antiken Mysterien grundsätzlich
gesichert wäre1. Nach Merkelbach war «die Einweihung in den Geschlechtsverkehr
ein Bestandteil sowohl der Isis- wie der dionysischen Weihen» (S. 16f. 213).
Wir verfolgen zunächst Merkelbachs Gedankengang für die Isismysterien. Nach
ihm war die Vereinigung von Amor und Psyche, wie sie Apuleius in den

Metamorphosen darstellt, von pädagogischer Bedeutung für alle Frauen, die in die

Isismysterien aufgenommen wurden; sie lernten aus ihr, daß man den unsichtbaren
Gatten, den Gott Horus-Amor-Cupido, nicht sehen darf. Die anus textrices, denen

Psyche bei ihrer Wanderung durch die Unterwelt begegnet, sind ungeweihte, alte
Jungfern, die den Hieros Gamos versäumt haben; es gab also im Isiskult vermut-

1 Grundsätzlich ablehnend verhält sich Nilsson gegen diese etwa gleichzeitig von Dieterich,

Eine Mithrasliturgie (1903) 121-134, und R. Reitzenstein im Poimandres (1904) für
die Mysterien inaugurierte und, wie Nilsson, Or.Eel.2II 661 meint, seitdem allgemein rezipierte
Vorstellung; als «spärlich und wenig klar» bezeichnet Josef Schmid, RAC II 528ff. die dafür
vorhandenen Zeugnisse; doch versteht er unter anderm den Ritus des &eöq öiä xöhiov in
den Sabaziosmysterien, in denen dem Mysten eine den Zeus darstellende phallische Schlange
durch den Schoß gezogen wurde, als symbolischen Hieros Gamos; vgl. auch die von H.
Leisegang interpretierte spätantike Schlangenschale, die nach ihm eine ähnliche Handlung
darstellt: ein Kreis von Gläubigen betet die Gottheit in Gestalt der großen Schlange an,
«die Frauen in der Erwartung, den Gott zu empfangen, die Männer für sie betend» (The
Mystery of the Serpent, jetzt in The Mysteries, Bollingen Series 30, 2 [1955] 194-260).



Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 87

lieh keine Jungfrauen (S. 46). «Unzweifelhafte Zeugnisse» dafür sind nach Merkelbach

der von Flav. Josephus, Ant. Jud. XVIII 4, 73 Niese erzählte Anlaß für das

Verbot des Isiskults in Rom2 und die Erzählung des Rufinus, Eccles. hist. XI 25

über den an mehreren Frauen ähnlich durchgeführten Betrug des Tyrannos, eines

alexandrinischen Priesters des Gottes Saturn. Von den beiden Zeugnissen scheidet
das zweite zwar nicht für den Hieros Gamos in den Mysterien, aber vielleicht in
den Isismysterien aus; denn von Merkelbachs Gleichsetzungen Saturn Kronos

Aion Sarapis ist die letzte nur eine Möglichkeit3. Dagegen gehört der von
Josephus erzählte Vorfall eindeutig in den Bereich der Isisreligion und ist eine

Crux der Religionshistoriker. Wenn man Merkelbachs Deutung hinzunimmt, kann
man vier Interpretationen unterscheiden. Die erste, die von Reitzenstein, Poiman-
dres 229, ist die energischste, weil einzige, die den Text ernst nimmt, d. h. zu
erklären sucht, warum der Priester Anubis als denjenigen Gott bezeichnet, der
die Liebesvereinigung wünscht. Denn Anubis ist ja im Isiskult eindeutig commeator

(Ap. Met. XI 11, 1), Bote der Isis, und es bleibt schwer verständlich, wieso eine
solche Vereinigung, die ja, da Paulina bereits eingeweiht ist, eine einmalige
Begnadung oder eine zweite, höhere Weihe sein müßte, gerade mit ihm stattfinden
sollte4. Reitzenstein glaubte nun aus drei Zeugnissen einen Offenbarungsgott Anubis

erschließen zu können8: aus dem astrologischen Werke des Nechepso und
Petosiris (2. Jahrhundert v. Chr.), in welchem dem lehrenden Hermes Anubis und
Asklepios als jüngere göttliche Begleiter gegeben sind, aus einem Zaubergebet, in
dem Anubis als Diener des Hermes Trismegistos, allerdings sehr unsicher, bezeugt
ist, sowie aus einem Manethofragment in den Excerpta Barbari, der mittelalterlichen

Übersetzung einer alexandrinischen Mönchschronik. Damit verband er die
Nachricht des Irenaeus I 13, 3 über die Sekte der Markosier, bei der die Gabe der

Weissagung durch den Hieros Gamos von Markos auf die auserwählte Frau
übertragen wurde, und folgerte daraus «im Isiskult ein Mysterium der Vereinigung

2 Ich gebe eine Paraphrase des Textes nach Merkelbach 17 und Reitzenstein, Poimandres
229: In die Regierungszeit des Tiberius fiel der Skandal um den römischen Ritter Decius
Mundus. Dieser hatte sich in die junge und schöne Paulina, die Frau eines vornehmen
Mannes, verliebt. Aber alle seine Anträge wurden abgewiesen. Da bekannt war, daß
Paulina eine eifrige Isisdienerin war, bestach Mundus durch eine Sklavin einen
Isispriester; dieser sagte der Paulina, Anubis befehle ihr, zu ihm zu kommen. Der Frau war dies
hocherfreulich, und sie rühmte sich vor ihren Freundinnen der Gnade des Anubis. Auch ihr
Mann war einverstanden. Paulina ging in den Tempel und speiste; als es Schlafenszeit war,
wurden die Türen des Tempels geschlossen und die Lichter gelöscht. Mundus war im Tempel
versteckt gewesen, und Paulina gab sich ihm hin im Glauben, er sei der Gott. Die Frau
rühmte sich am folgenden Tage ruhig der genossenen Gunst, bis der freche Hohn des Mundus

ihr den Sachverhalt enthüllte.
3 Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen3 (1927) 246 vermutete zweifelnd

den Agathos Daimon, einen schlangengestaltigen alexandrinischen Hausgott, mit dem der
Aion identifiziert wurde; vgl. zu diesem synkretistischen Gott und seinen verschiedenen
Gleichsetzungen Nilsson, Oriech. Bel.2 II 498ff. 503 Anm. 5 u. 7; 504. Nach Merkelbach
(vgl. o. S. 86) müßte die Gleichsetzung übrigens Saturn Kronos Aion Horus lauten.

4 Der Anubishymnos von Kios, in dem Anubis als «König aller Himmlischen» erscheint,
der von seinem Vater Osiris und seiner Mutter(!) Isis besonders geehrt wird, scheint
exzeptionelle theologische Spekulation zu bieten (vgl. Peek, Der Isishymnos von Andros [1930]
139ff.) und kann jedenfalls zur Interpretation einer Kulthandlung nichts beitragen.

6 Poimandres 117 ff.



88 Günther Freymuth

des Offenbarungsgottes Anubis mit dem anbetenden Weibe, welches dieses zu
höherer Erkenntnis und höheren Weihen emporheben sollte»6.

So geistreich diese Interpretation ist, so fragwürdig ist an sich schon ein nur
aus Buchmysterien erschlossener Offenbarungsgott Anubis im Isiskult. Denn
außerhalb seiner Funktion als Diener der Isis erscheint Anubis in der hellenistischrömischen

Zeit nur als Gefährte anderer Unterweltsgötter mit dem Schlüssel zum
Öffnen der Tore des Hades7. Dazu kommt aber, daß die an sich schon unsichere

Bezeugung für Anubis als Offenbarungsgott, das Manethozitat, aus dem Reitzen-
stein auf Anubis als Verfasser heiliger Schriften schloß, jetzt entfällt8. Damit ist
Reitzensteins Hypothese der Boden entzogen. Er hat sie selbst, ohne sich von ihr
zu distanzieren, durch eine andere ersetzt, die das Anubisproblem ignoriert9. Da
sie Norden10 ebenfalls vertritt, können wir sie die Reitzenstein-Nordensche

Interpretation nennen. Sie geht von dem seit der 18. Dynastie11 gelehrten Theologu-
menon aus, daß der Sonnengott Amon Re sich mit der Königin in der Gestalt ihres
Gatten vereinigt. Daß die Königin durch diese heilige Handlung selbst zur Göttin,
zur Isis wurde, wie Reitzenstein, Mysterienrel. 35 und Norden 139 behaupten,
trifft nicht zu, vielmehr wird die altägyptische Königin als Gattin des Horus-

Königs gerade nicht mit Isis, die die eigentliche Mutter des Königssohnes ist,
identifiziert, und sie wird zur Isis auch nicht nach ihrem Tode12. Doch haben die
Ptolemäerinnen diese neue Auffassung inauguriert, zuerst in der zweiten Hälfte
des 2. Jahrhunderts Kleopatra III. mit der Ernennung eines Priesters für Isis
(iegog n&hxg "Iaidog fieydfojg (xrycqog fiecov), der in Wirklichkeit für den Kult der

Königin selbst als Isis bestimmt war13, später dann Kleopatra VII., die Große,
die den Titel «neue Isis» führte14. Dieses Theologumenon habe sich, nach Reitzen-

stein-Norden, losgelöst von der Vergöttlichung des Pharao, als Kulthandlung in
den Mysterien erhalten und werde bei Josephus und Rufinus dargestellt. Wenn

griechisch geschriebene theologische Schriften ägyptischer Priester, aus denen

Plutarch zitiert15, rechtfertigen wollten, daß es zwar keine geschlechtliche Beziehung

zwischen einem sterblichen Mann und einer Göttin, wohl aber eine solche

zwischen einer sterblichen Frau und einem Gott gäbe, so wollten sie das Mysterium,

6 Poimandres 221/2. 228/29; Mysterienreligionen3 251; vgl. Leisegang, Die Gnosis4 (1955)
348.

' Vgl. S. Morenz, Anubis mit dem Schlüssel, Wiss. Zeitsohr. der Karl Marx-Universität
Leipzig 3 (1953/54), Gesellschafts- und sprachwiss. Reihe Heft 1, 79-83.

8 Vgl. Jacoby im Apparat zu FGrHist III C (1958) 609 F 4.
9 Mysterienrel.3 (1927) 35f. 99f. 245f.
10 Die Geburt des Kindes (1924) 75f. 77ff. 139f.
11 Wilson, Propyl. Weltgesch. 1 (1961) 386.
12 So Frankfort, Kingship and the Gods (1948) 40f. 133f., dem V. von Gonzenbach,

Untersuchungen zu den Knabenweihen im Isiskult der römischen Kaiserzeit (1957) 72/73 folgt.
13 Taeger, Charisma I 296; Nilsson, Griech. Bel.2 II 164 f.
14 Vgl. die Zeugnisse dafür bei Norden a. O. 139 Anm. 1 u. 3.
16 Plut., Numa 4: Soxovotv ovx am&dvcog Alyvmioi Stetigelv, mg ywatxl pev ovx dSvvarov

nvevpa nhgotdoai Ssov xai Tivag evzexelv (tQ'/JJ-Q yeveaemg, tlvSoi de ovx eoxt avppt^tg Jinog ftedv
ovSe öfitXia ocbfiarog. Quaest. conv. VIII 1, 718 B: Alyvnnot xai öhog dooevt &eü noog
yvvalxa Hvrjrrjv caioXelnovotv opMav • rivdnahv 8' ovx äv otovrat &vrycöv ävSga HrjXetg Sem xoxov
xai xvrjoewt; äoyrjv naoaayelv



Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 89

daß der Gott verheiratete Frauen zur Hochzeit mit ihm auffordere, rechtfertigen.
Wenn Plutarch beschränkend von nväg aQyäg yevsaecog spreche, so komme darin
noch die altägyptische Zeugungslegende zum Ausdruck, nach der der Gott eben

nur die Anfänge der Zeugung bewirkt, die erst der menschliche Vater beendet16.

Gegen diese scharfsinnige Deutung ist einzuwenden, daß die Plutarchstellen von
Reitzenstein überinterpretiert sind17. Dafür, daß nväg evxexelv aqyjig yevsaecog
einfach befruchten heißt18, spricht das Zitat in den Quaest. conviv., wo ähnlich
töxov xal xvijaecog ärr/r/v steht, aber jetzt in bezug auf die Vereinigung eines
sterblichen Mannes mit einer Göttin, doyt) kann hier nicht die von Reitzenstein
angenommene Bedeutung haben, denn an eine Beendigung der Schwangerschaft durch
einen anderen Menschen oder Gott ist ja nicht gedacht. Da es sich an beiden
Stellen offenbar um dieselbe Quelle handelt, ist auch Numa 4 die nicht beschränkende

Bedeutung anzunehmen. Obwohl also Reitzensteins Hyperphilologismus
nichts ausgibt, bleibt es doch möglich, daß die ägyptischen Theologen mit ihrer
von Plutarch etwas allgemein und allzu knapp berichteten Aussage auf etwas
Bestimmtes, nämlich die altägyptische Lehre von der Zeugung des Pharao, anspielten.

Dieser Hieros Gamos wurde jedoch nur im Neuen Reich, seit der 18. Dynastie
(1580-1321), die dieses Dogma schuf, real vollzogen. Auch damals indes geschahen
nicht alle Einzelheiten der heiligen Handlung im Tempel, und es ist daneben an
eine symbolische Darstellung der Vereinigung in der Form eines Mysterienspiels
daselbst zu denken. Seit der äthiopischen Fremdherrschaft (ca. 700) vollends war
der Hieros Gamos, wie die Texte und Basreliefs der Geburtstempel - der älteste
erhaltene Text stammt aus der Zeit des Nektanebos - deutlich zeigen, nur noch
ein liturgisches Spiel, in dem der Priester in der Rolle des Amon der Priesterin in
der der Hathor, die seit dem Ende des ägyptischen Nationalstaates der Isis
gleichgesetzt wurde, das Symbol des Lebens überreichte, und ihr durch Einblasen des

Lebensatems (des Ttvevjua Plutarchs?) die Konzeption des Kindes ermöglichte19.
Wenn die theologischen Gewährsmänner Plutarchs also an Theogamie dachten,
dann nur an diesen seit langem nur noch symbolischen Vollzug und nicht an die

Rechtfertigung einer vom Herrscherkult losgelösten, noch bestehenden
Mysterienkulthandlung, in der der Hieros Gamos zwischen einer verheirateten Frau und
dem Gotte wieder real vollzogen worden und im übrigen, was den von Josephus
berichteten Vorfall angeht, Anubis Nachfolger des Sonnengottes geworden wäre.

Kann somit ein derart illegitimes Weiterwirken der altägyptischen Königslegende

nicht angenommen werden, so liegen andererseits Zeugnisse für ein legi-

16 So sinngemäß Reitzenstein, Poimandres 229 f.
17 Plutarch selbst lehnt den Hieros Gamos in seiner massiven Form ab, läßt jedoch die

Möglichkeit eines sublimierten Verkehrs zwischen Gott und Mensch offen, vgl. Taeger,
Charisma II 528f., speziell Anm. 189. Ihn interessiert an der Lehre der Ägypter nur deren
Ablehnung eines Hieros Gamos zwischen Mensch und Göttin, durch die er seine Skepsis
gegenüber einer Liebesbeziehung zwischen der Nymphe Egeria und Numa stützen kann.

18 Siehe K. Zieglers Übersetzung in: Plutarch, Große Griechen und Römer I (1954) 173.
19 Vgl. die Rekonstruktion des Rituals der göttlichen Geburt bei F. Daumas, Les mammisis

(Geburtshäuser) des temples Egyptiens (Paris 1958) 376-487, spez. 400ff., ferner 500f.

7 Museum Helveticum

Üassiach-jiMlolo^isohes
öÄßia&i' dor University

züj&xge:



90 Günther Freymuth

times Weiterwirken dort, wo wir es erwarten, nämlich im Herrscherkult, vor.
Dahin gehört für Ägypten der von Kleopatra VII. in Hermonthis (südlich von
Theben) erbaute Tempel der Geburt und die Erklärung der Priester, Cäsarion wäre

von Re in der Gestalt Cäsars erzeugt worden20, und im außerägyptischen Bereich
die Legende von der Geburt des Octavianus, die der Ägypter Äsklepiades von
Mendes in seinen Theologumena brachte (bei Sueton, Äug. 94, 4)21.

Wenden wir uns nun zum dritten Erklärungsversuch, dem Merkelbachs, so

stellen wir fest, daß er zwar auf den Passus verweist, wo Reitzenstein den Paulinaskandal

aus der altägyptischen Zeugungslegende zu erklären sucht (S. 144 Anm. 3),
diese selbst aber nicht heranzieht. Er faßt deshalb offenbar auch Plut. Numa 4

riväg aQX&g nicht wie Reitzenstein einschränkend, sondern in der oben vorgeschlagenen

Bedeutung22. Ihm scheint der Hieros Gamos, wie bereits erwähnt, durch die

Psycheerzählung des Äpuleius als Kulthandlung der Isismysterien gesichert23.

Amor-Cupido entspreche Horus (S. 11), die Hochzeit, die dieser unsichtbar mit
der jungfräulichen Psyche vollzieht, der ersten24 Mysterienweihe (S. 50). Dazu

paßt allerdings schlecht, daß bei Josephus Paulina von Anubis gerufen wird (den
übrigens Merkelbach Psyche als Merkur, also in dienender Funktion, zum Himmel
entraffen läßt; Merkelbach verweist S. 52 Anm. 2 auf Äpuleius XI 11, 1), daß

sowohl Josephus als auch Rufinus von verheirateten Frauen berichten und daß
Paulina als bereits Eingeweihte die Aufforderung des Gottes erhält25.

Merkelbach nimmt nun aber im Isiskult nicht nur einen Hieros Gamos zwischen
einer sterblichen Frau und dem Gott Horus an, sondern, wenn auch mit Bedenken,

20 Vgl. Daumas a. O. 339ff.
21 Merkelbachs Schüler E. Köberlein, Caligula und die ägyptischen Kulte (Diss. Erlangen

1961) 55ff. glaubt, den von Sueton, Vita Caligulae 22, 4 berichteten Hieros Gamos des
Caligula mit der Mondgöttin in den Isismysterien lokalisieren zu können. Gaius hätte diesen
sowohl als Gott Sol-Helios mit seiner Schwestergemahlin Luna-Selene als auch als Myste
mit Isis-Luna vollzogen. Die erste kultische Rolle des Gaius wäre, abgesehen davon, daß
die Identifizierung der Luna mit Isis nicht gesichert ist, grundsätzlich nicht ausgeschlossen,
da sie in der Tradition wurzeln würde, wobei die Frage, ob realer oder symbolischer Vollzug,
offen bliebe; für Gaius die Rolle des Isismysten anzunehmen, besteht allerdings kein Anlaß,
vgl. u. S. 91.

22 Merkelbach 144 «aus ihr Leben erzeugen»; liest M. wie Taeger, Charisma II 527 Anm.
189 nicht das überlieferte ivrexeTv, sondern sxtsxeIv

23 Auf die Deutung der dionysischen Friese der Villa dei misteri, speziell der dort
dargestellten Enthüllung des Phallos, die Merkelbach zur Interpretation der Initiationsriten in den
dionysischen (213/14) und den Isismysterien (48ff.) heranzieht, möchte ich nicht eingehen,
da sie zu unsicher ist. Vgl. die ganz davon abweichende Deutung Nilssons in The Dionysias
Mysteries of the Hellenistic and Roman Age (1957), zusammengefaßt jetzt Criech. Rel.2 II
366 f.

24 Mißverständlich spricht Merkelbach 122 von der höchsten Mysterienweihe.
25 Nach Hinweisen seines Schülers Koenen meint Merkelbach 117 sogar, viele der römischen

Hetären seien Dienerinnen der Isis und des Amor-Harpokrates gewesen, man könne die
Namen Delia, Nemesis, Cynthia fast als signa von Isismystinnen auffassen. Diese Mädchen seien
im Mysterium in die Liebe eingeweiht worden und ihre über die körperlichen Beziehungen
weit hinausgehende Anziehungskraft möge damit zusammengehangen haben, daß sie ihren
Beruf als Dienst an ihrem Gott auffaßten. Zu diesem neuen Beitrag zur Entstehung der
römischen Liebeselegie ist zu sagen, daß die Elegiker allerdings von diesem Sendungsglauben

ihrer Geliebten nicht in dem Maße, wie man annehmen müßte, profitiert zu haben
scheinen. Wenigstens sprechen ihre bekannten Klagen über die durch die Keuschheitsgebote

erzwungene oder auch nur vorgespiegelte Abstinenz der Mädchen nicht dafür.



Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 91

zwischen dem Mysten und Isis. Er erschließt dies aus der tränenreichen Hochzeit
des Habrokomes und der Antheia bei Xenophon von Ephesos (I 8; M. S. 94)
und der passiven Art, mit der Kleitophon die Liebe der Melite über sich ergehen
läßt (Achilleus Tatios Y 27, M. S. 144f.). In beiden Schilderungen sieht Merkelbach

eine kultische Wiederholung der Hochzeit des toten Osiris mit Isis, bei der
sie den Horus empfing. Er gibt indes zu, daß eine Vereinigung von Mensch und
Göttin durch das von Plut. Numa 4 erwähnte Zeugnis ägyptischer Theologen
gerade ausgeschlossen wird. Merkelbach läßt daher für Ach. Tat. drei Auswege
offen: entweder sei die Hochzeit nur symbolisch vollzogen worden, oder Ach. Tat.
habe, um die Beziehung auf das Ritual zu verhüllen, die Rollen von Mann und
Frau vertauscht26. Letztlich sieht Merkelbach jedoch im Hinblick auf den Mangel
an festen Dogmen und bindenden heiligen Schriften in der Isisreligion keine

Schwierigkeit darin, eine reale Zelebration der Erweckung des Osirismysten aus
der Todesstarre in der Umarmung der Isis anzunehmen, und vermutet, nach Analogie

der Sexualmysterien der Barbelognostiker (Epiphanios, Panar. haer. 26, 9),
daß leichtsinnige schöne Frauen von den Isispriestern verwendet wurden, um
junge Männer für die Sekte zu ködern. Was nun die kultische Wiederholung der
Totenhochzeit des Osiris angeht, so wird sie zumindest fraglich durch den
Pyramidentext 63227; denn von der Mischung aus Lust und Schmerz, die die beiden
oben angeführten Schilderungen auszeichnet und die nach Merkelbach auf die

Mysterienbedeutung der Totenhochzeit hinweist, findet sich in diesem nichts, nur
der Jubel der Isis über die Begattung durch Osiris. Fragwürdig ist aber auch die

Verbindung mit den Barbelognostikern28. Offenbar sieht Merkelbach in Isis das Vor-
bild der Barbelo29. Da bestände jedoch der Unterschied, daß sich nach Merkelbach
die Mysten mit einer als Isis agierenden Frau vereinigen, bei der libertinistischen
gnostischen Sekte die männlichen Mitglieder mit den weiblichen, um der Göttin
die ihr vom Archon und anderen Göttern entzogene Kraft zurückzugeben30. Die
Barbelognostiker hätten also aus dem Isisdienst gerade die nach Merkelbach
entscheidende Handlung, die Vereinigung mit der Göttin selbst, nicht übernommen.
Darüber hinaus wäre zu überlegen, ob man nicht die Isisreligion außerhalb des

Vergleichs mit einer doch offenbar sexualpathologischen Erscheinung31, wie sie diese

Mysterien darstellen, halten sollte32. Unser literarischer Hauptzeuge für den
Isiskult, Apuleius, weiß jedenfalls nichts vom Hieros Gamos des Mysten mit der Göttin.

26 Das tue auch der Verf. der Historia Apollonii Regis Tyri 26/27 Rez. B in der Szene
der Wiedererweckung der in den Sarg gelegten und nach Öffnung des Sarges wiederbelebten
Archistratis, die hier die Rolle des Osiris spiele (Merkelbach 164/65).

27 Übersetzt von Dieter Müller, Ägypten und die griechischen Isis-Aretalogien, Abh. sächs.
Akad. Phil.-hist. Kl. 53, 1 (Berlin 1961) 34.

28 Auf sie hatte zuerst Reitzenstein im Zusammenhang der hermetischen Offenbarungstheologie

hingewiesen, Poimandres 227/28.
28 Zum Vorbild der weiblichen Gottheiten im Gnostizismus vgl. Nüsson, Griech. Rel? II

620f.
30 Vgl. dazu Leisegang, Die Gnosis 186 ff.
31 So Taeger, Charisma II 598.
32 Anders die communis opinio, vgl. Leisegang a. O. 193ff., der diesen Spermakult

religionshistorisch versteht, und Schoeps, Theol. Literat. Zeit. 1956, 419/20, nach dem die



92 Günther Freymuth

Sowohl Reitzenstein in beiden Erklärungsversueben des Josephusberichts als

auch Merkelbach sprechen von verschiedenen Weihegraden im Isismysterium. Für
Reitzenstein bedeutet er eine höhere Weihe, für Merkelbach die erste (anders
offenbar Koeberlein a. 0.: «Gaius als Isismyste sicher höchsten Grades»),
Demgegenüber hat Nilsson betont, daß Apuleius im 11. Buch der Met. nicht von drei
verschiedenen Weihegraden spricht, sondern von drei Einweihungen, einer in die

Isismysterien, einer in die des Osiris - die, wie Apuleius sagt, sehr verschieden von
denen der Isis waren - und einer wahrscheinlich in die Mysterien des Osiris und
der Isis33. So scheint für den Hieros Gamos auch als einen von mehreren Weihegraden

in den Isismysterien kein Platz zu sein.

Wir hatten bereits von dem Weiterwirken des altägyptischen Zeugimgsmythos
im Herrscherkult hellenistischer und römischer Zeit gesprochen. Die Aufnahme
Alexanders des Großen als Sohn des letzten Ägypterkönigs Nektanebos in diese

Legende, die ägyptische Priester zur Förderung ihrer anti-persischen Propaganda
vornahmen, löste bei skeptisch reagierenden Griechen auch die Erzählung vom
Trug des Nektanebos aus34, der die Rolle des Gottes Amon bei Olympias gespielt
habe. Otto Weinreich hat in den Zusammenhang dieser und anderer Geschichten

vom Priestertrug auch die Munduserzählung eingeordnet. Wenn er diese aber so

zu verstehen sucht: «Man wird zu der Annahme gedrängt, daß im Isiskult die

Gottvereinigung als Mysterium gelehrt und geglaubt, vielleicht auch symbolisch
vollzogen wurde35», so schafft er mit dieser Variante der Reitzensteinschen Deutung

einen neuen Widerspruch; denn falls der Vollzug nur symbolisch war, hätte
dann Paulina nicht, statt den realen Vollzug hinzunehmen und sich, wie Josephus
ausdrücklich überliefert, am folgenden Tag der genossenen Gunst des Anubis zu
rühmen, über diesen vielmehr entsetzt sein müssen?

Zwei Voraussetzungen waren nötig, um den Paulinaskandal zu schaffen. Die
eine war der Priestertrug. Daß dieser eine lange Tradition hatte, hat Weinreich
gezeigt. Auch für die zweite, die seelische Bereitschaft gewisser Frauen der
römischen Oberschicht in der frühen Kaiserzeit für den Hieros Gamos hat er das
entscheidende Zeugnis bereits genannt, Seneca bei Augustinus, Civ. dei VI 10. Nachdem

Seneca, wie Augustin sagt, die Osirismysterien verspottet hat - ohne übrigens
etwas vom Hieros Gamos zu berichten -, spricht er von unsinnigen rituellen
Handlungen auf dem Kapitol und erwähnt zuletzt dort sitzende Frauen, die Jupiters
Geliebte zu sein sich einbilden. In dieser Atmosphäre konnten auch Frauen
Geliebte des Anubis werden. Warum dieser Gott Paulina besonders begehrenswert
erschien, können wir nicht mehr beurteilen. Der Priester wußte seine Gläubige
sicherlich psychologisch richtig zu behandeln. Reizten vielleicht die Aristokratin

Sexualmysterien des gnostischen Nihilismus dem Ziel der Selbsterlösung dienen und als
ein Gegenstück zur radikalen Askese die Sünde durch die Sünde überwinden wollen. Aber
auch von hier aus führt kaum ein Weg zu den Isismysterien zurück.

33 Nüsson, Griech. ltd."1 II 637 f., über die vermutlichen Gründe dafür 638.
34 Angeblich auf Onesikritos zurückgehend, vgl. jedoch Jacoby, FGrHist 134 F 39

mit seinem Kommentar.
35 Der Trug des Nektanebos (1911) 21.



Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 93

gerade das Halbtierische und die dienende Funktion des Schakalgottes? Bei
Petron 126 erzählt die Magd Chrysis Einzelheiten über den perversen Geschmack
der dominae. Die von Josephus berichtete Reaktion der Umgebung Paulinas
berührt sich mit der Einstellung Senecas: Unglaube und Bedauern, daß eine solche

Frau sich zu so etwas herabließ36. Die Paulinaepisode ist ein religionspsychologisches

Problem, zum Ritual der Isismysterien aber dürfte sie nichts beitragen, und
mutatis mutandis wird dies auch für den Bericht des Rufinus gelten.

Die «Heilige Hochzeit» in den dionysischen Mysterien können wir kürzer
behandeln. Hier liegt nicht, wie für die Isismysterien, ein wenn auch problematisches
Zeugnis vor, vielmehr erschließt Merkelbach (S. 213f.) aus dem Roman des Longus,
und zwar speziell der Szene, in der Lykainion Daphnis verführt (III 15-19), eine

Erziehimg zur bzw. Einführung in die Liebe als Initiationsritual. Das einzige
literarische Zeugnis37, auf das sich Merkelbach beruft, sind die von Livius 39, 8-19
geschilderten Ausschreitungen im römischen Bakchanalienkult des Jahres 186.

Die Beurteilung der Vorgänge hängt weitgehend von dem Vertrauen ab, das man
der Darstellung des Livius schenkt38. Wollen wir ihn religionsgeschichtlich
auswerten, so spricht er eher, wie bereits Reitzenstein betonte39, für eine Vereinigimg
des Initianden mit dem Priester, also nicht, worauf Merkelbach abzielt, einen

heterosexuellen, sondern einen homosexuellen Hieros Gamos (vgl. vor allem 30, 10

cum per vim stuprum inferatur seil, a sacerdotibus). Die homosexuelle Haltung
scheint nach 39,13 plura virorum inter sese quam feminarum esse stupra überhaupt
in diesen Mysterien überwogen zu haben40. Aber selbst wenn unter den Ausschweifungen

sich auch heterosexueller Hieros Gamos fand, so bleibt es doch aus
soziologischen Gründen bedenklich, von diesen Bakchanalien der Unterschicht eine

Linie zu den spätrepublikanischen und kaiserzeitlichen dionysischen Mysterien

36 Plav. Jos., Ant. Jud. XVIII 4, 76: ol de rä yev r)jitarow eig rrjv rpvaiv rov ngdyparog
ogänneg, ra ö' ev &avuari xa§laravro ovx eyovxeg, <hg yor/ aniara xqIveiv, ohöte elg re xijv
aaxpnoavvrjv xai to äficopa amlöoiev avrfjg.

37 Merkelbach behauptet 214 Anm. 1, Petron 25f. parodiere, wenn er die Hochzeit Gitons
mit der siebenjährigen Pannychis schildere, den Hieros Gamos der dionysischen Mysterien.
Da es in diesen auch Kinderweihen gab, könnte M. die Stelle ebensogut dahin auslegen,
daß bereits Kinder in den Geschlechtsverkehr eingeweiht wurden.

38 Für wertlos hält Nilsson a. 0. den Bericht: «Jede Spur ihres wirklichen Inhalts
verwischt»; nach Latte, Rom. Relig. Gesch. (1960) 270 ist die strafrechtliche Seite
religionsgeschichtlich unwichtig; für Leipoldt, Die Mysterien (1948) 13 ist der Bericht zu Ungunsten
der Gläubigen entstellt; nach Kern, RE Art. Mysterien «war wohl jede religiöse Empfindung

in dem wüsten Treiben der Eingeweihten beiderlei Geschlechts verloren gegangen».
39 Mysterienrelig. 102. 252.
40 Vgl. die Übersicht über die möglichen Deutungen bei van Son, Livius' Behandding van

de Bacchanalia (1960) 120f. - Einen solchen homosexuellen Hieros Gamos glaubte Reitzenstein,

Hellenistische Wundererzählungen (1906) 52f. auch in angeblichen kleinasiatischen
Asklepiosmysterien zu finden. Maximos von Aigai erzählte nach Philostrat, Vita Apoll.
12 den mißlungenen Versuch eines kilikischen Dynasten, den als Diener des Asklepios in
dessen Tempel weilenden jungen Apollonios zu verführen. In der Bitte des Dynasten an
Apollonios ovorrjaov fie töj {lern faßte R. (Mysterienrelig. 27 Anm. 1; 25 Anm. 1) mwiordvai
nicht als «empfehlen», sondern nach einem Zitat aus dem Berliner Zauberpapyrus II
elg yaQ "AiSry ov yoigijoei Tivev/ia äiniov avara&ev xgaTaicö Ttaoedgqj als synonym mit SfuXeiii
#£<j> «vereinen». Wie Ed. Meyer, Kl. Schriften II 166f. jedoch gezeigt hat, wäre es gezwungen,

hier eine Mysterienbedeutung von avOTrjOov - die Philostrat nach R. übrigens nicht



94 Günther Freymuth

zu ziehen, die überwiegend von einer Oberschicht gefeiert wurden, deren dichterisch
verklärtes Wunschbild wir wohl - dies sei Merkelbach zugestanden - in dem
Roman des Longus sehen dürfen. Daß diese Mysterien, wie die vielen künstlerischen

Darstellungen zeigen, nicht geheim im strengen Sinn wie die Isismysterien
waren, hat Nilsson betont41, zugleich auch, daß für diese städtische Oberschicht
die sexuellen Symbole nicht, wie für die kleinen Leute, Fruchtbarkeitsbringer
waren, sondern «einen durch die Riten erlaubten pikanten Reiz besaßen»42. Um so

unwahrscheinlicher wäre es, wenn ein Ritus, der ein Höhepunkt pikanten Reizes

hätte sein müssen, geheim geblieben wäre.
Merkelbachs Beurteilung der sexualia in den Isis- und dionysischen

Mysterien hat etwas Zwiespältiges. Für beide postuliert er den Hieros Gamos.

Andererseits glaubt er einen bemerkenswerten Unterschied der beiden Kulte darin
zu sehen, daß Isis die homosexuelle Liebe überhaupt und den ägyptischen Priestern

speziell verbot und sie bestrafte (S. 102). Allerdings besagt das Zeugnis des Stoikers
und ägyptischen Priesters Chairemon, des Lehrers Neros, das Merkelbach bringt,
nur, daß die (von Chairemon idealisierten) ägyptischen Priester sie nicht ausüben43,

nichts über ein Verbot. Dagegen gibt es noch nicht herausgegebene Graffiti im
Iseum auf dem Aventin aus dem 1. und 2. Jahrhundert n. Chr., über die sich

Cumont so geäußert hat: «... un groupe de graffites d'un caractere obscene preuve
l'existence de relations intimes avec les jeunes esclaves de la confrerie et il con-
firme, ce que nous savions dejä, que la morale complaisante de la divinite alexandrine

etait indulgente aux peches de la chair»44. Zu beachten ist ferner der Eintritt
eines homosexuellen Gottes in den Isiskreis. Der Klüt des Antinous, des als Osir-
antinous apotheosierten Lieblingsknaben des Kaisers Hadrian45, der in Mantinea
mit synkretistischen, den dionysischen angeglichenen Mysterienverbundenwurde48,

war ja ein beliebtes Objekt der christlichen, aber auch der heidnischen Polemik.
All dies spricht gegen Merkelbachs These, und insofern dürfte in diesem Punkt
kein Unterschied zwischen den beiden Mysterien bestanden haben.

verstanden hätte - anzunehmen, die Redewendung des Statthalters stellt vielmehr «nur
die erste Annäherung in der Form einer bescheidenen Bitte» dar, «auf die dann im
weiteren Gespräch das Liebeswerben folgt». Da außerdem im Unterschied zu den Bakchana-
lien nach Maximos nicht der Initiand, sondern der Priester prostituiert worden wäre, müßten

wir in diesem Asklepioskult Tempelprostitution annehmen, wozu Apollonios auf Grund
seiner eindeutig asketischen Haltung nicht bereit gewesen sein dürfte. Zu dem Versuch
Reitzensteins, eine besondere Mysteriensprache nachzuweisen, vgl. Nilsson a. O. 700 Anm. 1,
über die Unwahrscheinlichkeit von Asklepiosmysterien Festugiöre, Personal Religion among
the Greeks (1954) 17027.

41 Griech. Bei* II 367.
42 The Dionysias Mysteries 146.
43 Bei Porphyrios, De abst. 4, 7 FGrHist 618 F 6; S. 151): djieiyovro tcqo di

Ttdvrcov [äipQodiolwv] 6/iMag ywaixeiag • äggevog /lev yäg ovSe röv äXXov ygövov /uereiyov.
44 Herr Prof. Merkelbach war so freundlich, mich auf die Graffiti aufmerksam zu machen,

Herr Dr. Vermaseren, mir den zitierten Passus aus dem schwer zugänglichen Aufsatz
Cumonts mitzuteilen, C. R. Acad. Inscr. 1945, 398.

46 Vgl. dazu B. Kübler, Antinoupolis (Leipzig 1914).
46 Taeger, Charisma II 382 erschließt sie aus Clem. Alex. Protr. 1, 4, 43 und Pans. 8, 9,

7f.; vgl. auch Nilsson, Griech. Rel.2 II 336. 353.



Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 95

Der Gedanke des Hieros Gamos in den Mysterien, wie er von Dieterich. und
Reitzenstein in die antike Religionsgeschichte eingeführt wurde, war kühn und
sehr anregend. Er erwies sich jedoch bei der Nachprüfung im einzelnen, z. B.
für die eleusinischen Mysterien, als nicht so fruchtbar, wie diese beiden Gelehrten

angenommen hatten, und er wurde auch, etwa durch die Art, wie Hopfner im
RE-Artikel 'Mysterien' ihn durchführte (vor allem für die Sabaziosmysterien),
etwas diskreditiert. Die Reaktion darauf hat ihren Höhepunkt in Nilssons
Griechischer Religionsgeschichte erreicht47. Merkelbachs etwas simplifizierende Art,
diesen Gedanken in einem größeren Zusammenhang wieder fruchtbar zu machen,
wird bei manchen interessierten, aber mit der Schwierigkeit des Problems nicht
vertrauten Leser den Eindruck hinterlassen, als habe Merkelbach in einigen antiken

Mysterien ein Ritual des «süßen Lebens» wiederentdeckt. Merkelbach hat diese

Aktualisierung sicher nicht beabsichtigt.
Zusammenfassend sei bemerkt, daß die Überlieferang uns bisher nicht zu dem

Schlüsse berechtigt, daß ein ritueller Hieros Gamos des Mysten oder der Mystin
mit der Gottheit in den Isis- oder Dionysosmysterien real oder symbolisch
zelebriert wurde.

4' Vgl. besonders II2 648 Anm. 2.


	Zum Hieros in den antiken Mysterien

