Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 21 (1964)

Heft: 2

Artikel: Zum Hieros in den antiken Mysterien
Autor: Freymuth, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien

Von Giinther Freymuth, Berlin

In seinem kiirzlich erschienenen Buch «Roman und Mysterium in der Antike»
versucht R. Merkelbach, in Weiterfiihrung von Gedanken Kérenyis und als ein
Nachfahr der allegorisierenden spétantiken Theologen, zu zeigen, dafl die antiken
Romane verschleierte Mysterientexte waren. Trife diese Hypothese zu, so wiire
ibre Bedeutung fiir das Verstdndnis der antiken Mysterien von noch gréBerer Be-
deutung als fiir das der Romane selbst; denn diese wiirden ja dann den Schliissel
zur Erkenntnis der in den Mysterien vollzogenen, uns bisher unbekannten heiligen
Handlungen bieten.

Im folgenden soll zu einzelnen Deutungen Merkelbachs nicht so sehr Stellung
genommen als vielmehr gepriift werden, wie weit eine von ihm auf Grund allegori-
scher Interpretation von Romanen erschlossene heilige Handlung in der sonstigen
Uberlieferung als bezeugt gelten kann. Es handelt sich um den sogenannten Hieros
Gamos, der nach Merkelbach sowohl in den Isis- als auch in den Dionysosmysterien
real zelebriert wurde. '

Die «Heilige Hochzeit», die Liebesvereinigung eines Menschen mit einer Gott-
heit, die durch einen menschlichen Stellvertreter oder durch ein sexuelles Symbol
dargestellt wird, ist keineswegs, wie man auf Grund der Ausfiihrungen Merkel-
bachs annehmen kénnte, ein Ritus, der fiir die antiken Mysterien grundsétzlich
gesichert wirel. Nach Merkelbach war «die Einweihung in den Geschlechtsverkehr
ein Bestandteil sowohl der Isis- wie der dionysischen Weihen» (S. 16f. 213).
Wir verfolgen zunichst Merkelbachs Gedankengang fiir die Isismysterien. Nach
ihm war die Vereinigung von Amor und Psyche, wie sie Apuleius in den Meta-
morphosen darstellt, von pddagogischer Bedeutung fiir alle Frauen, die in die
Isismysterien aufgenommen wurden; sie lernten aus ihr, daf man den unsichtbaren
Gatten, den Gott Horus-Amor-Cupido, nicht sehen darf. Die anus textrices, denen
Psyche bei ihrer Wanderung durch die Unterwelt begegnet, sind ungeweihte, alte
Jungfern, die den Hieros Gamos versiumt haben; es gab also im Isiskult vermut-

1 Grundsétzlich ablehnend verhilt sich Nilsson gegen diese etwa gleichzeitig von Diete-
rich, Eine Mithrasliturgie (1903) 121-134, und R. Reitzenstein im Poimandres (1904) fiir
die Mysterien inaugurierte und, wie Nilsson, Gr. Rel.2I1 661 meint, seitdem allgemein rezipierte
Vorstellung; als «spéarlich und wenig klar» bezeichnet Josef Schmid, RAC ITI 528 ff. die dafiir
vorhandenen Zeugnisse; doch versteht er unter anderm den Ritus des ®edg dia »dAmov in
den Sabaziosmysterien, in denen dem Mysten eine den Zeus darstellende phallische Schlange
durch den Schof3 gezogen wurde, als symbolischen Hieros Gamos; vgl. auch die von H. Lei-
segang interpretierte spidtantike Schlangenschale, die nach ihm eine #hnliche Handlung
darstellt: ein Kreis von Glaubigen betet die Gottheit in Gestalt der groBen Schlange an,
«die Frauen in der Erwartung, den Gott zu empfangen, die Manner fiir sie betend» (7he
Mystery of the Serpent, jetzt in The Mysteries, Bollingen Series 30, 2 [1955] 194-260).




Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 87

lich keine Jungfrauen (8. 46). «Unzweifelhafte Zeugnisse» dafiir sind nach Merkel-
bach der von Flav. Josephus, Ant. Jud. XVIII 4, 73 Niese erzihlte AnlaB fiir das
Verbot des Isiskults in Rom? und die Erzdhlung des Rufinus, Eccles. hist. XI 25
iiber den an mehreren Frauen éhnlich durchgefiihrten Betrug des Tyrannos, eines
alexandrinischen Priesters des Gottes Saturn. Von den beiden Zeugnissen scheidet
das zweite zwar nicht fiir den Hieros Gamos in den Mysterien, aber vielleicht in
den Isismysterien aus; denn von Merkelbachs Gleichsetzungen Saturn = Kronos
= Aion = Sarapis ist die letzte nur eine Moglichkeit®. Dagegen gehért der von
Josephus erzihlte Vorfall eindeutig in den Bereich der Isisreligion und ist eine
Crux der Religionshistoriker. Wenn man Merkelbachs Deutung hinzunimmt, kann
man vier Interpretationen unterscheiden. Die erste, die von Reitzenstein, Poiman-
dres 229, ist die energischste, weil einzige, die den Text ernst nimmt, d. h. zu
erklidren sucht, warum der Priester Anubis als denjenigen Gott bezeichnet, der
die Liebesvereinigung wiinscht. Denn Anubis ist ja im Isiskult eindeutig commeator
(Ap. Met. XI 11, 1), Bote der Isis, und es bleibt schwer verstdndlich, wieso eine
solche Vereinigung, die ja, da Paulina bereits eingeweiht ist, eine einmalige Be-
gnadung oder eine zweite, hohere Weihe sein miifite, gerade mit ihm stattfinden
sollte?. Reitzenstein glaubte nun aus drei Zeugnissen einen Offenbarungsgott Anu-
bis erschlieBen zu konnen’: aus dem astrologischen Werke des Nechepso und
Petosiris (2. Jahrhundert v. Chr.), in welchem dem lehrenden Hermes Anubis und
Asklepios als jiingere gottliche Begleiter gegeben sind, aus einem Zaubergebet, in
dem Anubis als Diener des Hermes Trismegistos, allerdings sehr unsicher, bezeugt
ist, sowie aus einem Manethofragment in den Excerpta Barbari, der mittelalter-
lichen Ubersetzung einer alexandrinischen Ménchschronik. Damit verband er die
Nachricht des Irenaeus I 13, 3 iiber die Sekte der Markosier, bei der die Gabe der
Weissagung durch den Hieros Gamos von Markos auf die auserwihlte Frau iiber-
tragen wurde, und folgerte daraus «im Isiskult ein Mysterium der Vereinigung

2 Jch gebe eine Paraphrase des Textes nach Merkelbach 17 und Reitzenstein, Poimandres
229: In die Regierungszeit des Tiberius fiel der Skandal um den rémischen Ritter Decius
Mundus. Dieser hatte sich in die junge und schéne Paulina, die Frau eines vornehmen
Mannes, verliebt. Aber alle seine Antrige wurden abgewiesen. Da bekannt war, daf3
Paulina eine eifrige Isisdienerin war, bestach Mundus durch eine Sklavin einen Isis-
priester; dieser sagte der Paulina, Anubis befehle ihr, zu ihm zu kommen. Der Frau war dies
hocherfreulich, und sie rithmte sich vor ihren Freundinnen der Gnade des Anubis. Auch ihr
Mann war einverstanden. Paulina ging in den Tempel und speiste; als es Schlafenszeit war,
wurden die Tiiren des Tempels geschlossen und die Lichter geléscht. Mundus war im Tempel
versteckt gewesen, und Paulina gab sich ihm hin im Glauben, er sei der Gott. Die Frau
riihmte sich am folgenden Tage ruhig der genossenen Gunst, bis der freche Hohn des Mun-
dus ihr den Sachverhalt enthiillte.

3 Reitzenstein, Die hellenistischen M ysterienreligionen® (1927) 246 vermutete zweifelnd
den Agathos Daimon, einen schlangengestaltigen alexandrinischen Hausgott, mit dem der
Aion identifiziert wurde; vgl. zu diesem synkretistischen Gott und seinen verschiedenen
Gleichsetzungen Nilsson, Griech. Rel.? 11 498ff. 503 Anm. 5 u. 7; 504. Nach Merkelbach
(vgl. o. S. 86) miillte die Gleichsetzung iibrigens Saturn = Kronos = Aion = Horus lauten.

4 Der Anubishymnos von Kios, in dem Anubis als «Kénig aller Himmlischen» erscheint,
der von seinem Vater Osiris und seiner Mutter(!) Isis besonders geehrt wird, scheint exzep-
tionelle theologische Spekulation zu bieten (vgl. Peek, Der Isishymnos von Andros [1930]
1391f.) und kann jedenfalls zur Interpretation einer Kulthandlung nichts beitragen.

5 Poimandres 1171f.




88 Giinther Freymuth

des Offenbarungsgottes Anubis mit dem anbetenden Weibe, welches dieses zu
hoherer Erkenntnis und héheren Weihen emporheben sollte»®,

So geistreich diese Interpretation ist, so fragwiirdig ist an sich schon ein nur
aus Buchmysterien erschlossener Offenbarungsgott Anubis im Isiskult. Denn
auBerhalb seiner Funktion als Diener der Isis erscheint Anubis in der hellenistisch-
romischen Zeit nur als Gefidhrte anderer Unterweltsgotter mit dem Schliissel zum
Offnen der Tore des Hades”. Dazu kommt aber, da8 die an sich schon unsichere
Bezeugung fiir Anubis als Offenbarungsgott, das Manethozitat, aus dem Reitzen-
stein auf Anubis als Verfasser heiliger Schriften schloB, jetzt entfallt’. Damit ist
Reitzensteins Hypothese der Boden entzogen. Er hat sie selbst, ohne sich von ihr
zu distanzieren, durch eine andere ersetzt, die das Anubisproblem ignoriert®. Da
sie Norden!® ebenfalls vertritt, konnen wir sie die Reitzenstein-Nordensche Inter-
pretation nennen. Sie geht von dem seit der 18. Dynastie!! gelehrten Theologu-
menon aus, daf der Sonnengott Amon Re sich mit der Kénigin in der Gestalt ihres
(atten vereinigt. Daf die Konigin durch diese heilige Handlung selbst zur Gottin,
zur Isis wurde, wie Reitzenstein, Mysterienrel. 35 und Norden 139 behaupten,
trifft nicht zu, vielmehr wird die altdgyptische Konigin als Gattin des Horus-
Konigs gerade nicht mit Isis, die die eigentliche Mutter des Konigssohnes ist,
identifiziert, und sie wird zur Isis auch nicht nach ihrem Tode!2. Doch haben die
Ptoleméerinnen diese neue Auffassung inauguriert, zuerst in der zweiten Hilfte
des 2.Jahrhunderts Kleopatra I1I. mit der Ernennung eines Priesters fiir Isis
(lepog mivhog Iowdog peydAns unroos Hedv), der in Wirklichkeit fiir den Kult der
Konigin selbst als Isis bestimmt war’3, spdter dann Kleopatra VIIL., die GroBe,
die den Titel «neue Isis» fiihrte'4. Dieses Theologumenon habe sich, nach Reitzen-
stein-Norden, losgelost von der Vergottlichung des Pharao, als Kulthandlung in
den Mysterien erhalten und werde bei Josephus und Rufinus dargestellt. Wenn
griechisch geschriebene theologische Schriften dgyptischer Priester, aus denen
Plutarch zitiert'®, rechtfertigen wollten, daBl es zwar keine geschlechtliche Bezie-
hung zwischen einem sterblichen Mann und einer Gottin, wohl aber eine solche
zwischen einer sterblichen Frau und einem Gott gibe, so wollten sie das Mysterium,

8 Poimandres 221/2. 228/29; Mysterienreligionen® 251; vgl. Leisegang, Die Grosist (1955)
348.

" Vgl. S. Morenz, Anubis mit dem Schliissel, Wiss. Zeitschr. der Karl Marx-Universitat
Leipzig 3 (1953/54), Gesellschafts- und sprachwiss. Reihe Heft 1, 79-83.

8 Vgl. Jacoby im Apparat zu FGrHist I1I C (1958) 609 F 4.

9 Mysterienrel.® (1927) 351, 991f. 245f.

10 Die Geburt des Kindes (1924) 76f. 77£f. 1391.

11 Wilson, Propyl. Weltgesch. 1 (1961) 386.

12 So Frankfort, Kingship and the Gods (1948) 401. 1331., dem V. von Gonzenbach, Unter-
suchungen zu den Knabenweihen im Isiskult der rémischen Kaiserzeit (1957) 72/73 folgt.

13 Taeger, Charisma 1 296; Nilsson, Griech. Rel.2 11 1641,

14 Vgl. die Zeugnisse dafiir bei Norden a. O. 139 Anm. 1 u. 3.

15 Plut., Numa 4: doxoiiow odx damddvws Alyimrior diatpeiv, g ywwaixi péy odx dddvaroy
wedua wAnodoar Jeod xal Tvag dvrexeiv doyas yevéoews, avdpl 6¢ ovx Eot avupiéic mpog Geov
090¢ Sudia oduatog. Quaest. conv. VIII 1, 718 B: Aiybnrios ... xal 6hwe dopeve ded moog
ywvaixa dvyrip drolelrmovow cuidiav* dvdmalw & odx dv olovrar dvivov dvdpa Inleiq Ged toxov
aal »UNCEWS YTV TAPACKE ...




Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 89

daB der Gott verheiratete Frauen zur Hochzeit mit ihm auffordere, rechtfertigen.
Wenn Plutarch beschrinkend von twag doydc yevéoews spreche, so komme darin
noch die altigyptische Zeugungslegende zum Ausdruck, nach der der Gott eben
nur die Anfinge der Zeugung bewirkt, die erst der menschliche Vater beendet',
Gegen diese scharfsinnige Deutung ist einzuwenden, da8 die Plutarchstellen von
Reitzenstein iiberinterpretiert sind'’. Dafiir, daB zwac évrexciv doyas yevéoews
einfach befruchten heit1®, spricht das Zitat in den Quaest. conviv., wo #hnlich
Tdxov xal xvfjoews doyny steht, aber jetzt in bezug auf die Vereinigung eines sterb-
lichen Mannes mit einer Gottin. doys] kann hier nicht die von Reitzenstein ange-
nommene Bedeutung haben, denn an eine Beendigung der Schwangerschaft durch
einen anderen Menschen oder Gott ist ja nicht gedacht. Da es sich an beiden
Stellen offenbar um dieselbe Quelle handelt, ist auch Numa 4 die nicht beschrin-
kende Bedeutung anzunehmen. Obwohl also Reitzensteins Hyperphilologismus
nichts ausgibt, bleibt es doch mdglich, dafl die dgyptischen Theologen mit ihrer
von Plutarch etwas allgemein und allzu knapp berichteten Aussage auf etwas Be-
stimmtes, ndmlich die altdgyptische Lehre von der Zeugung des Pharao, anspiel-
ten. Dieser Hieros Gamos wurde jedoch nur im Neuen Reich, seit der 18. Dynastie
(1580-1321), die dieses Dogma schuf, real vollzogen. Auch damals indes geschahen
nicht alle Einzelheiten der heiligen Handlung im Tempel, und es ist daneben an
eine symbolische Darstellung der Vereinigung in der Form eines Mysterienspiels
daselbst zu denken. Seit der dthiopischen Fremdherrschaft (ca. 700) vollends war
der Hieros Gamos, wie die Texte und Basreliefs der Geburtstempel — der &lteste
erhaltene Text stammt aus der Zeit des Nektanebos — deutlich zeigen, nur noch
ein liturgisches Spiel, in dem der Priester in der Rolle des Amon der Priesterin in
der der Hathor, die seit dem Ende des dgyptischen Nationalstaates der Isis gleich-
gesetzt wurde, das Symbol des Lebens iiberreichte, und ihr durch Einblasen des
Lebensatems (des svetua Plutarchs ?) die Konzeption des Kindes ermdglichte?®,
Wenn die theologischen Gewihrsménner Plutarchs also an Theogamie dachten,
dann nur an diesen seit langem nur noch symbolischen Vollzug und nicht an die
Rechtfertigung einer vom Herrscherkult losgelosten, noch bestehenden Mysterien-
kulthandlung, in der der Hieros Gamos zwischen einer verheirateten Frau und
dem Gotte wieder real vollzogen worden und im iibrigen, was den von Josephus
berichteten Vorfall angeht, Anubis Nachfolger des Sonnengottes geworden wire.

Kann somit ein derart illegitimes Weiterwirken der altigyptischen Konigs-
legende nicht angenommen werden, so liegen andererseits Zeugnisse fiir ein legi-

18 So sinngemiB Reitzenstein, Poimandres 2291.

17 Plutarch selbst lehnt den Hieros Gamos in seiner massiven Form ab, 148t jedoch die
Moglichkeit eines sublimierten Verkehrs zwischen Gott und Mensch offen, vgl. Taeger,
Charisma 11 528f., speziell Anm. 189. Ihn interessiert an der Lehre der Agypter nur deren
Ablehnung eines Hieros Gamos zwischen Mensch und Gottin, durch die er seine Skepsis
gegeniiber einer Liebesbeziehung zwischen der Nymphe Egeria und Numa stiitzen kann.

18 Siehe K. Zieglers Ubersetzung in: Plutarch, GroBe Griechen und Romer I (1954) 173.

1% Vgl. die Rekonstruktion des Rituals der géttlichen Geburt bei F. Daumas, Les mammisis
(Geburtshauser) des temples Egyptiens (Paris 1958) 376—487, spez. 400ff., ferner 500f.

7 Museum Helveticum

Kias‘siseﬁ:pf‘zil_e orisches
Beminar dor Universitst
ZURICH




90 Giinther Freymuth

times Weiterwirken dort, wo wir es erwarten, ndmlich im Herrscherkult, vor.
Dahin gehért fiir Agypten der von Kleopatra VII. in Hermonthis (siidlich von
Theben) erbaute Tempel der Geburt und die Erklérung der Priester, Césarion wire
von Re in der Gestalt Cdsars erzeugt worden®, und im auBerigyptischen Bereich
die Legende von der Geburt des Octavianus, die der Agypter Asklepiades von
Mendes in seinen Theologumena brachte (bei Sueton, Aug. 94, 4)2.

Wenden wir uns nun zum dritten Erkldrungsversuch, dem Merkelbachs, so
stellen wir fest, dafl er zwar auf den Passus verweist, wo Reitzenstein den Paulina-
skandal aus der altdgyptischen Zeugungslegende zu erklidren sucht (S. 144 Anm. 3),
diese selbst aber nicht heranzieht. Er faBt deshalb offenbar auch Plut. Numa 4
Twag Goxde nicht wie Reitzenstein einschrénkend, sondern in der oben vorgeschla-
genen Bedeutung®2. Thm scheint der Hieros Gamos, wie bereits erwidhnt, durch die
Psycheerzihlung des Apuleius als Kulthandlung der Isismysterien gesichert?3,
Amor-Cupido entspreche Horus (8. 11), die Hochzeit, die dieser unsichtbar mit
der jungfriulichen Psyche vollzieht, der ersten* Mysterienweihe (S. 50). Dazu
paBt allerdings schlecht, daB} bei Josephus Paulina von 4nubis gerufen wird (den
iitbrigens Merkelbach Psyche als Merkur, also in dienender Funktion, zum Himmel
entraffen 1iBt; Merkelbach verweist S.52 Anm. 2 auf Apuleius XI 11, 1), dal
sowohl Josephus als auch Rufinus von werheirateten Frauen berichten und daB
Paulina als bereits Eingeweihte die Aufforderung des Gottes erhilt?s,

Merkelbaeh nimmt nun aber im Isiskult nicht nur einen Hieros Gamos zwischen
einer sterblichen Frau und dem Gott Horus an, sondern, wenn auch mit Bedenken,

20 Vgl. Daumas a. 0. 3391if.

21 Merkelbachs Schiiler E. Kéberlein, Caligula und die dgyptischen Kulte (Diss. Erlangen
1961) 55ff. glaubt, den von Sueton, Vita Caligulae 22, 4 berichteten Hieros Gamos des
Caligula mit der Mondgottin in den Isismysterien lokalisieren zu kénnen. Gaius hitte diesen
sowohl als Gott Sol-Helios mit seiner Schwestergemahlin Luna-Selene als auch als Myste
mit Isis-Luna vollzogen. Die erste kultische Rolle des Gaius wire, abgesehen davon, dafl
die Identifizierung der Luna mit Isis nicht gesichert ist, grundsitzlich nicht ausgeschlossen,
da sie in der Tradition wurzeln wiirde, wobei die Frage, ob realer oder symbolischer Vollzug,
offen bliebe; fiir Gaius die Rolle des Isismysten anzunehmen, besteht allerdings kein AnlaB,
vgl. u. S. 91.

22 Merkelbach 144 «aus ihr Leben erzeugenn»; liest M. wie Taeger, Charisma I1 527 Anm.
189 nicht das iiberlieferte évrexciv, sondern éxrexeiv ?

2 Auf die Deutung der dionysischen Friese der Villa dei misteri, speziell der dort darge-
stellten Enthiillung des Phallos, die Merkelbach zur Interpretation der Initiationsriten in den
dionysischen (213/14) und den Isismysterien (48ff.) heranzieht, mochte ich nicht eingehen,
da sie zu unsicher ist. Vgl. die ganz davon abweichende Deutung Nilssons in The Dionysiac
Mysteries of the Hellenistic and Roman Age (1957), zusammengefalt jetzt Griech. Rel.2 11
3661.

24 MiBBverstéandlich spricht Merkelbach 122 von der héchsten Mysterienweihe.

2 Nach Hinweisen seines Schiilers Koenen meint Merkelbach 117 sogar, viele der romischen
Hetéaren seien Dienerinnen der Isis und des Amor-Harpokrates gewesen, man kénne die Na-
men Delia, Nemesis, Cynthia fast als signa von Isismystinnen auffassen. Diese Madchen seien
im Mysterium in die Liebe eingeweiht worden und ihre iiber die koérperlichen Beziehungen
weit hinausgehende Anziehungskraft mége damit zusammengehangen haben, daf sie ihren
Beruf als Dienst an ihrem Gott auffaiten. Zu diesem neuen Beitrag zur Entstehung der
romischen Liebeselegie ist zu sagen, daBl die Elegiker allerdings von diesem Sendungs-
glauben ihrer Geliebten nicht in dem Mafe, wie man annehmen miifte, profitiert zu haben
scheinen. Wenigstens sprechen ihre bekannten Klagen iiber die durch die Keuschheits-
gebote erzwungene oder auch nur vorgespiegelte Abstinenz der Midchen nicht dafiir.




Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 91

zwischen dem Mysten und Isis. Er erschlieBt dies aus der trinenreichen Hochzeit
des Habrokomes und der Antheia bei Xenophon von Ephesos (I 8; M. S. 94)
und der passiven Art, mit der Kleitophon die Liebe der Melite iiber sich ergehen
1Bt (Achilleus Tatios V 27, M. S. 1441.). In beiden Schilderungen sieht Merkel-
bach eine kultische Wiederholung der Hochzeit des toten Osiris mit Isis, bei der
sie den Horus empfing. Er gibt indes zu, dal eine Vereinigung von Mensch und
Gottin durch das von Plut. Numa 4 erwihnte Zeugnis dgyptischer Theologen
gerade ausgeschlossen wird. Merkelbach 148t daher fiir Ach. Tat. drei Auswege
offen: entweder sei die Hochzeit nur symbolisch vollzogen worden, oder Ach. Tat.
habe, um die Beziehung auf das Ritual zu verhiillen, die Rollen von Mann und
Frau vertauscht?6. Letztlich sieht Merkelbach jedoch im Hinblick auf den Mangel
an festen Dogmen und bindenden heiligen Schriften in der Isisreligion keine
Schwierigkeit darin, eine reale Zelebration der Erweckung des Osirismysten aus
der Todesstarre in der Umarmung der Isis anzunehmen, und vermutet, nach Ana-
logie der Sexualmysterien der Barbelognostiker (Epiphanios, Panar. haer. 26, 9),
daB leichtsinnige schone Frauen von den Isispriestern verwendet wurden, um
junge Minner fiir die Sekte zu kédern. Was nun die kultische Wiederholung der
Totenhochzeit des Osiris angeht, so wird sie zumindest fraglich durch den Pyra-
midentext 63227; denn von der Mischung aus Lust und Schmerz, die die beiden
oben angefiihrten Schilderungen auszeichnet und die nach Merkelbach auf die
Mysterienbedeutung der Totenhochzeit hinweist, findet sich in diesem nichts, nur
der Jubel der Isis iiber die Begattung durch Osiris. Fragwiirdig ist aber auch die
Verbindung mit den Barbelognostikern?. Offenbar sieht Merkelbach in Isis das Vor-
bild der Barbelo?®. Da bestdnde jedoch der Unterschied, daf} sich nach Merkelbach
die Mysten mit einer als Isis agierenden Frau vereinigen, bei der libertinistischen
gnostischen Sekte die médnnlichen Mitglieder mit den weiblichen, um der Gottin
die ihr vom Archon und anderen Gottern entzogene Kraft zuriickzugeben3®. Die
Barbelognostiker hitten also aus dem Isisdienst gerade die nach Merkelbach ent-
scheidende Handlung, die Vereinigung mit der Gottin selbst, nicht {ibernommen.
Dariiber hinaus wire zu iiberlegen, ob man nicht die Isisreligion auBerhalb des
Vergleichs mit einer doch offenbar sexualpathologischen Erscheinung?®!, wie sie diese
Mysterien darstellen, halten sollte32. Unser literarischer Hauptzeuge fiir den Isis-
kult, Apuleius, weil jedenfalls nichts vom Hieros Gamos des Mysten mit der Gottin.

2 Das tue auch der Verf. der Historia Apollonii Regis Tyri 26/27 Rez. B in der Szene
der Wiedererweckung der in den Sarg gelegten und nach Offnung des Sarges wiederbelebten
Archistratis, die hier die Rolle des Osiris spiele (Merkelbach 164/65).

27 Ubersetzt von Dieter Miiller, Agypten und die griechischen 1sis-Aretalogien, Abh. sichs.
Akad. Phil.-hist. K1. 53, 1 (Berlin 1961) 34.

28 Auf sie hatte zuerst Reitzenstein im Zusammenhang der hermetischen Offenbarungs-
theologie hingewiesen, Poimandres 227/28.

29 Zum Vorbild der weiblichen Gottheiten im Gnostizismus vgl. Nilsson, Griech. Rel.2 11
620f.

30 Vgl. dazu Leisegang, Die Gnosis 1861f.

31 So Taeger, Charisma II 598.

32 Anders die communis opinio, vgl. Leisegang a. 0. 193ff., der diesen Spermakult reli-
gionshistorisch versteht, und Schoeps, Theol. Literat. Zeit. 1956, 419/20, nach dem die




92 Giinther Freymuth

Sowohl Reitzenstein in beiden Erkldrungsversuchen des Josephusberichts als
auch Merkelbach sprechen von verschiedenen Weihegraden im Isismysterium. Fiir
Reitzenstein bedeutet er eine hohere Weihe, fiir Merkelbach die erste (anders
offenbar Koeberlein a. O.: «Gaius als Isismyste sicher hochsten Grades»). Dem-
gegeniiber hat Nilsson betont, daf Apuleius im 11. Buch der Met. nicht von drei
verschiedenen Weihegraden spricht, sondern von drei Einweihungen, einer in die
Isismysterien, einer in die des Osiris — die, wie Apuleius sagt, sehr verschieden von
denen der Isis waren — und einer wahrscheinlich in die Mysterien des Osiris und
der Isis®. So scheint fiir den Hieros Gamos auch als einen von mehreren Weihe-
graden in den Isismysterien kein Platz zu sein.

Wir hatten bereits von dem Weiterwirken des altigyptischen Zeugungsmythos
im Herrscherkult hellenistischer und rémischer Zeit gesprochen. Die Aufnahme
Alexanders des GroBen als Sohn des letzten Agypterkénigs Nektanebos in diese
Legende, die dgyptische Priester zur Forderung ihrer anti-persischen Propaganda
vornahmen, léste bei skeptisch reagierenden Griechen auch die Erzéihlung vom
Trug des Nektanebos aus34, der die Rolle des Gottes Amon bei Olympias gespielt
habe. Otto Weinreich hat in den Zusammenhang dieser und anderer Geschichten
vom Priestertrug auch die Munduserzihlung eingeordnet. Wenn er diese aber so
zu verstehen sucht: «Man wird zu der Annahme gedringt, daf im Isiskult die
Gottvereinigung als Mysterium gelehrt und geglaubt, vielleicht auch symbolisch
vollzogen wurde®», so schafft er mit dieser Variante der Reitzensteinschen Deu-
tung einen neuen Widerspruch; denn falls der Vollzug nur symbolisch war, hitte
dann Paulina nicht, statt den realen Vollzug hinzunehmen und sich, wie Josephus
ausdriicklich iiberliefert, am folgenden Tag der genossenen Gunst des Anubis zu
rithmen, iiber diesen vielmehr entsetzt sein miissen ?

Zwei Voraussetzungen waren notig, um den Paulinaskandal zu schaffen. Die
eine war der Priestertrug. Dal dieser eine lange Tradition hatte, hat Weinreich
gezeigt. Auch fiir die zweite, die seelische Bereitschaft gewisser Frauen der romi-
schen Oberschicht in der friihen Kaiserzeit fiir den Hieros Gamos hat er das ent-
scheidende Zeugnis bereits genannt, Seneca bei Augustinus, Civ. dei VI 10. Nach-
dem Seneca, wie Augustin sagt, die Osirismysterien verspottet hat — ohne iibrigens
" etwas vom Hieros Gamos zu berichten —, spricht er von unsinnigen rituellen Hand-
lungen auf dem Kapitol und erwihnt zuletzt dort sitzende Frauen, die Jupiters
Geliebte zu sein sich einbilden. In dieser Atmosphéire konnten auch Frauen Ge-
liebte des Anubis werden. Warum dieser Gott Paulina besonders begehrenswert
erschien, kénnen wir nicht mehr beurteilen. Der Priester wullte seine Glidubige
sicherlich psychologisch richtig zu behandeln. Reizten vielleicht die Aristokratin

Sexualmysterien des gnostischen Nihilismus dem Ziel der Selbsterlosung dienen und als
ein Gegenstiick zur radikalen Askese die Siinde durch die Siinde iiberwinden wollen. Aber
auch von hier aus fiilhrt kaum ein Weg zu den Isismysterien zuriick.

33 Nilsson, Griech. Rel.2 11 637{., iiber die vermutlichen Griinde dafiir 638.

3 Angeblich auf Onesikritos zuriickgehend, vgl. jedoch Jacoby, FGrHist 134 F 39
mit seinem Kommentar.

35 Der Trug des Nektanebos (1911) 21.




Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 93

gerade das Halbtierische und die dienende Funktion des Schakalgottes? Bei
Petron 126 erzihlt die Magd Chrysis Einzelheiten {iber den perversen Geschmack
der dominae. Die von Josephus berichtete Reaktion der Umgebung Paulinas be-
rithrt sich mit der Einstellung Senecas: Unglaube und Bedauern, dafl eine solche
Frau sich zu so etwas herablie3%. Die Paulinaepisode ist ein religionspsychologi-
sches Problem, zum Ritual der Isismysterien aber diirfte sie nichts beitragen, und
mutatis mutandis wird dies auch fiir den Bericht des Rufinus gelten.

Die «Heilige Hochzeit» in den dionysischen Mysterien konnen wir kiirzer be-
handeln. Hier liegt nicht, wie fiir die Isismysterien, ein wenn auch problematisches
Zeugnis vor, vielmehr erschlieft Merkelbach (8. 213£.) aus dem Roman des Longus,
und zwar speziell der Szene, in der Lykainion Daphnis verfiihrt (IIT 15-19), eine
Erziehung zur bzw. Einfiihrung in die Liebe als Initiationsritual. Das einzige
literarische Zeugnis®, auf das sich Merkelbach beruft, sind die von Livius 39, 8-19
geschilderten Ausschreitungen im romischen Bakchanalienkult des Jahres 186.
Die Beurteilung der Vorginge hingt weitgehend von dem Vertrauen ab, das man
der Darstellung des Livius schenkt3®. Wollen wir ihn religionsgeschichtlich aus-
werten, so spricht er eher, wie bereits Reitzenstein betonte®, fiir eine Vereinigung
des Initianden mit dem Priester, also nicht, worauf Merkelbach abzielt, einen
heterosexuellen, sondern einen homosexuellen Hieros Gamos (vgl. vor allem 30, 10
... cum per vim stuprum inferatur scil. a sacerdotibus). Die homosexuelle Haltung
scheint nach 39, 13 plura virorum inter sese quam feminarum esse stupra iiberhaupt
in diesen Mysterien iiberwogen zu haben®0. Aber selbst wenn unter den Ausschwei-
fungen sich auch heterosexueller Hieros Gamos fand, so bleibt es doch aus sozio-
logischen Griinden bedenklich, von diesen Bakchanalien der Unterschicht eine
Linie zu den spétrepublikanischen und kaiserzeitlichen dionysischen Mysterien

% Flav. Jos., Ant. Jud. XVIII 4, 76: oi d¢ Ta uév nmicroww €ic Ty @iow 100 mpdyuaros
oodvteg, Ta & év Yaduate xadioravro odx Eyovres, ¢ yo7 dmioTa xplvew, cndte €is e THY
ow@ogtvmy xal T dEiwua dridowey adrij.

87 Merkelbach behauptet 214 Anm. 1, Petron 25£. parodiere, wenn er die Hochzeit Gitons
mit der siebenjahrigen Pannychis schildere, den Hieros Gamos der dionysischen Mysterien.
Da es in diesen auch Kinderweihen gab, konnte M. die Stelle ebensogut dahin auslegen,
daB bereits Kinder in den Geschlechtsverkehr eingeweiht wurden.

38 Fiir wertlos hilt Nilsson a. O. den Bericht: «Jede Spur ihres wirklichen Inhalts ver-
wischt»; nach Latte, Rom. Relig. Gesch. (1960) 270 ist die strafrechtliche Seite religions-
geschichtlich unwichtig; fiir Leipoldt, Die M ysterien (1948) 13 ist der Bericht zu ungunsten
der Glaubigen entstellt; nach Kern, RE Art. Mysterien «war wohl jede religiose Empfin-
dung in dem wiisten Treiben der Eingeweihten beiderlei Geschlechts verloren gegangenn.

30 Mysterienrelig. 102. 252.

10 Vgl. die Ubersicht iiber die moglichen Deutungen bei van Son, Livius’ Behandeling van
de Bacchanalia (1960) 1201. — Einen solchen homosexuellen Hieros Gamos glaubte Reitzen-
stein, Hellenistische Wundererzihlungen (1906) 52f. auch in angeblichen kleinasiatischen
Asklepiosmysterien zu finden. Maximos von Aigai erzihlte nach Philostrat, Vita Apoll.
12 den miBlungenen Versuch eines kilikischen Dynasten, den als Diener des Asklepios in
dessen Tempel weilenden jungen Apollonios zu verfithren. In der Bitte des Dynasten an
Apollonios adornody ue 1@ ded falite R. (Mysterienrelig. 27 Anm. 1; 25 Anm. 1) cvrioTdvar
nicht als «empfehlen», sondern nach einem Zitat aus dem Berliner Zauberpapyrus II
eic yap "Awdnw od ywenoer mvedua déoiov ovatalley xpataid magédow als synonym mit Suileia
de@ «vereinen». Wie Ed. Meyer, Kl. Schriften I11661. jedoch gezeigt hat, wire es gezwun-
gen, hier eine Mysterienbedeutung von odotnoor — die Philostrat nach R. iibrigens nicht




94 Giinther Freymuth

zu ziehen, die iiberwiegend von einer Oberschicht gefeiert wurden, deren dichterisch
verklirtes Wunschbild wir wohl — dies sei Merkelbach zugestanden — in dem
Roman des Longus sehen diirfen. Dal3 diese Mysterien, wie die vielen kiinstleri-
schen Darstellungen zeigen, nicht geheim im strengen Sinn wie die Isismysterien
waren, hat Nilsson betont*!, zugleich auch, daB fiir diese stddtische Oberschicht
die sexuellen Symbole nicht, wie fiir die kleinen Leute, Fruchtbarkeitsbringer
waren, sondern «einen durch die Riten erlaubten pikanten Reiz besafen»*2. Um so
unwahrscheinlicher wire es, wenn ein Ritus, der ein Hohepunkt pikanten Reizes
hitte sein miissen, geheim geblieben wére.

Merkelbachs Beurteilung der sexualia in den Isis- und dionysischen My-
sterien hat etwas Zwiespéltiges. Fiir beide postuliert er den Hieros Gamos. An-
dererseits glaubt er einen bemerkenswerten Unterschied der beiden Kulte darin
zu sehen, daB Isis die homosexuelle Liebe iiberhaupt und den dgyptischen Priestern
speziell verbot und sie bestrafte (S. 102). Allerdings besagt das Zeugnis des Stoikers
und dgyptischen Priesters Chairemon, des Lehrers Neros, das Merkelbach bringt,
nur, daB die (von Chairemon idealisierten) d4gyptischen Priester sie nicht ausiiben®,
nichts iiber ein Verbot. Dagegen gibt es noch nicht herausgegebene Graffiti im
Iseum auf dem Aventin aus dem 1. und 2. Jahrhundert n. Chr., iiber die sich
Cumont so geduBert hat: «... un groupe de graffites d’un caractére obscéne preuve
I'existence de relations intimes avec les jeunes esclaves de la confrérie et il con-
firme, ce que nous savions déja, que la morale complaisante de la divinité alexan-
drine était indulgente aux péchés de la chair»4, Zu beachten ist ferner der Eintritt
eines homosexuellen Gottes in den Isiskreis. Der Kult des Antinous, des als Osir-
antinous apotheosierten Lieblingsknaben des Kaisers Hadrian®®, der in Mantinea
mit synkretistischen, den dionysischen angeglichenen Mysterien verbunden wurde?,
war ja ein beliebtes Objekt der christlichen, aber auch der heidnischen Polemik.
All dies spricht gegen Merkelbachs These, und insofern diirfte in diesem Punkt
kein Unterschied zwischen den beiden Mysterien bestanden haben.

verstanden hétte — anzunehmen, die Redewendung des Statthalters stellt vielmehr «nur
die erste Anniéherung ... in der Form einer bescheidenen Bitte» dar, cauf die dann im
weiteren Gesprich das Liebeswerben folgt». Da auBBerdem im Unterschied zu den Bakchana-
lien nach Maximos nicht der Initiand, sondern der Priester prostituiert worden wire, miiB-
ten wir in diesem Asklepioskult Tempelprostitution annehmen, wozu Apollonios auf Grund
seiner eindeutig asketischen Haltung nicht bereit gewesen sein diirfte. Zu dem Versuch
Reitzensteins, eine besondere Mysteriensprache nachzuweisen, vgl. Nilsson a. O. 700 Anm. 1,
iiber die Unwahrscheinlichkeit von Asklepiosmysterien Festugiére, Personal Religion among
the Greeks (1954) 17027,

41 Griech. Rel.? 11 367.

42 The Dionysiac M ysteries 146.

43 Bei Porphyrios, De abst. 4, 7 (= FGrHist 618 F 6; 8. 151): ... dzelyovro ..., med 68
sdyraw [dpoodiotwy] cuidlas yuvaixelas® dopoevos uév yag oddé tov dAlov yodvoy uereiyov.

44 Herr Prof. Merkelbach war so freundlich, mich auf die Graffiti aufmerksam zu machen,
Herr Dr. Vermaseren, mir den zitierten Passus aus dem schwer zuginglichen Aufsatz
Cumonts mitzuteilen, C. R. Acad. Inscr. 1945, 398.

45 Vgl. dazu B. Kiibler, Antinoupolis (Leipzig 1914).

48 Taeger, Charisma 11 382 erschlieBt sie aus Clem. Alex. Proir. 1, 4, 43 und Paus. 8, 9,
71.; vgl. auch Nilsson, Griech. Rel.? IT 336. 353.




Zum Hieros Gamos in den antiken Mysterien 95

Der Gedanke des Hieros Gamos in den Mysterien, wie er von Dieterich und
Reitzenstein in die antike Religionsgeschichte eingefithrt wurde, war kithn und
sehr anregend. Er erwies sich jedoch bei der Nachpriifung im einzelnen, z. B.
fiir die eleusinischen Mysterien, als nicht so fruchtbar, wie diese beiden Gelehrten
angenommen hatten, und er wurde auch, etwa durch die Art, wie Hopfner im
RE-Artikel ‘Mysterien’ ihn durchfiihrte (vor allem fiir die Sabaziosmysterien),
etwas diskreditiert. Die Reaktion darauf hat ihren Hohepunkt in Nilssons Grie-
chischer Religionsgeschichte erreicht®”. Merkelbachs etwas simplifizierende Art,
diesen Gedanken in einem groBeren Zusammenhang wieder fruchtbar zu machen,
wird bei manchen interessierten, aber mit der Schwierigkeit des Problems nicht
vertrauten Leser den Eindruck hinterlassen, als habe Merkelbach in einigen antiken
Mysterien ein Ritual des «siilen Lebens» wiederentdeckt. Merkelbach hat diese
Aktualisierung sicher nicht beabsichtigt.

Zusammenfassend sei bemerkt, daB die Uberlieferung uns bisher nicht zu dem
Schlusse berechtigt, dal ein ritueller Hieros Gamos des Mysten oder der Mystin
mit der Gottheit in den Isis- oder Dionysosmysterien real oder symbolisch zele-
briert wurde.

47 Vgl. besonders JI2 648 Anm. 2.




	Zum Hieros in den antiken Mysterien

