Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 20 (1963)

Heft: 3

Artikel: Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt
Autor: Wolff, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt
Von Erwin Wolff, Frankfurt a. M.

1
Der erste und der zweite Zorn der Juno

Ist der erste Zorn der Juno, der den Sturm im 1. Buche herauffiihrt, «naiv»
gebildet, einfiltig aus dem tieferen Wissen des Dichters heraus von kommenden
Gefiihls- und Situationskomplikationen, und primitiv, d. h. anfinglich gegeniiber
spiteren Entwicklungen, ist er eine Ouvertiire, so hat der zweite zornige Schlag
der Juno gegen Aeneas und die Flotte etwas von der Einleitung eines Finale,
wo das I'inale, wie gleichfalls hiufig in Tragédie und Oper, die groBe Endver-
wirrung und plétzlich ungeahnte Losung durch himmlische, chthonische und
Meeresmiichte bedeutet. Das schlimme Durcheinander, in das sich unerwartet
die festlich-frohliche Episode der Wettspiele verwandelt sieht, mit Junos Auf-
reizung der Frauen zur Brandlegung an die Flotte, frithzeitigem, aber doch schein-
bar vergeblichem Einhaltgebieten des Aeneas-Sohnes, dringendem Gebet des
Aeneas selbst an die oberste Instanz Juppiter, unmittelbarer und reichlichster Er-
horung, dennoch verzweifelnder Ratlosigkeit des in scheinbar bedrohlicheren La-
gen sonst so gefallten Fiihrers, weisem Ratschlag des alterfahrenen Nautes: die
Fahrt nach dem von den Fata gewiesenen Ziele von den anfilligen Frauen zu ent-
lasten, neuer gesteigerter Unruhe des Aeneas, bis aus transzendenten Bereichen
die Losung kommt — diese fast heillose Verwirrung setzt, damit sie entstehen kann,
eine doppelte Komplikation der dufleren und inneren Situation gegeniiber dem
Eposeingang voraus: eine politische, indem sich Karthago mit seinen Schein-
Fata und seinem Anspruch, die rémischen Fata zu verschlingen, in den Weg von
Aeneas’ Fata schiebt; eine andere seelische, indem eine unserem Helden in Schick-
sal und Charakter so #hnliche (mit Artemis wird Dido verglichen, mit Apollo
Aeneas, gemifBl den Gleichnissen 1, 488 und 4, 136-150 — aber die Geschwister-
ahnlichkeit deutet fiir den Horer gerade auf das Unstatthafte eines Ehebiindnisses)
und wie fiir ihn geschaffene Ko6nigin ihm den Weg, und noch dazu als hilfreiche
Retterin kreuzt und ein leidenschaftliches Streben nach persénlicher Gliicks-
erfiillung in dem bisher nur von der Leidenschaft zur Erfiillung seiner Fata Be-
herrschten wachruft. Beides ist Gotterwerk, feindlicher und freundlicher Michte
gemeinsamer Wille, und also nicht zu umgehen. Der verhéngnisvolle Knoten, in
dem Treue gegen die Geliebte und ihr Fatum Untreue gegen sein Fatum, und
Treue gegen sein Fatum Untreue gegen die Geliebte und ihre Vernichtung be-
deutet, wird auf Juppiters Befehl und auf Grund eigenen Zu-sich-selbst-Kommens




152 Erwin Wolff

durchhauen. Die Wage des Unterganges senkt sich auf Didos Seite, und Aeneas
bleibt iibrig, zwar von der Flotte wieder, wenn auch einsamer geworden, seinem
wahren Ziele zugetrieben, aber von den Triimmern seiner Hoffnungen umgeben
und eine fiir jetzt und spéiter drohende Vergeltung im Riicken, wenn auch die
Spannung eigener Willensaktivitét, die n6tig war ihn loszureilen, und das Ge-
fiihl, an dem lange vernachldssigten Vatergeist einen sicheren Halt zu haben,
ihn iiber die verbleibende Verworrenheit und Geféhrlichkeit der wirklichen duBleren
und inneren Situation zundchst hinwegtrigt. Das Notwendige ist mit gleichsam
geschlossenen Augen getan; aber die Situation bleibt geladen. Ans Grab des
Vaters nach Sizilien getrieben, arrangiert Aeneas am wiederkehrenden Todestage
die Festspiele, die neue Verbundenheit mit ihm bekriftigend und zugleich sich
und die Mannschaft des unter Schmerzen wiedergewonnenen BewuBtseins zu
_ versichern, daf} sie und sie mit sich allein das von den Fata ihnen aufgegebene
Reich finden und griinden miissen. In diese scheinbar geklirte und offene, in
Wahrheit aber tief verhiillte Situation fillt der zweite schwere Anschlag der Juno
gegen die Schiffe.

2
Dido und der Brand der Schiffe

Daf} Dido im wesentlichen eine Episode im ersten Teil der Aeneis, der romischen
Odyssee, darstelle, eine Art genialer Komposition aus Kalypso und Kirke, Arete
und Nausikaa — womit allerdings nicht wenig gesagt wire —, wurde vielleicht
frither mehr, als fiir ihr Verstindnis gut ist, gemeint. DaB} sie GroBeres ist, viel-
mehr nicht bloB ihre Gestalt, sondern ihre Kraft, ihr spiritus die ganze erste
Aeneis-Hélfte durchdringt, von ihrer Ankiindigung durch Venus an bis zu der
Begegnung ihres Schattens mit dem im Schattenreiche von seiner Vergangenheit
Abschied Nehmenden, der Er6ffnung seiner rémischen Zukunft Entgegenschrei-
tenden, daf} sie auch da wirkend gegenwiirtig (praesens) ist und in Zukunft sein
wird, wo sie nicht leiblich anwesend ist (sequar atris ignibus absens et cum frigide
mors anima seduzerit artus, omnibus wmbra locis adero 4, 3841f.) — diese Dido liegt viel-
leicht uns heutigen Vergilfreunden niiher, soll jedenfalls durch die folgenden Zeilen
bekriftigt werden. Zwar scheint mit dem Feuermeer, dessen Glutschein iiber die
Wogen der See weg zu dem absegelnden Aeneas hiniiberschligt und triibe Ahnun-
gen in den Geschiedenen weckt, Dido endgiiltig aus dem epischen Geschehen ent-
fernt zu sein. Und wenn der kiihne Krieger in der Unterwelt ihres Schattens noch
einmal ansichtig wird, geriihrt um Versténdnis fiir seine Untreue bei diesem Schatten
wirbt, doch nur einen unverséhnlichen Blick empfingt von der Wegschreitenden,
ihrem stammverwandten Sychaeus sich wieder AnschlieBenden, so scheint einesteils
itber das Epos Hinweggreifendes intendiert zu sein: der LiebeshaB, der spiter Rom
und Karthago verbinden sollte, aber der innerepische Sinn doch mehr darin zu
liegen, den Untreuen vor uns zu entlasten, seine Seele, das Gefiihl des Liebenden
da noch einmal sprechen zu lassen, wo diese Sprache des Herzens keine Gefahr mehr




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 153

fiir ihn und seine Sendung bringt, den pius und den Liebenden in dem Einklang
miteinander zu zeigen, den wir in den Dissonanzen des vierten Gesanges so schmerz-
lich vermissen muflten (4, 440): fata obstant placidasque virs deus obstrust aurts. Vor
allem : daB das auf das Dido-Buch folgende Sizilien-Buch nach der erwihnten flam-
menden Initiale auch kein Wort mehr an die eben durchlittene Krise verliert,
von Dido so beredt zu schweigen versteht, wie das vierte von ihr kiindete, dies
scheint darauf hinzudeuten, daf3 der Dichter hier einen anderen Kurs nimmt,
fatum und fortuna ihren Helden zu anderen Kiisten fiihren und ihn anderen Freu-
den, Verlockungen und Gefahren entgegentragen, die mit anderen Mitteln den
vir vere Romanus aus ihm weiterschmieden sollen. Die Hochstimmung der Wett-
spiele, die mit ihrer dem Getriebe der Fahrten und Seelenirrungen entriickten
iiberirdischen Heiterkeit iiber die Unrast des epischen Geschehens in die tran-
szendente Zukunft der Romischen Geschichte hiniibergriifien, scheint wie auf einer
anderen Weltseite zu stehn als die maBlose Qual des vorangehenden Gesanges —
wenn nicht doch ihre Seligkeit erst moglich, erst fiihlbar, erst sinnvoll wire un-
mittelbar nach dem «durchlebten Graus»; nicht anders als in der Ilias es mit
Achills Wettspielen fiir den toten Patroklos ist. Dann aber weiter: wie vollig un-
vorbereitet, wie fremdartig neu und seltsam, wie aus irgendwelchen noch nicht
beriihrten Lebensgriinden heraus bricht der Feuerangriff der troischen Frauen —
als stumme Leidensobjekte der kiihnen Fahrt bisher kaum erwihnt — auf die
gottlich geweihte Flotte plotzlich herauf! Es scheint hier wirklich Fortuna, die
unbegreiflich lichelnde wie wiitende, ihre Herrschaft geltend zu machen (5, 604):
hic primum Fortuna fidem mutata novavit. Die Juno des Seesturmes (1, 34{f.), auch
dort schon in die Heiterkeit einer sorglosen Heimfahrt (vela dabant laeti 1, 35)
ihren Donner sendend, scheint wiedererstanden, und schon damit scheint eine
neue Geschehensreihe begonnen zu sein; wie dort des gottlichen Magistrats Aeolus
bedient sie sich hier der gottlichen Botin Iris, um wiederum mit einem einzigen
zornigen Schlage dem Unternehmen der fata Iovis ein Ende zu machen. Gewalt-
sam herausgeschleudert aus der bisher durchmessenen Geschehenskette, die zu
Dido hinleitete, weiterhin vor Dido, sie verfiihrend, erzéhlt wurde und in die Ver-
strickung mit Dido miindete, aus der Entriicktheit des symbolisch vordeutenden
und erhebenden Festspiels herabgeworfen wieder zur Erde und zum fordernden
Augenblick der unmittelbaren Gefahr, sieht sich Aeneas auf einen noch tieferen
Punkt heruntergedriickt als damals, da er als Schiffbriichiger curss ingentibus aeger
spem voltw simulat, premit altum corde dolorem (1, 208f.). Jedenfalls wird uns ge-
sagt, daB} es an dem sei (5, 700): at pater Aeneas casu concussus acerbo nunc huc
ingentis, nunc illuc pectore curas mutabat versans, Siculisne resideret arvis oblitus
fatorum Italasne capesseret oras. Die groBere Tiefe der Depression beweist der
Umstand, da8 er damals an seinem Ziele nicht zweifelhaft wurde (1, 204): per
varios cursus, per tot discrimina rerum tendimus in Latium, sedes ubi fata quietas
ostendunt, illic fas regna resurgere Troige, sondern dafl dieses Ziel vielmehr in
ruhiger Sicherheit und Seligkeit, in seiner durch fatum und fas bestimmten gott-

11 Museum Helveticum




154 Erwin Wolff

lichen GewiBheit als Vision vor seinem Auge stand. Schwerer noch fast wiegt die
Tatsache, dall dort es der Fiihrer selber war, der die verzagenden Gefihrten so
trostete; in Sizilien muB} ein «ilterer», von Pallas Athene Erleuchteter dem der
Verzweiflung nahen Vater Aeneas Trost und Rat spenden — und wie anders klingt
dieser Rat: quo fata trahunt retrahuntque sequamur; quidquid erit, superanda omnis
fortuna ferendo est. Und der Weg aus der Verzweiflung fiihrt nur durch eine
schmerzhafte Operation, die Ablésung der Frauen und Alten und Schwachen,
eines groflen Stiicks geliebter Vergangenheit, aus dem Unternehmen der Fata und
die Griindung eines «Ersatz-Roms» fiir sie hier auf der Stelle. Daf} die Gefahr fiir
die Flotte dort, im ersten Gesange, von auflen kam, durch die Elemente und das
himmlische Feuer, hier die Emporung aus Aeneas’ eigenem Volke selbst sich er-
hob, kann mit zur Erklirung der plotzlichen Verzweiflung des Aeneas dienen;
und doch reicht eine solche Erklirung gewissermafBen nur in unsern Verstand und
tut dem Gefithl und dem poetischen Sinn nicht Geniige. Es sind doch blo8 die
Frauen, die revoltieren, und auch bei ihnen wihrt die Emporung nur so lange, wie
Juno ihren Sinn beriickt; es bedarf nur des Erscheinens des Aeneas, und (676):
ast illae diversa metu per litora passim diffugiunt, silvasque et sicubi concava furtim
saxa petunt; piget ncepti lucisque suosque mutatae adgnoscunt excussaque pec-
tore Iuno est. Es heilt also den Aufstand der Frauen zu stark gedanklich aus-
weiten und generalisieren, wenn Biichner erklirt (RE «Vergil» Sp. 356): «Der
Sinn seines Tuns wird genau so fragwiirdig, wenn die Anvertrauten nicht gemein-
sam an das Ziel glauben, wie bei Cicero, De rep. 6, 8, 8 das Tun des Politikers,
dem keine Gemeinschaft mehr antwortet, sondern der sich schlieBlich auf sein
Gewissen zuriickzieht.» Denn es ist ja grade nicht Aeneas’ Mannschaft, die sich
hier emport, sondern es sind eben «die Frauen» — voriibergehend, von Juno
gestachelt. Sind es aber die Frauen, dann stehn wir doch vor einem Ritsel: wie
konnte der Protest der Frauen gegen die Weiterfahrt so stark auf Aeneas wirken,
daB er zum ersten Male an seinem Ziele verzweifeln will ?

Das Motiv der Aufwiegelung der Frauen durch die Frauengottin mit solcher
sprengenden Wirkung auf Aeneas’ pietas dem Gottervater und dem eigenen Vater
gegeniiber ist ein konkretes poetisches Motiv, das sein «offenbares Geheimnis» nur
einer konkreten und poesiegerechten Betrachtung entschleiert. Das dichterische
Konkrete und Einmalige weigert sich, denkerisch als Spezialfall einem staats-
philosophischen Genus untergeordnet und so «verstanden» zu werden. Aeneas
hier in seinem rétselhaften Zweifeln ist gewil nicht der Typ des berufenen politi-
schen Fiihrers, der in eine seltene, aber typische Grenzsituation versetzt wird.
Aeneas ist Aeneas, die unvorweggenommene und unwiederholbare Schopfung des
einzigen Vergil. So wenig wie die groen Gotter sind auch die groBen Helden
Abstracta; so sehr sie mit ihrer paradigmatischen Vorbildlichkeit fiir viele oder
fiir alle stehn, so wenig ist diese nur dichterisch ausdriickbare Idee ein philosophi-
scher Begriff, so wenig auch sind ihre Situationen abstrakt auspréparierte «Fille»,
die «generell» behandelt werden konnten.




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 155

So miiten wir auf einen tieferen Grund zuriickgehn, um hier verstehen zu
wollen. Und tatséichlich zeigt schon der einfache Fortgang der Geschichte, dal
wir mit dem gedanklichen Ausdeuten nicht weiter kommen. Denn kein « Gewissen»
bringt hier die Losung, sondern der Held bleibt verstrickt in Sorgen iiber Sorgen
(719): talibus incensus dictis sentoris amict tum vero tn curas animo diducitur omnis.
Da erscheint in der Nacht der Geist des Vaters; er sagt, er komme auf Juppiters
Weisung, lobt den Rat des Nautes und sagt warum: gens dura atque aspera cultu
debellanda tibi Latio est. Dann ladet er ihn zu sich durch die Totenwelt ins Elysium:
tum genus omne tuum et quae dentur moenia disces. Und nach der Abfahrt, als der
Zug frei ist von den animi nil magnae laudis egentes, senden Venus und Neptunus
die wundervollste Nachtfahrt, auf der mit nur dem einen Opfer des Steuermannes,
Repriisentanten der langen Meerfahrt nach dem gelobten Lande, die Uberfahrt
nach Italien erkauft wird. Und wie selbst fiir ein Wunder noch wunderbar leicht
geriit hier die Losung! Ein Wunder hatte auch den Seesturm im ersten (Gtesange
gestillt und seine gefihrlichen Folgen so gemildert, daB kein unheilbarer Schaden
fiir Aeneas’ Sendung entstand. Aber welche Miihe hatten dort doch Aeneas’
Schutzgotter, den ersten Zorn der Juno wieder gut zu machen! Und welche ent-
setzlichen Verwicklungen ergaben sich daraus trotz und sogar wegen des hilf-
reichen Eifers der Venus; Folgen, die zuletzt zu dem Stimmungstiefstand im fiinf-
ten Buche, zu Aeneas’ Verzweiflung fiilhrten. Wie anders jetzt. Wie leicht und
miihelos ist schlieflich Junos diesmaliger Anschlag tiberwunden, obgleich Venus
und Neptunus die gleichen Helfer wie in I sind.

Das Vergangene ist im Verschwinden. In der Hadeswanderung wird es sich
vollig zerlosen. Die entziickendste gottliche Wundernacht miindet in einen Tag der
Wunder, der durch tiefe und grausige Schauer in eine unfaflliche, freilich nur ge-
schaute Seligkeit fithrt. Dann aber beginnt das Neue, um dessentwillen das Alte
verschwand : ein neues Land, ein neuer Ernst, naiv und fordernd, neben dem der
alte wie ein bunter Schatten wirken wiirde. Die r6mische Weltzeit beginnt.

Wir haben uns treiben lassen; aber ich hoffe: nicht aufs Gratewohl. Wir wollten
zunéchst den unmittelbaren Eindruck schildern, den der fiinfte Gesang vielleicht
auf den Leser der vier ersten Gesinge macht, der ein Weiterspinnen des dort
durchgehenden Fadens erwartet. Das plotzlich einsetzende Andersartige, Be-
fremdliche, zum Teil nur durch Erinnerung an das Vorbild der Ilias poetisch Ver-
stindliche, wobei aber das Nachbild doch so ganz anders als das Vorbild ist. An-
fangs der Zeit enthobenes Spiel, symbolisch fiir kiinftigen geschichtlichen Ernst;
dann abrupter Einsatz eines aus dem Anfang der Aeneis bekannten gewaltigen
Grundmotivs, aber, wie seltsam, verschoben in das fast ans xwuixdy streifende
brandstifterische Unternehmen der kriegs- und fahrtmiiden Weiber; die paradoxe
Wirkung auf Aeneas, der den Sturm in der Syrte und Verfithrung und Liebesleid
in Karthago iiberstanden hat, um nun hier beinahe zu scheitern. Der neue finstere
Ernst (fast Verzweiflung!) wird hart an die Grenze des Verstehbaren gefiihrt — und
warum ? Um zu zeigen, daB diesen Knoten nur gottliche Wunder 16sen koénnen.




156 Erwin Wolff

Die Losung des bis zum scheinbar Unheilbaren verschlungenen Knotens beginnt,
unsichtbar und unmerklich in ihrer Go6ttlichkeit, mit dem von Aeneas noch bewuBt
gewollten Festspiel, das nach seinen feldherrlichen Absichten der Erholung und
dem Vergessen des in Karthago erlebten furchtbaren Fehlschlages dienen soll,
aber, da es zugleich tiefer religioser Ernst ist: Totenfeier fiir den aus dem Jenseits
fiir das Heil und die Fata wirkenden Vaters, zu etwas Hoherem wird, als die Teil-
nehmer ahnen. Aber dann werden sie durch das zornige Eingreifen der Juno auf
die Wirklichkeit in ihrer, wie nun deutlich sichtbar wird, offenbar heillosen Ver-
worrenheit geworfen. Sie werden auf den Boden der Wahrheit geschleudert. In
welchem Sinne dies gemeint ist, kann noch nicht klar eingesehen werden. Doch
waren Anzeichen dafiir da, die auf einen tieferen, 16senden Sinn hinzeigten: das
BewuBtsein des Unverstehens ist der Garant des Verstidndnisses. Jedenfalls: aus
 diesem Grunde der Wirklichkeit erhoben sich die Wunder, das nun unverhiillte
reine Gottliche, das diwinum. Der fremdartige Charakter, den die materiellen Er-
eignisse fiir den an sich tragen, der von keinem andern als vom Dichter begeistert
dem poetischen Faden der ersten vier Geséinge entlang gewandelt ist, spiritualisiert
sich in eigentiimlicher Weise, sobald wir, einmal probeweise, voraussetzen, daB3
doch vielleicht der «poetische Faden» am Anfang des fiinften Gesanges nicht so
abrupt abgerissen ist, wie es uns anfangs geschienen hatte. Wir wollen doch ein-
mal erproben, ob wir, nachdem die bloBe Anschauung uns einiges Gute und Ver-
sprechende vorgespielt hat, nicht doch durch den Adyog geleitet, einen Weg durch
die Widerspriiche und unaufgelosten Rétsel des 5. Buches finden.

Der Weg fiihrt durch die Psyche des Helden — wie billig. Wenn der Held in der
Regel schweigsam ist iiber sich selbst, so kann doch sein Schweigen beredt sein.
Und da ein Dichter von ihm erzihlt, der mehr ist als ein bloBer Beobachter mensch-
licher Dinge und den Zugang zu anderen Bereichen hat, und der sich auf die Kunst
versteht, die Seele seiner Helden aus ihren Spiegelungen in andern Menschen und
Dingen zu erraten und erraten zu lassen, so diirften wir durch diesen manches er-
fahren, was uns eine blofle «Psychologie» verborgen lassen wiirde.

Der vierte Gesang schlieBt damit, wie die Seele der zu Tode getroffenen Dido
sich nur schwer aus ihrem Leibe loslésen will, wie sie in Qualen ringt, bis Juno
sich ihrer erbarmt und die Gotterbotin Iris zu der Sterbenden sendet: ergo Iris
croceis per caelum roscida pinnis mille trahens varios adverso sole colores devolat et
supra caput adstitit. Sie schneidet die Locke, 16st den Krampf, und das Leben ver-
schwindet in die Winde. Aber noch schoner ist die Charis der Gottin, wie sie als
Regenbogen iiber der Todwunden sich herabschwingend das edle Wollen der Ge-
scheiterten sichtbar verklirt. Gleich sind wir bei Aeneas, dem unschuldig Schul-
digen. Mit seinen Schiffen durchschneidet er die vom Nordsturm schwarzen Wogen.
Und blickt zuriick: er sieht die Mauern der unseligen Elissa — dieser andre Name
der Dido trennt! — leuchten in Feuersflammen. Welche Ursache solch Feuer ent-
ziindet habe, bleibt verborgen: duri magno sed amore dolores polluto notumgque,
furens quid femina posset, triste per augurium Teucrorum pectora ducunt. Die harten




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 157

Schmerzen aus der Befleckung einer groBen Liebe: das ist nicht nur das subjektive
Liebesgefiihl des Weibes; Eros ist eine objektive Macht, die zwischen zwei Men-
schen waltet: an der «groBen Liebe» hat auch Aeneas teilgehabt. Diese durs
dolores, deren Ausdruck die flammenden Mauern der Burg sind, ziehen durch die
Herzen der Troer als ein #riste augurium, eine finstere Aussicht. Nicht fiir das was
Aeneas fiihlt, auf den er doch durch den Bericht des « Riickblickens» die Aufmerk-
samkeit gerichtet hat, sucht der Dichter Worte: er weill, da dies unsagbar ist.
In dem causa latet horen wir die Fragen, Mutmafungen der Mannschaft. Dem
ergebnislosen Fragen des Verstandes antwortet das Gemiit mit grausamer Be-
stimmtheit, und was es antwortet, verwandelt sich in ein finsteres Zeichen fiir
Kommendes und bleibt so stehn.

Verhalten und streng sind auch Aeneas’ AuBerungen iiber seine Liebe im vierten
Gtesange gewesen, beim Abschied, wo wohl nicht nur Dido andere Téne erwartet,
ohne daf} wir etwas anderes aus dieser Kargheit des Wortes schlieen diirfen als
daB sie von seiner eisernen Beherrschtheit zeugt. Denn wenn er nicht leidenschaft-
lich liebte, welchen Wert, ja welche Bedeutung tiberhaupt kénnte dann wohl diese
«Strenge» haben ? Sie wire gar keine echte Strenge, sondern harte Gleichgiiltig-
keit. Dafl Aeneas innig liebt, und zwar mit einer in seinem Leben einzigartigen
Leidenschaft, dafiir zeugt nicht nur die eigene Strenge gegen sich selbst, sondern
vor allem die Tatsache, daB er in die falsche Entscheidung: statt fiir Rom fiir
Karthago, so hineingleiten kann, daB8 Juppiter selber und denkbar direkt durch
den Goétterboten Mercurius personlich eingreifen mufl, um den schon punisch ge-
kleideten und Didos Herrscherpflichten Hingegebenen aus der Verzauberung los-
zureilen. Und wenn Aeneas dann in seiner Antwort an Dido, bevor er Juppiters
Mahnung ausfiihrt, die Orakel des gryneischen Apollo und seinen Vater Anchises
zum Zeugnis anfiihrt fiir den Zwang, unter dem er steht (4, 351£f.: me patris An-
chisae, quotiens umentibus umbris nox operit terras, quotiens astra ignea surgunt,
admonet tn somnis et turbida terret imago), so bezeugt er sich selbst, wie lange seine
Leidenschaft diesen Mahnungen hoherer Méchte standgehalten hat, ehe sie zu
der Seelenregion durchdringen konnten, aus der ein Entschlufl wichst. DaB der
Dichter erst hier, aus dem Mund seines Helden diese Mahnungen nachholt, zeigt uns,
wte verschlossen Aeneas’ Seele bisher, vor dem Appell Mercurs an seine virtus, fiir sie
gewesen ist, und wie sehr er sich dieser fritheren Verschlossenheit jetzt bewuflt wird.

Wer meint, all dieses sei nun, im fiinften Gesange, nicht nur begraben, son-
dern auch vergessen, in dem Sinne, da8 es aufgehort habe, seelisch und drama tisch
wirkungsfahig zu bleiben — mit dem neuen Buche sei auch ein neuer Geist in den
Dichter gefahren, der «nichts mehr von Joseph weill», der sehe zu, wie er bei sol-
cher Auffassung von Gang und Aufbau der Aeneis ihrem Schopfer noch das Pri-
dikat eines groBen, konsequent fortschreitenden Dichters wahren kann, der ein
Klassiker zu heiflen verdient.

Die Liebe Dido-Aeneas hat aber neben der subjektiven Seite: der Liebesleiden-
schaft, wie sie in der Seele der beiden Partner miteinander und gegeneinander




158 Erwin Wolff

wirkt, wie sie tragisch nachwirkt in Dido bis zur Selbstzerstorung und zum zer-
storerischen Wiiten gegen Aeneas im Fluche, iiber ihr Grab hinaus, ja iiber Aeneas’
Tod hinaus im Fluche gegen Rom, sie hat noch eine objektive Seite; sie ist wesent-
liches Element des Planes, den Venus und Juno, jede fiir sich erst, dann beide im
gemeinsamen «Vertrage» hegen; Venus, indem sie durch Didos Liebe Rettung fiir
ihren Sohn bewirken will; Juno, indem sie die Annédherung zwischen den beiden
Trigern der Fata Karthagos und Roms benutzen will, um die des Aeneas unschid-
lich fiir ihr Karthago zu machen. So wie die subjektive Komponente des Eros
zwischen Dido und Aeneas nicht aufhort zu wirken, wenn dieser Eros zerbrochen,
Dido tot, Aeneas davongefahren ist, und noch in der Schattenwelt als liebendes
Bedauern bei Aeneas, als Trotz und Hafl bei Didos Schatten in neuer Transforma-
tion weiterlebt, so werden wir uns auch nicht leicht einreden lassen, dal die objek-
tive Komponente nach dem Scheitern des Planes der Gottinnen einfach von selbst
verschwindet. Wie? Juno, die alles gewissermalen auf diese eine Karte gesetzt
hat, das Heil ihrer Stadt und das Gliick ihres Lieblings, sie sollte, nachdem durch
Aeneas’ Schuld (in ihrem Sinne) dieser Ehe- und Freundschaftsbund zerbrochen,
Dido in grausamer Selbstzerstérung untergegangen ist, dies alles hinnehmen, als
wire es nicht gewesen ? Sie sollte wieder ohne weiteres in ihr altes Geleise ein-
fahren, und wie es am Anfang des ersten Gesanges gewesen war, so sollte es jetzt
am Ende des fiinften weitergehen ? Und wenn nun Juno einen neuen und, wie sie
meint, diesmal todlichen Schlag gegen Aeneas’ Unternehmen fiihrt, dann sollte
der neue nur eine Wiederaufnahme der alten Verfolgung sein ? Und alles nur, weil
sie nicht davon spricht ¢ Wie die Nachwirkung der Liebeskatastrophe bei Aeneas
deshalb ignoriert werden kann, weil Aeneas im fiinften Gesange dariiber schweigt,
so sollte eine Nachwirkung bei Juno nicht bestehn, weil Juno schweigt ? Schweigt
sie, 80 schweigt doch der Dichter nicht.

DaB der Schlag der Juno pl6tzlich kommt und unvorhergesehen und auch ohne
vorhergehende Meditation der Gottin, wodurch Ursache und Zweck des grade in
diesem Augenblick zur Tat ausbrechenden Zornes sichtbar wiirde — grade dies ge-
hort zu seiner Unheimlichkeit. Von Juno wird nur gesagt: multa movens necdum
antiquam saturata dolorem. Das Letzte weist auf ihren ersten Zornesausbruch zu-
riick. Das geheimnisvoll andeutende multa movens mul den Horer aufmerksam
machen, ohne seine Erwartung zu befriedigen. So aufmerksam geworden, werden
wir im folgenden Vers unmittelbar zu Didos schwerem Sterbelager zuriickgefiihrt.
Juno schickt Iris zu den bei den Schiffen Anchises’ Tod betranernden Troerinnen:
Irim de caelo misit Saturnia Iuno ... illa viam celerans per mille coloribus ar-
cum null visa cito decurrit tramite virgo. Iris wird auch spiterhin als Gotterbotin
verwendet: 9, 2 Irim de caelo misit Saturnia Iuno audacem ad Twrnum und 9, 803
aeriam caelo nam Tuppiter Irvm demisit (cf. auch 10, 38. 73); als Regenbogen sogar
erscheint sie dem Turnus 9, 15. In solche tausendfarbige Pracht strahlt Iris aber
nur hier aus und an einer Stelle, die unserer zu nahe steht und die so unver-
geBlich ist, daB an eine gedankenlose Wiederholung durch den Dichter nicht




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 159

gedacht werden kann. Wie in Vergils Vorbild, dem ¥ der Ilias, der Scheiterhaufen
des Patroklos nicht brennen will, bis Iris auf Achills Gebet die Winde holt, so
kann Dido nicht sterben (4, 693): Tum Iuno omnipotens longum miserata dolorem
difficilisque obitus Irim demisit Olympo ... ergo Iris croceis per caelum roscida
pinnes mille trahens varios adverso sole colores devolat. Hier ist Irisschon
kraft der paradigmatischen Situation des Ilias-Vorbildes notwendig. DaB sie in
den Regenbogen ausstrahlt, geschieht als Charis fiir die hochherzige Sterbende,
und ebenso liegt in der roscida «tauigen» eine Labung. Unbeschreiblich, wie iiber
der schon mit dem Dunkel Ringenden Tau und Regenbogen stehn. In 5 ist Iris
vertretbar durch irgendeine andere Botenfigur, die Junos Rinke in Gang setzen
konnte wie der Aeolus in 1, die Allecto in 7; auch kénnte Juno direkt eine der
troischen Frauen zu solcher Rede, wie sie Iris-Beroe hilt, inspirieren. Die tausend
schonen Farben haben hier also nur einen einzigen Zweck: den Horer zu erinnern
an Didos qualvolles und noch nicht vergoltenes Sterben. Daf zwischen Didos
Ende in der brennenden Burg von Karthago und der Feuersbrunst der Schiffe eine
Beziehung besteht, wird nicht ausdriicklich gesagt, aber verstindlich gezeigt. Der
Regenbogen der Iris ist ein solches fiir die Horer verstehbares Zeichen. Dann be-
steht aber zwischen Didos Tode und dem durch Iris erregten Aufstand der Frauen
ein tieferer Zusammenhang, den der Dichter zwar seine Horer, aber grade nicht
seine Personen wissen lassen wollte. Die Flotte mit Feuer zu verbrennen, war ja
der erste Rachegedanke Didos (4, 592ff.): non arma expedient totaque ex wurbe
sequentur diripientque rates alis navalibus? ite, ferte citi flammas, date tela, impellite
remos ... und 604ff.: quem metur moritura? faces in castra tulissem implessemque
foros flammais ... Und schon in der zweiten Rede hatte sie geschworen (384):
sequar atris ignibus absens ... Was die Troerinnen auf Junos Geheill ausfiihren,
ist grade das, was Dido in ihrer vorletzten Fluchrede gern getan hitte und was
sie in ihrer zweiten Rede Aeneas droht. Das Feuer, in dem die Burg von Karthago
aufgeht, entziindet nun das Rachefeuer zur Zerstérung der Flotte. Eine Frau
hatte Aeneas seiner Sendung geopfert, und durch Frauen soll jetzt die Erfiillung
der Sendung unméglich gemacht werden. Und noch eins: wenn der Dichter wollte,
daB seine Horer die Botschaft der Iris im fiinften Gesange nicht mit ihrer Sendung
im vierten in Verbindung bringen sollten: warum hat er dann der Todeshilfe fiir
Dido und der Anregung zum Schiffsbrand einen so iiberraschend &hnlichen Rah-
men gegeben ? Dieser Regenbogen steht wunderbar iiber dem Sterbelager der
Konigin als Zeichen der Gnade ihrer Géttin; bei dem Auftrag zur Brandstiftung
war er wahrlich nicht am Platze, es sel denn, um an sein friiheres Erscheinen er-
klirend zu erinnern. So wie gegen Anfang des vierten Gesanges sich Juno und
Venus vereinigten, um die Liebesleidenschaft zwischen Dido und Aeneas zu for-
dern, so treten sie gegen Ende des 5. Gesanges (604ff. 779ff.) wieder auseinander,
die eine, um Dido zu richen und die Fahrt nach Latium im letzten Augenblick
zu verhindern, die andere, um auf der immer noch gefahrdeten letzten Strecke
ihrem Sohn gute Fahrt zu sichern.




160 Erwin Wolff

Zu Dido passen die schwer durch die Irrwege der Fata mitgenommenen Frauen.
Wie am Ende von 4 die Gotterbotin von der Frauengottin zu einer Frau, einer
beleidigten Gattin gesandt wurde, so hier zu den ermatteten und riicksichtslos mit
zum Dienst der Fata gezwungenen Troerinnen. Wie diese hier, bei den Leichen-
spielen, ausgeschlossen sind von der ménnlichen Festesfreude und alledem, was die
Wettspiele an Erhebendem, in die Zukunft prophetisch Weisendem enthielten, son-
dern um Anchises’ Tod nichts als klagen durften (amissum Anchisem flebant 614):
procul in sola secretae Troades acta (dreimaliger Ausdruck ihrer «Verstoflen-
heit»), sind sie Opfer der Fata, wie Dido es war. Um das zu verstehen, ist es notig
zuriickzublicken. ‘

Aeneas hatte das kleine romantische Schein-Troia, das ganz der Erinnerung an
die grole liebe Vergangenheit gewidmet war, verlassen, zwar mit Schmerz, da8
so nahe der Heimat zu griinden und gliicklich nach iiberwundenen Schicksals-
schligen zu gedeihen ihm selber nicht erlaubt sei (3, 493): vivite felices, quibus est
fortuna peracta iam sua; nos alia ex aliis in fata vocamur. vobis parta quies, nullum
maris aequor arandum, arva nec Ausoniae semper cedentia retro quaerenda. effigiem
Xanthi Troiamque videtis quam vestrae fecere manus melioribus opto auspiciis ...
Aber, auf welchem Wege und durch welche Leiden auch immer: ein wenn auch
groferes und zukunftstrachtigeres Troia, ein Troia sollte es doch sein und das
Andenken an das alte sichtbar und fiihlbar verkdrpern. Wir sahen ferner, wie
Seele der romantischen Pflege der alt-neuen Heimat eine Frau gewesen war,
Andromache, als Hektors Witwe zum Kult troischer Grofle gradezu bestimmt;
der schon von Berufs wegen mehr auf die Zukunft gerichtete Seher Helenus, ihr
jetziger Gatte, schien nur locker an dieser Romantik beteiligt. Die Frau des
Aeneas und Mutter des éndwvuos des Julier-Geschlechtes Ascanius-Julus, Repri-
sentanten der neuen, ausschlieBlich und Zoto animo fiir das Zukiinftige bestimmten
Generation, hatte der troische Heimatboden behalten, ausdriicklich um einer rein
italischen Stammutter Platz zu machen. Aber da waren noch die troischen Frauen,
T'roades matres (5, 613. 654), sie die Garanten dafiir, daf die vom Fatum bestimmte
Stadt ein Stiick alter Heimat, ein zweites Troia werde. O patria et rapti nequiquam
ex hoste penates redet Tris-Beroe 5, 632 in ihrer Gegenwart, mit sicherer Seelen-
kenntnis ihre Hoffnungen treffend, nullane tam Troiae dicuntur moenia, nusquam
Hectoreos amnis Xanthum et Simoenta videbo? Auf sie hatte der falsus Simoers,
an dem 3, 302 Andromache ihrem Hektorkult oblag, seinen Eindruck nicht ver-
fehlt, an verwandte Saiten schlagend. Wohl kaum an eine finstere GewiBheit dar-
iiber, daB es wohl nie zu einer neuen Stadtgriindung kommen werde, appelliert
Iris-Beroe, denn zu einer solchen Verzweiflung hatten sie ja keinen AnlaB, als viel-
mehr an die nur allzu gegriindete Ahnung, dal es mit dem Alten, Lieben nun fiir
immer aus sein mochte, und grade dann am gewissesten, wenn sie auf dem Boden
der «neuen Welt» in seiner ganzen Fremdheit stehen wiirden. Die Depression,
welche die Frauen jetzt, am Todestage des Vaters Anchises und nach dem Schei-
tern der erhebenden und iiberblendenden Karthago-Hoffnung nur allzu natiir-




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 161

licherweise heimsucht, zumal sie von dem Festrausch der ménnlichen Wettkidmpfe
ausgeschlossen sind, legt den Grund ihrer Seele frei, aber zugleich auch die «nackte
Wahrheit», die, wenn sie wirklich geworden ist, zwar unter Krimpfen und mit
zusammengebissenen Zihnen akzeptiert zu werden pflegt, wenn sie aber drohend
sich zeigt, unertriglich scheint.

Der unerwartete Widerstand der Frauen, der sich gleich in solcher Tat der Ver-
nichtung des geweihten Werkzeuges seiner Sendung offenbarte, muf je plotzlicher
und in seiner unmittelbaren Ursache undurchsichtiger er auftrat, um so gewaltiger
auch Aeneas nahe an die Wahrheit stoflen: daB das, was er hofft, ersehnt, etwas
bis zur Unheimlichkeit Fremdartiges ist gegeniiber dem, was er sich unter seinem
Ziel vorzustellen gewohnt war. Das Erlebnis in Karthago, zu ihm eindringlicher
als zu jedem andern redend, und zwar in seiner Doppelheit: dem Entzug des
Schonen, fiir das er ergliiht war und das er schon als zu sich gehorig betrachten
konnte, und dem neuen Hinausgewiesensein auf die Irrfahrt nach dem «unbekann-
ten Ziele» machte ihn fiir beides: die Depression und die Wahrheit, empfénglich.
Es kommt nun der entscheidende Augenblick vor der Entschleierung der Wahr-
heit, in dem er sich gendtigt sieht, entweder aufzugeben oder das Alte, Liebe weg-
zuweisen und sich fiir ein neues noch unheimlich Fremdes, aber auch VerheiBendes
innerlich bereit zu machen. Jetzt steht er in der Aporie, zu der er vorher durch
noch so schwere Erlebnisse noch nicht kommen konnte, weil ihm zwei Illusionen
im Wege standen. Die eine war die noch zu starke Gebundenheit seines Herzens
an die Heimat Troia; sein Erlebnis vor den Troia-Bildern des Juno-Tempels in
Karthago 1, 441ff. zeugte davon. Die andre war die Vorstellung, er kénne etwas
Troia-Ahnliches am Ziele seiner Fahrt finden, etwas Begliickendes, in dem das
Leid um das Verlorene aufgehoben war; diese verfiihrte ihn dazu, Dido zu lieben
und in Karthago bleiben zu wollen; damit diente er den Gegen-Fata Junos, eine
in Wahrheit ungeheure Verirrung. Doch beide Illusionen, die vielleicht nur eine
einzige sind, sind nach der Katastrophe in Karthago verschwunden. Die fest-
liche Totenfeier, die ja zugleich Erholung von dem Erlebten wie auch ein neues
Bekenntnis zum Vater war, hob ihn zuniichst iiber das BewuBtsein der neuen
Situation hinweg und férderte zugleich durch den «anwesenden» Totengeist des
wissenden und sorgenden Vaters den seelischen ProzeB der Anniherung an das
Neue: die Wirklichkeit, die nun im Begriff war, sich in ihrer Fremdartigkeit
zu enthiillen. Der Aufstand der Frauen zerril den schmalen Damm, der ihn
noch von der Wirklichkeit trennte. Und das Resultat ist zunéchst das Bewuf3t-
sein der Aporie: die Verzweiflung. Sie konnte nicht friiher, kann aber auch
nicht mehr spéter kommen (5, 700-703): At pater Aeneas, casu concussus acerbo,
nunc huc ingentis, nunc luc pectore curas mutabat versans, Siculisne resideret
arvis oblitus fatorum, Italasne capesseret oras. Die Situation erinnert an eine
zweite, fast ebenso bedeutende im achten Gesange. Schon angelangt auf der
freilich noch idyllischen Stéitte des kiinftigen Rom, erfihrt Aeneas durch den
arkadischen Konig Euander, mit welcher Sehnsucht zu welcher Aufgabe, zum




162 Erwin Wolff

Kampfe mit welchem Feinde er hier in Latium erwartet wird. Sein Vorbild soll
Hercules werden, der grade hier am Aventin den grausigen Halbmenschen Cacus
bezwang. Hier sinkt Aeneas zunichst in eine dhnliche Schwermut, mit Grund:
denn einer solchen Forderung hatte er trotz aller heroischen GefaBtheit — 6, 103ff.
non ulla laborum ... nova mi facies inopinave surgit; omnia praecept atque animo
mecum ante peregi — nicht entgegensehen konnen; hatte er auch «alles» im Geiste
vorausgenommen, ja sogar einen «anderen Achilles»: einen zweiten Cacus (Mezen-
tius) konnte er nicht erwarten, schon weil er den ersten nicht kannte!. Noch weil} er
ja nicht, da durch Venus’ Liebe ihm grade in der verflossenen Nacht eine gottliche
Waffenriistung in Vulcanus’ Werkstétte bereitet ist. Das Bose selbst in seiner kon-
kreten Fremdartigkeit ist vor ihn getreten und mit ihm die Forderung einer solchen
GroBe, die ihn ebenfalls mit einem fremden Schauer anriihren muBite. Dafl die
Schwermut dort im fiinften Gesange aus einem negativen Erlebnis kam, hier im
achten aus einem zu hoch, zu steil sich auftiirmenden Ansinnen, 148t Abstand und
Wandel zwischen dem alten und dem neuen Aeneas erahnen (8, 520ff.): Vix ea
fatus erat (Euandrus), defizique ora tenebant Aeneas Anchisiades et fidus Achates
multaque dura suo tristi cum corde putabant ... Aber auch hier bringt nicht ein aus
eigener Brust stammender Entschlufl die Losung, sondern ein Wunderzeichen der
liebenden Gottheit (Venus) — eine Entscheidung, die aber doch erst durch mensch-
liche Einsicht und eigenes Ja besiegelt werden muB (532): ne vero hospes ne quaere
profecto, quem casum portenta ferat: ego poscor Olympo. Aber im achten Gesange
handelt es sich schon um das quale; hier im fiinften erst um das num? und quid? Im
Grunde ist mit dem Rate, den der erfahrene, von Pallas Athene erleuchtete Nautes
ihm 5, 708f. gibt, alles schon geklirt; mit dem Vorschlage, alle die in einer Stadt
auf dem Wege zu vereinen, die nicht sich der neuen gloria 6ffnen konnen noch ihr
gewachsen sind (750): maires populumque volentem ... animos nil magnae laudis
egentts und mit nur wenigen an Zahl in die neue Zeit kiimpfend hiniiberzutreten:
exigui numero, sed bello vivida virtus ... wire das Problem ja schon klar erkannt
und gelost. Es ist wirklich so, und es bediirfte nur des klaren Einblicks in die Wirk-
lichkeit und dann des entsprechenden Entschlusses; alles andre war in dem voran-
gegangenen Irren und Quilen schon vorbereitet worden — sie wuBten es nur nicht.
Was der menschliche, freilich nicht ohne die G6ttin der geistig erleuchteten Tat
entstandene Rat wirken kann, wirkt er. Aeneas wird aus der Verzweiflung ge-
lockert und gerédt in den Kampf «dialektisch» sich bestreitender « Sorgen» (719/20):
talibus incensus dictis maioris amict tum vero in curas animo diducitur omnis. Hier
tritt nun das Gottliche ein. Wie wichtig und bezeichnend, da Juppiter diesmal
nicht den gemessen befehlenden Géotterboten sendet, sondern den Vater schickt mit
seiner ganzen Liebe. Dieser erinnert ihn an den verwandten Augenblick, wo fiir ihn
und den Sohn Ilios’ Fata sich erfiillt hatten (5, 724ff.): nate mihs vita quondam,

1 Damit soll nicht gesagt sein, daBB Mezentius ein zweiter Cacus «ist», sondern daf in
Mezentius dem Aeneas das « Unwesen» entgegentritt, das Hercules in der Gestalt des Cacus
als erster aufgesucht und bezwungen hat und das vielleicht auf die romischen Revolutionen
des Jahrhunderts Vergils hindeutet.




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 163

dum vita manebat, care magis, nate Iliacis exercite fatis ... und daBl eine solche
exercitatio er jetzt gebrauchen kann. Aber er bringt zugleich die Garantie, dafl
sich jetzt zu erfiillen beginnt, was damals versprochen und in reinem Glauben an-
genommen worden war: daB sich Juppiter jetzt endlich (tandem) seiner erbarmt
und das auch schon bewiesen hat: smperio Iovis huc venio, qui classibus ignem
depulit et caelo tandem mrseratus ab alto est. Dann fiihrt er ihn nahe an die Wahr-
heit heran, mit Liebe und Vorsicht: man vergleiche nur das gens dura atque aspera
cultu debellanda tibi Latio est mit dem, was ihm der riicksichtslose Seher des Seien-
den Apollo 6, 83ff. offenbart — zu schweigen von dem, was er dann am Ziel, in
Rom, von Euander erfahren muB (s. o.). Dies ist aber nur die eine Seite der Wahr-
heit; gottlich ist es, beide zugleich zu sehen und zu zeigen: Anchises ladet ihn zu
dem nahen Augenblicke ein dorthin, wo er genus omme suum, sein ganzes Ge-
schlecht, den positiven Ertrag seiner Zukunft, schauen darf und soll. Wohl-
gemerkt: es heiBt nicht nur: «Siehe gen Himmel und zéhle die Sterne ... also soll
dein Same werden», sondern Aeneas soll die Gestalten seiner Nachkommen mit
Augen sehen in ihrer neuen, verwandten zugleich wie fremden und bezwingenden
Erscheinung. Dazu ist es aber notig, selbst neu zu werden im Schattenreiche.
Mit dem Ja zu dieser Forderung ist die Verzweiflung voéllig iiberwunden. Aeneas
gibt sich der hoheren Macht, und nun wird alles wunderbar leicht. Nach dem
Abschied von Karthago konnten sie vor dem Sturm nicht zur Kiiste Italiens ge-

langen. Jetzt fiihren Venus und Neptunus sie in der wunderbaren Nacht im Schlafe
dahin.

3
Der Abschied von der Vergangenheit und das Wiedersehen

Sic fatur lacrimans: weinend eroffnet Aeneas den Gesang, der ihn schon im
zweiten Vers auf den Boden der neuen Heimat trigt — noch weinend iiber den
Lenker «der langen Fahrt», der ihn treulich und sicher doch schlieBllich bis nahe
an die arva Ausoniae semper cedentia retro (3, 496) herangebracht hat und so
gradezu zum Symbol des Fahrens geworden ist, das fiir Aeneas nicht, wie fiir
Odysseus, etwas Natur- und Neigungsgeméifles war, sondern die seinem Charakter
ganz und gar nicht geméfe, notwendige und mehr als einmal bedenklich unsichere
Briicke zwischen der vergangenen troischen vertrauten Grofie und etwas ganz
Neuem, von Orakeln nur immer dunkel Umschriebenem, vom Geheimnis einer
Zukunft Umbhiilltem, die alle gewesene Glorie einst tief in den Schatten stellen soll.

Mit der gefahrlichen Fahrt ist auch ihr Ferge am Ziel, und die weiche Riihrung
des Hiniibergeretteten, die so bedeutend die Siume beider Gesinge verkniipft,
gilt der iiberstandenen, noch bis zuletzt in ihrem Erfolge so zweifelhaften Reise
nicht minder als dem treuen Geleiter. Doch mit dem zuletzt noch so wunderbar
erreichten Ziele steht auch mit einmal wie ein Berg, durch den man einen Durch-
gang eher ahnt als sieht, das Mul} zu einer neuen Existenzform da, die nicht mehr
auf eine ererbte, geliebte, aber verfallende und umkémpfte Gegenwart bezogen,




164 Erw:_'.n Wolit

noch an einem zwar neuen, aber klar gesetzten und endlich erreichbaren Ziel -
Italia — und dem Ubergang dazu orientiert ist, wobei der Blick immer wieder
zur alten Heimat zuriickweicht oder zu einem lockenden Ersatz fliichtet, sondern
die ganz und gar und ohne Riick- und Seitenblick auf die offerne Zukunft gerichtet
ist, fiir welche die Vergangenheit nur Voraussetzung und kaum noch etwas An-
deres ist und die im Reinen, Unbegrenzten sich mehr findet als verliert: imperium
sine fine deds (1, 279). Der sechste Gesang nun enthiillt den Durchgang zu dieser
neuen Existenz, der Eingang zum siebenten den jubelnden ersten Morgen in der
neuen Daseinsgestalt wie in dem neuen Heimatraume Latium.

Der von des Vaters Totengeist streng gewiesene Weg fiihrt auf die Burghdhe des
cumanischen Apollo, des Pfortners des neuen Weltraumes, und mit seiner Erlaub-
nis durch eine Hohle des Berges in die Welt des Gewesenen, wo unser Held, was
von Riickwirtsweisendem er noch an sich trigt, verliert, und von da in die Welt
des Zukiinftigen, wo er die kennenlernen soll, fiir die allein er kiinftig zu leben hat.
Der Weg fiihrt vorbei an dem Reiche der Verfehlungen, welche die kiinftige romi-
" sche Existenz zu behindern versuchen werden.

Die Akzente sind prachtvoll gesetzt: wihrend die junge Mannschaft, froh des
endlichen Zieles, zur Beschaffung des Leiblich-Notwendigen auseinanderstiirmt,
steigt der den sorgenden oberen Méchten in Ehrfurcht Verpflichtete (pius) miih-
sam empor zu der «Burg, die der hohe Apollo regierend inne hat, und dem westab
(procul) abgesonderten Sitz der schauervollen Sibylle, der ungeheuren (immane)
Hohle, der grofien Geist und. Sinn der delische Seher einhaucht und ihr eréffnet
das Kiinftige». Das Kleid der Worte weist auf das Uberhohe, Abgetrennte, aus
weiter Schau und tiefem Geheimnis von oben Leitende und fernhin Weisende.

Es ist das erste Mal, daBl Aeneas, gestiitzt zwar auf das Vaterwort, allein — denn
der fidus Achates ist weggeschickt, die Sibylle zu holen — vor der Mauer steht,
hinter der sich unmittelbar die unheimliche neue Dimension 6ffnen soll. Doch
siehe da: diese «Mauer» stellt sich dar als eine Tempelfassade, an der alsbald Bilder
den auf das gewaltig Schauerliche gefaBten Blick fesseln. Sie erinnern ihn, daf
schon einmal einer, der an Verwegenheit sein Vorbild die gefihrliche Fahrt ins
Halbgewisse vorweggenommen hat, auf diesen Felsen seinen Ful} gesetzt und als
Griinder des Tempels die Vergangenheit, aus der seine kiihne (ausus 15) Expedi-
tion erwuchs, am endlich erreichten Ziele zuriickgewandt, an den Tempeltiiren
abgebildet hat; denn es war ein Kiinstler, Daedalus aus Athen, Endlich (tandem
v. 2) war Aeneas in Cumae angelangt, und endlich (tandem v. 17) war auch Daeda-
lus einst hier aus der Luft gelandet. Mit der kithnen Fahrt fast aufs Gratewohl in
den unbekannten Westen verbindet Daedalus und Aeneas dies tandem, das nun
fiir Aeneas in diesem Gesange zum Leitwort wird, um auszudriicken sowohl den
Triumph des unter Gefahren und fast verzweifelndem Glauben erreichten ver-
sprochenen echten Zieles (61 Aeneas: iam tandem Italiae fugientis prendimus oras
und 83 Apollo: o tandem magnis pelags defuncte periclis, sed terrae matora manent)
als auch die gestillte Ungeduld und Sorge der wartenden «Méchte», denen Aeneas




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 165

verpflichtet ist (687 der Vater: venisti tandem, tuaque exspectata parenti vicit iter
durum pietas? ... quam metus, ne quid Libyae tibr regna nocerent!). Indem aber nun
weiter das Fluchtland Kreta bei Daedalus als Minoia regna erscheint, wird eine
weitere Briicke zu Aeneas’ Schicksal geschlagen; zu Minos gehoren die beiden
verhéingnisvollen Frauen, Pasiphae und Ariadne, und die Flucht des Daedalus
hiingt mit beiden zusammen wie die des Aeneas aus Karthago mit seinem Ver-
hiingnis Dido. So ist kiinstlich Daedalus als Paradigma des Aeneas vorbereitet,
ehe wir mit Aeneas vor den Bildern zu staunen beginnen. Denn diese Bilder fiihren
gleichnisweise unserm Helden, ehe er sich der Zukunft anvertraut, noch einmal, wenn
auch traumartig stiickhaft, sesne Vergangenheit vor die Seele. Die Reihenfolge der
Szenen ist von Daedalus zeitlich geordnet, und ein Wunder will es, dafl auch Aeneas
in dieser Folge eine zeitlich genaue Folge der eigenen Lebensepochen erkennen mu8.

Die Bilderfolge am Apollotempel in Cumae unterscheidet sich von der am Juno-
tempel in Karthago dadurch, dall es Paradigmata sind, eine Spiegelung von
Aeneas’ eigenem Erleben in fremden Vorbildgestalten, wodurch iiber die materielle
Verschiedenheit hinweg das als Gemeinsames Entdeckte, nimlich sein Geistes-
und Gefiihlsgehalt, zum Betrachter sprach. Jene Bilderreihe gab wirkliche Szenen
aus dem Kampf um Troia, wie sie Aeneas erlebt hatte; dem Horer waren sie aus
der homerischen Sage vertraut; hier erblickt er sie mit umgekehrter Akzentsetzung,
mit troischen statt mit griechischen Augen gesehen, und da sind es zumeist nicht
Heldenstiicke, sondern heroische Leiden, und dadurch riihren sie das Auge des
Fliichtlings: als heldenhafter Widerstand einer zum Untergang bestimmten Heimat
gegen einen grausamen Feind. Nicht daBl es erlebte «wirkliche» Dinge waren, gab
ihnen ihre Aktualitéit in diesem schicksalvollen Augenblick, sondern dafl unser
Held hier zuerst im Epos mit seiner schweren Vergangenheit konfrontiert wurde
und daB sich seine Riihrung im Mitleid der groBempfindenden Seele spiegelt, die
diese Bilder hierher gesetzt hat: sunt lacrimae rerum et mentem mortalia tangunt
(1, 462). Wie plump und leer hétte es doch gewirkt, wenn auf diesen Bildern in
Cumae der Dichter, was wir erst jiingst mit Auge und Herz durchlebt hatten, in
verkiirzenden Situationen und gewissermaBen schulgerechter Mnemotechnik dem
Aeneas noch einmal vor die Augen gestellt hitte. Das Paradigma 148t die Gefahr
einer listigen materiellen Wiederholung verschwinden, es sublimiert die Bedeu-
tung und den Gehalt. Indem wir Aeneas aus den fremden Gestalten die eigenen
durchlebten Situationen erraten sehen, begegnen wir ihm in seiner Betroffenheit.
Indem es etwas Fremdes ist, in welchem Aeneas das eigene vorfindet, wird uns
nahe gebracht, daf das ihn einst so nahe Angehende sich fiir ihn zu etwas AuBer-
ihm zu objektivieren im Begriff ist: nah zugleich und fern! Damit hat der Kiinstler
erreicht, daBl wir seinen Helden auf einer neuen Stufe seiner Entwicklung sehen,
auf der er zu den eigenen Erlebnissen in Abstand zu stehen beginnt.

Wenn die Beschreibung hier ohne ein einleitendes namque videbat ute wie beim
Junotempel (1, 466) gleich mit dem ersten Bildinhalt einsetzt (20f.): in foribus
letum Androgeo, tum pendere poenas Cecropidae tussi, so will das besagen, daB




166 Erwin Wolff

Aeneas halb unbewuflt in die ihm fremden, aber seltsam beziiglichen Gegenstinde
hineingezogen wird; wie stark sein Interesse beim Beschauen wichst, lehrt der
abschlieBende Vers 33f.: quin protinus omnia perlegerent oculis, wenn nicht Achates
und die Priesterin dazugekommen wiren. Der Tod des Minos-Sohnes wird mit
dem jéhrlichen Kindertribut fiir den Minotaurus an Athen grimmig geahndet: ein
todeswiirdiges Vergehen hat auch Troia getan oder geduldet, und grausam war
auch Troias Strafe. Gegeniiber ragt Kreta aus dem Meere: das seemichtige Kar-
thago. Pasiphaes crudelis amor mit seiner Frucht Venerts monumenta nefandae:
auch bei der karthagischen Konigin waltete eine Venus nefanda, und die Frucht
ihrer Liebe war der Fluch. Weiter: der Irrgarten, aus dem schwer herauszufinden:
auch so etwas hat Aeneas erfahren. Wenn unmittelbar anschlieBt (28): magnum
reginae sed envm miseratus amorem entwirrte Daedalus die listigen Irrgéinge, mit
dem leitenden Faden die Spuren lenkend, so scheint der magnus amor der Minos-
tochter eng sich anzuschlieBen an den crudelis amor der Minosgattin; beide bilden
eine Stimmungseinheit; verhéngnisvoll fiir die Betroffene war der eine wie der
andre. Vers 28 ist eine Erinnerung an den unvergeBlichen Vers 4, 693, in dem
Juno sich des schweren Sterbens der Karthagischen Konigin erbarmt: tum Iuno
ommipotens longum miserata dolorem, so wie der verwandte, aber doch deutlich
unterschiedene Vers 1, 597: o sola infandos Troiae miserata labores, in welchem
Aeneas Dido um gastliche Aufnahme anfleht, auch Anfang 6 wiederkehrt da, wo
Aeneas den Gott Apollo an seine einstige Huld erinnert 6, 56: Phoebe gravis
Trotae semper miserate labores, die Aufnahme in der falschen zu der Aufnahme in
der wahren neuen Heimat in Beziehung setzend. — Den Ariadne-Faden aus der
Wirrnis hatte auch Aeneas gefunden. Die beiden Bildkomplexe mahnen Aeneas —
noch einmal — an die beiden tragischen Hauptakzente seines vergangenen Da-
seins: das in Schuld und iiberméBige Strafe verwickelte Troia und Karthago mit
der seine Partnerin vernichtenden Liebesirrung, aus der ihn doch der rettende
Faden hinausgeleitet hatte: die Urheimat und die triigerische Wahlheimat. Soweit
stimme ich mit Poeschl iiberein (8. 2441f.), doch im letzten Punkte nicht. Wor-
auf wird der dritte tragische Akzent fallen ? Es bleibt verborgen. Icarus hat seinen
Platz nicht auf der Marmortiir gefunden; zu gro war der Vaterschmerz. Und
verborgen bleibt dem Aeneas auch der Tod des Heldenknaben, der seinem viter-
lichen Schutz empfohlen sein, aber in jugendlichem Ubermut die Rache des
Turnus herausfordern wird: der Vaterschmerz in ihm wird einst das Schicksal von
Roms Hauptfeind und damit das Gedicht besiegeln. Wie bei den Darstellungen des
Junotempels alle Bilder aus der Vergangenheit waren, das letzte aber eine bedeu-
tende Beziehung zur Zukunft des Aeneas hinzubrachte (1, 491): Penthesilea furens
mediisque 1n malibus ardet ... bellatriz audetque viris concurrere virgo — gleich durch
Didos Erscheinen inmitten der Minner und das Diana-Gleichnis verwirklicht, so
erinnern alle Bilder des Apollotempels hier an ein durchlebtes Vergangenes, nur
das vermiBte letzte weist auf die Zukunft, auf eine Gestalt, die dhnlich stark in
Aeneas’ Seele und Schicksal eingreifen soll, wie es Dido getan hatte.




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 167

Aeneas steht in dies Paradigma seines vergangenen Daseins versunken. Aus die-
sem Sinnen wird er aufgeschreckt durch die Stimme der Prophetin Deiphobe:
Non hoc ista sibi tempus spectacula poscit; ans Opfer! Wir werden noch zu sehen
bekommen, wie unser Held im Verlaufe dieses Gesanges noch ein zweites Mal sich
in der gefiihlsgeladenen Vergangenheit zu verlieren droht an einem Orte, zu einem
Zeitpunkt, die noch entscheidender sind als die jetzigen, und wie wiederum die
Prophetin mit gemessenem Mahnwort ihn an die Aufgabe der Stunde erinnern
mub.

Aeneas betet zu Apollo: in diesem Augenblicke, da sie des flichenden Italiens
Kiiste endlich (tandem) ergriffen, moge auch das Gefolge der Troiana fortuna
sie freilassen, das sie als irrefithrender Geist auf der ganzen Fahrt nicht los-
gelassen habe. Doppeldeutig erschreckend und beunruhigend in seiner verwir-
renden Ironie ist die Antwort des Gottes (83): o tandem magnis pelagi defuncte
periclis ... Hier klingt das tandem nicht abschlieBend erldst, sondern gibt nur, um
scheinbar gleich wieder doppelt zu nehmen: 4 regna Lavini Dardanidae venient ...
sed non et venisse volent: bella, horrida bella ... cano. Die fortuna Troiana ist ver-
schwunden; aber sie ist gleich wieder noch erschreckender da: alius Latio iam
partus Achilles. Das ist die eine Seite der Zukunft. Es gibt nun freilich noch die
andre, aber sie schweigt hier. So wire denn der Abschied von der Vergangenheit,
der sich schon angekiindigt hatte, nur eine Pause vor dem Wiedersehen ¢ Das tu
ne cede malis, sed contra audentior ito quam tua te fortuna sinet ... ist kaum im-
stande, eine neue Aera einzuleiten; denn das hat Aeneas schon in Troia getan,
und die Aussicht auf Hilfe grade von einer Griechenstadt bleibt prophetisch-steril
und wirkungslos. Das Gefiihl am Ziel zu sein und die Vorahnung von einem ganz
neuen Anfang wird durch Apollos Seherworte vollig iiberschattet. Eine Gegen-
bewegung hat in der Stimmung eingesetzt; unter ihrem Einflusse stehen die fol-
genden Vorbereitungen zum Gange in die Unterwelt — nur der Fund des goldenen
Zweiges hebt sich heraus — und der Gang selbst bis zu dem Punkte, wo Tartarus
und Elysium sich voneinander abzweigen. Diese Wendung der Stimmung ist aber
notwendig: denn sie ist es, durch die der Kontrast des sanft aufstrahlenden Ely-
sium und der seligen Geister der Nachkommen erst zur Wirkung kommt. Apollos
Weissagung, der Tod des Misenus, das Begréibnis, der Gang in das Totenreich zu
seinen unseligen Bewohnern: das bildet alles den diisteren Vorhof des «Himmels»,

Die Bitte des Aeneas um ein Orakel und die Bitte, den Vater in der Unterwelt
besuchen zu diirfen, sind keineswegs so verschiedene Bitten, wie Norden S. 154
versichert. Der Offenbarung der nidheren Zukunft dient die eine, bei dem Vater
hatte er Grund, eine Offenlegung der ferneren Zukunft zu erwarten (Anchises an
Aeneas b, 737 : tum genus omne tuum et quae dentur moenia disces). So ist das ganze
Unternehmen in Cumae auf die Offenbarung der Zukunft gerichtet, das heiBt:
im sechsten Gesange bricht die Zukunft in Aeneas’ Existenz ein. Oder auch: der
troische Auserwihlte wendet sich von selbst der Zukunft nicht mehr als einem
dunklen Versprechen, sondern als einer bis ins Einzelne der kiinftigen historischen




168 ‘ Erwin Wolff

Gestalten bestimmten zu, die ihn von nun an zu beherrschen beginnt. Das be-
deutet den endgiiltigen Abschied von der Vergangenheit. Wie der Dichter diesen
Abschied poetisch gestaltet, ist nun zu zeigen.

Hélle und Himmel im Auftrage der Himmlischen zu durchschreiten und das
dort Geschaute den Lebenden zur Warnung und Lockung mitzuteilen, ist ein
Auftrag, der von alten Zeiten bis Muhammed und Dante bevorzugten Sterblichen
zuteil geworden ist. Aber daneben steht eine andre Art der Katabasis: ein Gott
oder ein Mensch steigt zu einem eigenen Zweck in das finstere Haus hinunter, um
ein geliebtes Wesen heraufzufiihren oder etwas anderes ihm Zugehdoriges zu ver-
richten. Mit der Schilderung dieses Besuchs kann dann der erste Zweck einer
Beschreibung jener Welt verbunden werden, und es ist dem jeweiligen Mythen-
dichter anheimgestellt, entweder den Hauptakzent auf jene oder auf diese Seite zu
legen: auf die personliche Aufgabe und was mit und an dem Wanderer bei den
Schatten geschieht, oder auf die Beschreibung der Leiden, Strafen und Freuden
dort. Dall Aeneas’ Katabasis in diesem letzten Sinne wohl benutzt werden kann,
hat ihre Nachwirkung bewiesen. Aber nichtsdestoweniger hat Vergil dem ersten,
dem personlichen Motiv die Fiihrung gegeben.

Es gibt zwei génzlich verschiedene und schwer vereinbare religiose Vorstellungen
von den Ursachen der mehr oder minder peinvollen Lage der Toten am Orte der
Unruhe und Qual. Sie gehoren zwei getrennten Religionsschichten an. Die Art des
Todes ist nach der élteren bestimmend fiir die Lage des Verstorbenen im Jenseits;
nach der anderen ist es sein moralisches Verhalten in dieser Welt. Seine «Lage»
ist dann Strafe oder Lohn; hier gibt es Hélle und Himmel. In der Aeneis ist der
ganze erste Teil bis zum Punkte, wo sich die Wege nach der Hollenburg und nach
dem Elysium scheiden, von der ersten, vormoralischen Vorstellung beherrscht.
Dann wandelt sich mit einem Schlage die Unterwelt in den Ort einer moralischen
Vergeltung um. Es hat Vergil nicht beirrt, daBl im Elysium die Seelen derer ge-
rettet sind, die ob patriam pugnando volnera passi(sunt) (660), wihrend der wackere
Deiphobus in dem letzten Bereich der vorderen Gruppe: arva ultima, quae bello
clari secreta frequentant (477f.) sein entsetzlich zerstortes Antlitz satzungsgemi
weiter tragen mull. Das Gesprich des Aeneas mit Deiphobus ist seine letzte Be-
gegnung vor dem Eintritt in die «moralische» Schattenwelt. Und die oben er-
wihnte Mahnung der Sibylle, nicht mit Weinen die Stunden zu verschwenden
(539): nox ruit, Aenea, nos flendo ducimus horas ... wird von dem anderen Verse
gefolgt: hic locus est, partis ubi se via findit in ambas.

Es steht nun so, daB dieser so auffillig markierte Grenzpunkt zugleich die
Grenze ist, an der Aeneas’ Vergangenheit ihre sein Gemiit anziehende und seine
vorwirtsdringende Tatkraft hemmende Wirkung verliert und er in den neuen
Bereich eintritt, wo er nur noch fiir die Zukunft denkt und lebt. Es ist der Punkt,
an dem seine Wiedergeburt beginnt. Es ist zugleich der Mittagspunkt, an dem die
Sonne sich nach Westen wendet.

Jenseits dieses Punktes sind wir in der romischen Welt. Eine romische Tonung




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt: 169

trigt schon der Tartarus. Zwar sind die berithmten Personen der griechischen
Biier, die inzwischen allerdings léingst durch die Philosophie allgemein-mensch-
liche Paradigmata geworden sind, auch hier anzutreffen; aber in dem im Verse 608
beginnenden allgemeinen Teil: hic quibus invise fratres ... treten die echten rémi-
schen delicta und scelera klar heraus (besonders deutlich 610: aut qus divitiis sols
wncubuere repertis nec partem posuere suis, quae mazxima turba est — wo wire
bei den Griechen so die avaritia herausgehoben worden ?) — scelera, wie sie beson-
ders in der Revolution sich 6ffentlich présentiert haben, und wenn 618ff. doch
noch zwei griechische Heroen mit Namen auftreten, so geschieht es, um die
romische Lehre einzuprégen: discite tustitiam moniti et non temmere divos. Das
alles sieht Aeneas nicht; es wird ihm berichtet. Es ist der romische Abweg, den
seine virtus meiden wird. Ob es auch seinen Nachkommen immer gelingen wird ?
Die moralische Hoélle bleibt eine romische Moglichkeit.

Aeneas’ virtus schreitet geradeaus, zum Elysium. Hier endlich am Ziel, zu dem
ihn seines Vaters Geist gerufen hat (5, 724-39), sieht er sein eigenes Bild, gewisser-
mafen verhundertfacht wie durch zwei gegeniiberstehende Spiegel. Die Urbilder
der Zukunft rémischen Seins bis zu Augustus hin warten hier auf die Stunde ihrer
Einkorperung; aber es bliebe ein bloBer Schein, wollte nicht Aeneas selbst durch
EntschluB und Tat das Signal zum Wirklichwerden geben; Anchises zu Aeneas
(806): et dubitamus adhuc virtutem extendere factis aut metus Ausonia prohibet con-
sustere terra? So steht in der neuen Welt, in die Aeneas nun gefiithrt worden ist,
wiederum eine Entscheidung bereit; erst durch sie vermag die neue Zeit wirklich
anzubrechen.

Der genannte Wendepunkt um die Mittagstunde in der tiefsten Schattenwelt
beschliet nun die letzte der drei Stationen, die Aeneas’ Wanderung durch die
traurigen Schatten ¢m Schatten der finsteren Zukunftsprophezeiung, die der
leuchtende Gott dem gepriiften eben Aufatmenden zu geben fiir gut befunden
hatte. Denn quer durch die systematische Folge der durch die Weise ihres Sterbens
zu Leidensgruppen vereinten «vormoralischen» Unterweltsbewohner, als da sind:
die Unbestatteten (325ff.), infantum animae flentes (426), falso damnati crimine
mortis (430), lugentes campr, quos durus amor crudels tabe peredit (440), arva ultima,
quae bello clar: secreta frequentant (478) — quer durch diese Ringe geht ein anderer
Aufbau, der aber nun doch wieder mit dem seelischen Gehalt und der Stimmung,
die in diesen Gruppen lebt, innig verbunden ist. Denn wenn wir soeben von dem
vormoralischen Charakter sprachen, der dem ganzen ersten Teil bis zur Héllen-
stadt sein Geprige gibt, so bedienten wir uns einer vergrébernden religions-
geschichtlichen Bezeichnung, die lediglich auf die Herkunft dieser Gestaltungen
hinweist. Ein Blick auf die einzelnen Gruppen in der Aeneis zeigt ja schon, dal
Vergil hier wesentlich Unschuldige oder durch ein mddoc Halbschuldige vereint
hat; daher die durchgehende Stimmung einer sublimen Schwermut, die mit
Aeneas’ eigener Schwermut harmoniert. Die drei Gespriiche mit Abgeschiedenen,
die das eigentliche personliche Erleben des Aeneas ausmachen, wachsen auf wun-

12 Museum Helveticum




170 Erwin Wolff

derbare Weise aus dem Grunde dieser Schwermut empor. Es sind die Gespréiche
mit Palinurus (337), mit Dido (450) und eben mit Deiphobus (494). Sie beginnen
alle mit der &hnlichen Frage betroffenen Staunens: quiste Palinure deorum eripuit
nobis ...?, Infelixw Dido, verus mihi nuntius ergo venerat ...?2, Devphobe armipotens —
cut tantum de te licuit? Die Lage und der Zustand der Armen 148t sie durch das
Mitleid sogleich den Weg zu Aeneas’ innerstem Herzen finden. So seelisch nahe
stand er keiner der Personen, solange sie am Leben waren, selbst Dido nicht!
Warum aber grade diese drei und keine anderen ? (Man denke an die bunte Reihe
derer, mit denen Dante in der Holle spricht!). Sie stehn nicht fiir sich allein, son-
dern je fiir eine ganze Epoche aus Aeneas’ Leben, Palinurus ist der Représentant
der Fahrt, Dido reprisentiert Karthago und Deiphobus Troia; die grausame Zer-
storung der alten Heimat tritt Aeneas hier zum letzten Male in der grausig ver-
stiimmelten Gestalt des Freundes entgegen; warum sonst die Verfluchung der
Griechen: di talia Grais instaurate, pio si poenas ore reposco? Bedenken wir aber
nun, daB, wie lingst erkannt ist, die Reihe der Gestalten gewissermaBen stufen-
weise riickwirts fithrt, so sehen wir, daBl in dieser Hadeswanderung Aeneas noch
einmal seine Vergangenheit riickwirts durchmifit und von dem am innigsten
fiir immer Abschied nimmt, dem er am friithesten und innigsten verbunden war:
von Troia. Also, ein Abschied fiir immer! Und die Hadeswanderung eine letzte
Vergegenwiirtigung seines bisher festesten Eigentums, seiner «Vergangenheit».
Der Fluch gegen die Griechen wird der letzte in der Aeneis sein; denn Apollo
hatte schon geweissagt (96): via prima salutis, quod minime reris, Graeca pan-
detur ab urbe — und in dieser Griechenstadt, durch den in ihr herrschenden
Arkaderkonig, wird Aeneas der wirklichsten Wirklichkeit seiner Sendung sich
bewullt werden und die Weihe zum Retter Italiens empfangen. Die Priesterin, von
der Endgiiltigkeit des innigen Abschieds selbst betroffen (nos flendo ducymus
horas), bricht diese letzte Vertraulichkeit mit dem Vergangenen ab — und nun
steht Aeneas einen Augenblick auf dem Scheidewege zwischen Gut und Bose,
dann aber gleich in dem neuen Dasein. |

Der sechste Gesang, der Besuch bei der Sibylle von Cumae, der Gang durch die
Schattenwelt und das Wiedersehen mit dem Vater, die durch diesen vermittelte
Schau der kiinftigen echten Romer ist die Angel, in der die Handlung der Aeneis
sich dreht, die groBe Wende nicht nur fiir ihre Handlung und ihren Schauplatz,
sondern fiir die Existenz ihres Helden, der hier seine Wendung von dem noch be-
stehenden Verhaftetsein an das Vergangene zum Sich-Offnen der Zukunft voll-
zieht: an der tiefsten Stelle der Unterwelt, in der Mittagstunde, an dem Orte, wo
die Sibylle den goldenen Zweig befestigt. Sehen wir zu, wie sich Aeneas diesem
Bereiche nihert und wie er aus ihm entlassen wird. Unter dem goldenen Gespanne
Neptuns legen sich die stiirmischen Wogen des Meeres, und das aphrodisische
Heer der Seedéimonen und Meeresméidchen naht zur Epiphanie. Die Flotte gleitet
dahin: eine schmeichelnde, freudige Regung bewegt Aeneas’ Herz. Er 1Bt die
Masten aufrichten: ferunt sua flamina classem. Die feuchte Nacht 16st die Glieder




Der Brand der Schiffe und Aeneas’ Wiedergeburt 171

der Schiffer zu friedlicher Ruhe. Der Schlafgott naht und stiirzt den Steuermann
in die Flut. Doch ungeschreckt setzt die Flotte ihren Weg weiter fort.

Wie anders die Weiterfahrt von Cumae nach Latium (7 Anfang). Frisch wehen
die Frithmorgenwinde, der glinzende Mond leuchtet der Fahrt und spiegelt sich
zitternd in der Flut. Zielsicher rauscht die Fahrt an noch lauernden Gefahren vor-
bei. Dann folgt der schonste Sonnenaufgang der Aeneis. Es legen sich die Winde.
Mit dem Meeresmarmor ringen die Ruder. Bald ist da der gewaltige Hain, die
Stimmen der lieblichen Vogel, der fluvius amoenus des Tiber. Laetus fihrt Aeneas
in den schattigen Strom.

Ein Entschlummern unter gottlicher Kraftwirkung — ein Erwachen zu neuem
erfrischtem Leben: eine Wiedergeburt.

12* Museum Helveticum




	Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt

