
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 20 (1963)

Heft: 3

Artikel: Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt

Autor: Wolff, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt

Von Erwin Wolff, Frankfurt a. M.

1

Der erste und der zweite Zorn der Juno

Ist der erste Zorn der Juno, der den Sturm im 1. Buche heraufführt, «naiv»

gebildet, einfältig aus dem tieferen Wissen des Dichters heraus von kommenden
Gefühls- und Situationskomplikationen, und primitiv, d. h. anfänglich gegenüber
späteren Entwicklungen, ist er eine Ouvertüre, so hat der zweite zornige Schlag
der Juno gegen Aeneas und die Flotte etwas von der Einleitung eines Finale,
wo das Finale, wie gleichfalls häufig in Tragödie und Oper, die große Endverwirrung

und plötzlich ungeahnte Lösung durch himmlische, chthonische und
Meeresmächte bedeutet. Das schlimme Durcheinander, in das sich unerwartet
die festlich-fröhliche Episode der Wettspiele verwandelt sieht, mit Junos
Aufreizung der Frauen zur Brandlegung an die Flotte, frühzeitigem, aber doch scheinbar

vergeblichem Einhaltgebieten des Aeneas-Sohnes, dringendem Gebet des

Aeneas selbst an die oberste Instanz Juppiter, unmittelbarer und reichlichster
Erhörimg, dennoch verzweifelnder Ratlosigkeit des in scheinbar bedrohlicheren
Lagen sonst so gefaßten Führers, weisem Ratschlag des alterfahrenen Nautes: die
Fahrt nach dem von den Fata gewiesenen Ziele von den anfälligen Frauen zu
entlasten, neuer gesteigerter Unruhe des Aeneas, bis aus transzendenten Bereichen
die Lösung kommt - diese fast heillose Verwirrung setzt, damit sie entstehen kann,
eine doppelte Komplikation der äußeren und inneren Situation gegenüber dem

Eposeingang voraus: eine politische, indem sich Karthago mit seinen Schein-
Fata und seinem Anspruch, die römischen Fata zu verschlingen, in den Weg von
Aeneas' Fata schiebt; eine andere seelische, indem eine unserem Helden in Schicksal

und Charakter so ähnliche (mit Artemis wird Dido verglichen, mit Apollo
Aeneas, gemäß den Gleichnissen 1, 488 und 4, 136-150 - aber die Geschwisterähnlichkeit

deutet für den Hörer gerade auf das Unstatthafte eines Ehebündnisses)
und wie für ihn geschaffene Königin ihm den Weg, und noch dazu als hilfreiche
Retterin kreuzt und ein leidenschaftliches Streben nach persönlicher
Glückserfüllung in dem bisher nur von der Leidenschaft zur Erfüllung seiner Fata
Beherrschten wachruft. Beides ist Götterwerk, feindlicher und freundlicher Mächte

gemeinsamer Wille, und also nicht zu umgehen. Der verhängnisvolle Knoten, in
dem Treue gegen die Geliebte und ihr Fatum Untreue gegen sein Fatum, und
Treue gegen sein Fatum Untreue gegen die Geliebte und ihre Vernichtung
bedeutet, wird auf Juppiters Befehl und auf Grund eigenen Zu-sich-selbst-Kommens



152 Erwin Wolff

durchhauen. Die Wage des Unterganges senkt sich auf Didos Seite, und Aeneas
bleibt übrig, zwar von der Flotte wieder, wenn auch einsamer geworden, seinem
wahren Ziele zugetrieben, aber von den Trümmern seiner Hoffnungen umgeben
und eine für jetzt und später drohende Vergeltung im Rücken, wenn auch die

Spannung eigener Willensaktivität, die nötig war ihn loszureißen, und das
Gefühl, an dem lange vernachlässigten Vatergeist einen sicheren Halt zu haben,
ihn über die verbleibende Verworrenheit und Gefährlichkeit der wirklichen äußeren
und inneren Situation zunächst hinwegträgt. Das Notwendige ist mit gleichsam
geschlossenen Augen getan; aber die Situation bleibt geladen. Ans Grab des

Vaters nach Sizilien getrieben, arrangiert Aeneas am wiederkehrenden Todestage
die Festspiele, die neue Verbundenheit mit ihm bekräftigend und zugleich sich
und die Mannschaft des unter Schmerzen wiedergewonnenen Bewußtseins zu
versichern, daß sie und sie mit sich allein das von den Fata ihnen aufgegebene
Reich finden und gründen müssen. In diese scheinbar geklärte und offene, in
Wahrheit aber tief verhüllte Situation fällt der zweite schwere Anschlag der Juno

gegen die Schiffe.

2

Dido und der Brand der Schiffe

Daß Dido im wesentlichen eine Episode im ersten Teil der Aeneis, der römischen
Odyssee, darstelle, eine Art genialer Komposition aus Kalypso und Kirke, Arete
und Nausikaa - womit allerdings nicht wenig gesagt wäre -, wurde vielleicht
früher mehr, als für ihr Verständnis gut ist, gemeint. Daß sie Größeres ist,
vielmehr nicht bloß ihre Gestalt, sondern ihre Kraft, ihr spiritus die ganze erste
Aeneis-Hälfte durchdringt, von ihrer Ankündigung durch Venus an bis zu der

Begegnung ihres Schattens mit dem im Schattenreiche von seiner Vergangenheit
Abschied Nehmenden, der Eröffnung seiner römischen Zukunft Entgegenschreitenden,

daß sie auch da wirkend gegenwärtig (praesens) ist und in Zukunft sein

wird, wo sie nicht leiblich anwesend ist (sequar atris ignibus absens et cum frigida
mors anima seduxerit artus, omnibus umbra locis adero 4,384ff.) - diese Dido liegt
vielleicht uns heutigen Vergilfreunden näher, soll jedenfalls durch die folgenden Zeilen

bekräftigt werden. Zwar scheint mit dem Feuermeer, dessen Glutschein über die

Wogen der See weg zu dem absegelnden Aeneas hinüberschlägt und trübe Ahnungen

in den Geschiedenen weckt, Dido endgültig aus dem epischen Geschehen
entfernt zu sein. Und wenn der kühne Krieger in der Unterwelt ihres Schattens noch
einmal ansichtigwird, gerührt um Verständnis für seineUntreue bei diesem Schatten
wirbt, doch nur einen unversöhnlichen Blick empfängt von der Wegschreitenden,
ihrem stammverwandten Sychaeus sich wieder Anschließenden, so scheint einesteils
über das Epos Hinweggreifendes intendiert zu sein : der Liebeshaß, der später Rom
und Karthago verbinden sollte, aber der innerepische Sinn doch mehr darin zu
liegen, den Untreuen vor uns zu entlasten, seine Seele, das Gefühl des Liebenden
da noch einmal sprechen zu lassen, wo diese Sprache des Herzens keine Gefahr mehr



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 153

für ihn und seine Sendung bringt, den pius und den Liebenden in dem Einklang
miteinander zu zeigen, den wir in den Dissonanzen des vierten Gesanges so schmerzlich

vermissen mußten (4,440) : fata obstant placidasque viri deus obstruit auris. Vor
allem : daß das auf das Dido-Buch folgende Sizilien-Buch nach der erwähnten
flammenden Initiale auch kein Wort mehr an die eben durchlittene Krise verliert,
von Dido so beredt zu schweigen versteht, wie das vierte von ihr kündete, dies

scheint darauf hinzudeuten, daß der Dichter hier einen anderen Kurs nimmt,
fatum und fartuna ihren Helden zu anderen Küsten führen und ihn anderen Freuden,

Verlockungen und Gefahren entgegentragen, die mit anderen Mitteln den

vir vere Romanus aus ihm weiterschmieden sollen. Die Hochstimmung der
Wettspiele, die mit ihrer dem Getriebe der Fahrten und Seelenirrungen entrückten
überirdischen Heiterkeit über die Unrast des epischen Geschehens in die
transzendente Zukunft der Römischen Geschichte hinübergrüßen, scheint wie auf einer
anderen Weltseite zu stehn als die maßlose Qual des vorangehenden Gesanges -
wenn nicht doch ihre Seligkeit erst möglich, erst fühlbar, erst sinnvoll wäre
unmittelbar nach dem «durchlebten Graus»; nicht anders als in der Ilias es mit
Achills Wettspielen für den toten Patroklos ist. Dann aber weiter: wie völlig
unvorbereitet, wie fremdartig neu und seltsam, wie aus irgendwelchen noch nicht
berührten Lebensgründen heraus bricht der Feuerangriff der troischen Frauen -
als stumme Leidensobjekte der kühnen Fahrt bisher kaum erwähnt - auf die

göttlich geweihte Flotte plötzlich herauf! Es scheint hier wirklich Fortuna, die

unbegreiflich lächelnde wie wütende, ihre Herrschaft geltend zu machen (5, 604) :

hic primum Fortuna fidem mutata novavit. Die Juno des Seesturmes (1, 34ff.), auch
dort schon in die Heiterkeit einer sorglosen Heimfahrt (vela dabant laeti 1, 35)
ihren Donner sendend, scheint wiedererstanden, und schon damit scheint eine

neue Geschehensreihe begonnen zu sein; wie dort des göttlichen Magistrats Aeolus
bedient sie sich hier der göttlichen Botin Iris, um wiederum mit einem einzigen
zornigen Schlage dem Unternehmen der fata Iovis ein Ende zu machen. Gewaltsam

herausgeschleudert aus der bisher durchmessenen Geschehenskette, die zu
Dido hinleitete, weiterhin vor Dido, sie verführend, erzählt wurde und in die
Verstrickung mit Dido mündete, aus der Entrücktheit des symbolisch vordeutenden
und erhebenden Festspiels herabgeworfen wieder zur Erde und zum fordernden

Augenblick der unmittelbaren Gefahr, sieht sich Aeneas auf einen noch tieferen
Punkt heruntergedrückt als damals, da er als Schiffbrüchiger curis ingentibus aeger

spem voltu simulât, premit altum carde dolorem (1, 208f.). Jedenfalls wird uns
gesagt, daß es an dem sei (5, 700): at pater Aeneas casu concussus acerbo nunc hue

ingentis, nunc illuc pectore curas mutabat versans, Siculisne resideret arvis oblitus
fatorum Italasne capesseret oras. Die größere Tiefe der Depression beweist der

Umstand, daß er damals an seinem Ziele nicht zweifelhaft wurde (1, 204): per
varios cursus, per tot discrimina rerum tendimus in Latium, sedes ubi fata quietas
ostendunt, illic fas régna resurgere Troiae, sondern daß dieses Ziel vielmehr in
ruhiger Sicherheit und Seligkeit, in seiner durch fatum und fas bestimmten gött-

11 Museum Helveticum



154 Erwin Wolff

liehen Gewißheit als Vision vor seinem Auge stand. Schwerer noch fast wiegt die

Tatsache, daß dort es der Führer selber war, der die verzagenden Gefährten so

tröstete; in Sizilien muß ein «älterer», von Pallas Athene Erleuchteter dem der

Verzweiflung nahen Vater Aeneas Trost und Rat spenden - und wie anders klingt
dieser Rat : quo fata trahunt retrahuntque sequamur; quidquid erit, superanda omnis

fortuna ferendo est. Und der Weg aus der Verzweiflung führt nur durch eine

schmerzhafte Operation, die Ablösung der Frauen und Alten und Schwachen,
eines großen Stücks geliebter Vergangenheit, aus dem Unternehmen der Fata und
die Gründung eines «Ersatz-Roms» für sie hier auf der Stelle. Daß die Gefahr für
die Flotte dort, im ersten Gesänge, von außen kam, durch die Elemente und das

himmlische Feuer, hier die Empörung aus Aeneas' eigenem Volke selbst sich
erhob, kann mit zur Erklärung der plötzlichen Verzweiflung des Aeneas dienen;
und doch reicht eine solche Erklärung gewissermaßen nur in unsern Verstand und

tut dem Gefühl und dem poetischen Sinn nicht Genüge. Es sind doch bloß die

Frauen, die revoltieren, und auch bei ihnen währt die Empörung nur so lange, wie
Juno ihren Sinn berückt; es bedarf nur des Erscheinens des Aeneas, und (676):
ast illae diversa metu per litora passim diffugiunt, silvasque et sieubi concava furtim
saxa petunt; piget ineepti lucisque suosque mutatae adgnoscunt excussaque pec-
tore Inno est. Es heißt also den Aufstand der Frauen zu stark gedanklich
ausweiten und generalisieren, wenn Büchner erklärt (RE «Vergil» Sp. 356) : «Der
Sinn seines Tuns wird genau so fragwürdig, wenn die Anvertrauten nicht gemeinsam

an das Ziel glauben, wie bei Cicero, De rep. 6, 8, 8 das Tun des Politikers,
dem keine Gemeinschaft mehr antwortet, sondern der sich schließlich auf sein

Gewissen zurückzieht.» Denn es ist ja grade nicht Aeneas' Mannschaft, die sich

hier empört, sondern es sind eben «die Frauen» - vorübergehend, von Juno

gestachelt. Sind es aber die Frauen, dann stehn wir doch vor einem Rätsel: wie

konnte der Protest der Frauen gegen die Weiterfahrt so stark auf Aeneas wirken,
daß er zum ersten Male an seinem Ziele verzweifeln will

Das Motiv der Aufwiegelung der Frauen durch die Frauengöttin mit solcher

sprengenden Wirkung auf Aeneas' pietas dem Göttervater und dem eigenen Vater
gegenüber ist ein konkretes poetisches Motiv, das sein «offenbares Geheimnis» nur
einer konkreten und poesiegerechten Betrachtung entschleiert. Das dichterische
Konkrete und Einmalige weigert sich, denkerisch als Spezialfall einem

staatsphilosophischen Genus untergeordnet und so «verstanden» zu werden. Aeneas

hier in seinem rätselhaften Zweifeln ist gewiß nicht der Typ des berufenen politischen

Führers, der in eine seltene, aber typische Grenzsituation versetzt wird.
Aeneas ist Aeneas, die unvorweggenommene und unwiederholbare Schöpfung des

einzigen Vergil. So wenig wie die großen Götter sind auch die großen Helden

Abstracta; so sehr sie mit ihrer paradigmatischen Vorbildlichkeit für viele oder

für alle stehn, so wenig ist diese nur dichterisch ausdrückbare Idee ein philosophischer

Begriff, so wenig auch sind ihre Situationen abstrakt auspräparierte «Fälle»,
die «generell» behandelt werden könnten.



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 155

So müßten wir auf einen tieferen Grund zurückgehn, um hier verstehen zu
wollen. Und tatsächlich zeigt schon der einfache Fortgang der Geschichte, daß

wir mit dem gedanklichen Ausdeuten nicht weiter kommen. Denn kein « Gewissen»

bringt hier die Lösung, sondern der Held bleibt verstrickt in Sorgen über Sorgen

(719) : talibus incensus dictis senioris amici tum vero in curas animo diducitur omnis.

Da erscheint in der Nacht der Geist des Yaters; er sagt, er komme auf Juppiters
Weisung, lobt den Rat des Nautes und sagt warum: gens dura atque aspera cultu
debellanda tibi Lotio est. Dann ladet er ihn zu sich durch die Totenwelt ins Elysium:
tum, genus omne tuum et quae dentur moenia disces. Und nach der Abfahrt, als der

Zug frei ist von den animi nil magnae laudis egentes, senden Venus und Neptunus
die wundervollste Nachtfahrt, auf der mit nur dem einen Opfer des Steuermannes,

Repräsentanten der langen Meerfahrt nach dem gelobten Lande, die Überfahrt
nach Italien erkauft wird. Und wie selbst für ein Wunder noch wunderbar leicht

gerät hier die Lösung! Ein Wunder hatte auch den Seesturm im ersten Gesänge

gestillt und seine gefährlichen Folgen so gemildert, daß kein unheilbarer Schaden

für Aeneas' Sendung entstand. Aber welche Mühe hatten dort doch Aeneas'

Schutzgötter, den ersten Zorn der Juno wieder gut zu machen Und welche
entsetzlichen Verwicklungen ergaben sich daraus trotz und sogar wegen des

hilfreichen Eifers der Venus; Folgen, die zuletzt zu dem Stimmungstiefstand im fünften

Buche, zu Aeneas' Verzweiflung führten. Wie anders jetzt. Wie leicht und
mühelos ist schließlich Junos diesmaliger Anschlag überwunden, obgleich Venus

und Neptunus die gleichen Helfer wie in I sind.

Das Vergangene ist im Verschwinden. In der Hadeswanderung wird es sich

völlig zerlösen. Die entzückendste göttliche Wundernacht mündet in einen Tag der

Wunder, der durch tiefe und grausige Schauer in eine unfaßliche, freilich nur
geschaute Seligkeit führt. Dann aber beginnt das Neue, um dessentwillen das Alte
verschwand : ein neues Land, ein neuer Ernst, naiv und fordernd, neben dem der
alte wie ein bunter Schatten wirken würde. Die römische Weltzeit beginnt.

Wir haben uns treiben lassen; aber ich hoffe: nicht aufs Gratewohl. Wir wollten
zunächst den immittelbaren Eindruck schildern, den der fünfte Gesang vielleicht
auf den Leser der vier ersten Gesänge macht, der ein Weiterspinnen des dort
durchgehenden Fadens erwartet. Das plötzlich einsetzende Andersartige,
Befremdliche, zum Teil nur durch Erinnerung an das Vorbild der Ibas poetisch
Verständliche, wobei aber das Nachbild doch so ganz anders als das Vorbild ist.
Anfangs der Zeit enthobenes Spiel, symbolisch für künftigen geschichtlichen Ernst;
dann abrupter Einsatz eines aus dem Anfang der Aeneis bekannten gewaltigen
Grundmotivs, aber, wie seltsam, verschoben in das fast ans xco/mxov streifende
brandstifterische Unternehmen der kriegs- und fahrtmüden Weiber; die paradoxe

Wirkung auf Aeneas, der den Sturm in der Syrte und Verführung und Liebesleid
in Karthago überstanden hat, um nun hier beinahe zu scheitern. Der neue finstere
Ernst (fast Verzweiflung!) wird hart an die Grenze des Verstehbaren geführt - und

warum Um zu zeigen, daß diesen Knoten nur göttliche Wunder lösen können.



156 Erwin Wolff

Die Lösung des bis zum scheinbar Unheilbaren verschlungenen Knotens beginnt,
unsichtbar und unmerklich in ihrer Göttlichkeit, mit dem von Aeneas noch bewußt
gewollten Festspiel, das nach seinen feldherrlichen Absichten der Erholung und
dem Vergessen des in Karthago erlebten furchtbaren Fehlschlages dienen soll,
aber, da es zugleich tiefer religiöser Ernst ist: Totenfeier für den aus dem Jenseits
für das Heil und die Fata wirkenden Vaters, zu etwas Höherem wird, als die
Teilnehmer ahnen. Aber dann werden sie durch das zornige Eingreifen der Juno auf
die Wirklichkeit in ihrer, wie nun deutlich sichtbar wird, offenbar heillosen
Verworrenheit geworfen. Sie werden auf den Boden der Wahrheit geschleudert. In
welchem Sinne dies gemeint ist, kann noch nicht klar eingesehen werden. Doch
waren Anzeichen dafür da, die auf einen tieferen, lösenden Sinn hinzeigten : das
Bewußtsein des Unverstehens ist der Garant des Verständnisses. Jedenfalls: aus
diesem Grunde der Wirklichkeit erhoben sich die Wunder, das nun unverhüllte
reine Göttliche, das divinum. Der fremdartige Charakter, den die materiellen
Ereignisse für den an sich tragen, der von keinem andern als vom Dichter begeistert
dem poetischen Faden der ersten vier Gesänge entlang gewandelt ist, spiritualisiert
sich in eigentümlicher Weise, sobald wir, einmal probeweise, voraussetzen, daß
doch vielleicht der «poetische Faden» am Anfang des fünften Gesanges nicht so

abrupt abgerissen ist, wie es uns anfangs geschienen hatte. Wir wollen doch
einmal erproben, ob wir, nachdem die bloße Anschauung uns einiges Gute und
Versprechende vorgespielt hat, nicht doch durch den Adyog geleitet, einen Weg durch
die Widersprüche und unaufgelösten Rätsel des 5. Buches finden.

Der Weg führt durch die Psyche des Helden - wie billig. Wenn der Held in der
Regel schweigsam ist über sich selbst, so kann doch sein Schweigen beredt sein.

Und da ein Dichter von ihm erzählt, der mehr ist als ein bloßer Beobachter menschlicher

Dinge und den Zugang zu anderen Bereichen hat, und der sich auf die Kunst
versteht, die Seele seiner Helden aus ihren Spiegelungen in andern Menschen und

Dingen zu erraten und erraten zu lassen, so dürften wir durch diesen manches
erfahren, was uns eine bloße «Psychologie» verborgen lassen würde.

Der vierte Gesang schließt damit, wie die Seele der zu Tode getroffenen Dido
sich nur schwer aus ihrem Leibe loslösen will, wie sie in Qualen ringt, bis Juno
sich ihrer erbarmt und die Götterbotin Iris zu der Sterbenden sendet : ergo Iris
croceis per caelum roscida pinnis mille trahens varios adverso sole colores devolat et

supra caput adstitit. Sie schneidet die Locke, löst den Krampf, und das Leben
verschwindet in die Winde. Aber noch schöner ist die Charis der Göttin, wie sie als

Regenbogen über der Todwunden sich herabschwingend das edle Wollen der
Gescheiterten sichtbar verklärt. Gleich sind wir bei Aeneas, deifi unschuldig Schuldigen.

Mit seinen Schiffen durchschneidet er die vom Nordsturm schwarzen Wogen.
Und blickt zurück : er sieht die Mauern der unseligen Elissa - dieser andre Name
der Dido trennt! - leuchten in Feuersflammen. Welche Ursache solch Feuer
entzündet habe, bleibt verborgen: duri magno sed amore dolores polluto notumque,
furens quid femina posset, triste per augurium Teucrorum pectora ducunt. Die harten



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 157

Schmerzen aus der Befleckung einer großen Liebe : das ist nicht nur das subjektive
Liebesgefühl des Weibes; Eros ist eine objektive Macht, die zwischen zwei
Menschen waltet: an der «großen Liebe» hat auch Aeneas teilgehabt. Diese duri
dolores, deren Ausdruck die flammenden Mauern der Burg sind, ziehen durch die

Herzen der Troer als ein triste augurium, eine finstere Aussicht. Nicht für das was
Aeneas fühlt, auf den er doch durch den Bericht des «Rückblickens» die Aufmerksamkeit

gerichtet hat, sucht der Dichter Worte: er weiß, daß dies unsagbar ist.
In dem causa latet hören wir die Fragen, Mutmaßungen der Mannschaft. Dem

ergebnislosen Fragen des Verstandes antwortet das Gemüt mit grausamer
Bestimmtheit, und was es antwortet, verwandelt sich in ein finsteres Zeichen für
Kommendes und bleibt so stehn.

Verhalten und streng sind auch Aeneas' Äußerungen über seine Liebe im vierten
Gesänge gewesen, beim Abschied, wo wohl nicht nur Dido andere Töne erwartet,
ohne daß wir etwas anderes aus dieser Kargheit des Wortes schließen dürfen als

daß sie von seiner eisernen Beherrschtheit zeugt. Denn wenn er nicht leidenschaftlich

liebte, welchen Wert, ja welche Bedeutung überhaupt könnte dann wohl diese

«Strenge» haben? Sie wäre gar keine echte Strenge, sondern harte Gleichgültigkeit.

Daß Aeneas innig liebt, und zwar mit einer in seinem Leben einzigartigen
Leidenschaft, dafür zeugt nicht nur die eigene Strenge gegen sich selbst, sondern

vor allem die Tatsache, daß er in die falsche Entscheidung: statt für Rom für
Karthago, so hineingleiten kann, daß Juppiter selber und denkbar direkt durch
den Götterboten Mercurius persönlich eingreifen muß, um den schon punisch
gekleideten und Didos Herrscherpflichten Hingegebenen aus der Verzauberung
loszureißen. Und wenn Aeneas dann in seiner Antwort an Dido, bevor er Juppiters
Mahnung ausführt, die Orakel des gryneischen Apollo und seinen Vater Anchises

zum Zeugnis anführt für den Zwang, unter dem er steht (4, 351ff. : me patris An-
chisae, quotiens umentibus umbris nox operit terras, quotiens astra ignea surgunt,
admonet in somnis et turbida terret imago), so bezeugt er sich selbst, wie lange seine

Leidenschaft diesen Mahnungen höherer Mächte standgehalten hat, ehe sie zu
der Seelenregion durchdringen konnten, aus der ein Entschluß wächst. Daß der
Dichter erst hier, aus dem Mund seines Helden diese Mahnungen nachholt, zeigt uns,
wie verschlossen Aeneas' Seele bisher, vor dem Appell Mercurs an seine virtus, für sie

gewesen ist, und wie sehr er sich dieser früheren Verschlossenheit jetzt bewußt wird.
Wer meint, all dieses sei nun, im fünften Gesänge, nicht nur begraben,

sondern auch vergessen, in dem Sinne, daß es aufgehört habe, seelisch und dramatisch
wirkungsfähig zu bleiben - mit dem neuen Buche sei auch ein neuer Geist in den
Dichter gefahren, der «nichts mehr von Joseph weiß», der sehe zu, wie er bei
solcher Auffassung von Gang und Aufbau der Aeneis ihrem Schöpfer noch das
Prädikat eines großen, konsequent fortschreitenden Dichters wahren kann, der ein
Klassiker zu heißen verdient.

Die Liebe Dido-Aeneas hat aber neben der subjektiven Seite: der Liebesleidenschaft,

wie sie in der Seele der beiden Partner miteinander und gegeneinander



158 Erwin Wolff

wirkt, wie sie tragisch nachwirkt in Dido bis zur Selbstzerstörung und zum
zerstörerischen Wüten gegen Aeneas im Fluche, über ihr Grab hinaus, ja über Aeneas'

Tod hinaus im Fluche gegen Rom, sie hat noch eine objektive Seite; sie ist wesentliches

Element des Planes, den Venus und Juno, jede für sich erst, dann beide im
gemeinsamen «Vertrage» hegen; Venus, indem sie durch Didos Liebe Rettung für
ihren Sohn bewirken will; Juno, indem sie die Annäherung zwischen den beiden

Trägern der Fata Karthagos und Roms benutzen will, um die des Aeneas unschädlich

für ihr Karthago zu machen. So wie die subjektive Komponente des Eros
zwischen Dido und Aeneas nicht aufhört zu wirken, wenn dieser Eros zerbrochen,
Dido tot, Aeneas davongefahren ist, und noch in der Schattenwelt als liebendes

Bedauern bei Aeneas, als Trotz und Haß bei Didos Schatten in neuer Transformation

weiterlebt, so werden wir uns auch nicht leicht einreden lassen, daß die objektive

Komponente nach dem Scheitern des Planes der Göttinnen einfach von selbst
verschwindet. Wie Juno, die alles gewissermaßen auf diese eine Karte gesetzt
hat, das Heil ihrer Stadt und das Glück ihres Lieblings, sie sollte, nachdem durch
Aeneas' Schuld (in ihrem Sinne) dieser Ehe- und Freundschaftsbund zerbrochen,
Dido in grausamer Selbstzerstörung untergegangen ist, dies alles hinnehmen, als

wäre es nicht gewesen Sie sollte wieder ohne weiteres in ihr altes Geleise

einfahren, und wie es am Anfang des ersten Gesanges gewesen war, so sollte es jetzt
am Ende des fünften weitergehen Und wenn nun Juno einen neuen und, wie sie

meint, diesmal tödlichen Schlag gegen Aeneas' Unternehmen führt, dann sollte
der neue nur eine Wiederaufnahme der alten Verfolgung sein Und alles nur, weil
sie nicht davon spricht Wie die Nachwirkung der Liebeskatastrophe bei Aeneas

deshalb ignoriert werden kann, weil Aeneas im fünften Gesänge darüber schweigt,
so sollte eine Nachwirkung bei Juno nicht bestehn, weil Juno schweigt Schweigt
sie, so schweigt doch der Dichter nicht.

Daß der Schlag der Juno plötzlich kommt und unvorhergesehen und auch ohne

vorhergehende Meditation der Göttin, wodurch Ursache und Zweck des grade in
diesem Augenblick zur Tat ausbrechenden Zornes sichtbar würde - grade dies
gehört zu seiner Unheimlichkeit. Von Juno wird nur gesagt: multa movens necdum

antiquam saturata dolorem. Das Letzte weist auf ihren ersten Zornesausbruch
zurück. Das geheimnisvoll andeutende multa movens muß den Hörer aufmerksam
machen, ohne seine Erwartung zu befriedigen. So aufmerksam geworden, werden
wir im folgenden Vers unmittelbar zu Didos schwerem Sterbelager zurückgeführt.
Juno schickt Iris zu den bei den Schiffen Anchises' Tod betrauernden Troerinnen:
Irim de caelo misit Saturnia Inno illa viam celerans fer mille coloribus ar-
cum nulli visa cito decurrit tramite virgo. Iris wird auch späterhin als Götterbotin
verwendet : 9, 2 Irim de caelo misit Saturnia Iuno audacem ad Turnum und 9, 803

aeriam caelo nam luffiter Irim demisit (cf. auch 10, 38. 73); als Regenbogen sogar
erscheint sie dem Turnus 9, 15. In solche tausendfarbige Pracht strahlt Iris aber

nur hier aus und an einer Stelle, die unserer zu nahe steht und die so

unvergeßlich ist, daß an eine gedankenlose Wiederholung durch den Dichter nicht



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 159

gedacht werden kann. Wie in Vergils Vorbild, dem W der Ilias, der Scheiterhaufen
des Patroklos nicht brennen will, bis Iris auf Achills Gebet die Winde holt, so
kann Dido nicht sterben (4, 693) : Tum Inno omnipotens longum miserata dolorem

difficilisque obitus Irim demisit Olympo ergo Iris croceis per caelum roscida

pinnis mille t rahen s varios adverso sole colores devolat. Hier ist Iris schon

kraft der paradigmatischen Situation des Ilias-Vorbildes notwendig. Daß sie in
den Regenbogen ausstrahlt, geschieht als Charis für die hochherzige Sterbende,
und ebenso liegt in der roscida «tauigen» eine Labung. Unbeschreiblich, wie über
der schon mit dem Dunkel Ringenden Tau und Regenbogen stehn. In 5 ist Iris
vertretbar durch irgendeine andere Botenfigur, die Junos Ränke in Gang setzen
könnte wie der Aeolus in 1, die Allecto in 7 ; auch könnte Juno direkt eine der
troischen Frauen zu solcher Rede, wie sie Iris-Beroe hält, inspirieren. Die tausend
schönen Farben haben hier also nur einen einzigen Zweck: den Hörer zu erinnern
an Didos qualvolles und noch nicht vergoltenes Sterben. Daß zwischen Didos
Ende in der brennenden Burg von Karthago und der Feuersbrunst der Schiffe eine

Beziehung besteht, wird nicht ausdrücklieh gesagt, aber verständlich gezeigt. Der
Regenbogen der Iris ist ein solches für die Hörer verstehbares Zeichen. Dann
besteht aber zwischen Didos Tode und dem durch Iris erregten Aufstand der Frauen
ein tieferer Zusammenhang, den der Dichter zwar seine Hörer, aber grade nicht
seine Personen wissen lassen wollte. Die Flotte mit Feuer zu verbrennen, war ja
der erste Rachegedanke Didos (4, 592ff.): non arma expedient totaque ex urbe

sequentur diripientque rates alii navalibus? ite, ferte citi flammas, date tela, impellite
remos und 604ff. : quem metui moritura? faces in castra tulissem implessemque
foros flammis Und schon in der zweiten Rede hatte sie geschworen (384):

sequar atris ignibus absens Was die Troerinnen auf Junos Geheiß ausführen,
ist grade das, was Dido in ihrer vorletzten Fluchrede gern getan hätte und was
sie in ihrer zweiten Rede Aeneas droht. Das Feuer, in dem die Burg von Karthago
aufgeht, entzündet nun das Rachefeuer zur Zerstörung der Flotte. Eine Frau
hatte Aeneas seiner Sendung geopfert, und durch Frauen soll jetzt die Erfüllung
der Sendung unmöglich gemacht werden. Und noch eins: wenn der Dichter wollte,
daß seine Hörer die Botschaft der Iris im fünften Gesänge nicht mit ihrer Sendung
im vierten in Verbindung bringen sollten: warum hat er dann der Todeshilfe für
Dido und der Anregung zum Schiffsbrand einen so überraschend ähnlichen Rahmen

gegeben? Dieser Regenbogen steht wunderbar über dem Sterbelager der

Königin als Zeichen der Gnade ihrer Göttin; bei dem Auftrag zur Brandstiftung
war er wahrlich nicht am Platze, es sei denn, um an sein früheres Erscheinen
erklärend zu erinnern. So wie gegen Anfang des vierten Gesanges sich Juno und
Venus vereinigten, um die Liebesleidenschaft zwischen Dido und Aeneas zu
fördern, so treten sie gegen Ende des 5. Gesanges (604ff. 779ff.) wieder auseinander,
die eine, um Dido zu rächen und die Fahrt nach Latium im letzten Augenblick
zu verhindern, die andere, um auf der immer noch gefährdeten letzten Strecke
ihrem Sohn gute Fahrt zu sichern.



160 Erwin Wolff

Zu Dido passen die schwer durch die Irrwege der Fata mitgenommenen Frauen.
Wie am Ende von 4 die Götterbotin von der Frauengöttin zu einer Frau, einer

beleidigten Gattin gesandt wurde, so hier zu den ermatteten und rücksichtslos mit
zum Dienst der Fata gezwungenen Troerinnen. Wie diese hier, bei den Leichenspielen,

ausgeschlossen sind von der männlichen Festesfreude und alledem, was die

Wettspiele an Erhebendem, in die Zukunft prophetisch Weisendem enthielten,
sondern um Anchises' Tod nichts als Magen durften (amissum Anchisem flebant 614):
procul in sola secretae Troades acta (dreimaliger Ausdruck ihrer «Verstoßen-

heit»), sind sie Opfer der Fata, wie Dido es war. Um das zu verstehen, ist es nötig
zurückzublicken.

Aeneas hatte das kleine romantische Schein-Troia, das ganz der Erinnerung an
die große liebe Vergangenheit gewidmet war, verlassen, zwar mit Schmerz, daß

so nahe der Heimat zu gründen und glücklich nach überwundenen Schicksalsschlägen

zu gedeihen ihm selber nicht erlaubt sei (3, 493) : vivite felices, quibus est

fortuna peracta iam sua; nos alia ex aliis in fata vocamur. vobis parta quies, nullum
maris aequor arandum, arva nec Ausoniae semper cedentia retro quaerenda. effigiem
Xanthi Troiamque videtis quam vestrae fecere manus melioribus opto auspiciis
Aber, auf welchem Wege und durch welche Leiden auch immer: ein wenn auch

größeres und zukunftsträchtigeres Troia, ein Troia sollte es doch sein und das

Andenken an das alte sichtbar und fühlbar verkörpern. Wir sahen ferner, wie
Seele der romantischen Pflege der alt-neuen Heimat eine Frau gewesen war,
Andromache, als Hektars Witwe zum Kult troischer Größe gradezu bestimmt;
der schon von Berufs wegen mehr auf die Zukunft gerichtete Seher Helenus, ihr
jetziger Gatte, schien nur locker an dieser Romantik beteiligt. Die Frau des

Aeneas und Mutter des enrnvvpo; des Julier-Geschlechtes Ascanius-Julus,
Repräsentanten der neuen, ausschließlich und toto animo für das Zukünftige bestimmten
Generation, hatte der troische Heimatboden behalten, ausdrücklich um einer rein
italischen Stammutter Platz zu machen. Aber da waren noch die troischen Frauen,
Troades matres (5, 613. 654), sie die Garanten dafür, daß die vom Fatum bestimmte
Stadt ein Stück alter Heimat, ein zweites Troia werde. 0 patria et rapti nequiquam
ex hoste penates redet Iris-Beroe 5, 632 in ihrer Gegenwart, mit sicherer
Seelenkenntnis ihre Hoffnungen treffend, nullane iam Troiae dicuntur moenia, nusquam
Hectoreos amnis Xanthum et Simoenta videbo? Auf sie hatte der falsus Simoeis,

an dem 3, 302 Andromache ihrem Hektorkult oblag, seinen Eindruck nicht
verfehlt, an verwandte Saiten schlagend. Wohl kaum an eine finstere Gewißheit
darüber, daß es wohl nie zu einer neuen Stadtgründung kommen werde, appelliert
Iris-Beroe, denn zu einer solchen Verzweiflung hatten sie ja keinen Anlaß, als
vielmehr an die nur allzu gegründete Ahnung, daß es mit dem Alten, Lieben nun für
immer aus sein möchte, und grade dann am gewissesten, wenn sie auf dem Boden
der «neuen Welt» in seiner ganzen Fremdheit stehen würden. Die Depression,
welche die Frauen jetzt, am Todestage des Vaters Anchises und nach dem Scheitern

der erhebenden und überblendenden Karthago-Hoffnung nur allzu natür-



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 161

licherweise heimsucht, zumal sie von dem Festrausch der männlichen Wettkämpfe
ausgeschlossen sind, legt den Grund ihrer Seele frei, aber zugleich auch die «nackte

Wahrheit», die, wenn sie wirklich geworden ist, zwar unter Krämpfen und mit
zusammengebissenen Zähnen akzeptiert zu werden pflegt, wenn sie aber drohend
sich zeigt, unerträglich scheint.

Der unerwartete Widerstand der Frauen, der sich gleich in solcher Tat der
Vernichtung des geweihten Werkzeuges seiner Sendung offenbarte, muß je plötzlicher
und in seiner unmittelbaren Ursache undurchsichtiger er auftrat, um so gewaltiger
auch Aeneas nahe an die Wahrheit stoßen: daß das, was er hofft, ersehnt, etwas
bis zur Unheimlichkeit Fremdartiges ist gegenüber dem, was er sich unter seinem

Ziel vorzustellen gewohnt war. Das Erlebnis in Karthago, zu ihm eindringlicher
als zu jedem andern redend, und zwar in seiner Doppelheit: dem Entzug des

Schönen, für das er erglüht war und das er schon als zu sich gehörig betrachten
konnte, und dem neuen Hinausgewiesensein auf die Irrfahrt nach dem «unbekannten

Ziele» machte ihn für beides: die Depression und die Wahrheit, empfänglich.
Es kommt nun der entscheidende Augenblick vor der Entschleierung der Wahrheit,

in dem er sich genötigt sieht, entweder aufzugeben oder das Alte, Liebe
wegzuweisen und sich für ein neues noch unheimlich Fremdes, aber auch Verheißendes
innerlich bereit zu machen. Jetzt steht er in der Aporie, zu der er vorher durch
noch so schwere Erlebnisse noch nicht kommen konnte, weil ihm zwei Illusionen
im Wege standen. Die eine war die noch zu starke Gebundenheit seines Herzens

an die Heimat Troia; sein Erlebnis vor den Troia-Bildern des Juno-Tempels in
Karthago 1, 441ff. zeugte davon. Die andre war die Vorstellung, er könne etwas
Troia-Ähnliches am Ziele seiner Fahrt finden, etwas Beglückendes, in dem das

Leid um das Verlorene aufgehoben war; diese verführte ihn dazu, Dido zu lieben
und in Karthago bleiben zu wollen; damit diente er den Gegen-Fata Junos, eine

in Wahrheit ungeheure Verirrung. Doch beide Illusionen, die vielleicht nur eine

einzige sind, sind nach der Katastrophe in Karthago verschwunden. Die
festliche Totenfeier, die ja zugleich Erholung von dem Erlebten wie auch ein neues
Bekenntnis zum Vater war, hob ihn zunächst über das Bewußtsein der neuen
Situation hinweg und förderte zugleich durch den «anwesenden» Totengeist des

wissenden und sorgenden Vaters den seelischen Prozeß der Annäherung an das

Neue: die Wirklichkeit, die nun im Begriff war, sich in ihrer Fremdartigkeit
zu enthüllen. Der Aufstand der Frauen zerriß den schmalen Damm, der ihn
noch von der Wirklichkeit trennte. Und das Resultat ist zunächst das Bewußtsein

der Aporie: die Verzweiflung. Sie konnte nicht früher, kann aber auch

nicht mehr später kommen (5, 700-703) : At pater Aeneas, casu concussus acerbo,

nunc hue ingentis, nunc illuc pectore curas mutabat versans, Siculisne resideret

arvis oblitus fatorum, Italasne capesseret oras. Die Situation erinnert an eine

zweite, fast ebenso bedeutende im achten Gesänge. Schon angelangt auf der
freilich noch idyllischen Stätte des künftigen Rom, erfährt Aeneas durch den

arkadischen König Euander, mit welcher Sehnsucht zu welcher Aufgabe, zum



162 Erwin Wolff

Kampfe mit welchem Feinde er hier in Latium erwartet wird. Sein Vorbild soll
Hercules werden, der grade hier am Aventin den grausigen Halbmenschen Cacus

bezwang. Hier sinkt Aeneas zunächst in eine ähnliche Schwermut, mit Grand:
denn einer solchen Forderung hatte er trotz aller heroischen Gefaßtheit - 6,103ff.
non ulla laborum nova mi faciès inopinave surgit; omnia praecepi atque animo

mecum ante peregi - nicht entgegensehen können; hatte er auch «alles» im Geiste

vorausgenommen, ja sogar einen «anderen Achilles»: einen zweiten Cacus (Mezen-

tius) konnte er nicht erwarten, schon weil er den ersten nicht kannte1. Noch weiß er

ja nicht, daß durch Venus' Liebe ihm grade in der verflossenen Nacht eine göttliche
Waffenrüstung in Vulcanus' Werkstätte bereitet ist. Das Böse selbst in seiner
konkreten Fremdartigkeit ist vor ihn getreten und mit ihm die Forderimg einer solchen

Größe, die ihn ebenfalls mit einem fremden Schauer anrühren mußte. Daß die

Schwermut dort im fünften Gesänge aus einem negativen Erlebnis kam, hier im
achten aus einem zu hoch, zu steil sich auftürmenden Ansinnen, läßt Abstand und
Wandel zwischen dem alten und dem neuen Aeneas erahnen (8, 520ff.): Vix ea

fatus erat (Euandrus), defixique ora tenebant Aeneas Anchisiades et fidus Achates

multaque dura suo tristi cum corde putabant... Aber auch hier bringt nicht ein aus

eigener Brust stammender Entschluß die Lösung, sondern ein Wunderzeichen der

liebenden Gottheit (Venus) - eine Entscheidung, die aber doch erst durch menschliche

Einsicht und eigenes Ja besiegelt werden muß (532) : ne vero hospes ne quaere

profecto, quem casum portenta ferat: ego poscor Olympo. Aber im achten Gesänge

handelt es sich schon um das quale; hier im fünften erst um das num? und quid? Im
Grunde ist mit dem Rate, den der erfahrene, von Pallas Athene erleuchtete Nautes

ihm 5, 708ff. gibt, alles schon geklärt; mit dem Vorschlage, alle die in einer Stadt
auf dem Wege zu vereinen, die nicht sich der neuen gloria öffnen können noch ihr
gewachsen sind (750): matres populumque volentem animos nil magnae laudis

egentis und mit nur wenigen an Zahl in die neue Zeit kämpfend hinüberzutreten:

exigui numéro, sed beilo vivida virtus wäre das Problem ja schon klar erkannt
und gelöst. Es ist wirklich so, und es bedürfte nur des klaren Einblicks in die
Wirklichkeit und dann des entsprechenden Entschlusses; alles andre war in dem

vorangegangenen Irren und Quälen schon vorbereitet worden - sie wußten es nur nicht.
Was der menschliche, freilich nicht ohne die Göttin der geistig erleuchteten Tat
entstandene Rat wirken kann, wirkt er. Aeneas wird aus der Verzweiflung
gelockert und gerät in den Kampf «dialektisch» sich bestreitender « Sorgen» (719/20) :

talibus incensus dictis maioris amici tum vero in curas animo diducitur omnis. Hier
tritt nun das Göttliche ein. Wie wichtig und bezeichnend, daß Juppiter diesmal

nicht den gemessen befehlenden Götterboten sendet, sondern den Vater schickt mit
seiner ganzen Liebe. Dieser erinnert ihn an den verwandten Augenblick, wo für ihn
und den Sohn Ilios' Fata sich erfüllt hatten (5, 724ff.) : nute mihi vita quondam,

1 Damit soll nicht gesagt sein, daß Mezentius ein zweiter Cacus «ist», sondern daß in
Mezentius dem Aeneas das «Unwesen» entgegentritt, das Hercules in der Gestalt des Cacus
als erster aufgesucht und bezwungen hat und das vielleicht auf die römischen Revolutionen
des Jahrhunderts Vergüs hindeutet.



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 163

dum vita manebat, care magis, nate Iliads exercite fatis und daß eine solche

exercitatio er jetzt gebrauchen kann. Aber er bringt zugleich die Garantie, daß
sich jetzt zu erfüllen beginnt, was damals versprochen und in reinem Glauben

angenommen worden war: daß sich Juppiter jetzt endlich (tandem) seiner erbarmt
und das auch schon bewiesen hat: imperio Iovis hue venio, qui classibus ignem

depulit et caelo tandem miseratus ab alto est. Dann führt er ihn nahe an die Wahrheit

heran, mit Liebe und Vorsicht: man vergleiche nur das gens dura atque aspera
cultu debellanda tibi Latio est mit dem, was ihm der rücksichtslose Seher des Seienden

Apollo 6, 83ff. offenbart - zu schweigen von dem, was er dann am Ziel, in
Rom, von Euander erfahren muß (s. o.). Dies ist aber nur die eine Seite der Wahrheit;

göttlich ist es, beide zugleich zu sehen und zu zeigen: Anchises ladet ihn zu
dem nahen Augenblicke ein dorthin, wo er genus omne suum, sein ganzes
Geschlecht, den positiven Ertrag seiner Zukunft, schauen darf und soll.
Wohlgemerkt: es heißt nicht nur: «Siehe gen Himmel und zähle die Sterne also soll
dein Same werden», sondern Aeneas soll die Gestalten seiner Nachkommen mit
Augen sehen in ihrer neuen, verwandten zugleich wie fremden und bezwingenden
Erscheinung. Dazu ist es aber nötig, selbst neu zu werden im Schattenreiche.

Mit dem Ja zu dieser Forderung ist die Verzweiflung völlig überwunden. Aeneas

gibt sich der höheren Macht, und nun wird alles wunderbar leicht. Nach dem
Abschied von Karthago konnten sie vor dem Sturm nicht zur Küste Italiens
gelangen. Jetzt führen Venus und Neptunus sie in der wunderbaren Nacht im Schlafe
dahin.

3

Der Abschied von der Vergangenheit und das Wiedersehen

Sic fatur lacrimans: weinend eröffnet Aeneas den Gesang, der ihn schon im
zweiten Vers auf den Boden der neuen Heimat trägt - noch weinend über den
Lenker «der langen Fahrt», der ihn treulich und sicher doch schließlich bis nahe

an die arva Ausoniae semper cedentia retro (3, 496) herangebracht hat und so

gradezu zum Symbol des Fahrens geworden ist, das für Aeneas nicht, wie für
Odysseus, etwas Natur- und Neigungsgemäßes war, sondern die seinem Charakter

ganz und gar nicht gemäße, notwendige und mehr als einmal bedenklich unsichere
Brücke zwischen der vergangenen troischen vertrauten Größe und etwas ganz
Neuem, von Orakeln nur immer dunkel Umschriebenem, vom Geheimnis einer
Zukunft Umhülltem, die alle gewesene Glorie einst tief in den Schatten stellen soll.

Mit der gefährlichen Fahrt ist auch ihr Ferge am Ziel, und die weiche Rührung
des Hinübergeretteten, die so bedeutend die Säume beider Gesänge verknüpft,
gilt der überstandenen, noch bis zuletzt in ihrem Erfolge so zweifelhaften Reise
nicht minder als dem treuen Geleiter. Doch mit dem zuletzt noch so wunderbar
erreichten Ziele steht auch mit einmal wie ein Berg, durch den man einen Durchgang

eher ahnt als sieht, das Muß zu einer neuen Existenzform da, die nicht mehr
auf eine ererbte, geliebte, aber verfallende und umkämpfte Gegenwart bezogen,



164 Erwin Wolff

noch an einem zwar neuen, aber klar gesetzten und endlich erreichbaren Ziel -
Italia - und dem Übergang dazu orientiert ist, wobei der Blick immer wieder

zur alten Heimat zurückweicht oder zu einem lockenden Ersatz flüchtet, sondern
die ganz und gar und ohne Rück- und Seitenblick auf die offene Zukunft gerichtet
ist, für welche die Vergangenheit nur Voraussetzung und kaum noch etwas
Anderes ist und die im Reinen, Unbegrenzten sich mehr findet als verliert: imperium
sine fine dedi (1, 279). Der sechste Gesang nun enthüllt den Durchgang zu dieser

neuen Existenz, der Eingang zum siebenten den jubelnden ersten Morgen in der

neuen Daseinsgestalt wie in dem neuen Heimatraume Latium.
Der von des Vaters Totengeist streng gewiesene Weg führt auf die Burghöhe des

cumanischen Apollo, des Pförtners des neuen Weltraumes, und mit seiner Erlaubnis

durch eine Höhle des Berges in die Welt des Gewesenen, wo unser Held, was

von Rückwärtsweisendem er noch an sich trägt, verliert, und von da in die Welt
des Zukünftigen, wo er die kennenlernen soll, für die allein er künftig zu leben hat.
Der Weg führt vorbei an dem Reiche der Verfehlungen, welche die künftige römische

Existenz zu behindern versuchen werden.
Die Akzente sind prachtvoll gesetzt: während die junge Mannschaft, froh des

endlichen Zieles, zur Beschaffung des Leiblich-Notwendigen auseinanderstürmt,
steigt der den sorgenden oberen Mächten in Ehrfurcht Verpflichtete (pius) mühsam

empor zu der «Burg, die der hohe Apollo regierend inne hat, und dem weitab

(procul) abgesonderten Sitz der schauervollen Sibylle, der ungeheuren (immune)
Höhle, der großen Geist und. Sinn der delische Seher einhaucht und ihr eröffnet
das Künftige». Das Kleid der Worte weist auf das Überhohe, Abgetrennte, aus
weiter Schau und tiefem Geheimnis von oben Leitende und fernhin Weisende.

Es ist das erste Mal, daß Aeneas, gestützt zwar auf das Vaterwort, allein - denn
der fidus Achates ist weggeschickt, die Sibylle zu holen - vor der Mauer steht,
hinter der sich unmittelbar die unheimliche neue Dimension öffnen soll. Doch
siehe da: diese «Mauer» stellt sich dar als eine Tempelfassade, an der alsbald Bilder
den auf das gewaltig Schauerliche gefaßten Blick fesseln. Sie erinnern ihn, daß
schon einmal einer, der an Verwegenheit sein Vorbild die gefährliche Fahrt ins

Halbgewisse vorweggenommen hat, auf diesen Felsen seinen Fuß gesetzt und als

Gründer des Tempels die Vergangenheit, aus der seine kühne (ausus 15) Expedition

erwuchs, am endlich erreichten Ziele zurückgewandt, an den Tempeltüren
abgebildet hat; denn es war ein Künstler, Daedalus aus Athen. Endlich (tandem

v. 2) war Aeneas in Cumae angelangt, und endlich (tandem v. 17) war auch Daedalus

einst hier aus der Luft gelandet. Mit der kühnen Fahrt fast aufs Gratewohl in
den unbekannten Westen verbindet Daedalus und Aeneas dies tandem, das nun
für Aeneas in diesem Gesänge zum Leitwort wird, um auszudrücken sowohl den

Triumph des unter Gefahren und fast verzweifelndem Glauben erreichten
versprochenen echten Zieles (61 Aeneas: iam tandem Italiae fugientis prendimus oras
und 83 Apollo : o tandem magnis pelagi defuncte periclis, sed terrae maiora manent)
als auch die gestillte Ungeduld und Sorge der wartenden «Mächte», denen Aeneas



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 165

verpflichtet ist (687 der Vater: venisti tandem, tuaque exspeclata parenti vicit iter
durum pietas? quam metui, ne quid Libyae tibi regna nocerent!). Indem aber nun
weiter das Fluchtland Kreta bei Daedalus als Minoia regna erscheint, wird eine

weitere Brücke zu Aeneas' Schicksal geschlagen; zu Minos gehören die beiden

verhängnisvollen Frauen, Pasiphae und Ariadne, und die Flucht des Daedalus

hängt mit beiden zusammen wie die des Aeneas aus Karthago mit seinem

Verhängnis Dido. So ist künstlich Daedalus als Paradigma des Aeneas vorbereitet,
ehe wir mit Aeneas vor den Bildern zu staunen beginnen. Denn diese Bilder führen

gleichnisweise unsermHelden, ehe er sich der Zukunft anvertraut, noch einmal, wenn
auch traumartig stückhaft, seine Vergangenheit vor die Seele. Die Reihenfolge der
Szenen ist von Daedalus zeitlich geordnet, und ein Wunder will es, daß auch Aeneas

in dieser Folge eine zeitlich genaue Folge der eigenen Lebensepochen erkennen muß.
Die Bilderfolge am Apollotempel in Cumae unterscheidet sich von der am

Junotempel in Karthago dadurch, daß es Paradigmata sind, eine Spiegelung von
Aeneas' eigenem Erleben in fremden Vorbildgestalten, wodurch über die materielle
Verschiedenheit hinweg das als Gemeinsames Entdeckte, nämlich sein Geistesund

Gefühlsgehalt, zum Betrachter sprach. Jene Bilderreihe gab wirkliche Szenen

aus dem Kampf um Troia, wie sie Aeneas erlebt hatte; dem Hörer waren sie aus
der homerischen Sage vertraut ; hier erblickt er sie mit umgekehrter Akzentsetzung,
mit troischen statt mit griechischen Augen gesehen, und da sind es zumeist nicht
Heldenstücke, sondern heroische Leiden, und dadurch rühren sie das Auge des

Flüchtlings : als heldenhafter Widerstand einer zum Untergang bestimmten Heimat

gegen einen grausamen Feind. Nicht daß es erlebte «wirkliche» Dinge waren, gab
ihnen ihre Aktualität in diesem schicksalvollen Augenblick, sondern daß unser
Held hier zuerst im Epos mit seiner schweren Vergangenheit konfrontiert wurde
und daß sich seine Rührung im Mitleid der großempfindenden Seele spiegelt, die
diese Bilder hierher gesetzt hat: sunt lacrimae rerum et mentem mortalia tangunt
(1, 462). Wie plump und leer hätte es doch gewirkt, wenn auf diesen Bildern in
Cumae der Dichter, was wir erst jüngst mit Auge und Herz durchlebt hatten, in
verkürzenden Situationen und gewissermaßen schulgerechter Mnemotechnik dem
Aeneas noch einmal vor die Augen gestellt hätte. Das Paradigma läßt die Gefahr
einer lästigen materiellen Wiederholung verschwinden, es sublimiert die Bedeutung

und den Gehalt. Indem wir Aeneas aus den fremden Gestalten die eigenen
durchlebten Situationen erraten sehen, begegnen wir ihm in seiner Betroffenheit.
Indem es etwas Fremdes ist, in welchem Aeneas das eigene vorfindet, wird uns
nahe gebracht, daß das ihn einst so nahe Angehende sich für ihn zu etwas Außer-
ihm zu objektivieren im Begriff ist : nah zugleich und fern Damit hat der Künstler
erreicht, daß wir seinen Helden auf einer neuen Stufe seiner Entwicklung sehen,

auf der er zu den eigenen Erlebnissen in Abstand zu stehen beginnt.
Wenn die Beschreibimg hier ohne ein einleitendes namque videbat uti wie beim

Junotempel (1, 466) gleich mit dem ersten Bildinhalt einsetzt (20f.) : in foribus
letum Androgeo, tum pendere poenas Cecropidae iussi, so will das besagen, daß



166 Erwin Wolff

Aeneas halb unbewußt in die ihm fremden, aber seltsam bezüglichen Gegenstände
hineingezogen wird; wie stark sein Interesse beim Beschauen wächst, lehrt der
abschließende Vers 33f. : quin protinus omnia perlegerent oculis, wenn nicht Achates
und die Priesterin dazugekommen wären. Der Tod des Minos-Sohnes wird mit
dem jährlichen Kindertribut für den Minotaurus an Athen grimmig geahndet: ein

todeswürdiges Vergehen hat auch Troia getan oder geduldet, und grausam war
auch Troias Strafe. Gegenüber ragt Kreta aus dem Meere : das seemächtige
Karthago. Pasiphaes crudelis amor mit seiner Frucht Veneris monumenta nefandae:
auch bei der karthagischen Königin waltete eine Venus nefanda, und die Frucht
ihrer Liehe war der Fluch. Weiter: der Irrgarten, aus dem schwer herauszufinden:
auch so etwas hat Aeneas erfahren. Wenn unmittelbar anschließt (28): magnum
reginae sed enim miseratus amorem entwirrte Daedalus die listigen Irrgänge, mit
dem leitenden Faden die Spuren lenkend, so scheint der magnus amor der Minos-
tochter eng sich anzuschließen an den crudelis amor der Minosgattin; beide bilden
eine Stimmungseinheit; verhängnisvoll für die Betroffene war der eine wie der
andre. Vers 28 ist eine Erinnerung an den unvergeßlichen Vers 4, 693, in dem
Juno sich des schweren Sterbens der Karthagischen Königin erbarmt: tum Iuno
omnipotens longum miserata dolorem, so wie der verwandte, aber doch deutlich
unterschiedene Vers 1, 597 : o sola infandos Troiae miserata labores, in welchem
Aeneas Dido um gastliche Aufnahme anfleht, auch Anfang 6 wiederkehrt da, wo
Aeneas den Gott Apollo an seine einstige Huld erinnert 6, 56: Phoebe gravis
Troiae semper miserate labores, die Aufnahme in der falschen zu der Aufnahme in
der wahren neuen Heimat in Beziehung setzend. - Den Ariadne-Faden aus der
Wirrnis hatte auch Aeneas gefunden. Die beiden Bildkomplexe mahnen Aeneas -
noch einmal - an die beiden tragischen Hauptakzente seines vergangenen
Daseins : das in Schuld und übermäßige Strafe verwickelte Troia und Karthago mit
der seine Partnerin vernichtenden Liebesirrung, aus der ihn doch der rettende
Faden hinausgeleitet hatte : die Urheimat und die trügerische Wahlheimat. Soweit
stimme ich mit Poeschi überein (S. 244ff.), doch im letzten Punkte nicht. Worauf

wird der dritte tragische Akzent fallen Es bleibt verborgen. Icarus hat seinen

Platz nicht auf der Marmortür gefunden ; zu groß war der Vaterschmerz. Und
verborgen bleibt dem Aeneas auch der Tod des Heldenknaben, der seinem väterlichen

Schutz empfohlen sein, aber in jugendlichem Übermut die Rache des

Turnus herausfordern wird: der Vaterschmerz in ihm wird einst das Schicksal von
Roms Hauptfeind und damit das Gedicht besiegeln. Wie bei den Darstellungen des

Junotempels alle Bilder aus der Vergangenheit waren, das letzte aber eine bedeutende

Beziehung zur Zukunft des Aeneas hinzubrachte (1, 491) : Penthesilea furens
mediisque in milibus ardet... bellatrix audetque viris concurrere virgo - gleich durch
Didos Erscheinen inmitten der Männer und das Diana-Gleichnis verwirklicht, so

erinnern alle Bilder des Apollotempels hier an ein durchlebtes Vergangenes, nur
das vermißte letzte weist auf die Zukunft, auf eine Gestalt, die ähnlich stark in
Aeneas' Seele und Schicksal eingreifen soll, wie es Dido getan hatte.



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 167

Aeneas steht in dies Paradigma seines vergangenen Daseins versunken. Aus
diesem Sinnen wird er aufgeschreckt durch die Stimme der Prophetin Deiphobe:
Non hoc ista sibi tempus spectacula poscit; ans Opfer Wir werden noch zu sehen

bekommen, wie unser Held im Verlaufe dieses Gesanges noch ein zweites Mal sich
in der gefühlsgeladenen Vergangenheit zu verlieren droht an einem Orte, zu einem

Zeitpunkt, die noch entscheidender sind als die jetzigen, und wie wiederum die

Prophetin mit gemessenem Mahnwort ihn an die Aufgabe der Stunde erinnern
muß.

Aeneas betet zu Apollo : in diesem Augenblicke, da sie des fliehenden Italiens
Küste endlich (tandem) ergriffen, möge auch das Gefolge der Troiana fortuna
sie freilassen, das sie als irreführender Geist auf der ganzen Fahrt nicht
losgelassen habe. Doppeldeutig erschreckend und beunruhigend in seiner verwirrenden

Ironie ist die Antwort des Gottes (83): o tandem magnis pelagi defuncte

periclis Hier klingt das tandem nicht abschließend erlöst, sondern gibt nur, um
scheinbar gleich wieder doppelt zu nehmen: in regna Lavini Dardanidae venient...
sed non et venisse volent: bella, horrida bella cano. Die fortuna Troiana ist
verschwunden; aber sie ist gleich wieder noch erschreckender da: alius Latio iam

partus Achilles. Das ist die eine Seite der Zukunft. Es gibt nun freilich noch die

andre, aber sie schweigt hier. So wäre denn der Abschied von der Vergangenheit,
der sich schon angekündigt hatte, nur eine Pause vor dem Wiedersehen Das tu
ne cede malis, sed contra audentior ito quam tua te fortuna sinet ist kaum
imstande, eine neue Aera einzuleiten; denn das hat Aeneas schon in Troia getan,
und die Aussicht auf Hilfe grade von einer Griechenstadt bleibt prophetisch-steril
und wirkungslos. Das Gefühl am Ziel zu sein und die Vorahnung von einem ganz
neuen Anfang wird durch Apollos Seherworte völlig überschattet. Eine
Gegenbewegung hat in der Stimmung eingesetzt; unter ihrem Einflüsse stehen die

folgenden Vorbereitungen zum Gange in die Unterwelt - nur der Fund des goldenen
Zweiges hebt sich heraus - und der Gang selbst bis zu dem Punkte, wo Tartarus
und Elysium sich voneinander abzweigen. Diese Wendung der Stimmung ist aber

notwendig: denn sie ist es, durch die der Kontrast des sanft aufstrahlenden
Elysium und der seligen Geister der Nachkommen erst zur Wirkung kommt. Apollos
Weissagung, der Tod des Misenus, das Begräbnis, der Gang in das Totenreich zu
seinen unseligen Bewohnern: das bildet alles den düsteren Vorhof des «Himmels».

Die Bitte des Aeneas um ein Orakel und die Bitte, den Vater in der Unterwelt
besuchen zu dürfen, sind keineswegs so verschiedene Bitten, wie Norden S. 154

versichert. Der Offenbarung der näheren Zukunft dient die eine, bei dem Vater
hatte er Grund, eine Offenlegung der ferneren Zukunft zu erwarten (Anchises an
Aeneas 5, 737 : tum genus omne tuum et quae dentur moenia disces). So ist das ganze
Unternehmen in Cumae auf die Offenbarung der Zukunft gerichtet, das heißt:
im sechsten Gesänge bricht die Zukunft in Aeneas' Existenz ein. Oder auch : der
troische Auserwählte wendet sich von selbst der Zukunft nicht mehr als einem

dunklen Versprechen, sondern als einer bis ins Einzelne der künftigen historischen



168 Erwin Wolff

Gestalten bestimmten zu, die ihn von nun an zu beherrschen beginnt. Das
bedeutet den endgültigen Abschied von der Vergangenheit. Wie der Dichter diesen

Abschied poetisch gestaltet, ist nun zu zeigen.
Hölle und Himmel im Auftrage der Himmlischen zu durchschreiten und das

dort Geschaute den Lebenden zur Warnung und Lockung mitzuteilen, ist ein

Auftrag, der von alten Zeiten bis Muhammed und Dante bevorzugten Sterblichen
zuteil geworden ist. Aber daneben steht eine andre Art der Katabasis: ein Gott
oder ein Mensch steigt zu einem eigenen Zweck in das finstere Haus hinunter, um
ein geliebtes Wesen heraufzuführen oder etwas anderes ihm Zugehöriges zu
verrichten. Mit der Schilderung dieses Besuchs kann dann der erste Zweck einer

Beschreibung jener Welt verbunden werden, und es ist dem jeweiligen Mythendichter

anheimgestellt, entweder den Hauptakzent auf jene oder auf diese Seite zu
legen: auf die persönliche Aufgabe und was mit und an dem Wanderer bei den
Schatten geschieht, oder auf die Beschreibung der Leiden, Strafen und Freuden
dort. Daß Aeneas' Katabasis in diesem letzten Sinne wohl benutzt werden kann,
hat ihre Nachwirkung bewiesen. Aber nichtsdestoweniger hat Vergil dem ersten,
dem persönlichen Motiv die Führung gegeben.

Es gibt zwei gänzlich verschiedene und schwer vereinbare religiöse Vorstellungen
von den Ursachen der mehr oder minder peinvollen Lage der Toten am Orte der
Unruhe und Qual. Sie gehören zwei getrennten Religionsschichten an. Die Art des

Todes ist nach der älteren bestimmend für die Lage des Verstorbenen im Jenseits;
nach der anderen ist es sein, moralisches Verhalten in dieser Welt. Seine «Lage»
ist dann Strafe oder Lohn ; hier gibt es Hölle und Himmel. In der Aeneis ist der

ganze erste Teil bis zum Punkte, wo sich die Wege nach der Höllenburg und nach
dem Elysium scheiden, von der ersten, vormoralischen Vorstellung beherrscht.
Dann wandelt sich mit einem Schlage die Unterwelt in den Ort einer moralischen

Vergeltung um. Es hat Vergil nicht beirrt, daß im Elysium die Seelen derer
gerettet sind, die ob patriam pugnando volnera passifsunt) (660), während der wackere

Deiphobus in dem letzten Bereich der vorderen Gruppe: arva ultima, quae bello

clari sécréta fréquentant (477f.) sein entsetzlich zerstörtes Antlitz satzungsgemäß
weiter tragen muß. Das Gespräch des Aeneas mit Deiphobus ist seine letzte

Begegnung vor dem Eintritt in die «moralische» Schattenwelt. Und die oben
erwähnte Mahnung der Sibylle, nicht mit Weinen die Stunden zu verschwenden

(539): nox mit, Aenea, nos flendo ducimus boras wird von dem anderen Verse

gefolgt : hic locus est, partis ubi se via findit in ambas.

Es steht nun so, daß dieser so auffällig markierte Grenzpunkt zugleich die
Grenze ist, an der Aeneas' Vergangenheit ihre sein Gemüt anziehende und seine

vorwärtsdrängende Tatkraft hemmende Wirkung verliert und er in den neuen
Bereich eintritt, wo er nur noch für die Zukunft denkt und lebt. Es ist der Punkt,
an dem seine Wiedergeburt beginnt. Es ist zugleich der Mittagspunkt, an dem die
Sonne sich nach Westen wendet.

Jenseits dieses Punktes sind wir in der römischen Welt. Eine römische Tönung



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 169

trägt schon der Tartarus. Zwar sind die berühmten Personen der griechischen
Büßer, die inzwischen allerdings längst durch die Philosophie allgemein-menschliche

Paradigmata geworden sind, auch hier anzutreffen; aber in dem im Verse 608

beginnenden allgemeinen Teil: hic quihus invisi fratres treten die echten
römischen delicto, und scelera klar heraus (besonders deutlich 610: out qui divitiis soli
incubuere repertis nec partem posuere suis, quae maxima turba est - wo wäre
bei den Griechen so die avaritia herausgehoben worden - scelera, wie sie besonders

in der Revolution sich öffentlich präsentiert haben, und wenn 618ff. doch
noch zwei griechische Heroen mit Namen auftreten, so geschieht es, um die
römische Lehre einzuprägen: discite iustitiam moniti et non temnere divos. Das
alles sieht Aeneas nicht; es wird ihm berichtet. Es ist der römische Abweg, den
seine virtus meiden wird. Ob es auch seinen Nachkommen immer gelingen wird
Die moralische Hölle bleibt eine römische Möglichkeit.

Aeneas' virtus schreitet geradeaus, zum Elysium. Hier endlich am Ziel, zu dem
ihn seines Vaters Geist gerufen hat (5, 724-39), sieht er sein eigenes Bild, gewissermaßen

verhundertfacht wie durch zwei gegenüberstehende Spiegel. Die Urbilder
der Zukunft römischen Seins bis zu Augustus hin warten hier auf die Stunde ihrer
Einkörperung; aber es bliebe ein bloßer Schein, wollte nicht Aeneas selbst durch
Entschluß und Tat das Signal zum Wirklichwerden geben; Anchises zu Aeneas

(806) : et dubitamus adhuc virtutem extendere factis aut metus Ausonia prohibet con-
sistere terra? So steht in der neuen Welt, in die Aeneas nun geführt worden ist,
wiederum eine Entscheidung bereit; erst durch sie vermag die neue Zeit wirklich
anzubrechen.

Der genannte Wendepunkt um die Mittagstunde in der tiefsten Schattenwelt
beschließt nun die letzte der drei Stationen^ die Aeneas' Wanderung durch die

traurigen Schatten im Schatten der finsteren Zukunftsprophezeiung, die der
leuchtende Gott dem geprüften eben Aufatmenden zu geben für gut befunden
hatte. Denn quer durch die systematische Folge der durch die Weise ihres Sterbens

zu Leidensgruppen vereinten «vormoralischen» Unterweltsbewohner, als da sind:
die Unbestatteten (325ff.), infantum animae fientes (426), falso damnati crimine
mortis (430), lugentes campi, quos durus amor crudeli tabe peredit (440), arva ultima,
quae hello clari sécréta fréquentant (478) - quer durch diese Ringe geht ein anderer
Aufbau, der aber nun doch wieder mit dem seelischen Gehalt und der Stimmimg,
die in diesen Gruppen lebt, innig verbunden ist. Denn wenn wir soeben von dem
vormoralischen Charakter sprachen, der dem ganzen ersten Teil bis zur Höllenstadt

sein Gepräge gibt, so bedienten wir uns einer vergröbernden
religionsgeschichtlichen Bezeichnung, die lediglich auf die Herkunft dieser Gestaltungen
hinweist. Ein Blick auf die einzelnen Gruppen in der Aeneis zeigt ja schon, daß

Vergil hier wesentlich Unschuldige oder durch ein ndêoç Halbschuldige vereint
hat; daher die durchgehende Stimmung einer sublimen Schwermut, die mit
Aeneas' eigener Schwermut harmoniert. Die drei Gespräche mit Abgeschiedenen,
die das eigentliche persönliche Erleben des Aeneas ausmachen, wachsen auf wun-

12 Museum Helveticum



170 Erwin Wolff

derbare Weise aus dem Grunde dieser Schwermut empor. Es sind die Gespräche
mit Palinurus (337), mit Dido (450) und eben mit Deiphobus (494). Sie beginnen
alle mit der ähnlichen Frage betroffenen Staunens : quis te Palinure cleorum eripuit
nobis Infdix Dido, verus mihi nuntius ergo veneratDeiphobe armipotens -
cui tantum de te licuit? Die Lage und der Zustand der Armen läßt sie durch das

Mitleid sogleich den Weg zu Aeneas' innerstem Herzen finden. So seelisch nahe

stand er keiner der Personen, solange sie am Leben waren, selbst Dido nicht!
Warum aber grade diese drei und keine anderen (Man denke an die bunte Reihe

derer, mit denen Dante in der Hölle spricht!). Sie stehn nicht für sich allein,
sondern je für eine ganze Epoche aus Aeneas' Leben. Palinurus ist der Repräsentant
der Fahrt, Dido repräsentiert Karthago und Deiphobus Troia; die grausame
Zerstörung der alten Heimat tritt Aeneas hier zum letzten Male in der grausig
verstümmelten Gestalt des Freundes entgegen; warum sonst die Verfluchung der
Griechen: di talia Grais instaurate, pio si poenas ore reposco? Bedenken wir aber

nun, daß, wie längst erkannt ist, die Reihe der Gestalten gewissermaßen stufenweise

rückwärts führt, so sehen wir, daß in dieser Hadeswanderung Aeneas noch
einmal seine Vergangenheit rückwärts durchmißt und von dem am innigsten
für immer Abschied nimmt, dem er am frühesten und innigsten verbunden war:
von Troia. Also, ein Abschied für immer! Und die Hadeswanderung eine letzte
Vergegenwärtigung seines bisher festesten Eigentums, seiner «Vergangenheit».
Der Fluch gegen die Griechen wird der letzte in der Aeneis sein; denn Apollo
hatte schon geweissagt (96): via prima salutis, quod minime reris, Graeca pan-
detur ab urbe - und in dieser Griechenstadt, durch den in ihr herrschenden

Arkaderkönig, wird Aeneas der wirklichsten Wirklichkeit seiner Sendung sich

bewußt werden und die Weihe zum Retter Italiens empfangen. Die Priesterin, von
der Endgültigkeit des innigen Abschieds selbst betroffen (nos flendo ducimus
höras), bricht diese letzte Vertraulichkeit mit dem Vergangenen ab - und nun
steht Aeneas einen Augenblick auf dem Scheidewege zwischen Gut und Böse,

dann aber gleich in dem neuen Dasein.
Der sechste Gesang, der Besuch bei der Sibylle von Cumae, der Gang durch die

Schattenwelt und das Wiedersehen mit dem Vater, die durch diesen vermittelte
Schau der künftigen echten Römer ist die Angel, in der die Handlung der Aeneis

sich dreht, die große Wende nicht nur für ihre Handlung und ihren Schauplatz,
sondern für die Existenz ihres Helden, der hier seine Wendung von dem noch
bestehenden Verhaftetsein an das Vergangene zum Sich-Öffnen der Zukunft
vollzieht: an der tiefsten Stelle der Unterwelt, in der Mittagstunde, an dem Orte, wo
die Sibylle den goldenen Zweig befestigt. Sehen wir zu, wie sich Aeneas diesem

Bereiche nähert und wie er aus ihm entlassen wird. Unter dem goldenen Gespanne

Neptuns legen sich die stürmischen Wogen des Meeres, und das aphrodisische
Heer der Seedämonen und Meeresmädchen naht zur Epiphanie. Die Flotte gleitet
dahin: eine schmeichelnde, freudige Regung bewegt Aeneas' Herz. Er läßt die

Masten aufrichten : ferunt sua flamina classem. Die feuchte Nacht löst die Glieder



Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt 171

der Schiffer zu friedlicher Ruhe. Der Schlafgott naht und stürzt den Steuermann
in die Flut. Doch ungeschreckt setzt die Flotte ihren Weg weiter fort.

Wie anders die Weiterfahrt von Cumae nach Latium (7 Anfang). Frisch wehen
die Frühmorgenwinde, der glänzende Mond leuchtet der Fahrt und spiegelt sich
zitternd in der Flut. Zielsicher rauscht die Fahrt an noch lauernden Gefahren vorbei.

Dann folgt der schönste Sonnenaufgang der Aeneis. Es legen sich die Winde.
Mit dem Meeresmarmor ringen die Ruder. Bald ist da der gewaltige Hain, die
Stimmen der lieblichen Vögel, der fluvius amoenus des Tiber. Laetus fährt Aeneas

in den schattigen Strom.
Ein Entschlummern unter göttlicher Kraftwirkung - ein Erwachen zu neuem

erfrischtem Leben: eine Wiedergeburt.

12* Museum Helveticum


	Der Brand der Schiffe und Aeneas' Wiedergeburt

