
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 20 (1963)

Heft: 3

Artikel: Kritisch-exegetische Bemerkungen zur Schrift über die alte Heilkunst

Autor: Dihle, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritisch-exegetische Bemerkungen zur Schrift
Über die Alte Heilkunst

Von Albrecht Dihle, Köln

Die hippokratische Schrift Über die Alte Heilkunst ist seit dem Erscheinen der

großen Hippokrates-Ausgabe Littrés nicht weniger als viermal ediert1, etliche
Male übersetzt2 und in einer Reihe gelehrter Beiträge kritisch-exegetisch behandelt
worden3. Nichtsdestoweniger bietet sie der Konjekturalkritik noch, ähnlich wie
andere Hippocratica, ein reiches Betätigungsfeld.

2 (p. 37, 6 Heiberg) «... wer das behauptet, ê^rjjiârrjrai aal êÇajiarârat.»
Der Text ist in dieser Form in A und M überliefert, und die letzten Herausgeber

bzw. Übersetzer haben ihn beibehalten. «... befindet sich in einer vollkommenen
Täuschung» (Diller) oder «on a vécu dans l'illusion et Ton continue d'y vivre»
(Festugière). Der Übersetzung Festugières könnte im griechischen Text die
Kombination Aorist/Praesens, Aorist/Futur oder allenfalls Perfekt/Futur entsprechen,
niemals jedoch die Verbindung des passiven Zustandsperfektes mit dem bei diesem

Verbum praktisch gleichbedeutenden Praesens. Nun ist die Stelle leicht zu heilen.
Da unser Hippokratiker Doppelausdrücke meistens mit re aai und nicht mit
einfachem aai bildet, wird in einer Verbalendung das re stecken, und zwar eher in
èÇanarârat, weil die einfache Abtrennung èÇanarâ re anders als bei êÇrjnàrrjrcu
eine sinnvolle Verbform übrig läßt. Das führt auf êÇajzarä re aal è^rjTtârrjrat als

ursprünglichen Text. «Er täuscht (andere) und befindet sich selbst im Zustand
der Täuschung.» Daraus wurde èÇanarârai aal êÇrjjzârrjrai. Diese Reihenfolge der

Tempora erschien einem späteren Korrektor unangemessen, und er änderte durch
einfachen Tausch in e^r\n6xr\rai aal eganarärai4. Die Konjekturen èÇanarà re

1 Hippocratis Opera ed. H. Kühlewein I (Lpz. 1894) ; Corp. Med. Graec. I 1 ed. I. L.
Heiberg (Lpz. 1927); W. H. S. Jones, Philosophy and Medicine in Ancient Greece (Baltimore
1946); Hippocrate, L'ancienne médecine ed. A. J. Festugière (Paris 1948).

2 Die Anm. 1 letztgenannten Ausgaben enthalten auch eine Übersetzung des Traktats.
Dazu kommt jetzt die wertvolle Hippokrates-Übersetzung von H. Diller (Hamburg 1962)
201 ff.

3 Außer den bei Festugière p. XXXIV aufgeführten Arbeiten nenne ich nur noch H. Diller,

Hermes 80 (1952) 385ff. und J. H. Kühn, System- und Methodenprobleme im Corpus
Hippocraticum (Wiesbaden 1956).

4 Solche Umstellungen in Teilen der Überlieferung gibt es auch sonst. 9 (p. 42, 1 Heiberg)
lautet nach A Srav ôè avrovç aardayv yei/uùv xe péyaç aal avepoç èÇotarr/ç, nach M aber
öxav ôè avrovç xardayp avepdç re fiéyaç aal yeipt'ov. Die Lesart in M ist dadurch zustande
gekommen, daß der unverständlich gewordene nautische Terminus ausgelassen wurde. Der
übriggebliebene Ausdruck yeifidjv re fiéyaç aal ave/toç erschien mit Recht anstößig und
wurde durch eine einfache Umstellung der beiden Substantive geglättet. Ähnliches gilt für
41, 20.



136 Albrecht Dihle

xal èÇanarâtai (Diels) und ê^ajiaxâxaé xs xal èÇanaxâ (Schomack) befriedigen
demgegenüber nicht.

Unkenntnis des älteren Perfektgebrauchs, den auch uns erst Wackernagel
verstehen gelehrt hat, ist nicht selten Anlaß zu Textverderbnissen gewesen. So steht
bei Herodot 1,29,1 der Gen. absol. xaxsaxga/j,fxêva>v ôè xovxcov xal ngoaemxxcofxévov

Kgotaov Avôoloi. Stein hat dieWorte xal... Avöoiioi getilgt, offenbar weil sie mehrere
Anstöße bieten. Der Subjektswechsel im Gen. absol. soll uns nicht stören (vgl.
Thuc. 4, 83, 1). Aber das Part.praes. im zweiten Glied ist sinnlos, da der
Zusammenhang ausschließt, daß Kroisos noch mit den Eroberungen beschäftigt ist, und
es auf die vollzogene Einverleibung der vorher genannten Territorien ankommt.
Dazu ist TCQOoemxrdofiai ein typisch hellenistisches Dekompositum, das gegenüber
jigooxxdo/tai und êmxxdojuai keinen Bedeutungsunterschied aufweist. Herodot
kennt sonst nur die letzteren beiden, während 7iQoaemxrdo/j,ai erst wieder bei
Aristoteles (Bhet. 1367 b 14) auftaucht. Nun bildete das Ionische zu unserem
Yerbalstamm lediglich ein unredupliziertes Perfekt, extrjfiai, während das Attische
stets ein redupliziertes xéxxrjfiai zeigt. In die nachklassische Koine ist in diesem

Fall nur die attische Form eingegangen, so daß einem späteren Herodot-Leser das

an dieser Stelle vorauszusetzende ngoasxxrj/uévov dubios erscheinen konnte. Er
änderte es in das paläographisch ähnliche, von einem hellenistischen Dekompositum

abgeleitete ngoGEmxxco/xévov, weil er keine klaren Vorstellungen mehr von
der Funktion des alten Perfektes besaß5. - Doch zurück zur Alten Heilkunst.

3 (37, 24): avxrj f/ âvdyxrj Irjxgixrjv ènoîrjaev Çrjxrj&fjvai te xal evge&fjvai.

Çrjxrjêrjvai A, edd. Çrjxeïo&ai M.
Die Lesart A bedeutet: «Die Not bewirkte, daß man sich auf die Suche nach

der ärztlichen Kunst begab und sie fand.» Eine andere Art der Punktualität als
die ingressive läßt der Begriff «suchen» schwerlich zu. M bietet dagegen: «Die
Not bewirkte, daß man lange nach der Medizin suchte (und die Suche immer
weiter fortsetzt) und sie auch fand.» Der Traktat betont an mehreren Stellen den
allmählichen Erwerb der Heilkunst (êv noXhog xgovaj) ebenso wie den ständigen,
auch zukünftigen Fortgang der medizinischen Forschung. Außerdem hat M die
lectio difficilior. Wer hätte wohl den hübsch parallel gebauten Ausdruck Çrjxrj&fjvail
EVQeûrjvai mutwillig verändert Der umgekehrte Vorgang dagegen ist als bewußte
oder unbewußte Egalisierung der Verbformen sehr wohl verständlich und wird
durch das ovx' äv svgé&rj our' àv è'Çrjxrj'drj im vorhergehenden Satz ausgelöst
worden sein. (Dort haben freilich die Aoriste wegen des Irrealis ihre Berechtigung.)
An unserer Stelle sollte man jedenfalls der Lesart M folgen.

6 (39, 28) alAà (pavsgwç, öxav xavxa ngooaîgcovxai, TzaooÇvvovxai... ol... nvgexoî

A, Festug. âXX avxixgvç, öxav xovxo Ttoirjacoai, nago^vvovxax xxX. M, Jones.

5 Unvertrautheit mit dem Perfekt dürfte auch hinter der Lesart M in cap. 13 (44, 18)
stehen, wo naQaaxevdaaa&ai an die Stelle von nxioeaxevdaOai (so A) getreten ist. Die edd.
haben mit Recht das Perfekt bevorzugt, obwohl auch der Aorist sinnvoll ist.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 137

Die Lesart des von den Herausgebern durchweg höher bewerteten cod. A
enthält ein Interpretament, und zwar in zweifacher Hinsicht. "Avrixqvç — cpavegœç
wird bei Harpokration, Hesych und anderen Lexikographen erklärt. Es ist im
älteren Attisch ebenso zu Hause wie in der poetischen Sprache und bei Thukydides.
Es besteht also kein Anlaß, es dem Ionischen abzusprechen, selbst wenn es bisher
bei Herodot und Hippokrates nicht nachgewiesen werden konnte. Aus nachkfassi-
scher Zeit aber ist es nirgends zu belegen, so daß sein Auftreten als lexikalisches
Lemma recht wohl begreiflich ist. Erklärt demnach das cpavegmç in A ein ursprüngliches

avriXQvç, so erläutert nQoaaigrnvrai das unbestimmtere, aber für das
Verständnis der Stelle völlig ausreichende noirjocooi. Der Wechsel vom Coni. aor.
zum Coni. praes. braucht nicht zu befremden, denn beides ist in derartigen
Iterativsätzen zulässig (Kühner-Gerth II 447ff.).

7 (40, 21ff.) tt 07) rovr' èxelvov (sc. Heilkunst und Ernährungskunst) ôiacpêqei

akX fj nXéov to Te elôoç xal ort JioixiXœreqov xal nkelovoç ngay/uarlr/ç, aQ%f) ôè

Ëxsîvrj rj tcqÔteqov yevofiévri ;
to re M, Heiberg to ye A, Festug. tzMov del. Reinhold.
Die Tilgung des Wortes nXéov, die Diller in der Übersetzung zu billigen scheint,

fördert nicht. Abgesehen davon, daß sein nachträgliches Eindringen in den Text
kaum zu erklären wäre, würde auf diese Weise die Unterscheidung zweier
Unterschiede, die zwischen Heilkunst und Ernährungskunst nach Ansicht des Verfassers

doch offenbar bestehen (re xal), verwischt werden. Wenn nämlich die
Aussage «im Hinblick auf das elôoç» nicht irgendwie qualifiziert wäre, könnte man
sie nicht dem noixiXmreqov xal n. n. gegenüberstellen, das ja gleichfalls eine Aussage

über das elôoç enthält. Demnach muß das nXéov eine durch den Acc. graec.
tö elôoç explizierte Notiz zu dem rovro, d. h. der Heilkunst, enthalten, kann
also nur adjektivisch-prädikativ zu diesem gehören, jedoch nicht adverbial
gebraucht sein. Es bedeutet: (Worin unterscheidet sich dieses von jenem, wenn
nicht darin, daß es nXéov ist im Hinblick auf das elôoç, und daß ...»

nXelcov in der Bedeutung «umfangreicher, bedeutender» kommt zwar häufiger,
aber keineswegs ausschließlich in attributiver Stellung vor. Bei Thukydides steht
(8,39) nXeiova rov nlovv jzoirjodfievoi, bei Piaton (Criti. 114 D) röte jiMov ôvô//.aroç

r/v ro yévoç èx yrjç oqvrrô/ievov rov ôqei%àXxov6. Welche Bedeutung nXeîow an
vergleichbaren Stellen haben kann, zeigt etwa Plat. Resp. 435 D, wo ein Weg
der Untersuchung fxaxqoréqa xal nXelcov ôôôç genannt wird. Es ist offenbar der

(nach seiner räumlich-zeitlichen Ausdehnung) längere und auch der umständlichere

Weg gemeint. Der Umweg, den das spartanische Flottenkontingent an der
oben zitierten Thukydides-Stelle einschlägt, soll wohl gleichfalls eher als der
umständlichere als der lediglich längere gekennzeichnet werden, sind doch die
Zwischenstationen genannt. Normalerweise indessen bezeichnet nlelojv gerade die

6 Plat. Phaedr. 231 D ware nXeimv ihiiç xrX. kann man prädikativ (ihiiç nldruv iari)
oder attributiv (nldujv èhtlç VTidgysi) auffassen. Vgl. auch Soph. Ai. 363 und O.C. 1139.

10 Museum Helveticum



138 Albrecht Dihle

rein quantitative, nicht die qualifizierte Steigerung der Größe oder Länge. Aristoteles

etwa spricht (Meteor. 363 a 17) von einem ftelÇmv xal nXelcov ave/mç : Hier
bezeichnet fraglos fielÇcov die Stärke des Windes, nXelmv die Quantität der bewegten
Luft, wie denn Aristoteles auch an anderen Stellen häufig von nXelcov ipvxgorrjç,
nXéov êeg/eév u. dgl. redet. Auch an unserer Stelle müßte nXéov den größeren,
gleichsam quantitativ meßbaren Umfang der Heilkunst als Gesamterscheinung
gegenüber der Ernährungskunst bezeichnen, während noixiXmregov xal nXelovoç

ngay/narlr/ç auf die größere Differenziertheit und Kompliziertheit hinwiese.

Aber wirkt nicht der ganze Ausdruck gekünstelt oder besser gequält Soll man
dem Verfasser diese etwas haarspalterische Differenzierung, der sich das Wort
elôoç nicht recht fügen will, überhaupt zutrauen Und ist es denkbar, daß nXéov

und nXelovoç in zwei wenn nicht gänzlich verschiedenen, so doch differenzierten
Bedeutungen einander unmittelbar folgen? Schließlich ist die Form des Satzes

nicht eben schön zu nennen. Das re der ersten Hälfte des Nachsatzes steht an
verkehrter Stelle7: Dem xal korrespondierend müßte es dem nXéov folgen. Wenn in
dem gesamten Doppelausdruck auf die verbale Explikation des Unterschiedes
zwischen zwei ôiayogal ganz verzichtet wird, ist das xal ort der zweiten Hälfte
störend und überflüssig. Die Härte des Ausdrucks insgesamt läßt sich dadurch
mildern, daß man nach nXéov ein èâv einschiebt, dessen Ausfall durch Haplo-
graphie hinreichend erklärt und das einem allenfalls auch möglichen êarlv
vorzuziehen ist (stud. phil. Vogelbusch, Köln). Indessen beseitigt dieser wohl
notwendige Eingriff nicht die vielen anderen Anstöße.

Die einfachste Lösung ergibt sich dann, wenn man ö'n noixiXmregov xal nXelovoç

ngay/iarlrjç als erklärende Randglosse zu nXéov rô ys elôoç auffaßt. Der Autor
hatte gesagt, daß die Heilkunst umfangreicher sei, was ihr elôoç angehe. To ye
elôoç in A wird also alte Überlieferung sein, denn dieser Zusatz war nötig, weil die

Heilkunst zwar als Gesamterscheinung, nicht aber in ihrer praktischen Bedeutung,
ihrem Anwendungsbereich oder ihrer räumlich-zeitlichen Ausdehnung «größer»
ist als die Ernährungskunst. Das ye ist demnach als restriktiv-explikative Partikel
unbedingt nötig. Diese Aussage «wenigstens was das elôoç angeht» hat ein Glossator

sehr verständnisvoll am Rande erläutert: ort noixiXmregov xal nXelovoç

ngay/uarlrjç, womit ja genau der im elôoç liegende Unterschied beschrieben ist.
Diese Glosse wurde unter Hinzufügung eines xal als zweites Glied der Aussage in
den Text gezogen, und die Änderung r6 re elôoç, die M bietet, beruht auf

konsequenter Glättimg des erweiterten Textes, indem nämlich ein schönes re xal
hergestellt wird.

Durch die Hereinnahme der Randglosse wurde der letzte Teil der Bestimmung
des Unterschiedes, der etwas über die Ernährungskunst aussagt, in seinem Gewicht

beeinträchtigt und seine unmittelbare Beziehung zum Satzanfang verdunkelt. So

erklärt sich wohl die Lesung âgxv àè èxelvrj (statt èxelvov) fj ngöregov yevo^évrj.

7 Es stünde auch dann an verkehrter Stelle, wenn gemeint sein sollte <ôri> nXèov (early
to elôoç (airov}, was aber unwahrscheinlich ist.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 139

Man sollte also lesen: xi ôr/ xovx' êxeîvov ôiaipégei aXX' fj nXéov (èov} xô ye elôoç,

àqyj] ôè êxeîvov rj jcgoxegov yevopiévrj.

9 (41, 20) Méxqov ôè ovxe aQe&jUov ovxe axaftfiov äXXov, jtgoç ô àvarpéomv eîarj xo

äxQißdg, ovx äv evgoiç aXX' fj xov acôfiaxoç xrjv aïa&rjoiv.
In dieser Form8 haben alle neueren Herausgeber den Text hergestellt, indessen

ist in A ovôè àgv&piov ovxe oxaäfxov äXXov, in M ovôè oxa&juov ovôè age&fiov ovôéva

überliefert. Die Einsetzung von ovxe ovxe, das nirgends überliefert ist,
entspringt einer etwas stumpfen Kritik.Ovôè ovxe in der Bedeutung «gewiß nicht

und erst recht nicht» läßt sich mehrfach belegen (vgl. Denniston, Greek
Particles2 510), unter anderem auch in einer hippokratischen Schrift: Epid. 7, 3

nalfiôç, oïoç ovôè vno ôgo/mv ovxe vjco ôeîpiaxoç äv yeve&eîrj. Ovôé ovôè

ist noch häufiger (Kühner-Gerth II 294 mit schönen Xenophon-Parallelen zu
unserer Stelle). In beiden Fällen stehen, anders als bei ovxe ovxe, die
aufgeführten Glieder nicht untereinander in einem notwendigen, etwa komplementären,
Verhältnis zueinander, so daß ovôé ovxe die steigernde, ovôé ovôé die
einfache Reibung beliebiger Glieder bezeichnet.

Ob man sich an unserer Stelle für ovôé ovôé oder ovôé ovxe entscheidet,

hängt von der Interpretation und der Reihenfolge der Wörter oxa&fioç und âQtûfiôç
ab. Sodann ist natürlich ovôé ovxe sowohl gegenüber ovôé ovôé als auch

gegenüber ovxe ovxe die lectio difficilior. Nach der Lesart von M kann oxaêfioç
eigentlich nur die bekannte und verbreitete Bedeutung «Gewicht» haben: «Weder

ein Gewicht noch irgendein in Zahlen ausdrückbares Maß. » Nach A hingegen, das

axa&fiôv auf agiäpiov folgen läßt, kann für das erstere eigentlich nur die viel
seltenere und erst nachklassisch verallgemeinerte Bedeutung «Maß, Maßstab»

zugrundegelegt werden: «Weder ein Zahlenmaß noch irgendein anderer Maßstab».

In älteren hippokratischen Schriften, z. B. in De aer., hat oxaêpiôç - von der

Bedeutung «Station, Standort» natürlich abgesehen - stets, wie in der gesamten
vorhellenistischen Literatur, die von der Waage hergeleitete Bedeutung « Gewicht».
Die ersten Anzeichen einer Verallgemeinerung dieser Bedeutung zu «Maß(stab)»
kann man einer Stelle bei Agatharchides (Phot. Bibl. 449 b 30) entnehmen: Die
Ichthyophagen schmausen ov jcqoç ptéxgov xal axaä/xov, àXXà jiqoç xrjv êtcâoxov

ßovXrjoiv xal yâgiv. Im Corpus Hippocraticum9 kommt diese Bedeutung in dem

späten Traktat über die Unfruchtbarkeit vor (Littré t. 8), wo es c. 230 p. 449

heißt: Ileiqœ ôè <pvaixoç elvai jiqoç xfjç âv&gcoTtov xrjv itjiv xal xrjv îoyvv ôqéœv.

Tovxcov yàg ovôelç axaê/xâç êaxiv, âXX' êÇ xxX.10. Für die Schrift von der Alten

8 Aïa&rjaiv hat K. Deichgräber, Hermes 68 (1933) 358ff. an dieser Stelle in ôid&eaiv
geändert, wogegen W. Müri, ebd. 71 (1936) 467 scharfen Einspruch erhob.

9 W. Müri hat in seiner Behandlung der Maß- und Proportionsvorstellungen bei Hippo-
krates, Gymnasium 57 (1950) 183ff., den Gebrauch von axa&pôç nicht berücksichtigt.

10 Vielleicht erklärt diese verallgemeinerte Bedeutung des Wortes ora&fiôç auch eine
etwas rätselhafte Stelle im 1. Clemensbrief (20, 10) : âvé/iayv cna&poi xaxà xov ïôiov xaiqov
xfjv Xeixovgylav avxäw ânQooxômoç êmxeÀovaiv. Vorher ist vom geregelten Wechsel der Jahreszeiten,

nachher von der unerschöpflichen Wasserversorgung der Erde die Bede. Die àvéfitov



140 Albrecht Dihle

Heilkunst kommt man, selbst wenn man Dillers durch Kühn stark erschütterte
Spätdatierung akzeptiert11, allenfalls in die Mitte des 4. Jahrhunderts, nicht aber
in hellenistische Zeit. Man wird sich also scheuen, das Vorkommen des Wortes
araft/xôç in der späten, allgemeineren - aber keineswegs allgemein akzeptierten12 -
Bedeutung «Maß» anzusetzen. Geht man aber von der präzisen Bedeutung
«Gewicht» aus, läßt sich die Lesart A folgendermaßen erklären: ovôè âgift/xov ovrs
craftfxov [aAAor] «Keine Maßzahl und schon gar nicht eine Gewichtsangabe». Der
Zusatz stammt von einem Leser, dem 1. die Bedeutung von ovôé ovrs nicht
mehr geläufig war, und der 2. craftjuôç in der späten, verallgemeinerten Bedeutung

verstand, weil es dem àgiftfxôv folgte und nicht voranging. Die Lesart von
M paßt demgegenüber ohne Änderung zu der für die klassische Zeit anzusetzenden

Bedeutung des Wortes. Sie ist indessen erheblich blasser als die korrigierte, d. h.

um àXkov verkürzte Fassung von A. Ihre Entstehung läßt sich so erklären: Aus
der ursprünglichen Form ovôè aoift/uov ovrs craftfiöv wurde durch die Egalisierung
der Negationen zunächst ovôè agift/xov ovôè araftfxôv, was dann deshalb anstößig
sein mußte, weil - die spezielle Bedeutung von oraftfiöv vorausgesetzt - das

Allgemeine dem Speziellen vorausging. Man vertauschte darum (s. o. S. 135) die
beiden Substantive, nicht ohne mit dem Zusatz ovôéva die allgemeine Bedeutung
von àgift/xôv eigens noch einmal hervorzuheben.

Kurz vor der eben behandelten Stelle steht der Satz (41,17): noïla ôè xal äXXa

xaxà, éregoïa juèv rcöv âjio jikrjgmaioç. ov% tfacov ôè ôeivà, xal <mo xevd>cioç.

fiév om. A ôè a/xa ôeivâ M xal xsvmaioç om. M.
Der Satz ist auch ohne den nur in A enthaltenen Zusatz vollauf verständlich,

denn der Gegenbegriff zu TiXijgcociç ist im vorhergehenden Satz, an den der unsere
unmittelbar anschließt, mit dem Wort Xijxâç ausdrücklich bezeichnet. Der Zusatz
kann von einem Leser stammen, der sich den Inhalt mit einer Kandnotiz
verdeutlichte. Da man jedenfalls eine /uév/ôé-Gliederung der Aussage erwartet,
wird man sich ohnehin lieber M als A anschließen. Indessen bereitet dann das

ara&fiol sind natürlich weder die «Standquartiere» noch die «Gewichte» der Winde. Sicher
scheint die schon längst festgestellte Beziehung der Stehe zu Hiob 28, 24f. : avràç yàg rrjv
vu' ovgavov näaav itpogç / elôcbç rà iv rf/ yfj navra ä ênoirjaev, / âvé/uov ara&fiàv vôaroç re
[lérga. Der hebräische Text meint hier wirklich das Gewicht, das Gott dem Wind, und das
(Hohl)maß, das er dem Wasser (des Meeres) bestimmt hat. Doch wird man diese Differenzierung

späterhin der griechischen Version schwerlich entnommen haben, zeigt sie doch
araftfiôç in der redensartlichen Verbindung mit fiirgov (vgl. Agatharch. loc. cit.), die ebenso
wie die mit àniûiMç (Sap. 11, 20; Sir. 42, 7) der Ausgangspunkt für die verallgemeinerte
Bedeutung von oraftpôç «Maß, Maßstab» gewesen sein wird. Diese kommt bei den LXX
noch öfters vor (Sir. 6, 15; 16, 25; 28, 25). Wenn also der 1. Clemensbrief die Hiob-Stehe
zitiert, indem er nicht von ävepoi, sondern von àvépeav araftpoi redet, so meint er nicht die
Winde schlechthin, sondern die nach Umfang und Stärke vom Schöpfer regulierten Winde,
die ihre Aufgaben im Rahmen des kosmischen Geschehens zu erfüllen haben, auch wenn
der Mensch das nicht durchschaut oder vorhersagen kann (ânQooxôncoç).

11 s. o. Anm. 3.
13 Die allgemeinere Bedeutung «Maß, Maßstab» ist in späterer Zeit keineswegs die einzige.

In etwas genauerer Terminologie, wie bei Galen. De mens. 1 (p. 748 K.), bleibt azadpàç
das Gewicht im Gegensatz zu pirgov als (Raum-, Flächen- o. a.) Maß.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 141

ä/xa Schwierigkeiten, das so, wie es M überliefert, keinen Sinn ergibt, jedoch
kaum frei erfunden sein kann. Vielleicht sollte man ovy rjaaovd/i) ôs (xai) ä/xa
ôeivâ lesen.

10 (42, 14) xal tovto Ôià to av/icpégov ovtcoç avroïaiv êrdÇavTo M, Kühlewein

x. t. ô. t. a. ovtcoç œvtoI ovveTaÇavTo A, Festug.
Der Gegensatz, der diesen Teil des Kapitels beherrscht, liegt darin, daß die

einen (von denen in den zitierten Worten die Rede ist) sich wegen des ov/xcpegov

bewußt dafür entschieden haben, eine bzw. zwei Mahlzeiten am Tage einzunehmen,

während die anderen ôi' r/ôovr/v fj öi äXhr/v avyxvglrjv zu einer der beiden
Gewohnheiten gekommen sind. Man sollte darum êcovToïaiv èralavro lesen, «sie

haben aus eigenem Entschluß sich darauf eingerichtet»; èavrcg — sponte sua13 mit
dem Medium des Verbs verbunden gibt es bei Hippokrates auch sonst (Mochl.
36). Daß aus êcovroîaiv ein amoïaiv geworden ist, braucht angesichts des

Durcheinanders ionischer, hyperionischer und attischer Formen in der Hippokrates-
Überlieferung nicht zu befremden14, noch weniger der Übergang avToloiv >
avToloiv.

11 (43, 10) A là TÎva ahir/v A, edd. ôià Tivaç nçocpdcnaç M.
Da im Zusammenhang ausdrücklich von mehreren Gründen die Rede ist, sollte

man M folgen. Tlqôcpaaiç tritt im Sprachgebrauch unseres Autors zwar hinter ahlr/
zurück, kommt aber durchaus noch vor. Eine terminologische Unterscheidung
zwischen beiden wie bei Thukydides läßt sich nicht nachweisen15.

11 (43, 22) Oldneg ênl twv âvagloTCOV ysvo/xsvcov elgr/xa A, edd. ola negl tcöv

àgioTcov xtÀ. M.

'Eni mit Gen. in der Bedeutung «über, bezüglich» ist zwar im Attischen und
Ionischen zu belegen, aber ungleich seltener als nsgl. Indessen sieht man nicht
recht ein, was an unserer Stelle das verallgemeinernde nsg zu suchen hat. «Ich
behaupte, daß alle anderen Menschen, sofern sie bei voller Gesundheit zwei oder
drei Tage nüchtern bleiben, das (raüra) leiden müssen, was (ola) ich über die Leute
gesagt habe, die ihr (gewohntes) Frühstück nicht zu sich nehmen.» Man könnte
meinen, olâ neg sei versehentlich aus ola negl zusammengeschrieben worden und
die dann fehlende Präposition durch inl ersetzt. Dann hätte M die bessere Lesart
bewahrt, denn âçloTcov statt àvaçloTcov ist ein harmloser mechanischer Schreib-

13 Daß éavrtb sponte sua aus dem Ionischen stammt, habe ich Glotta 29 (1960) 83ff.
zu erweisen versucht.

14 Zur Verwechslung ionischer, hyperionischer und attischer Formen in der Hippokrates-
Überlieferung vgl. etwa 46, 21 avroïoi A avréoioi M oder 48, 3 Èavrv) A éojvtm M.

15 Eine terminologische Differenzierung zwischen ahîrj und nnorpaaiç, dem älteren Wort
innerhalb der wissenschaftlichen Terminologie, läßt sich im Corpus Hippocraticum nicht
eindeutig nachweisen. Hier scheint Thuc. 1, 23 originell zu sein. Vgl. K. Weidauer, Thukydides

und die hippokratischen Schriften (Heidelberg 1954) 8ff. und K. Deichgräber, Quell, z.
Gesch. d. Nat.Wiss. u. d. Med. 3 (1933) Iff.



142 Albreoht Dihle

fehler. Aber ist es wahrscheinlich, daß ausgerechnet das seltene ênl m. Gen. bei
der Glättung des unverständlich gewordenen Textes eingefügt wurde Es bleibt
die Möglichkeit, daß negl als Interlinearglosse das ungewöhnliche ênl erklären sollte
und als neg in den Text geriet.

13 (44, 24) Tavxa fiexaßaXdvxa (sc. Ernährungsumstellung) ovy olov xe p,rj ovx
vyiêa yevéaôai (sc. der Patient), rjv fix] xxX.

fiexaßaXdvxa A, edd. fiexaßdXXovxa M.

Die Lesart des cod. M ist weit besser. Näherliegend ist natürlich der Gedanke :

Ist die Ernährung erst einmal umgestellt (Aor.), muß der Patient auch gesunden

(Aor.). Wäre dieses das ursprüngliche, könnte man den Übergang fiexaßaXdvxa >
fiexaßdXXovxa in einem Teil der Überlieferung kaum verstehen, denn der Inhalt
bietet keinen Anlaß dazu, und eine einfache Verwechslung durativer und
punktueller Ausdrucksformen ist der griechischen Vulgärsprache bis in die neueste Zeit
hinein fremd. Die Lesart des cod. M bietet dagegen: Es kann nicht ausbleiben,
daß der Patient im Verlaufe der Nahrungsumstellung (Praes.) gesund wird (Aor.).
Diese originellere Fassung konnte sehr wohl unter dem Eindruck der Vorstellung
vom üblichen Nacheinander der Therapie und des Heilungseffektes verändert werden.

- In anderen Fällen, in denen gleichfalls eine Praesens- und eine Aoristform
von A und M geboten werden, ist die Entscheidung schwieriger, z. B. 14 àcpeXéeiv

M àcpaigéeiv A oder 16 âcpeXovfievov M dipaigovfievov A.

14 (45, 10) ôaxiç ôè xavxa ovx ènéaxenxai rj axenxdfievoç ovx olôe, nœç àv ëxi

oôxoç ôvvaixô xi xœv xaxà xov ar&gœnov naêrjfidxmv elôévai; A xlç ôè xavxa firj
axenxdfievoç ovx olôe ôè ôncoç àv ovxoç ôvvaixô xi xxX. M.

Die Lesart von M ist in dieser Form unsinnig. Sie läßt sich am ehesten damit
erklären, daß ihr Urheber das ihm unverständliche lange Satzgefüge mit der

fragenden Apodosis durch die Änderung ôaxiç > xîç und die Herstellung der
geläufigen Wortfolge ovx olôe [<5è] ôtkoç < ovx olôe nwç zu vereinheitlichen trachtete.
Diese gewaltsame «Verbesserung» setzt eine lange, unübersichtliche Protasis voraus

und paßt zur leicht anakoluthischen Form der Apodosis, die sich in der
Wiederaufnahme des ôaxiç durch oôxoç zeigt.

Nun ist aber der Doppelausdruck ôaxiç ôè xavxa ovx ènéaxenxai fj axenxôfievoç

ovx olôe kaum richtig. Gemeint ist doch offenbar: «Wer dieses (sc. die Fülle der

Nahrungsarten) nicht beobachtet hat oder zwar beobachtet, aber nicht (im Sinne

der Einsicht in die vielen ôvvd/xeiç) verstanden hat, wie sollte ...» Die Differenzierung

zwischen êniaxénxojuai und oxênxofiai darf man schwerlich beseitigen,
obgleich das erstere sonst nur in nachklassischer Zeit bezeugt ist. Es ist doch wohl
im ersten Fall das bewußte Beobachten, im zweiten das bloße Wahrnehmen als

Voraussetzung des (dann doch nicht vollzogenen) Verständnisses gemeint. Aber
die Praesensform axenxdjuevoç paßt nicht in den Zusammenhang. Olôa bezeichnet
den Wissensbesitz, nicht den Wissenserwerb, und darum paßt ein Part, praes.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 143

«im Verlaufe der Betrachtung» schlechter als ein Part. aor. oder perf. Zxexpd/xevoç

liegt an sich näher als êaxe/xjuévoç16, doch dürfte die zweite Form hier vorzuziehen
sein, weil ihre Umwandlung in ein Part, praes. mit der Unsicherheit des

Perfektgebrauches im späten Griechisch zu erklären ist. Außerdem nimmt ein èaxejijxévoq

pointiert die finite Perfektform der ersten Satzhälfte wieder auf.

14 (45, 9) xal ai ôwdjuieç ôè jxeydlai re êxdaxov xal ovôèv rj êxéçrj rfj éxégrj
èoixvïa M

Das ôé, das der cod. A ausläßt, alle neueren Editoren aber aufgenommen haben,
abundiert. Dem olôa [iév des Kapitelanfangs entspricht erst das oaxiç ôé am nächsten

Satzanfang. Nun wünschte man sich die hier angeführten Wörter in der Tat
lieber mit ôé als mit xa{ dem Zusammenhang eingefügt. War bisher von den
verschiedenartig zubereiteten Nahrungsmitteln die Rede, kommt nunmehr insofern
etwas Neues, als auf die Verschiedenartigkeit der in ihnen enthaltenen Qualitäten
(ôwâ/j,ieç) verwiesen wird. Solch einen neuen Gesichtspunkt führt man aber besser

mit ôé als mit xai ein, das dann allerdings hinter dem ai zu stehen hätte und ein
einleitendes xai ausschlösse. Der Zustand der Überlieferung hindert uns daran,
ein ôé hier in den Text aufzunehmen. Der Urheber der Lesart von M hatte offenbar

den Text von A vor Augen, in dem er ein überleitendes ôé vermißte. Er
vermerkte es entweder am Rande, von wo es später in den Text eindrang, oder fügte
es, weil ihn sein Sprachgefühl bei den Feinheiten des Partikelgebrauchs schon im
Stich ließ, an der überlieferten Stelle in den Text ein.

15 (47, 3) fj ôioiaei xi avxcbv ngoaeveyxelv xo &£Q/uov xai axqvcpvdv fj rà ffeg/xov
xal nfaöaqov fj xxX.

fj ôioiaei M ei ôerjoei A if ôioiaei edd. r) fir) ôioiaei Gomperz.
Dieser nicht ganz übersichtliche Satz ist die Apodosis zu einem vorangestellten

Bedingungssatz, in dem ausgeführt ist, daß es viele Stoffe gibt, die zwar alle

warm sind, sonst aber ganz gegensätzliche Qualitäten besitzen. Es wäre hier
sowohl eine betont affirmative als auch eine rhetorisch fragende Apodosis denkbar.
Im zweiten Fall müßte man mit Gomperz ein ausgefallenes pfj postulieren. Setzt

man dagegen einfach für das überlieferte rj ein beteuerndes fj ein, verstößt man
gegen die im gesamten nachhomerischen Sprachgebrauch geltende Regel, nach
der fj nicht unmittelbar mit dem Verb, sondern mit einem Adjektiv oder Adverb
zu verbinden ist, wenn auch oft nur in so lockerer Form wie rj xal ndvv (Denniston2
279). Als affirmative Apodosis könnte dieser Satz mit fj fxr'jv eingeleitet sein (vgl.
Denniston2 350f.). Da die Fehler in der Überlieferung - besonders in A wird das

deutlich - auf eine Verwirrung stiftende Folge von i-Lauten zurückgehen, ist der
Ausfall eines /xfj sowohl wie eines fifjv leicht zu erklären.

16 (47, 5) coç /uèv ydq M, Heiberg Maneg ydig A, Festugière.

18 Man denke etwa an die bei Herodot häufige Formel àxovaaç olôa (1, 117, 6; 3, 40, 3;
3, 72, 1 u. a.).



144 Albrecht Dihle

Das äanEQ beruht auf einer Glättung des Textes, vorgenommen von einem Leser,
dem die Partikelverbindung <x>ç jxèv ydg nicht mehr geläufig war.

16 (48,2) jiaQaoxevaÇôfjLEvoç avroç êcovrw ipv%°ç A nagaoxevdÇcov avroç êœvrât

ipvypç M.

Es ist schwer, die Wahl zwischen den beiden Lesarten zu treffen. Durch das

Medium ist bereits dasselbe, wenn auch weniger emphatisch, ausgedrückt wie
durch die Formel avroç êœvrcg, die das Subjekt als Nutznießer und als Urheber
der Handlung hervorhebt. Doch begegnet solcher Pleonasmus gerade im Corpus
Hippocraticum (z. B. De morb. 1, 21; weitere Stellen Glotta 29 [1960] 89),
weshalb man gegen das Medium grundsätzlich nichts einwenden kann. Die Unsicherheit

im Medialgebrauch der Koine (vgl. Radermacher, N.T.-Grammatik2 146ff.)
wirkt sich in der Ersetzung des Mediums durch das Aktiv ebenso aus wie umgekehrt,

so daß von dort keine Hilfe zu erwarten ist.

16 (48,5) rà ôè ôrj xal noXv /réÇco • öaoi äv M, Heiberg, Festug. ro ôè ôj) xal
noXv (ieîÇovoç • oî yàg A roôe ôrj xal noXv /xéÇov • ôaoi äv Kühlewein.

Die Heilung der Stelle geht am besten von der Einleitung des konjunktivischen,
verallgemeinernden Relativsatzes aus. Dieser Satz, einerlei ob mit ol oder öaoi

eingeleitet, muß ein äv enthalten. Bei Kühner-Gerth (II 426) wird ganz zutreffend
vermerkt, daß nur die Poesie die Freiheit des homerischen Sprachgebrauches
bewahrt habe, an derartigen Stellen ein äv zu setzen oder wegzulassen. In unserer
Schrift steht entsprechend immittelbar vorher und nachher je ein korrekter, mit
äv gebildeter Satz dieses Typus (47, 23 bzw. 48, 11). Kühner-Gerth notieren eine

Reihe von Ausnahmen von dieser Regel aus Prosatexten, erklären sie aber alle
als Überlieferungsfehler. Dabei ist den Verfassern aber offensichtlich eine
Eigentümlichkeit nicht aufgefallen: Fast an all den zitierten Stellen ist das äv offenbar
ausgefallen, weil unmittelbar neben ihm eine andere Partikel stand. Hdt. 4, 46,
Isai. 2, 8 und Plat. Ale. I 134 E steht neben dem Platz des zu postulierenden äv

ein yäg, in Isai. 3, 60 ein /iév, in Hdt. 4, 66 ein ôrj". Daß in nachklassischer Zeit
der Gebrauch des äv an vielen Stellen unsicher wurde (vgl. Ep. Arist. ed. Wendland,

Index s.v. äv) und die Partikel in verallgemeinernden Relativsätzen
verschwinden konnte (Radermacher2 177), ist bekannt18. Besonders leicht verständlich

aber erscheint es, daß dieser Verlust gerade dort eintreten konnte, wo das äv

neben einer anderen Partikel stand. Auf unseren Fall angewendet heißt das, daß

17 In Plat. Legg. 848 A ist das äv irrtümlicherweise zu iv geworden, weil ein Abschreiber
den Dativ nicht mehr verstanden hat ([&>] ixdaroiç), der aber nach Ausweis von 849 C
stehen muß. In Plat. Legg. 737 B erklärt sich der Ausfall des äv aus der Struktur des
Doppelsatzes (olç xai ôaoïç), in dem das äv vermutlich nur in einem der beiden Glieder
stand und darum ausgelassen wurde, als das Sprachgefühl sein Vorhandensein nicht mehr
verlangte.

18 Daß JiQiv bzw. tiqIv rj (vgl. 48, 9 oder 50, 22) mit dem Konjunktiv ohne äv konstruiert
wird, widerspricht zwar attischer Norm und kennzeichnet die späte Sprache, kommt aber
auch in älterer Zeit im Attischen und Ionischen gar nicht so selten vor.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 145

sowohl das äv aus M als auch das yâg aus A zum alten Überlieferungsbestand
gehören kann. Diese Annahme wird zur Gewißheit, wenn man bedenkt, daß die

Ankündigung eines noch eindrucksvolleren letzten Beispiels (rà ôè noXv piéÇco)

nach einem explizierenden yâg enim) verlangt, mit dem der Gedanke

fortgesetzt wird.
Was die beiden von A und M gebotenen Möglichkeiten für das Relativpronomen

angeht, so wird man öaoi bevorzugen, einmal weil unser Autor es meist in vergleichbaren

Sätzen anwendet, sodann weil ein /.ie(()Çovoç im vorangehenden kaum Sinn

ergibt. Es bleibt die Frage, ob rà piéÇco oder ro piéÇov zu lesen ist. Ein Plural
ist an dieser Stelle kaum zu rechtfertigen, weil der Autor ja ein weiteres Beispiel
aufführen will, auf das er sich dann überdies abschließend mit tovto (48, 9)
bezieht. Diesem roxho könnte als erstes Wort sehr wohl ein rode entsprechen, das

schon Kühlewein hergestellt hat. Allerdings zerstört das die für diesen Fall besonders

gut passende Partikelverbindung ôè ôrj. Nach den bei Denniston (2257)
gesammelten Stellen kann ein hinzugesetztes ôrj sowohl adversativem wie fortführendem

ôè besonderen Nachdruck verleihen. Letzteres trifft hier zu: Der Mechanismus

der Kälte/Wärme-Wirkung wird an einer Reihe von vier Beispielen erläutert
(47, 22ff.). Die ersten beiden sind durch tovto pièv tovto ôé gegliedert, das

dritte mit rj ei angeschlossen, das letzte mit àè ôrj angeknüpft und als besonders

gewichtig (noXv fiéÇov) bezeichnet.

Ich möchte nach allem als Lesung vorschlagen : ro ôè ôf) xal noXv /uéÇov • oooi
yäg äv

20 (51, 6ff.) Xéyovai ôé nveç îrjTgol xal aocpiaral cbç ovx eïrj ôvvarov IrjTQixrjv
eîôévai Sariç fir) olôev ö ri êarlv âv&gconoç, âXXà tovto ôel xara/ia&eïv rov juéXXovra

ôgêojç fieganevoeiv rovç âvêgomovç, reîvei re avroïaiv ô Xôyoç êç <piXooo<p(r]v, xa&-
âneg 'EfineôoxXérjç rj aXXot oî neçl (pvaioç yeyqdcpaoïv è£ ÙQyfjç ô ri êarlv av&Qco-

noç xal ôjicoç èyévero jiqûtov xal ônôûev avvenâyr}.
Die von Reinhold vorgeschlagene Umstellung der Worte ô' ri êarlv av&Qcojioç

avvenâyr] an die Stelle nach ôanç [ir] olôev, die die Tilgung des einen ô' ri êarlv
av&Qwnoç zur Folge hat, empfiehlt sich aus mehreren Gründen. Eine detaillierte
Inhaltsangabe der naturphilosophisch-anthropologischen Theorien paßt viel besser

an den Anfang des Satzes als in den Zusatz xaêaneQ 'EjuneôoxXérjç xrX. Diskussionspartner

des Autors sind ja nicht die Naturphilosophen selbst, sondern Ärzte, die

naturphilosophische Theoreme zur Grundlage ihrer Kunst machen. Erscheint im
ersten Satz als Hauptsache das Programm jener naturphilosophisch orientierten
Ärzte, so folgt im nächsten Abschnitt die Erläuterung dessen, was unser Autor
unter einer ärztlichen Kenntnis des menschlichen Organismus versteht (ngàç rà
êa&iofieva usf.).

Der Einschub xa&aneg avvenâyr] macht zudem syntaktische und inhaltliche
Schwierigkeiten, die auch durch Dillers Streichung des olvor negl (pvaioç nicht gänzlich

behoben sind. Einmal bleibt nämlich unschön, wie yeygâcpaaiv mit zwei Thema-



146 Albrecht Dihle

angaben versehen ist: TIbqI (pvaioç vorher und 6 ri êarlv avvejiayrj nachher.
Dabei läßt sich kaum sagen, wohin ei âgxfjç zu ziehen sei. Außerdem aber ist
dieses die einzige Stelle, an der in unserer Schrift ein Name fällt. Mußte der Autor
wirklich auf Empedokles hinweisen Das Niveau, auf dem die Diskussion geführt
wird, ist so hoch und setzt eine generelle Kenntnis naturphilosophischer Theorien
so selbstverständlich voraus, daß eine derartige einmalige namentliche Exemplifizierung

seltsam erscheint. Mit den Worten reivei ôè avxoïaiv ô Xoyoç êç cpiXoao(pîr\v

war für ein Lesepublikum, wie es der Autor vor Augen hat, alles Nötige gesagt.
(Übrigens muß man hier unbedingt mit M ein ôé lesen. Das re aus A ist unmöglich,

weil der Satz eine Erklärung, keine bloße Addition zum Vorausgehenden
enthält.)

Nun ist xaêdneQ ein typisches Einleitungswort einer Notiz, wie sie ein nachdenklicher

Leser an den Rand setzt. In der Vulgata außerhalb von M und A fehlt der

ganze Passus von âXXà rovxo bis èi âQ'/fjç ô ri êariv avûgamoç, so daß sich hier
etwa der Anschluß ergibt, den Reinhold vorgeschlagen hat. Es fehlt zwar damit
auch authentisches Gut, aber der Ausfall erklärt sich doch am besten damit, daß

hier Unklarheiten über den Textumfang bestanden, die ihrerseits auf das

Eindringen einer anfangs gekennzeichneten oder erkennbaren Randglosse zurückgehen

konnten. Diese Unklarheiten veranlaßten einen Abschreiber, den ganzen
Passus wegzulassen. Die Randglosse lautete : xaêdneg 'E/xjieôoxXérjç fj äXXoi ol negl

(pvaioç yeygdcpaaiv êi âgxfjç. Sie sollte das reivei o Xâyoç êç <piXoao<pir]v erläutern.
Entfernt man sie aus dem Text und akzeptiert unter dieser Voraussetzung die
Reinholdsche Umstellung, ergibt sich ein ebenso eindeutiger wie vollständiger
Zusammenhang.

Zum Schluß noch eine exegetische Bemerkung.
In cap. 20 (51, 12ff.) erklärt der Autor, daß das, was ein Sophist oder Arzt im

Sinne philosophischer Prinzipienlehre über die Natur des Menschen sage oder

schreibe, weniger zur IrjXQixfi als zur ygaqjixfj re/vrj passe bzw. gehöre (nQoafjxeiv).
Es ist immer wieder erörtert worden, was yqayixf) an dieser Stelle bedeute19.

Auszuscheiden hat die naheliegende Bedeutung «Literatm:»20. Das müßte avyygacpixf)

ré/vrj heißen. Fgarpixâç verweist in literartheoretischem Zusammenhang zunächst
immer auf den Akt des Niederschreibens. Aristoteles' Unterscheidung zwischen

âycovianxfi und yçacpixf] Xéiiç entspricht keineswegs nur einer Einteilung in«Rede»
und «Lese-Literatur», obwohl es doch spätestens seit Isokrates eine aus der
Beredsamkeit emanzipierte Literatur gibt und die Möglichkeit literarischer
Selbstmitteilung auch theoretisch erfaßt ist. Aristoteles wendet die Unterscheidung
zweier Sprach- oder Stilarten lediglich an auf die drei bekannten Genera der
echten, d. h. zum Vortrag bestimmten Rede, auf das politische, gerichtliche und

19 Kühn S. 21f.; weitere Vorschläge werden bei Festugière im Kommentar z. St. diskutiert.

20 So Jones in der Loeb-Übersetzung, die er aber in der Separatausgabe korrigiert hat.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 147

epideiktische (Rhet. 1413 b öff.), denkt also gar nickt an Literatur im Sinne nur
schriftstellerischer Betätigung. Die praktische Gegebenheit, von der Aristoteles
bei dieser theoretischen Differenzierung zweier Sprachformen ausgeht, kann man
sich am besten an dem im 4. Jahrhundert aktuellen Streit um die Superiorität
der Improvisation oder der schriftlichen Ausarbeitung einer zu haltenden Rede

verdeutlichen. Alkidamas, der ein Anwalt der Improvisation ist, läßt im Sophistentraktat

(29) seinen Gegner als Argument vorbringen, es sei doch unsinnig, die

yqacpixrj ôvva/iiç ohne Not zu diskreditieren. Fqaeptxr] ôvva/uiç ist hier lediglich die

Fähigkeit oder Möglichkeit, einen Text schriftlich zu fixieren. Daß sich bei einer

schriftlichen Fixierung auch die Sprachform notwendigerweise gegenüber der

mündlichen Improvisation ändern müsse, davon ist bei Alkidamas keine Rede.

Nun geht aber Aristoteles über die bloße Konstatierung eines Unterschiedes
zwischen mündlicher und schriftlicher Ae£tç21 insofern hinaus, als er die yqayixr)
als äxQißearärr], die âyœvioTixrj als vjioxqirixondrt] kennzeichnet, wobei das zweite

Kriterium in Jia-&r\xixr\ und rjêixr'j gegliedert ist. Zur Erläuterung des Terminus

vnoxqinxoç verweist Aristoteles auf den Schauspieler, der ähnliche Ausdrucksweisen

bevorzugt. Die Àé£iç yqa<pixij dient demnach der Erzielung höchstmöglicher
Genauigkeit der Mitteilung ohne die dem mündlichen Vortrag vorbehaltene
Möglichkeit einer direkten Beeinflussung des Zuhörers. Sie beschränkt sich auf die

Beschreibung und verzichtet auf andere Möglichkeiten sprachlicher
Vergegenwärtigung. Für letzteres kann Aristoteles in diesem Zusammenhang nicht das

Wort /ufirjaiç verwenden, das bei ihm noch alle Arten künstlicher, beschreibender
und nicht-beschreibender, Vergegenwärtigung in Sprache und bildender Kunst
bezeichnen kann (Rhet. 1371 b 7; yqacpixrj ist hier die Malkunst). Spätere peri-
patetische Literaturtheorie hat an dieser Stelle die nî^iriaiç als Kennzeichen

gesprochener Rede (àycôv) eingeführt, die dem nur zur Lektüre bestimmten Text
(yqacpri), z. B. dem Brief, nicht zukommt (Demetr. De eloc. 226). Damit aber
bezeichnet yqayixr\ über die äußere Konstatierung der schriftlichen Fixierung des

Textes hinaus den beschreibenden Charakter einer Sprachform. So bedeutet es

mehr als die bloße Feststellung, daß epideiktische Reden schriftlich abgefaßt und

vorgelesen zu werden pflegen, wenn Aristoteles diese dritte Art der Beredsamkeit

yqaepixcordtr] nennt. Die Genauigkeit der Beschreibung nimmt von der Volksrede
über die Gerichtsrede zur Epideixis ständig zu (Rhet. 1414 a 8ff.).

Es zeigt sich hier, daß Aristoteles' Definition der XéÇiç yqacpixr/ die Bedeutung
des Wortes yqcupixoç in einer ganz bestimmten Richtung festlegt. Focupixdç heißt
auch in späterer Zeit nie einfach «literarisch», sondern, von der Bedeutung «schriftlich»

abgesehen, gern «beschreibend»22. Diese Bedeutung berührt sich mit «male-

21 rçaipixog heißt natürlich nie «schriftlich» im Sinne von «geschrieben» - das wäre
yoajiTuç -, sondern «zur Niederschrift gehörig, geeignet, auf das Schreiben bezüglich» o. ä.

22 Die Bedeutungen «beschreibend» (vom Stil) und «zur Beschreibung geeignet,
malerisch» (vom Gegenstand) gehen in der Sprache der nachklassischen Literaturtheorie fast
ineinander über. Vgl. etwa Schol. T in Horn. S 285; Luc. Alex. 3; Dion. Hal. Ad A mm.
4 p. 260 Us.-B.ad.



148 Albrecht Dihle

risch»23, was seinerseits natürlich unmittelbar von ygdcpsivlmalen, nicht von ygd-
çœw/sehreiben hergeleitet ist. Ich wage nicht zu entscheiden, ob diese Assoziation

«beschreibend/malerisch» bereits als Voraussetzung der aristotelischen Definition
einer ygacpixr) XéÇiç zu gelten hat oder ob sie sich innerhalb einer literartheoreti-
schen Terminologie ergeben mußte, die in wesentlichen Bestandteilen auf Aristoteles

fußt.
Als klar fixierbare Bedeutungen des Wortes ygatpixog in voraristotelischer Zeit

gibt es nur «schriftlich» und «zur Malerei gehörig» was genau dem alten
Bedeutungsumfang des Verbums entspricht und mit zwei Tätigkeiten zusammenhängt,
die in ältester Zeit schwerlich als verschiedenartig empfunden wurden. Eine dieser
beiden Bedeutungen ist auch an unserer Stelle in der Schrift von der Alten
Heilkunst einzusetzen.

Versteht man ygatpixrj réyvr] hier als «Schreibkunst», wie es Pohlenz, Edelstein
und zuletzt Diller 24 vorschlugen, so ergibt sich ein nicht eben naheliegender
Gedankengang: Ausführungen über die Natur des Menschen, die von philosophischspekulativer

Prinzipienlehre ausgehen, gehören oder passen (jtgoarjxeiv) nicht zur
Medizin, sondern zur Schreibkunst. Diese befremdliche Feststellung erhält nur
einen Sinne, wenn man sie als Vergleich auffaßt: Wie zur Schreibkunst die Kenntnis

der Buchstaben als der kleinsten Bestandteile gehört, so zur naturphilosophischen

Aitiologie die Kenntnis der Elemente. Schreibkunst wäre also als Kunst
der Zusammensetzung vergleichsweise hier eingeführt. Indessen weist aber auch
nichts in diesem Satz auf einen Vergleich, und der Begriff axoi%eîov, der als
«Buchstabe» der Schreibkunst, als «Element» der Naturphilosophie angehört und
darum das tertium comparationis verdeutlichen könnte, kommt im ganzen
Zusammenhang nirgends vor. Bei allem Respekt vor dem Niveau allgemeiner
naturphilosophischer Kenntnisse, das unser Autor bei seinen Lesern voraussetzt (vgl.
o. S. 146) : So änigmatisch, wie er es hier täte, wäre die Übersetzung « Schreibkunst»

richtig, drückt er sich nirgendwo in seiner Schrift aus. Im Gegenteil: Der
Stil seiner Argumentation ist allenthalben von erfreulicher Nüchternheit und
seine Ausdrucksweise so eindeutig, wie man es sich nur wünschen kann.

Es bleibt also nur die Übersetzimg «Malkunst», die zuletzt Festugière und
Kühn25 vorgeschlagen haben. Festugière denkt dabei, geleitet von Empedokles
B 23, an die Malerei als zusammensetzende Kunst. Wir müßten also ein ähnlich
kompliziertes und nicht eigentlich ausgedrücktes Vergleichsschema annehmen wie
bei der Übersetzung «Schreibkunst», denn der Maler setzt seine Bilder aus Farben
oder Linien zusammen, nicht aus den von der Naturphilosophie erkannten
Elementen. Selbst wenn man also den mit xaêdneg beginnenden Einschub im Text
beläßt und damit einen ausdrücklichen Hinweis auf Empedokles ernst nimmt,
läßt sich doch die ygacptxr] xéxvrj wegen des zusammensetzenden Verfahrens der

23 «Malerisch» ist noch heute die neugriechische Bedeutung des Wortes.
24 M. Pohlenz, NGG 1937, 100 (anders Hermes 53 [1918] 420) ; L. Edelstein, 77. dégcov und

die Sammlung der hippokratischen Schriften (Berlin 1931) 114; H. Diller, Anm. z. Übers, d. St.
25 Siehe Anm. 19.



Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst 149

Malkunst nicht mit Empedokles B 23 in Beziehung setzen. Von einem Vergleich
ist an unserer Stelle eben überhaupt nicht die Rede.

Kühn möchte in unserem Satz vor allem die nachdrückliche Diskriminierung
der Naturphilosophie sehen und versteht deshalb yqacpixrj ré'/vr/ als Ausdruck für
Täuschungskunst. Diese Deutung ist durch Piaton inspiriert, der in der Tat die
Malerei (und nur in dieser Bedeutung verwendet er yQacpixrj) nicht selten als
Beispiel einer Täuschungs- oder Illusionskunst26 heranzieht, die Bilder von Abbildern
herstellt. Es bleibt aber zu bedenken, daß Piaton nirgends die Bedeutung des

Wortes yQmpiKTj von «Malerei» zu «Täuschungskunst» verallgemeinert, daß er
vielmehr an allen einschlägigen Stellen ganz konkret die Malerei erwähnt, die ihm
eben als Beispiel einer Täuschungskunst dient. Außerdem beruht solche

Klassifizierung der Malerei bei Piaton auf der ontologischen Prämisse, daß das wahre
Sein intelligibel, das körperliche demzufolge schon abgeleitetes Sein sei, daß also
alle darstellende oder mimetische Kunst Bilder von Abbildern herstellt. Kein
Anzeichen weist darauf hin, daß unserem Autor, einem eingefleischten Empiristen,
diese Prämisse zuzutrauen sei. Endlich richtet sich die Polemik unseres Autors,
wie schon o. S. 145 erwähnt, nicht gegen die naturphilosophische Spekulation
selbst, sondern gegen die naturphilosophische Begründung der Heilkunst. Daß
solche Theorien den Arzt nichts angehen, kann er demnach sehr wohl sagen, aber

warum sollte er sie als Ausgeburten einer Schwindelkunst brandmarken
Auch Kühn glaubt, seine Interpretation mit dem Hinweis auf Empedokles

B 23 stützen zu können, wo die Malerei auch als Täuschungskunst entlarvt werde.

Empedokles zieht in diesem Fragment den Vergleich zwischen den Farben
{(pàQfiaxa), mit denen der Maler alle Dinge der irdischen und himmlischen Welt
bilden kann, und den Erscheinungen der Natur, die ausnahmslos aus den vier
Elementen bestehen. Der Maler ist also nicht mehr und nicht weniger Illusionist
als die Natur selbst: In beiden Fällen lassen die Phänomene prima vista nicht
die Bestandteile erkennen, aus denen sie zusammengesetzt sind. Am Schluß steht
dann die Mahnung (v. 9ff.), man solle sich hinsichtlich der elementaren
Zusammensetzung der Welt keiner Täuschung {ôutâxr]) hingeben, nachdem man die
wahre Struktur der Dinge kennengelernt habe (fieov mxqa /iv&ov âxovaaç). Es
kann also keine Rede davon sein, daß Empedokles gerade die Malerei als
Täuschung verdammen will. Das Verfahren und das Ergebnis der Malerei dienen

lediglich zur Veranschaulichung des Zwiespaltes, der zwischen der wahren Natur
der Dinge und ihrer den Sinnen gegebenen Erscheinung besteht. Außerdem müßte,
wenn Kühn recht hätte, unser Autor gerade umgekehrt operieren wie Empedokles.
Er ordnete dann ja gerade die durch Beobachtung nicht faßbaren Prinzipien der

Natur der Täuschung zu, während diese bei Empedokles das wahre Wesen der
Welt ausmachen und die Erscheinungen trügen. Kühns Vorschlag führt also in
Schwierigkeiten, die denen der anderen Interpreten nicht nachstehen.

Kehren wir zum einfachen Wortverständnis der Stelle zurück, so läßt sich der
26 Vgl. Ast, Lexicon Platonicum s.v.



150 Albrecht Dihle : Bemerkungen zur Schrift Über die Alte Heilkunst

Schluß nicht vermeiden, daß hier philosophische Prinzipienlehre als bedeutsam
für die Malerei bezeichnet wird. Das ist erstaunlich, denn unser Autor wird klug
genug gewesen sein, um sich zu vergegenwärtigen, daß es Malerei lange vor der

Naturphilosophie gegeben hat, daß zur Anfertigung eines guten Bildes die Kenntnis

philosophischer Kosmologie noch unnützer sein dürfte als zur Heilung einer
Krankheit und daß die Malerei als ré%vrj ebenso auf Beobachtung und Erfahrung
gegründet ist wie die Medizin. Die Stelle ist nur verständlich, wenn dem Autor
Meinungen bekannt waren, nach denen der Maler im Besitz naturphilosophischer
Prinzipienkenntnisse sein müsse, rgacpinrj re%vr\ bedeutet demnach nicht die
handwerkliche Praxis, sondern die in einem Lehrbuch niedergelegte Theorie der Malkunst.

Seit dem späten 5. Jahrhundert gibt es bekanntlich auf zahllosen Gebieten
derartige Lehrbücher, die den Titel ré%vai führen27. Die frühste Lehrschrift aus dem
Bereich der bildenden Kunst stammt von dem Sikyonier Polyklet und enthielt
eine Lehre der Proportionen des menschlichen Körpers, die dann an der Statue
des Doryphoros exemplifiziert war (Plin. n. h. 34, 35; Gal. Plac. Hipp, et Plat.
5 p. 426 Mü.). Daß die polykletische Proportionenlehre nicht einfach aus
Beobachtung und Erfahrung abgeleitet war, sondern Elemente einer Zahlenspekulation,

und d. h. einer spekulativen Kosmologie, verwertete, ist eine oft
ausgesprochene und angesichts nicht weniger Parallelen (Hippodamos' Theorie der

Stadtplanung u. a.) auch plausible Vermutung28. Dabei kommt nicht viel darauf

an, ob solche kosmologische Zahlenspekulation von Anfang an pythagoreisch zu
nennen ist oder nicht.

Auf dem Gebiete der Malerei stammt die erste bezeugte Lehrschrift von Pam-

philos von Amphipolis, der im frühen oder mittleren 4. Jahrhundert in Sikyon
wirkte (Plin. n. h. 35, 36 u. ö.)29. Er soll nach Plinius' Worten eine umfassende

theoretische, insbesondere mathematische Ausbildung des angehenden Malers
gefordert haben. Zwar gehört die Kenntnis der Mathematik bis zu einem gewissen
Grade zur praktischen Beherrschung der gerade damals schon sehr vervollkommneten

Perspektive30. Aber im Zusammenhang einer umfassenden wissenschaftlichen

Ausbildung deutet doch die Mathematik auf kosmologisches Grundsatzwissen, das

hier vom Maler erwartet wird.
Auf eine reyvrj ygcupirnj, eine schriftlich niedergelegte Theorie der Malerei, wird

sich der Verfasser der Schrift von der Alten Heilkunst beziehen. Hätte er nur die

praktisch-handwerkliche Tradition im Auge gehabt, wäre es unverständlich,
weshalb er die Bedeutsamkeit naturphilosophisch-anthropologischer Theorien für den

Maler einräumt. Seine Worte erhalten einen guten Sinn, wenn sie auf Lehrschriften
hinweisen, in denen die naturphilosophische Konzeption vom Wesen des Menschen

zur Voraussetzung seiner rechten bildlichen Darstellung gemacht wurde.

27 Aristophanes verspottet in den Fröschen die Vorliebe seiner Zeit für das Lehrbuch
(1109ff.).

28 Vgl. W. Burkert, Weisheit und Wissenschaft (Nürnberg 1962) 267ff. mit weitererLiteratur.
29 Zur Datierung des Pamphilos vgl. G. Lippold, RE 18, 351f.
30 Dazu B. Schweitzer, Piaton und die bildende Kunst der Griechen (Tübingen 1955).


	Kritisch-exegetische Bemerkungen zur Schrift über die alte Heilkunst

