Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 20 (1963)

Heft: 2

Artikel: Zu Plutarch, Romulus 17, 7

Autor: Miuller, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu Plutarch, Romulus 17, 7
(= Simylos fr. 1, 5s¢., Anthol. lyr. Gr.2 I 6 p.102 D.)

Von Konrad Miiller, Bern

Plutarch tadelt den Dichter Simylos, weil dieser in seiner Darstellung der
Tarpeiasage nicht die Sabiner, sondern die Kelten das Kapitol belagern und ein-
nehmen lieB. Das Motiv fiir den Verrat der Tarpeia war nach Simylos ihre Liebe
zum Konig der Kelten (Kedrav 4 otépbaca yapnjiia Aéxrpa yevéodar | oxnmrodye,
matéowy odx épvlale douovs); ebenso wird -bei Properz IV 4 Tarpeia aus Liebe
zu dem Sabinerkonig Tatius zur Verrédterin. Das Ende der Tarpeia erzihlte Simylos
in den folgenden Distichen:

T & odt’ dp Bdwol 1e xal Edvea pvoia Kelvdaw
noduevor geidowy évroc Edevro Ilddov,

Onha &’ émimpofaidvres dpetpavéwy drmo yelpdy
xovpy émi oTvyeg]j véauov Edevro pivov.

Das erste Distichon hat den Herausgebern und Ubersetzern des Plutarch von

jeher Schwierigkeiten gemacht. Amyot nahm an, da8 hier vom Tod durch Er-
trinken die Rede sei; er iibersetzt!: « Or des Gaulois la populeuse armée, /| Dedans
le Po ne I'a point abysmée ...» Von neuern Ubersetzern stimmen mit Amyot in
dieser Auffassung der fraglichen Stelle iiberein z. B. B. Perrin (Loeb Library) und
R. Flaceliére-E. Chambry (Collection Budé)?.
- Diese Ubersetzung wurde als sinnlos abgelehnt von T. Le Roux, der folgende
Erklarung vorschligt®: évvds bedeute hier ‘innerhalb’ oder ‘diesseits’, und ‘inner-
halb der Fluten des Po’ heile soviel wie ‘auf der gallischen Seite des Po’%. Tarpeia
hoffe, nachdem sie das Kapitol verraten habe, von dem Fiirsten der Kelten ge-
heiratet und nach Gallien mitgenommen zu werden; demnach sei zu iibersetzen:
«Her the Boii and the countless tribes of Gaul, in (after) their triumph, did not
place (in safety) within the confines of the Po, but ...»

Vor der iiblichen Ubersetzung besitzt die von Le Roux den Vorzug, an und fiir
sich versténdlich zu sein; allerdings wiirde man, wie Le Roux selbst sagt, anstatt
évtds eher éxtds erwartend,

1 Tch beniitze die 2. Auflage von 1567. ,

2 Perrin (1914): «Her the Boii and the myriad tribes of Gauls did not, exulting, cast amid
the currents of the Po; but ...» — Flaceliére-Chambry (1957): «Les hordes des Boiens et des
Celtes, joyeuses, / Aux flots du P6 ne I’ont pas immergée; ...»

3 T. Le Roux, The Elegiacs of Simylos, Class. Rev. 41 (1927) 52f.: «The usual translation ...
seems devoid of any sense.»

4 In diesem Punkt trifft Le Roux mit Bryan zusammen, der évtds ebenso erklart hatte.

5 «An obvious conjecture would be éxrds = beyond, which would give the same inter-
pretation.» — éx¥dg ist, nach Reiskes Angabe, die Lesart der Aldina. Kogafjc druckt &xzdgin




Zu Plutarch, Romulus 17, 7 115

Die Erklidrung von Le Roux wurde von Diehl gebilligt, der sie im Apparat der
Anthol. lyr. Gr.2 II 6, 103 anfiihrt (cau deld du P6 = en pays gaulois»). Mit seiner
franzosischen Ubersetzung umgeht Diehl stillschweigend die von Le Roux wenig-
stens angedeutete Schwierigkeit, daB} é»dc eben nicht ‘jenseits’ (au dela), sondern
‘diesseits’ (en dega) heiflt.

Aber nicht nur das iiberlieferte évtdg, das mit der von Le Roux gegebenen Er-
klirung kaum vereinbar ist, spricht gegen diese Erklidrung; es kommt noch hinzu,
daB Le Roux dem Dichter eine unnatiirliche und verschwommene Fassung des
Gedankens zumuten mull., Was wir in den zwei Distichen zu finden erwarten, ist
der Gtegensatz der von Tarpeia erhofften Hochzeit mit dem keltischen Fiirsten
und des Todes unter den Schilden der keltischen Krieger®. Anstatt dessen 14Bt
Le Roux den Dichter sagen: Die Kelten brachten Tarpeia nicht auf die andere
Seite des Po (= in gallisches Land), sondern warfen ihre Schilde auf sie usw. Da-
durch wird der Gegensatz Hochzeit/Tod, der hier ebenso wenig fehlen durfte wie
bei Properz IV 4, 881f., fast bis zur Unkenntlichkeit verwischt. Daf} der Graeculus,
der die handwerkliche Seite der Dichtkunst mit vollkommener Virtuositdt be-
herrschte, sich diese selbstverstéindliche SchluBpointe selbst verdorben hitte, in-
dem er dem ersten Glied der Antithese ohne ersichtlichen Grund eine so unge-
schickte und unscharfe Fassung gab, vermag ich nicht zu glauben.

K. Ziegler hat zweifellos gut daran getan, in seiner Plutarch-Ubersetzung (Band
1 [Ziirich 1954] 98) der Interpretation von Le Roux nicht zu folgen. Seine Uber-
setzung lautet: « Doch die Bojer und die unzihligen Volker der Kelten hieBen sie
nicht willkommen, betteten sie diesseits der Fluten des Padus, warfen die Schilde
iiber sie ...» Ziegler nimmt also évvd¢ im Sinne von ‘diesseits’ (= siidlich des Po);
«betteten sie diesseits der Fluten des Padus» soll wohl heiflen, dafl die Kelten Tar-
peia diesseits des Po (auf dem Kapitol) unter ihren Schilden begruben und ihr nicht
(wie sie gehofft hatte) jenseits des Po (im Keltenland) das Brautbett riisteten.

Wenn Zieglers Ubersetzung richtig ist, so hat Simylos sich ziemlich gekiinstelt
und dunkel ausgedriickt. Auerdem vermissen wir auch hier wieder die bestimmte
Hervorhebung des Gegensatzes Hochzeit/Tod. Ferner stellen die Worte «betteten
sie diesseits der Fluten des Padus, warfen die Schilde iiber sie» ein sonderbares
doTepov medregor dar. Aber auch ein gewichtiges grammatisches Bedenken steht
Zieglers Ubersetzung entgegen: sie miBachtet die antithetische Gliederung durch
otre — 667 und wird nur dadurch méoglich, daB Ziegler die Negation als nicht zu

seinem Text (Paris 1809) und gibt dazu die Erklirung: éxvdc fjyovww énéxewa ot ITddov.
‘H yag évrog vaw "Alreow xalovuévn KeAtixy), éxrdc 1ot morauod Ilddov éxeiro voic Iratols.
Im iibrigen brauchen die Erkliarungsversuche von Bryan, Reiske und Kopafjs hier nicht
besprochen zu werden, da sie alle von der irrigen Voraussetzung ausgehen, dafl das seltene
und gewihlte ynoduevor gedndert werden miisse.

¢ DaB ein solcher Gegensatz vorliegen mufl, zeigen die Partikeln: die beiden Disticha
sind einander durch odre — ¢ gegeniibergestellt. Vgl. die Beispiele bei Denniston, The
Greek Particles® (1954) 511 (VI).

7 Vgl. Anm. 6. — Man beachte auch die Antithese ynoduevor — xodpn orvyeesj und den
Parallelismus von &%evro — &3evro an genau entsprechender Versstelle. Zieglers Interpreta-
tion setzt sich iiber beides hinweg.




116 Konrad Miiller

#Pevro, sondern nur zu yneduevor gehorig betrachtet («<hieBen sie nicht willkom-
men»). Ich moéchte bezweifeln, dall dies grammatisch statthaft ist. odize kann
wegen seiner Stellung an der Spitze des ersten Distichons und wegen des damit
korrespondierenden d¢ am Anfang des zweiten Distichons schwerlich anders denn
als Satznegation aufgefaft werden. Somit werden wir auch Zieglers Interpretation
sowohl aus stilistischen als auch aus grammatischen Griinden nicht fiir richtig
ansehen konnen.

Dem Wortlaut nach richtig ist die oben (Anm. 2) angefithrte Ubersetzung von
Flaceli¢re-Chambry. Deutsch wire das Distichon etwa so wiederzugeben: «Doch
nicht haben die Boier und die zahllosen Scharen der Kelten sie frohlockend in die
Fluten des Po getaucht, sondern ...» Es fragt sich nun, wie diese Worte zu verstehen
sind.

DaB im ersten Distichon vom Tod durcl Ertrinken nicht die Rede sein kann,
scheint mir unzweifelhaft; darin stimme ich z. B. mit Le Roux und Ziegler iiber-
ein. Was hétte Simylos fiir einen Grund gehabt, neben der iiberlieferten Todes-
art sozusagen als weitere Moglichkeit der Bestrafung noch den Tod durch Er-
tranken zu erwéihnen ¢ Die Sage enthélt nichts, was zu einem solchen, in diesem
Zusammenhang unsinnigen Entweder-Oder hitte Anlaf geben konnen. Und
weshalb hétte Tarpeia im Padus ertrankt werden sollen und nicht vielmehr im
Tiber ¢

Oben (8. 115) wurde angedeutet, dal als Inhalt des ersten Distichons ein Hin-
weis auf die von Tarpeia erwartete Vermdhlung mit dem Konig der Kelten
vorauszusetzen ist. Diese Annahme stiitzt sich auf die einen Gegensatz markie-
rende syntaktische Struktur der beiden Distichen; dieser Gegensatz kann in der
bei Simylos vorliegenden erotischen Umgestaltung der Sage kein anderer sein als
der von Hochzeit und Tod®. Den Beweis liefert Properz IV 4, 88ff., wo Tarpeias
Wunsch (nubere) in scharfen Kontrast zu dem, was ihr widerfuhr (armis obrut),
gestellt ist: at Tatius ... | ‘nube’ ait ‘et regni scande cubile mev’. | dizit et ingestis
comutum super obrust armis®. In dieselbe Richtung wie die Properzstelle weist uns
ein bei Parthenios 21 (p. 77 Martini) erhaltenes Bruchstiick aus der verwandten
Sage von Peisidike, «einer methymniischen Tarpeia»®, und Achilleus. Peisidike
hat den Belagerern die Tore ihrer Vaterstadt geoffnet, erhilt aber fiir ihren Verrat
nicht die versprochene Belohnung: anstatt sie zu heiraten, 1iBt Achilleus sie von
seinen Kriegern steinigen:

&Y 1jy’ aivdrarov yduov elode Ilnleldao
*Apyeiwy dmo yepol dvaduuogog, ol puw Emeprov
mavovdin Papwvijory dpdocovres Aidddecary.
Auch hier finden wir das unmittelbare Nebeneinander von Hochzeit und Tod. Wir

8 Dunkel hat dies schon Le Roux gefiihlt (vgl. oben S. 114), ohne jedoch deswegen zur
richtigen Auffassung zu gelangen.

% Der Gegensatz Hochzeit/Tod wirkt nach, wenn im folgenden Vers die todlichen Schilde
hohnisch als dos bezeichnet werden. '

10 B. Rohde, Der griechische Roman® 45.




Zu Plutarch, Romulus 17, 7 117

sehen: bei diesem Sagenmotiv bot sich der epigrammatisch zugespitzte Schlufl
den Dichtern von selbst dar. Sollte Simylos ihn verschméht haben ?

Bestitigend tritt endlich noch yneduevot hinzu, das zeigt, daBl im ersten Distichon
ein erfreuliches, festliches Ereignis erwéhnt sein muB.

Aber wie kann in gefdowr dvroc &evro Ilddov eine Andeutung der Hochzeit
liegen ? Die Losung ist, wie mir scheint, sehr einfach : Das Eintauchen in die Fluten
des Po ist gleichbedeutend mit dem rituellen Bad der Braut, dem Aovzgoy
vouguxdy, das unter den Hochzeitsbriuchen der Griechen einen besonders wich-
tigen Platz einnahm.

Wir kennen diesen Brauch vorwiegend aus den Angaben der Lexikographen und
Scholiasten; die Erwdhnungen in der klassischen Literatur sind spérlich und un-
ergiebig!!, Fiir unsere Stelle ist aufschlulreich, was der Scholiast zu Eur. Phoen.
347 zu berichten weil}: elddecar 62 oi vouplot T malady drolodeadar éni voig
éyywolos motauoic. Zwar wird hier, im Hinblick auf die zu erklirende Euripides-
stelle, nur vom Aovrgov vvupixdy des Briutigams gesprochen!? (es sei denn, man
wolle »vugiot in der Bedeutung ‘Brautleute’ verstehen); bekanntlich galt aber der
Brauch fiir Briutigam und Braut. Wichtig ist uns nun die Angabe des Scholiasten,
daBl «in alter Zeit» das rituelle Bad an den Fliissen des Landes stattzufinden
pflegte. Damit stimmt es iiberein, wenn Ps. Aeschin. Epist. 10, 3 p. 680 es als in
der Troas geltenden Brauch bezeichnet, daB die Briaute das rituelle Bad vor der
Hochzeit im Skamander nehmen!3, so wie in Magnesia die Braute denselben Ritus
am Maander begingen (ibid. 10, 8 p. 682). Sonst freilich wurde das Wasser fiir das
Brautbad in einem Gefidl von charakteristischer Form (Aovtgogpdpog) ins Haus
getragen; die Zeremonie ist wohlbekannt aus den Darstellungen der Vasenmaler!®.
Der Brauch war also, je nach der Gegend, verschieden: teils fand das Brautbad im
Flusse selbst statt, teils wurde das Wasser dazu aus einem bestimmten FluBl oder
einer bestimmten Quelle ins Haus gebracht. Im zweiten Falle liegt wohl schon eine
Umformung des urspriinglichen Brauches, des Bades im FluB oder in der Quelle,
vor. Die antiken Gelehrten aber wuBlten von dem &lteren Ritus, wie die Bemer-
kung des Scholiasten zu Phoen. 347 beweist. Denn aus der Euripidesstelle kann
der Ritus des Hochzeitsbades im FluB nicht erschlossen sein, da Euripides offenbar
nicht an ein Bad im Ismenos denkt, sondern — wie der Ausdruck Aovtoogpdgov
xAddg lehrt — die zu seiner Zeit in Athen bestehende Form des Brauches, wo das
Wasser aus der Kallirrhoe ins Haus geholt wurde, vor Augen hat. Der Scholien-

11 Die Zeugnisse sind am iibersichtlichsten zusammengestellt bei Daremberg-Saglio, Dict.
des Ant. 8.v. matrimonium, III 1648 b. Vgl. noch Walter Erdmann, Die Ehe tm alten Grie-
chenland (Miinchener Beitrige zur Papyrusforschg. Heft 20, Miinchen 1934) 252f. Neuere
Literatur, die das antike Material zusammenstellt, ist mir nicht bekannt.

12 Auf das Adovrody vuupixdy des Mannes wird angespielt Aristoph. Lys. 378.

13 Nevduworor 6é év tij Towdde pij Tas yauovuévas napdévovs éni tov Zxduavdgov Epxeodat,
xal Aoveaudvag o’ adrod Td &nog Toito domep icpdy TL Emidéyery ‘Aafé pov Zxduavipe Trw
nagdeviav’,

14 Alfred Nawrath, De Graecorum ritibus nuptialibus e vasculis demonstrandis (Diss.
Breslau 1914) 23.




118 Konrad Miiller: Zu Plutarch, Romulus 17, 7

notiz eiwdecar 8¢ ol vvupiot 10 malwuoy dmoodeodar éni roic éyywelots morauois
muf} also irgendein anderes, uns nicht erhaltenes Zeugnis zugrunde liegen.

Sind auch die Auskiinfte iiber das Aovtgor vvuguxdy, die unsere literarischen
Quellen liefern, im ganzen eher diirftig!®, so ist doch nicht daran zu zweifeln, daf3
es eine Hochzeitszeremonie von hervorragender Wichtigkeit war: die Vasen-
malerei beweist es, und es wird auch bestdtigt durch die bekannte symbolische
Bedeutung der Aovrgopdgos auf den Gribern der dyapot.

Im Streben nach ungewohnlicher und kiinstlicher Ausdrucksweise wagte es der
Dichter, an die Stelle der Hochzeitsfeier ovvexdoyixdic eine einzelne, besonders
wichtige Hochzeitszeremonie, das Brautbad, zu setzen; diese Zeremonie steht als
Symbol fiir die Hochzeit. Aber auch das Symbol wird nicht in deutlichen Worten
beschrieben, sondern mit gewollter obscuritas, mit einem ygigog in alexandrinischer
Manier als Eintauchen in die Fluten des Padus bezeichnet. Antiken Lesern fiel
die Losung des Ritsels natiirlich sehr viel leichter als uns heutigen, weil der
Brauch, auf den der Dichter anspielt, ihnen etwas Vertrautes war. Denn wenn
auch moglicherweise in den Worten geifowy évtrog &devro Ilddov eine gewisse Un-
klarheit lag, indem sie, fiir sich allein genommen, vom Ertrinken miBverstanden
werden konnten, so gab doch der Zusammenhang einen Fingerzeig fiir die richtige
Auffassung, zumal da kurz vorherl® gesagt war, dal Tarpeia die Gattin (youriia
Aéxtpa) des Konigs der Kelten zu werden wiinschte. Ubrigens ist Simylos’ #nigma-
tische Umschreibung der Hochzeit nicht gesuchter als die Andeutung des bevor-
stehenden Hochzeitstages bei Kallimachos fr. 75, 10sq. Pf.:

ndot pév Euerioy &y Bdart dvudv duiery
ol foec 6&ciar depxduevot doplda.
Auch dies ist ein owexdoyixis aivitreodar, insofern nicht die Hochzeitsfeier
selbst, sondern bloB ein Teil derselben, das der eigentlichen Hochzeit vorausgehende
Opfer, umschreibend angedeutet wird.

Nur bei der hier vorgetragenen Auffassung ergibt sich auch eine ungezwungene
und sinnvolle Erkldrung fiir die Erwdéhnung des Padus. Denn da man fiir das
Brautbad nicht beliebiges Wasser verwendete, sondern nur das Wasser von Fliissen
oder Quellen, die besondere lokale Bedeutung hatten (wie in Athen die Kallir-
rhoel?, in Theben der Ismenos, der Skamander in der Troas, der Mdander in
Magnesia), so lag nichts niher, als die Braut des Konigs der Kelten ihr Bad im
Po, dem Hauptstrom des keltischen Gebiets in Norditalien, nehmen zu lassen.
Uber die Frage, ob es die Sitte des dovtpdr youpuxdy bei den Kelten wirklich gab
oder nicht, brauchen wir uns den Kopf nicht zu zerbrechen; Simylos hat es auch
nicht getan.

16 Zufallig wissen wir, daBl in zwei Kom6dien Menanders die yaurnjita Aovrgd erwihnt
waren: fr. 52 und 430 Koerte.

18 Plutarch sagt zur Einfiihrung des zweiten Bruchstiicks: xai uer’ éAlya nepl tijc Televrijs.
Aus diesen Worten ist ersichtlich, dafl zwischen dem ersten und dem zweiten Bruchstiick
nicht allzu viel fehlt.

17 Thuk. 2, 15, 5; Poll. 3, 43.




	Zu Plutarch, Romulus 17, 7

