
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 20 (1963)

Heft: 2

Artikel: Zu Plutarch, Romulus 17, 7

Autor: Müller, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Plutarch, Romulus 17, 7

Simylos fr. 1, 5sq., Anthol. lyr. Gr.2 Il 6 p. 102 D.)

Von Konrad Müller, Bern

Plutarch tadelt den Dichter Simylos, weil dieser in seiner Darstellung der

Tarpeiasage nicht die Sabiner, sondern die Kelten das Kapitol belagern und
einnehmen ließ. Das Motiv für den Verrat der Tarpeia war nach Simylos ihre Liebe

zum König der Kelten (KeXxüv fj oxéçiacra yafxrjXia Xexxga yevéoêai / axrjjixovym,
naxégcov ovx êqm?.aÇe ôô/aovç) ; ebenso wird bei Properz IV 4 Tarpeia aus Liebe

zu dem Sabinerkönig Tatius zur Verräterin. Das Ende der Tarpeia erzählte Simylos
in den folgenden Distichen :

trjv ô' ovx' &q Bôioî xe xal ëûvea fxvgia KeXxöjv

yr\QajXEVoi Qet&Qcov êvxôç ë&evxo IJdôov,
07i?.a ô' ETtiTtQoßaXävxeq âgeifiavécov âno ysigcôv

xovqïj êm axvyegfj xôofiov ë&evxo cpôvov.

Das erste Distichon hat den Herausgebern und Übersetzern des Plutarch von
jeher Schwierigkeiten gemacht. Amyot nahm an, daß hier vom Tod durch
Ertränken die Rede sei; er übersetzt1: «Or des Gaulois la populeuse armée, / Dedans
le Po ne l'a point abysmée ...» Von neuerii Übersetzern stimmen mit Amyot in
dieser Auffassung der fraglichen Stelle überein z. B. B. Perrin (Loeb Library) und
R. Flacelière-E. Chambry (Collection Budé)2.

Diese Übersetzung wurde als sinnlos abgelehnt von T. Le Roux, der folgende
Erklärung vorschlägt3: êvxôç bedeute hier 'innerhalb' oder 'diesseits', und 'innerhalb

der Fluten des Po' heiße soviel wie 'auf der gallischen Seite des Po'4. Tarpeia
hoffe, nachdem sie das Kapitol verraten habe, von dem Fürsten der Kelten
geheiratet und nach Gallien mitgenommen zu werden; demnach sei zu übersetzen:
«Her the Boii and the countless tribes of Gaul, in (after) their triumph, did not
place (in safety) within the confines of the Po, but ...»

Vor der üblichen Übersetzung besitzt die von Le Roux den Vorzug, an und für
sich verständlich zu sein; allerdings würde man, wie Le Roux selbst sagt, anstatt
êvxôç eher êxxôç erwarten5.

1 Ich benütze die 2. Auflage von 1567.
2 Perrin (1914): «Her the Boii and the myriad tribes of Gauls did not, exulting, cast amid

the currents of the Po; but...» - Flacelière-Chambry (1957): «Les hordes des Boïens et des
Celtes, joyeuses, / Aux flots du Pô ne l'ont pas immergée;...»

3 T. Le Roux, The Elegiacs of Simylos, Class. Rev. 41 (1927) 52f.: «The usual translation...
seems devoid of any sense.»

4 In diesem Punkt trifft Le Roux mit Bryan zusammen, der ivxôç ebenso erklärt hatte.
5 «An obvious conjecture would be êxxôç beyond, which would give the same

interpretation.» - èxxôç ist, nach Reiskes Angabe, die Lesart der Aldina. Kooarjç druckt êxxôç in



Zu Plutarch, Romulus 17, 7 115

Die Erklärung von Le Roux wurde von Diehl gebilligt, der sie im Apparat der
Anthol. lyr. Gr.2 II 6,103 anführt («au delà du Pô en pays gaulois»). Mit seiner
französischen Übersetzung umgeht Diehl stillschweigend die von Le Roux wenigstens

angedeutete Schwierigkeit, daß èvrôç ehen nicht 'jenseits' (au delà), sondern
'diesseits' (en deçà) heißt.

Aber nicht nur das überlieferte èvrôç, das mit der von Le Roux gegebenen
Erklärung kaum vereinbar ist, spricht gegen diese Erklärung; es kommt noch hinzu,
daß Le Roux dem Dichter eine unnatürliche und verschwommene Fassung des

Gedankens zumuten muß. Was wir in den zwei Distichen zu finden erwarten, ist
der Gegensatz der von Tarpeia erhofften Hochzeit mit dem keltischen Fürsten
und des Todes unter den Schilden der keltischen Krieger6. Anstatt dessen läßt
Le Roux den Dichter sagen: Die Kelten brachten Tarpeia nicht auf die andere

Seite des Po in gallisches Land), sondern warfen ihre Schilde auf sie usw.
Dadurch wird der Gegensatz Hochzeit/Tod, der hier ebenso wenig fehlen durfte wie
bei Properz IV 4, 88ff., fast bis zur Unkenntlichkeit verwischt. Daß der Graeculus,
der die handwerkliche Seite der Dichtkunst mit vollkommener Virtuosität
beherrschte, sich diese selbstverständliche Schlußpointe selbst verdorben hätte,
indem er dem ersten Glied der Antithese ohne ersichtlichen Grund eine so
ungeschickte und unscharfe Fassung gab, vermag ich nicht zu glauben.

K. Ziegler hat zweifellos gut daran getan, in seiner Plutarch-Übersetzung (Band
1 [Zürich 1954] 98) der Interpretation von Le Roux nicht zu folgen. Seine

Übersetzung lautet: «Doch die Bojer und die unzähligen Völker der Kelten hießen sie

nicht willkommen, betteten sie diesseits der Fluten des Padus, warfen die Schilde
über sie ...» Ziegler nimmt also svroç im Sinne von 'diesseits' südlich des Po);
«betteten sie diesseits der Fluten des Padus» soll wohl heißen, daß die Kelten Tarpeia

diesseits des Po (auf dem Kapitol) unter ihren Schilden begruben und ihr nicht
(wie sie gehofft hatte) jenseits des Po (im Keltenland) das Brautbett rüsteten.

Wenn Zieglers Übersetzung richtig ist, so hat Simylos sich ziemlich gekünstelt
und dunkel ausgedrückt. Außerdem vermissen wir auch hier wieder die bestimmte

Hervorhebimg des Gegensatzes Hochzeit/Tod. Ferner stellen die Worte «betteten
sie diesseits der Fluten des Padus, warfen die Schilde über sie» ein sonderbares

voreoov jcqôxeqov dar. Aber auch ein gewichtiges grammatisches Bedenken steht

Zieglers Übersetzung entgegen : sie mißachtet die antithetische Gliederung durch

ovre - ôë7 und wird nur dadurch möglich, daß Ziegler die Negation als nicht zu

seinem Text (Paris 1809) und gibt dazu die Erklärung: èxzoç rjyovv inéxeiva zov lldôov.
'H yàg êvzoç zwv "Afozeœv xaXovfiévr] KeJ.Tiy.rj, éxzàç zov nozafiov Ùdôov ëxeizo rolç 'Izahoïç.
Im übrigen brauchen die Erklärungsversuche von Bryan, Reiske und Kogafjç hier nicht
besprochen zu werden, da sie alle von der irrigen Voraussetzung ausgehen, daß das seltene
und gewählte yjßdfievoi geändert werden müsse.

6 Daß ein solcher Gegensatz vorliegen muß, zeigen die Partikeln: die beiden Disticha
sind einander durch oüze - ôé gegenübergestellt. Vgl. die Beispiele bei Denniston, The
Greek Particles2 (1954) 511 (VI).

7 Vgl. Anm. 6. - Man beachte auch die Antithese xVQÜßevoi - xovgrj ozvyegfj und den
Parallelismus von ë&evzo - ë&evzo an genau entsprechender Versstelle. Zieglers Interpretation

setzt sich über beides hinweg.



116 Konrad Müller

ë&evxo, sondern nur zu yrjodpevoi gehörig betrachtet («hießen sie nicht willkommen»).

Ich möchte bezweifeln, daß dies grammatisch statthaft ist. ovxe kann

wegen seiner Stellung an der Spitze des ersten Distichons und wegen des damit
korrespondierenden ôé am Anfang des zweiten Distichons schwerlich anders denn
als Satznegation aufgefaßt werden. Somit werden wir auch Zieglers Interpretation
sowohl aus stilistischen als auch aus grammatischen Gründen nicht für richtig
ansehen können.

Dem Wortlaut nach richtig ist die oben (Anm. 2) angeführte Übersetzung von
Flacelière-Chambry. Deutsch wäre das Distichon etwa so wiederzugeben: «Doch

nicht haben die Boier und die zahllosen Scharen der Kelten sie frohlockend in die

Fluten des Po getaucht, sondern...» Es fragt sich nun, wie diese Worte zu verstehen
sind.

Daß im ersten Distichon vom Tod durch Ertränken nicht die Rede sein kann,
scheint mir unzweifelhaft; darin stimme ich z. B. mit Le Roux und Ziegler überein.

Was hätte Simylos für einen Grund gehabt, neben der überlieferten Todesart

sozusagen als weitere Möglichkeit der Bestrafung noch den Tod durch
Ertränken zu erwähnen Die Sage enthält nichts, was zu einem solchen, in diesem

Zusammenhang unsinnigen Entweder-Oder hätte Anlaß geben können. Und
weshalb hätte Tarpeia im Padus ertränkt werden sollen und nicht vielmehr im
Tiber

Oben (S. 115) wurde angedeutet, daß als Inhalt des ersten Distichons ein Hinweis

auf die von Tarpeia erwartete Vermählung mit dem König der Kelten
vorauszusetzen ist. Diese Annahme stützt sich auf die einen Gegensatz markierende

syntaktische Struktur der beiden Distichen ; dieser Gegensatz kann in der
bei Simylos vorliegenden erotischen Umgestaltung der Sage kein anderer sein als

der von Hochzeit und Tod8. Den Beweis liefert Properz IV 4, 88ff., wo Tarpeias
Wunsch (nubere) in scharfen Kontrast zu dem, was ihr widerfuhr (armis obrui),
gestellt ist: at Tatius j 'nube' ait 'et regni scande cubile mei'. / dixit et ingestis
comitum super obruit armis9. In dieselbe Richtung wie die Properzstelle weist uns
ein bei Parthenios 21 (p. 77 Martini) erhaltenes Bruchstück aus der verwandten
Sage von Peisidike, .«einer methymnäischen Tarpeia»10, und Achilleus. Peisidike
hat den Belagerern die Tore ihrer Vaterstadt geöffnet, erhält aber für ihren Verrat
nicht die versprochene Belohnung : anstatt sie zu heiraten, läßt Achilleus sie von
seinen Kriegern steinigen :

ëv&' rjy' alvöxaxov yd/uov e'iaiôe Ilr\keibao
'Agyei'cov vjco %eQcsl ôvod/upoQoç, oï piv sjzsqivov

navavôîr] &a/Mvfjotv àgdaaovxeç hûdàeaaiv.
Auch hier finden wir das unmittelbare Nebeneinander von Hochzeit und Tod. Wir

8 Dunkel hat dies schon Le Roux gefühlt (vgl. oben S. 114), ohne jedoch deswegen zur
richtigen Auffassung zu gelangen.

9 Der Gegensatz Hochzeit/Tod wirkt nach, wenn im folgenden Vers die tödlichen Schilde
höhnisch als dos bezeichnet werden.

10 E. Rohde, Der griechische Roman3 45.



Zu Plutarch, Romulus 17, 7 117

sehen: bei diesem Sagenmotiv bot sieb der epigrammatisch zugespitzte Schluß
den Dichtern von selbst dar. Sollte Simylos ihn verschmäht haben

Bestätigend tritt endlich noch yrjQaptevoi hinzu, das zeigt, daß im ersten Distichon
ein erfreuliches, festliches Ereignis erwähnt sein muß.

Aber wie kann in qsÎ'&qcov svxoç sdevxo Ildôov eine Andeutung der Hochzeit
liegen Die Lösung ist, wie mir scheint, sehr einfach : Das Eintauchen in die Fluten
des Po ist gleichbedeutend mit dem rituellen Bad der Braut, dem Xovxqov

vvfupixôv, das unter den Hochzeitsbräuchen der Griechen einen besonders wichtigen

Platz einnahm.
Wir kennen diesen Brauch vorwiegend aus den Angaben der Lexikographen und

Scholiasten; die Erwähnungen in der klassischen Literatur sind spärlich und
unergiebig11. Für unsere Stelle ist aufschlußreich, was der Scholiast zu Eur. Phoen.
347 zu berichten weiß : eîw&eaav ôè oi vvpuptoi rà nahaiov outoAovecr&ai enl xolç
èy%o)QÎoiç jioxaptoïç. Zwar wird hier, im Hinblick auf die zu erklärende Euripides-
stelle, nur vom Xovxqov vv/u(pix6v des Bräutigams gesprochen12 (es sei denn, man
wolle vvficpioi in der Bedeutimg 'Brautleute' verstehen) ; bekanntlich galt aber der
Brauch für Bräutigam und Braut. Wichtig ist uns nun die Angabe des Scholiasten,
daß «in alter Zeit» das rituelle Bad an den Flüssen des Landes stattzufinden
pflegte. Damit stimmt es überein, wenn Ps. Aeschin. Epist. 10, 3 p. 680 es als in
der Troas geltenden Brauch bezeichnet, daß die Bräute das rituelle Bad vor der
Hochzeit im Skamander nehmen13, so wie in Magnesia die Bräute denselben Ritus
am Mäander begingen (ibid. 10, 8 p. 682). Sonst freilich wurde das Wasser für das

Brautbad in einem Gefäß von charakteristischer Form {XovxQoepÔQoç) ins Haus

getragen; die Zeremonie ist wohlbekannt aus den Darstellungen der Vasenmaler14.

Der Brauch war also, je nach der Gegend, verschieden: teils fand das Brautbad im
Flusse selbst statt, teils wurde das Wasser dazu aus einem bestimmten Fluß oder
einer bestimmten Quelle ins Haus gebracht. Im zweiten Falle liegt wohl schon eine

Umformung des ursprünglichen Brauches, des Bades im Fluß oder in der Quelle,

vor. Die antiken Gelehrten aber wußten von dem älteren Ritus, wie die Bemerkung

des Scholiasten zu Phoen. 347 beweist. Denn aus der Euripidesstelle kann
der Ritus des Hochzeitsbades im Fluß nicht erschlossen sein, da Euripides offenbar
nicht an ein Bad im Ismenos denkt, sondern - wie der Ausdruck XovxqocpÔQov

yXiàâç lehrt - die zu seiner Zeit in Athen bestehende Form des Brauches, wo das

Wasser aus der Kallirrhoe ins Haus geholt wurde, vor Augen hat. Der Scholien-

11 Die Zeugnisse sind am übersichtlichsten zusammengestellt bei Daremberg-Saglio, Diet,
des Ant. s.v. matrimonium, III 1648 b. Vgl. noch Walter Erdmann, Die Ehe im alten
Griechenland (Münchener Beiträge zur Papyrusforschg. Heft 20, München 1934) 252 f. Neuere
Literatur, die das antike Material zusammenstellt, ist mir nicht bekannt.

12 Auf das Xovzqov wpupix&v des Mannes wird angespielt Aristoph. Lys. 378.
13 Nevâ/uarai ôè êv rfj Tgcoàôi yfj ràç ya/nov[iêvaç nag&évovç im xov Èxdfiavôgov Igyeadai,

xal Xovaafiévaç ân' avxov rà inoç rovro wajieQ legàv ri imXéyeiv 'Xaßi fiov Dxdpavôge rr/v
nap&evlav'.

14 Alfred Nawrath, De Graecorum ritibus nuptialibus e vasculis demonstrandis (Diss.
Breslau 1914) 23.



118 Konrad Müller: Zu Plutarch, Romulus 17, 7

notiz sîœêeaav ôè oî vvfupioi to TiaXaiov âjioXoveaêaL êni roïç èyyoiQÎoiç Ttorafioïç
muß also irgendein anderes, uns nicht erhaltenes Zeugnis zugrunde liegen.

Sind auch die Auskünfte über das Xovtqov vv/icpixöv, die unsere literarischen
Quellen liefern, im ganzen eher dürftig18, so ist doch nicht daran zu zweifeln, daß

es eine Hochzeitszeremonie von hervorragender Wichtigkeit war: die
Vasenmalerei beweist es, und es wird auch bestätigt durch die bekannte symbolische
Bedeutung der XovTQocpÔQoç auf den Gräbern der äya/uoi.

Im Streben nach ungewöhnlicher und künstlicher Ausdrucksweise wagte es der

Dichter, an die Stelle der Hochzeitsfeier awexdoyixwç eine einzelne, besonders

wichtige Hochzeitszeremonie, das Brautbad, zu setzen; diese Zeremonie steht als

Symbol für die Hochzeit. Aber auch das Symbol wird nicht in deutlichen Worten
beschrieben, sondern mit gewollter obscuritas, mit einem ygupoç in alexandrinischer
Manier als Eintauchen in die Fluten des Padus bezeichnet. Antiken Lesern fiel
die Lösung des Rätsels natürlich sehr viel leichter als uns heutigen, weil der
Brauch, auf den der Dichter anspielt, ihnen etwas Vertrautes war. Denn wenn
auch möglicherweise in den Worten qeî&qoov èvxoç e&evzo Ildôov eine gewisse
Unklarheit lag, indem sie, für sich allein genommen, vom Ertränken mißverstanden
werden konnten, so gab doch der Zusammenhang einen Fingerzeig für die richtige
Auffassung, zumal da kurz vorher16 gesagt war, daß Tarpeia die Gattin (ya/ir/ha
Xextqo.) des Königs der Kelten zu werden wünschte. Übrigens ist Simylos' änigma-
tische Umschreibung der Hochzeit nicht gesuchter als die Andeutung des
bevorstehenden Hochzeitstages bei Kallimachos fr. 75, lOsq. Pf. :

rjü>oi /usv s/islXov sv vôari êv/uov à/ivÇeiv
oi jSo'eç oÇsïar ôeqxo/jievoi ôoQiôa.

Auch dies ist ein owexôo%ixô>ç alvîxxeoêai, insofern nicht die Hochzeitsfeier
selbst, sondern bloß ein Teil derselben, das der eigentlichen Hochzeit vorausgehende

Opfer, umschreibend angedeutet wird.
Nur bei der hier vorgetragenen Auffassung ergibt sich auch eine ungezwungene

und sinnvolle Erklärung für die Erwähnung des Padus. Denn da man für das

Brautbad nicht beliebiges Wasser verwendete, sondern nur das Wasser von Flüssen
oder Quellen, die besondere lokale Bedeutung hatten (wie in Athen die Kallir-
rhoe17, in Theben der Ismenos, der Skamander in der Troas, der Mäander in
Magnesia), so lag nichts näher, als die Braut des Königs der Kelten ihr Bad im
Po, dem Hauptstrom des keltischen Gebiets in Norditalien, nehmen zu lassen.

Über die Frage, ob es die Sitte des Xovxqôv vv/xpixöv bei den Kelten wirklich gab
oder nicht, brauchen wir uns den Kopf nicht zu zerbrechen ; Simylos hat es auch

nicht getan.

16 Zufällig wissen wir, daß in zwei Komödien Menanders die yafirjXia X.ovxod erwähnt
waren: fr. 52 und 430 Koerte.

16 Plutarch sagt zur Einführung des zweiten Bruchstücks : xai per' ôXiya neqI rfjç teXsvtijç.
Aus diesen Worten ist ersichtlich, daß zwischen dem ersten und dem zweiten Bruchstück
nicht allzu viel fehlt.

" Thuk. 2, 15, 5; Poll. 3, 43.


	Zu Plutarch, Romulus 17, 7

