
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 20 (1963)

Heft: 1

Artikel: Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes

Autor: Rudhardt, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes

Par Jean Rudhardt, Genève

Lorsque le consul Marcellus mourut en Grèce, son collègue Servius Sulpicius voulut
lui donner une sépulture digne de lui dans la ville d'Athènes ; or il ne put en obtenir
l'autorisation. La religion, explique-t-il à Cicéron, interdisait que les morts y
fussent ensevelis: Ab Atheniensibus, locum sepulturae intra urbem ut durent, impe-
trare non potui, quod religione se impediri dicerent1. La présence de plusieurs tombes
à l'intérieur d'Athènes semble contrevenir à la règle dont il fait état et soulève un
problème que les archéologues ont depuis longtemps voulu résoudre en déterminant

la date où cette règle fut instituée2. Les fouilles de l'Ecole américaine, qui
ont découvert depuis la dernière guerre de nombreuses sépultures près de l'agora,
ont permis à R. S. Young de contrôler, en 1951, et de confirmer d'une manière,
semble-t-il, décisive les conclusions de ses devanciers3. Les tombes mises au jour
appartiennent à l'âge du bronze récent, aux époques protogéométrique et géométrique,

ou à l'époque archaïque ; elles sont donc toutes antérieures à la fin du Vlème
siècle et l'interdiction signalée par le correspondant de Cicéron fut effectivement
respectée dès le début du Yème siècle4.

Les fouilles de l'Ecole américaine ont pourtant révélé un ensemble de documents
des IVème et Illème siècles, qui signalent une exception fort remarquable à cette
règle: elles ont dégagé, dans le quartier situé au sud-ouest de l'agora, entre l'Aréopage

et la colline des Nymphes, les restes de 17 bûchers contenant de petits vases
funéraires et des débris osseux difficilement identifiables, d'origine certainement
animale dans quelques cas, probablement humaine dans quelques autres. La
présence de vases funéraires, la ressemblance des fosses où les foyers furent édifiés

avec certains restes de sépultures archaïques donnent à Young la conviction qu'il
s'agit de bûchers funèbres; leur petitesse et celle des vases le conduisent à penser

1 Cic. Ad jam. IV 12, 3. Voir à ce sujet: R. Pichon, La sépulture de Marcellus à Athènes,
REG 23 (1910) 284ss.

2 Judeich, Topographie2 63 note 6; 122.
3 R. S. Young, Sepulturae intra urbem, Hesperia 20 (1951) 67ss. C'est à l'article de Young

que se rattachent toutes les réflexions que nous présentons ici.
4 Cette précision chronologique permet peut-être, dit Young, de rattacher l'interdiction

d'ensevelir les morts dans la cité à l'activité d'Epiménide, comme le suggérait Judeich
(Topographie2 63 note 6), s'il est bien vrai qu'Epiménide ait prescrit ses mesures fameuses
pour purifier Athènes quelques années avant les guerres médiques (sur les problèmes posés
par la date d'Epiménide, voir Kern, s. v. Epimenides, RE). Ce rapprochement est séduisant,
mais il faut se rappeler qu'une telle interdiction n'est pas particulière à Athènes. D'autres
villes prennent des mesures semblables. Une loi ancienne interdisait que l'on ensevelît à
l'intérieur des murs de Sicyone, nous apprend Plutarque (Plut. Aratos 53, 2). A Rome le
sénat décréta l'interdiction d'ensevelir dans la ville sous le consulat de Duilius (Cumont,
Lux perpétua 388).



Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes 11

qu'il s'agit de bûchers d'enfants. Mais comment faut-il donc expliquer leur
présence à l'intérieur de la cité On pourrait supposer que l'interdiction d'ensevelir
visait l'inhumation à l'exclusion de l'incinération; on comprendrait, connaissant
la vertu cathartique du feu, que la dépouille brûlée nuise moins à l'hygiène publique
et à la pureté religieuse de la cité que ne le ferait un corps simplement mis en terre.

Young a pourtant de la peine à croire que la crémation ait été généralement autorisée

dans la ville et souligne que les fouilles n'y ont découvert les restes d'aucun
adulte incinéré à partir du Yème siècle. Le témoignage de Servius lui-même nous

paraît en outre infirmer cette hypothèse. En effet, devant l'interdiction que lui
opposent les Athéniens, il se résout à établir la sépulture de Marcellus à

l'Académie, hors des murs de la cité; or nous constatons qu'il y fait brûler le corps de

son compatriote: ibique eum combussimus, écrit-il; c'est donc une autorisation
d'incinérer qu'il sollicitait et qui lui a été refusée. Il reste une seconde explication,
à laquelle Young s'arrête: l'interdiction concernait la sépulture des adultes mais

ne frappait pas celle des enfants.
Cette dérogation, pensons-nous, devrait à son tour être expliquée : quels motifs

religieux pouvaient-ils autoriser, ou contraindre, à traiter différemment les

dépouilles des adultes et celles des enfants
La faible dimension des foyers montre qu'il s'agit de petits enfants. Le plus

important mesure 80 cm sur 115 cm (foyer n°7), les plus exigus 35 cm sur 65 cm
et 47 cm sur 51 cm (foyers n° 1 et 2); les autres ont environ 60 cm sur 80 cm.
Nous constatons en considérant les tombes des adultes incinérés dans les

nécropoles- qui mesurent de 80 cm à 1 m sur 2 m à 2,10 m5 - que le bûcher y dépasse

toujours le corps à brûler; il y a lieu de penser qu'il est proportionnellement plus
grand pour les enfants que pour les adultes, car il faut lui conserver une dimension
suffisante pour assurer son équilibre et sa stabilité; la largeur relativement grande
des bûchers les plus petits témoigne de cette nécessité. L'état des débris osseux
recueillis confirme en outre et précise cette première indication: ils sont si ténus que
Young renonce à les décrire avec précision, alors qu'il donne les caractéristiques
des moindres tessons, et le spécialiste auquel il se réfère hésite à les identifier6.
Il ressort pourtant de leur compte-rendu que les débris animaux sont mieux
conservés que les restes enfantins, puisqu'il leur est possible d'affirmer la nature
animale des premiers alors que l'état des seconds leur permet seulement de ne pas
exclure qu'ils soient d'origine humaine7. Cette incertitude ne nous entraînera pas
à contester que les bûchers soient effectivement des bûchers d'enfants; la présence
de nombreux vases funéraires exposés au feu montre bien, qu'ils ne peuvent être
le résidu de simples sacrifices animaux ; mais la quasi disparition des débris humains

8 R. S. Young 114s. Briickner-Perniee, Ein attischer Friedhof, Ath. Mitt. 18 (1893) 157.
8 R. S. Young 83 note 1 et 114s.
7 Ibid. «Bûcher n° 6: Small bits of charred bone were mixed throughout the deposit;

some of them may have been human. Bûcher n° 8: Small fragments of bone were found in
the heavy deposit of ash and cinders; some were identified as bits of animal bones, other
possibly human.»



12 Jean Rudhardt

opposée à la conservation relative des restes animaux, pourrait indiquer que les

squelettes des corps incinérés n'étaient pas complètement ossifiés. Il s'agissait
donc sans doute de tout petits enfants.

Or il semble bien que les croyances antiques aient réservé aux enfants morts en
bas âge un sort spécial dans l'au-delà. Ce sont les âmes de nourrissons que l'Enée
de Virgile rencontre en premier lieu lorsqu'il a traversé l'Achéron et dont il entend
les vagissements8:

Continuo auditae uoces uagitus et ingens

infantumque animae fientes in limine primo
quos dulcis uitae exsortes et ab ubere raptos
abstulit atra dies et funere mersit acerbo.

De même, chez Plutarque, lorsque Timarque couché dans l'antre de Trophonios voit
en rêve le monde de l'au-delà, il entend des lamentations et des pleurs de nourrissons

sortir d'un gouffre d'ombre : &&ev âxoveofîai /j,vçtaç /xèv wQvyàç xal oxevay/xovç
Çcpcov, fivqimv ôè xXav&fiàv ßgepcov xal /xe/uiy/xévovç âvÔQ&v xal ywaixcôv ôôvq/xovç9;
leurs cris se mêlent à ceux des autres morts mais les âmes d'enfants, qui échappent
aux menaces de l'Hadès, ne sont en outre, pas contraintes à la réincarnation comme
les âmes impures. Dans la Consolation qu'il adresse à sa femme après la mort de

sa fille, Plutarque nous dit la raison de leur privilège: elles n'ont pas subi
profondément l'empreinte du corps10. Ces témoignages tardifs conservent peut-être le

souvenir de croyances antérieures. Plutarque croit du moins trouver la confirmation

de sa doctrine dans les usages ancestraux. «Pour les enfants morts en bas âge»,

nous dit-il, «on n'apporte point de libations funèbres et l'on n'accomplit pas les

autres rites qu'il est naturel de célébrer pour les morts; c'est qu'ils n'ont aucune

part à la terre et aux choses terrestres ; ils n'aiment pas à séjourner ici-bas près des

tombes, des monuments funèbres et des corps exposés, et ne demeurent pas avec
leurs dépouilles. Les lois interdisent en effet <de pleurer) des enfants aussi jeunes,

parce qu'ils entrent dans un monde et accèdent à un destin meilleurs et plus divins11.»

Nous ne nous arrêterons pas à l'eschatologie de Plutarque; il se pourrait
qu'elle lui soit particulière ou qu'elle procède de quelque enseignement sectaire;
certains lui attribuent une source orphique11" et Plutarque lui-même se réfère
à un enseignement dionysiaque; Platon, qui paraît connaître une tradition
analogue, la traite avec mépris12. Mais nous devons prendre en considération les

usages positifs dont Plutarque veut tirer argument; ces usages, en effet, ne sont

pas aberrants dans la pratique commune des Grecs, mais conformes au contraire
à leurs coutumes ancestrales, xolç naxQÎoiç xal naXaioïç ëêeai xal vôfioiç: les
enfants morts en bas âge ne reçoivent pas de libations et l'on n'accomplit pas pour

8 Virg. En. VI 426-429.
9 Plut. De genio Socratis 590f-591c.

10 Plut. Consolatio ad uxorem 611e.
11 Ibid. 612a.
11» A. Cameron, Article cité dans notre note 40.
12 Plat. Sep. 615: T&v ôè ev&vç yevopévarv xal ôUyov ygôpov ßtovvTcuv négt äkXa ëXeyev ovx

dÇia pvrifirjç.



Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes 13

eux les rites funèbres ordinaires. Ce témoignage est confirmé par deux textes latins

qui le complètent. «C'est emporté par un mouvement impérieux de notre nature»,
dit Juvénal, «que nous gémissons lorsque la terre se referme sur un petit enfant,

trop jeune pour la flamme du bûcher13.» Or une règle générale énoncée par Pline

explique la formule: trop jeune pour la flamme du bûcher. Horninem prius quant
genito dente cremari mos gentium non est, écrit-il, «il n'est pas de la coutume des

peuples d'incinérer le corps d'un enfant s'il n'a pas encore mis ses dents»14.

W. Déonna a montré que cette distinction entre les enfants morts en bas âge et
les autres morts est universelle; on la retrouve aussi bien chez les demi-civilisés

que dans l'Antiquité classique où la coutume religieuse, comme en Inde la loi de

Manou, interdit de brûler le corps des bébés15. Dans le monde grec même plusieurs
découvertes archéologiques auxquelles se réfèrent Bolkenstein16 et Nilsson17

montrent que les enfants morts en bas âge ne sont pas incinérés, mais déposés dans de

grands vases et enterrés. Les fouilles des nécropoles olynthiennes l'ont admirablement

confirmé; alors qu'elles ont mis au jour un grand nombre de sépultures par
crémation, tant d'adultes que d'enfants, elles n'ont décelé aucune trace attestant
la pratique de l'incinération des bébés: «there was no evidence of any cremation
of infants», écrit D. M. Robinson. Elles ont en revanche découvert de nombreuses

poteries contenant les restes de tout petits enfants et permis de constater que le

col de ces vases, des amphores le plus souvent, avait été cassé pour permettre que
le corps du bébé y soit introduit tout entier18. Ces différentes découvertes, il est

vrai, concernent l'époque archaïque ou des régions extérieures à l'Attique, mais
l'Athènes classique connaît également l'usage qu'elles attestent. Brückner et
Pernice l'avaient déjà reconnu; la nécropole athénienne qu'ils ont fouillée ne
contenait pas de restes d'enfants incinérés, «Kindergräber in Form von Brandgräbern
haben wir nicht gefunden»; elle contenait en revanche les dépouilles de nombreux
enfants inhumés dans des vases19. En fouillant un autre cimetière athénien Mme
Karouzou a fait récemment encore la même remarque: «on pourrait conclure des

ossements qui y ont été retrouvés que l'incinération était réservée aux adultes,
tandis que, pour les enfants, l'inhumation seule était permise»20. La convergence
de ces indications nous oblige à considérer avec prudence les restes de petites

13 Juvénal, Sat. XV 140.
14 Plin. Nat. Hist. VII 72.
15 W. Déonna, Cimetières de bébés, Rev. archéol. de l'est et du centre-est (Dijon 1955) 232ss.

Cet article nous a été signalé par le professeur Sauter, que nous remercions ici. Avant Déonna,
J. E. King avait déjà rapproché les indications de Pline et de Juvénal des usages attestés
par l'ethnographie. (J. E. King, Infant burial, Class. Rev. 1903, 83ss.)

13 Bolkenstein, Exposure of children at Athens and the eyyvrniOTPtai, Class. Phil. 1922,
229-230.

17 M. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion I3 175.
18 D. M. Robinson, Olynthus XI (1942) passim, notamment 145s. Lorsque la rigueur du

rituel se rel&che, le corps du bébé n'est pas toujours déposé dans un vase, mais simplement
abrité dans une tombe à tuiles. Il est pourtant toujours inhumé.

18 Brückner-Pernice, Ein attischer Friedhof, Ath. Mitt. 18 (1893) passim, notamment 188.
30 S. Karouzou, Un cimetière de l'époque classique à Athènes, BCH 71/72 (1947/48)

385-391.



14 Jean Rudhardt

tombes à crémation signalées par Young dans une nécropole archaïque athénienne;
elles ne sont ni plus larges ni plus longues que les bûchers de l'époque classique
dont nous cherchons à préciser la fonction; elles semblent en revanche avoir été

plus profondes et contiennent une couche de cendre plus épaisse21. Young ne décrit

pas les fragments osseux qui y ont été découverts mais il ne paraît pas douter de

leur provenance humaine; l'une d'entre elles d'ailleurs (tombe n° 50) conservait
les fragments d'un fémur enfantin nettement identifiable dont Young ne donne

malheureusement pas les dimensions. Il rappelle qu'une tombe à crémation d'Olyn-
the mesure seulement 60 cm sur 90 cm; or Robinson, qui décrit cette tombe, ne
croit pas lui-même qu'elle contienne les restes d'un enfant mort en bas âge22.

Il n'est donc pas certain que les petites tombes à crémation du cimetière archaïque
appartiennent à la même catégorie que les petits bûchers de l'époque classique et
infirment la règle que nous formulions. A supposer pourtant qu'elles contiennent

comme eux les restes de tout petits enfants, elles attesteraient une pratique
aberrante et, bien loin que leur existence explique celle des bûchers classiques, elle

poserait un problème et requerrait elle-même une explication. En effet, des
documents nombreux, de provenances diverses, qui se recoupent et se complètent
admirablement, permettent ainsi que nous l'avons vu de définir un usage général,

respecté notamment à l'époque classique: on n'accomplit pas les rites funèbres

ordinaires pour les enfants morts en bas âge; ils ne sont jamais incinérés mais
toujours inhumés, le plus souvent à l'intérieur d'un vase. Nous voyons ainsi que le

rituel funèbre distingue les petits enfants des autres morts; or nous constatons du
même coup, en dépit de cette distinction, que le rituel enfantin, loin de rendre

compte des bûchers de l'époque classique décrits par Young, les rend plus
incompréhensibles encore. Non seulement ils se trouvent dans un lieu où il est interdit
d'établir une sépulture mais ils sont en outre les restes évidents d'une incinération,
alors que l'incinération est contraire à l'usage pour les dépouilles enfantines. Cette

circonstance nous inspire de sérieux doutes quant à la valeur de la conclusion,

trop générale, de Young et nous incline à penser que les enfants incinérés à

Athènes appartenaient à une catégorie particulière.

21 R. S. Young 89ss. lOöss. 114s. Young ne tire pas lui-même cette conclusion mais, en
décrivant les tombes archaïques, il précise toujours qu'il en signale la profondeur conservée,

«depth as preserved», or il indique clairement (p. 81) que leur profondeur originelle était
plus grande. Au contraire, il indique sans restriction la profondeur des fosses classiques, qui
varie entre 20 cm et 25 cm environ. Ce qui reste des fosses archaïques, jusqu'à une
profondeur de 32 cm, est le plus souvent rempli de cendres (tombe n° 7 : the pit was fuU to
the top with ashes ...; tombe n° 35: the pit was full of ashes and charcoaltombe n° 38:
the whole pit was full of ashes and charcoal...; etc.). Young ne fait au contraire aucune
remarque semblable à propos des fosses à bûchers de l'époque classique. Des fragments de
céramique y reposent sur une couche de cendre plus ou moins épaisse. R dit simplement à
ce sujet : bûcher n° 1 : deposit carbon and ashes ; bûcher n° 2 : deposit, a thick deposit of wood
carbon and ashes; bûcher n° 4:... since they (the small pots) overlay a fairly heavy deposit
of ash and carbonizing wood ...; bûcher n° 6: a layer of ashes and cinders at the bottom
of the pit; etc.

22 D. M. Robinson, Olynthwa XI (1942). Tombe n° 260 décrite p. 55. Or Robinson fait
(p. 145) la remarque que nous avons citée: «There was no evidence of any cremation of
infants».



Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes 15

Cette catégorie nous ne sommes pas en mesure de la définir avec certitude;
quelques remarques pourtant nous permettront peut-être de la circonscrire.

Si les textes que nous avons cités montrent que les enfants morts en bas âge

sont ensevelis autrement que les adultes, ils ne précisent pas qu'ils le soient en
d'autres lieux. On ne peut certes tirer aucune conclusion du silence de Pline et de

Plutarque sur ce point, mais il donne aux trouvailles archéologiques toute leur

signification: les corps des petits enfants déposés dans des vases ne sont pas relégués

en des lieux spéciaux mais enterrés dans les nécropoles communes, parmi les

tombes d'adultes. C'est ainsi que l'on trouve des jarres d'enfants mêlées aux autres

sépultures en Crète, à Rhodes et à Géla23, dans les cimetières d'Olynthe24, et
communément dans les nécropoles athéniennes, au Dipylon25 comme au
Céramique26 et dans le cimetière décrit par Mme Karouzou. Il ne semble donc pas

que les dépouilles enfantines aient été, quant au lieu de leur inhumation, traitées
autrement que celles de n'importe quel mort. Or les Athéniens ont tendance à

grouper les tombes d'une même famille. Il arrive sans doute que les guerriers tombés

au cours d'une campagne reçoivent des funérailles communes qui les éloignent
de leurs tombes familiales pour y substituer un monument civique mais, hormis
les circonstances de cette sorte, on s'efforce de rassembler en un même lieu les

dépouilles de ses proches. Si toutes les familles ne possèdent pas un monument
funèbre commun ainsi que les Bousélides27, leurs membres ont pourtant des tombes
voisines28. L'auteur de la vie d'Isocrate énumère, près de la tombe de l'orateur, celles
de son père, de sa mère, de sa tante, de son fils adoptif, de son frère et d'autres

parents encore29. Après la mort tragique d'Hypéride, ses proches ont pris soin de
le faire incinérer puis de rapporter ses cendres en Attique pour les déposer près
de ses parents, ä/na roîç yoveikn, dit un biographe30. Les inscriptions funèbres
conservent souvent sur une même stèle la mémoire de plusieurs morts apparentés31.

L'archéologie a peut-être défini le lieu où se trouvaient ensevelis les proches d'Al-
cibiade32. On voit dans les nécropoles athéniennes de l'époque classique des enclos
familiaux à l'intérieur desquels sont groupés, jusqu'aux esclaves tous les morts
d'une maison33. Cette habitude de réunir dans des sépultures voisines les dépouilles

23 Voir nos notes 16 et 17.
24 D. M. Robinson, op. cit.
25 Briiokner-Pernice, op. cit. ; F.Poulsen,Z)te DipylongräberunddieDipylonvasen (1905) 23ss.
24 Archäologischer Anzeiger. Beiblatt zum Jahrbuch des archäologischen Instituts 1932,

191. 194. 200.
27 Dem. XLIII c. Macart. 79.
28 Dem. LVII c. Euboul. 40 et 70.
22 Vie des X orateurs: Isoer. 24 838b-c.
20 Vie des X orateurs: Hyper. 14 849c.
21 Archäologischer Anzeiger 1930, 100-101 ; 1932,190; IG I2 1063; etc. Mentionnons deux

27gm^23gU^^S r^cemment : h Meritt, Greek Inscriptions, Hesperia 30 (1961) 277 n° 130,

22 Archäologischer Anzeiger 1935, 276; 1936, 190.
22 Archäologischer Anzeiger 1927, 346-347.; R. Flacelière, La vie quotidienne en Grèce

au siècle de Périclès (1959) 37 ; Les fouilles récentes de l'Académie ont trouvé, proches les
unes des autres 10 tombes dont 8 appartenaient à une même famille (BCH 1959, Chronique
des fouilles en 1958, 579).



16 Jean Rudhardt

de plusieurs parents paraît si générale qu'un orateur, pour démontrer qu'une
femme n'a pas appartenu à la famille de son client s'écrie: «Mais où est-elle donc

enterrée, et dans quels tombeaux?»34 En considération de cette tendance les

enfants incinérés à Athènes paraissent étrangement éloignés de leurs parents.
La présence de leurs cendres dans des maisons ne doit pas nous tromper: ce n'est

pas pour eux la maison familiale. Young a bien montré que ces maisons étaient
désertes, probablement sans toit, au moment où les bûchers y furent allumés. Elles
sont situées dans un quartier qui, les témoignages littéraires et les documents

archéologiques le montrent, se dépeuple au cours du IYème siècle35. Cet ensemble

d'observations donne à penser que les enfants incinérés dans ces lieux abandonnés,

relégués loin des sépultures de leurs parents, n'appartenaient pas à la communauté
familiale.

Cela peut signifier simplement qu'ils étaient morts avant d'y avoir été introduits.

On sait en effet que l'enfant athénien ne devient pas le membre d'une
famille par le seul fait de sa naissance, plusieurs cérémonies doivent l'y intégrer38.
Avant la ôexdtrj, il n'a pas encore de nom; il est si peu de chose avant les amphi-
dromies que le chef de famille peut renoncer à l'élever et l'abandonner37. Or les

rites funèbres dont l'accomplissement incombe, dans un ordre strictement défini,
aux membres de la communauté familiale sont avant tout un acte de leur religion
privée ; ils perdent une part essentielle de leur fonction en dehors de ce contexte.
On sait d'autre part que la mortalité infantile était considérable dans les jours
qui suivent la naissance; Aristote en est témoin38, plusieurs enfants mouraient
donc avant que l'on eût célébré pour eux les amphidromies et la ôexdxrj. On

comprendrait sans peine dans ces conditions que leurs dépouilles n'aient pas trouvé de

place parmi les sépultures d'une communauté à laquelle ils n'appartenaient pas.
La religion familiale pouvait ne prescrire aucun devoir à leur égard puisqu'ils
n'avaient pas été initiés à ses cultes. Peut-être le texte d'Aristote auquel nous
venons de faire allusion confirme-t-il cette indifférence de la religion familiale à

l'égard du nouveau-né. La plupart des enfants, nous apprend-il, étaient saisis, dans

les jours qui suivent leur naissance, de spasmes qui mettaient leur existence en

danger; toutefois ceux d'entre eux qui devaient périr étaient enlevés avant le

septième jour, et, passé ce délai ils avaient bien des chances de survivre. Connaissant

les risques qui entouraient ainsi les premiers jours de l'existence des bébés,

quelle conduite adoptait-on pour satisfaire aux devoirs de la religion familiale

31 Isée VI 64. On trouverait peut-être un autre indice attestant la généralité de cet usage
dans les questions posées, lors de leur docimasie, aux nouveaux magistrats; ils devaient en
effet, pour garantir leur qualité civique, prouver qu'ils possédaient des tombeaux familiaux:
èjieoonôjaiv fjQia et ëoriv xai nov ravra (Arstt. 'Ad. îloA. 55, 3; cf. Dem. LVII c. Euboul.
67) ; or une telle exigence serait difficilement compréhensible si ces tombeaux étaient
dispersés en des lieux indifférents.

36 Judeich, Topographie3 85 note 1. Young, op. cit.
38 Voir à ce sujet notre article, La reconnaissance de la paternité, sa nature et sa portée dans

la société athénienne, Mus. Helv. 19 (1962) 39-64.
37 Sur l'abandon des nouveau-nés voir infra p. 17 ss.
38 Arstt. Hist. An. VII 588 a 8.



Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes 17

S'empressait-on de les initier à ses cultes et de les présenter à ses dieux, comme un
chrétien se hâterait de faire baptiser un enfant dont la vie est menacée Au
contraire: on attendait, dit notre texte, que le septième join- éloigne d'eux la menace
de la mort pour célébrer la cérémonie au cours de laquelle ils recevraient un nom.
Si donc la religion familiale évite de s'intégrer les nouveau-nés tant qu'ils risquent
de mourir, il n'y aurait pas lieu de s'étonner qu'elle les néglige après leur décès.

Il s'agissait simplement alors de faire disparaître leurs restes en éliminant la double

impureté de la naissance et de la mort qui les contaminaient. Une combustion

devait théoriquement y suffire. Peut-être ne devons-nous pas chercher plus loin

l'explication des bûchers découverts près de l'agora.
Une constatation toutefois affaiblit cette hypothèse: des nouveau-nés et même

des foetus contenus dans des vases sont ensevelis dans les nécropoles de Rhodes

et de Géla39. Bien que ces documents ne concernent pas Athènes, nous devons

peut-être chercher une explication qui rende mieux compte du rejet des cendres

enfantines loin des nécropoles et des sépultures familiales. Nous avons fait allusion

plus haut à l'abandon des nouveau-nés. N'est-ce pas à cet abandon que la situation
des bûchers athéniens peut nous faire penser

On sait que l'abandon des nouveau-nés a fait l'objet de plusieurs controverses40.

Tous les auteurs s'accordaient jusqu'en 1920 à dire que le père de famille athénien
avait le droit, à la naissance d'un enfant, de décider s'il l'élevait ou non; s'il
choisissait de ne pas l'élever il le faisait exposer. Cette pratique paraissait avoir été

extrêmement répandue et Glotz prétendait même qu'elle a fait à Athènes de très

grands ravages. Or La Rue van Hook, en 1920, a contesté ses conclusions. Il niait
que l'on pût tirer argument des récits mythologiques ou des fables romanesques
inventées par la comédie moyenne pour définir les mœurs effectives de l'époque
classique. En 1922 Bolkenstein confirmait les critiques de La Rue van Hook et
contestait que le mot èyyvTQÎÇeiv désignât l'exposition comme on l'admettait
habituellement en se fondant sur le témoignage de quelques scholiastes. Il reste,
quelle que soit la valeur de leurs arguments que l'abandon des nouveau-nés a été

pratiqué dans l'Athènes classique. Ils ne le contestent d'ailleurs pas; ils en
limitent seulement la fréquence. Aux textes qui dénoncent chez les Athéniens le refus
des familles nombreuses, La Rue van Hook oppose des documents prouvant qu'ils

38 Kinch, Fouilles de Vroulia (1914); Orsi, Scavi del 1900-1905, Monumenti Antichi XVII
(1906). Ces deux ouvrages sont cités par Bolkenstein 229-230.

40 Sur l'exposition, articles de G. Glotz s. v. Expositio, Dar.-Saglio (1892); A. Mau s. v.
Aussetzung, RE (1896); E. Weiss s. v. Kinderaussetzung, RE (1921); E. Sachers s. v. Po-
testas patria, RE (1953). Voir en outre: G. Glotz, Etudes juridiques et sociales sur l'Antiquité
grecque (Paris 1906) 191ss.; La Rue van Hook, The exposure of infants at Athens, TAPhA
51 (1920) 134 ss.; H. Bolkenstein, The exposure of children at Athens and the iyxvTQÎOTQiai,
Class. Phil. 17 (1922) 222ss. (Compte-rendu critique: Klotz, Phil. Woch. 1923); A.
Cameron, The exposure of children and greek ethics, Class. Rev. 46 (1932) 105ss.; D. M.
Robinson, Olynthus XI (1942) 170-173; H. Kupiszewski, L'exposition de l'enfant dans les lois
de l'Antiquité. Meander, Miesifcznik poéwifcony kulturze swiata staro^ytnego (Varsovie
1956) 57 ss. (Mademoiselle W. Kalwarjiska a traduit pour nous du polonais l'article de
Kupiszewski; nous l'en remercions ici).

2 Museum Helvetkum



18 Jean Rudhardt

ont souvent plusieurs enfants et qu'ils s'en réjouissent. L'abandon des nouveau-
nés lui paraît l'acte furtif de filles-mères ou de prostituées plutôt que le produit
d'un acte réfléchi des pères de famille. Sans nier absolument que le père de famille
athénien ait eu théoriquement le droit d'abandonner l'enfant nouveau-né, D. M.

Robinson, en 1942, partage le scepticisme de La Rue van Hook et de Bolkenstein
et doute que les Athéniens aient réellement fait usage de ce droit. Cameron montrait

pourtant en 1932 que l'exposition n'inspire aucune réprobation aux
philosophes de l'époque classique; il voyait dans une phrase d'Aristotele premier signe

indiquant qu'elle a pu poser à certains esprits un problème moral et croyait trouver
dans des croyances esçhatologiques d'origine peut-être orphique la source des

condamnations qu'à une époque ultérieure certains moralistes porteront contre elle,

indépendamment de toute influence chrétienne. Même si cette thèse est valable
il n'en subsiste pas moins que l'opinion commune de l'époque classique ne blâme

pas l'exposition. Nous ignorons si les pères Athéniens l'ont souvent pratiquée mais

on ne saurait contester qu'ils en aient eu le droit. Kupiszewski a rappelé en 1956

que ce droit est très généralement reconnu dans les sociétés antiques. Pour le

Illème siècle athénien Posidippe nous en donne un témoignage parfaitement clair,
malgré l'évidente exagération que comporte sa remarque désabusée: «Un fils,
chacun l'élève, même si l'on est pauvre; une fille, chacun l'expose, même si l'on
est riche»41. Pour le IYème siècle nous trouvons un témoignage non moins décisif
dans un texte de Platon dont il semble que ni La Rue van Hook ni Bolkenstein

ne tiennent suffisamment compte, bien qu'il ait été cité plusieurs fois avant eux.
Socrate compare un argument de Théétète à un enfant qu'il aurait mis au monde :

«Maintenant qu'il est né» dit-il, «il faut sincèrement faire, avec notre raison,
la course circulaire de ses amphidromies, en l'examinant pour nous assurer qu'il
mérite d'être élevé; ou bien penses-tu qu'il faille de toute manière le nourrir et ne

pas l'exposer »42 Cette comparaison entre la critique et l'éventuel rejet d'une
proposition philosophique d'une part et l'examen et l'éventuel abandon d'un nouveau-
né d'autre part serait proprement incompréhensible si les mœurs athéniennes
n'admettaient pas la possibilité d'un tel abandon. Jusqu'à la date traditionnelle
des amphidromies, le cinquième jour après la naissance, la famille, très probablement

représentée par son chef, peut donc décider de rejeter le nouveau-né. Dans

ce cas elle ne le met pas à mort mais elle l'expose, disent les Grecs, ce qui
veut dire qu'elle l'abandonne, nous ne savons pas très bien où. Des passants
peuvent le recueillir et l'élever, par intérêt ou par pitié43, comme le montrent la
légende et la comédie, sans quoi il meurt. Son cadavre se trouve alors abandonné
dans un lieu auquel il communique sa souillure. Il faut donc le faire disparaître et

41 Posidippe fr. 11 Kock.
42 Plat. Theaet. 160e-161a.
43 Nous ne pensons pas toutefois qu'ils puissent l'adopter, comme le prétend La Rue van

Hook. La chose paraît du moins difficilement imaginable pour un citoyen car, en
introduisant un fils adoptif dans sa phratrie, le citoyen doit jurer qu'il est né de père et de mère
athéniens unis par un mariage légitime (Isée VII 16; Dem. XLIII c. Macart. 11-15. 81-82);
ce qu'il ne pourrait faire pour un enfant trouvé.



Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes 19

accomplir les rites propres à purifier le lieu contaminé. Si nul particulier ne se

charge de le faire, le démarque doit sans doute y pourvoir, puisqu'il est responsable
de la pureté du dème44.

Or la crémation semble un moyen commode pour détruire à la fois la réalité
matérielle du cadavre et les miasmes impurs qui lui sont attachés. On peut donc

supposer que les bûchers d'enfants découverts à Athènes sont les résidus de telles

opérations. Si cette hypothèse devait se vérifier, ces bûchers fourniraient un
élément d'appréciation nouveau pour évaluer la fréquence - si controversée - de

l'exposition dans l'Athènes classique. Us nous inciteraient d'autre part à rejeter
les explications des scholiastes et des lexicographes relatives au mot èyxvTQÎÇeiv

et à douter que l'exposition ait vraiment, comme ils le prétendent, consisté à

déposer l'enfant abandonné dans un pot. Il serait en effet très curieux que l'enfant
abandonné soit exposé dans un pot pour être simplement brûlé après sa mort, alors

que c'est, au contraire, l'enfant régulièrement introduit dans la famille que nous

voyons en cas de décès enseveli dans une amphore ou dans quelque autre vase.

Il n'est d'ailleurs jamais question de pots dans les nombreux récits mythologiques
évoquant une exposition; ils mentionnent au contraire des langes ou des corbeilles;
les textes classiques en outre ne désignent jamais l'exposition par le verbe èy%vTQÎ-

Çeiv, mais par les mots ëx&eaiç et êxTiâêvai. Nous nous trouverions ainsi d'accord
sur ce point avec Bolkenstein et avec Robinson.

Nos deux hypothèses, entre lesquelles nous ne savons choisir et qui ne s'excluent

pas, expliqueraient l'une ou l'autre la présence de ces bûchers à l'intérieur de la
cité, malgré l'interdiction relative aux sépultures. En effet, on ne faisait pas de
funérailles aux enfants exclus de la famille par une mort prématurée ou par une
exposition, mais on purifiait le dème en les brûlant et cette combustion, qui
constituait un rite purement cathartique, n'était pas l'équivalent d'une sépulture ; elle

ne tombait, par conséquent, pas sous le coup de l'interdiction. Nous en verrions la

preuve dans le fait même de la combustion, puisque la règle exclut l'incinération
pour les funérailles des petits enfants; nous en verrions une confirmation dans le

présence de cendres animales sur leurs bûchers, car les sacrifices animaux
n'appartiennent plus au rituel funèbre ordinaire de l'époque classique45, alors qu'il
appartiennent bel et bien au rituel de purification46. De ce point de vue encore la faible
profondeur des fosses qui contiennent les restes des bûchers pourrait être
significative. Les tombes à crémation des adultes ont, dans les cimetières athéniens de

44 Dem. XLIII c. Macart. 57-58.
46 Stengel, Opferbräuche 143; Nilsson, Gesch. der gr. Bel. I2 179-180.
44 Ce n'est pas ici le lieu d'étudier les sacrifices cathartiques. Disons grossièrement qu'ils

consistent soit à répandre du sang - qui paraît dans ce cas l'agent essentiel de la purification
(Eschl. Eum. 281s.) - soit à promener des fragments de la victime autour du lieu à purifier
(Eschn. I c. Tim. 23 et schol.; Plut. Praec. ger. reip. 814 b; Polyb. IV 21, 9). Il arrive
souvent alors que la victime, qui a absorbé en elle toutes les impuretés que l'on veut détruire
soit anéantie; le feu peut être l'instrument de cet anéantissement. Zeus Meilichios est
souvent associé au sacrifice cathartique (Paus. II 20, 2); or le sacrifice qui lui est adressé peut
être un holocauste (Xen. An. VII 8, 4-5). Sur l'incinération des xa&dgpara, voir Moulinier,
Le pur et Vimpur 110.

K lassicoh-philologisohes
Seminar dor Universität

ZÜKIGa



20 Jean Rudhardt: Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes

l'époque classique, une profondeur de 3 m environ47 et celles de la nécropole
archaïque décrite par Young lui-même avaient probablement, nous dit-il, les

mêmes dimensions48. Ce qui reste des petites tombes à crémation dans cette nécropole

nous laisse supposer qu'elles étaient elles aussi assez profondes. Au contraire
les fosses des bûchers classiques sont des dépressions qui ne dépassent pas une
vingtaine de centimètres49. Le fait que ces bûchers aient été conservé n'est pas
incompatible avec nos hypothèses car on sait que les cendres des sacrifices chtho-
niens le sont fréquemment50. La ressemblance apparente des fosses où elles ont
été trouvées avec celles que l'on a découvertes dans la nécropole archaïque ne
devrait pas surprendre davantage car ces fosses, de formes variées, plus ou moins
rondes ou plus ou moins carrées, n'offrent aucun caractère spécifique51. Il n'y a pas
trente-six manières, si l'on fait brûler un corps quel qu'il soit, de retenir les braises

et d'éviter leur dispersion lorsque le bûcher s'effondre: si on ne l'entoure pas d'un
petit mur (comme on le voit dans certains foyers)52, il reste à creuser une légère

dépression pour l'y installer; c'est ce que l'on a fait ici. La présence de vases
semblables à ceux que l'on rencontre dans les tombes est plus remarquable; elle

indiquerait que, même dans les funérailles ordinaires, ces vases ont une fonction
cathartique - ce qui n'est nullement invraisemblable.

En résumé nous pensons que la règle interdisant les sépultures à l'intérieur
d'Athènes n'a pas excepté, d'une manière globale, toutes les sépultures enfantines,

comme le croit Young. Les enfants incinérés dans la ville nous semblent appartenir

à une catégorie spéciale et leur incinération, contraire au rituel qui régit les

funérailles enfantines, ne constitue pas un rite funèbre au sens stricte du mot mais

un rite d'une autre sorte, probablement cathartique. Ces enfants que l'on n'a

pas enterrés près de leurs parents, comme il est habituel de le faire, sont peut-être
des nouveau-nés qui n'appartiennent pas à la communauté familiale, soit parce
qu'une mort prématurée a empêché qu'ils y fussent introduits, soit parce qu'ils en

ont été volontairement rejetés par une exposition.

47 Brückner-Pernice 157.
48 R. S. Young 81.
49 Sur la profondeur des fosses archaïques et des fosses classiques voir notre note 21.
50 F. Robert, ThymiU 191ss.
51 R. S. Young, op. cit. : «The pits were of varying shape, from nearly square to oblong, or

from round to oval. »
M Voir les foyers décrits par D. M. Robinson-J. W. Graham, Olynthus VTII.


	Sur quelques bûchers d'enfants découverts dans la ville d'Athènes

