Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 19 (1962)

Heft: 1

Artikel: La reconnaissance de la paternité : sa nature et sa portée dans la
société athénienne : sur un discours de Démosthene

Autor: Rudhardt, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-17751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La reconnaissance de la paternité
sa nature et sa portée dans la société athénienne

Sur un discours de Démosthéne

Par Jean Rudhardt, Genéve

Notre collection des ceuvres de Démosthéne comprend deux discours composés
pour le méme plaideur, dirigés contre le méme adversaire et relatifs, bien qu’ils
aient des objets différents, 4 la méme situation familiale!. Le premier, authentique,
est prononcé par Mantithée, fils de Mantias, du déme de Thoricos, contre un indi-
vidu qui se prétend né du méme pére, autorisé & porter le méme nom et le méme
état civil que lui. Le client de Démosthéne lui conteste cette identité, mais il échoue
devant le tribunal malgré le talent de son avocat. Lorsque son adversaire fut re-
connu fils de Mantias, il a fallu que notre plaideur partage avec lui I’héritage de leur
pére commun; il prétendait cependant conserver hors du partage la dot que sa
mére avait apportée & Mantias et & laquelle, disait-il, son demi-frére n’avait aucun
droit puisqu’il était né d’une autre mére. Cette prétention engendra un procés
nouveau, lors duquel Mantithée prononga un discours maladroit et confus qui
n’est pas de Démosthéne; nous ignorons I’accueil que le tribunal lui réserva.

Ces deux discours soulévent de nombreux problémes. Nous chercherons & la
suite de quelles circonstances et dans quelles conditions de droit deux individus
ont pu revendiquer le méme état-civil. Cette question a été traitée maintes fois?
mais elle n’a pas encore regu de solution définitive, et celle que propose Gernet,
le dernier éditeur de Démosthéne, en 19573, nous parait difficilement admissible.

1 Dem. XXXIX C. Boidtos I, XL De Mantithée contre Mantithée ou C. Boidtos I1. Dans les
notes suivantes, nous désignerons ces deux discours respectivement par les lettres A et B.

2 Voir notamment: Caillemer, Les enfants nés hors mariage & Athénes. Annuaire de 1’ Asso-
ciation pour 'encouragement des études grecques en France (Paris 1878) 191ss.; Buer-
mann, Drei Studien auf dem Gebiete des atiischen Biirgerrechtes. Jahrbiicher fiir classische
Philologie. Supplementband IX (Leipzig 1877-1878) 570ss. Thalheim, Quaestiones Demosthe-
nicae. Progr. des Gymn. Schneidemiihl 1889, 9ss.; Hruza, Beitrige zur Geschichie des grie-
chischen und rémischen Rechts (Erlangen 1892-1894); Beauchet, De la polygamie et du
concubinat & Athénes (Paris 1895) 7-21; Droit privé de la république athénienne (Paris 1897)
t. I 448s. 137ss. 338ss.; t. II 33ss. 510ss.; Wilamowitz-Moellendortf, Aristoteles und Athen
(Berlin 1893) 179 note 24; Otto Miiller, Untersuchungen zur Geschichte des attischen Biirger-
und Eherechts. Jahrbiicher fiir classische Philologie, Supplementband XXV (Leipzig 1899)
679ss.; Wyse, The speeches of Isaeus with critical and explanatory notes (Cambridge 1904)
717ss.; Lipsius, Das attische Recht und Rechtsverfahren (Leipzig 1905-1915) 478ss. 507. 896.
862ss.; Photiades, ‘H dmoxrigvEic év T doyaiw EAAnvixd dixaip (Athénes 1925); Damsté,
De matrimonio Atheniensi. Mnemosyne, Bibliotheca classica Batava (Leyde 1927); Paoli,
Studi di diritto attico (Florence 1930) 274ss.; Wolff, Marriage law and family organization
in ancient Athens. Traditio (New-York 1944); Miles, T'he marriage of Plangon. Hermathena.
A series of papers on literature, science and philosophy LXXVII (Dublin/Londres 1951) 38ss.

3 Gernet, Démosthéne, Plaidoyers civils t. IT. Texte établi et traduit par L. Gernet (Paris
1957).




40 Jean Rudhardt

Nous croyons que I'on peut progresser vers une solution meilleure, sans sortir de la
voie ol les philologues et les historiens du droit, oit Gernet lui-méme, nous ont placé.

Les plaideurs prétendent I'un et I'autre s’appeler Mantithée; pour plus de clarté
nous réserverons ce nom au demandeur, le client de Démosthéne, et, comme on le
fait habituellement, nous appellerons le défendeur Boidtos, sans préjuger de son
nom légitime.

Voici la thése de Mantithée. Fils légitime de Mantias, il a re¢u de lui le nom de
son grand-pére, Mantithée, conformément & 1'usage athénien. Mantias cependant
a eu des relations adultérines avec une certaine Plangon dont le fils, Boi6tos,
tente indiment de se faire reconnaitre. Pour mettre fin 4 ses manceuvres, Mantias
propose & Plangon un arrangement aux termes duquel, sommée de préter serment
devant I’arbitre, elle refusera de jurer qu’il soit le pére de Boi6tos et ruinera défini-
tivement, par un tel refus, les prétentions de cet individu; en récompense, elle
recevra une somme de trente mines. Plangon feint d’accepter mais elle rompt son
engagement et jure devant I'arbitre que Boidtos est fils de Mantias. Pris & son propre
piége, celui-ci se voit contraint de reconnaitre le jeune homme; il le présente a sa
phratrie sous le nom de Boibtos, puis il meurt. Or aprés sa mort, Boi6tos, fort de
cette admission dans une phratrie, se fait inscrire sur le registre de son déme,
comme il en a le droit, mais il le fait sous le nom de Mantithée. C’est ainsi qu’il
devient injustement Mantithée, fils de Mantias, du déme de Thoricos, et prend
Pétat-civil du client de Démosthéne.

Bien que nous ne possédions pas les plaidoyers de Boi6tos, nous devinons sa po-
sition & travers les discours de Mantithée. 11 affirmait que Mantias avait épousé
Plangon et qu’il était né de cette union légitime; il avait regu le nom de son grand-
pére, comme il convenait & un fils ainé; mais un gargon, né & Mantias d’une seonde
union, avait fait éloigner 'enfant du premier lit et finalement pris sa place. C’est
pourquoi, parvenu & I’dge d’homme, Boi6tos, a di lutter pour faire reconnaitre
ses droits. Nous savons que le tribunal lui a donné raison.

Il s’agit, on le voit, de déceler quelles furent les relations de Mantias avec ses
deux femmes, pour définir dans quelles conditions les deux enfants rivaux sont nés
et ont regu leurs noms.

+

Situons nos personnages dans un tableau généalogique?.

Les Athéniens, nous dit Mantithée, tenaient son grand-pére, Polyaratos, en
trés haute estime®; il avait épousé la sceur du fameux Dicaiogénés, qui mourut
prés de Cnide en commandant la galére Paralienne®; extrémement riche, il fita
sa fille une dot d’un talent lorsqu’il la donna en premiéres noces & Cléomédon.
Celui-ci était le fils du puissant Cléon, qui joua le rdle que 'on sait sur la scéne
politique athénienne & la fin du Ve siécle. Aprés la mort de ce premier époux
la fille de Polyaratos revint auprés de ses fréres; ils la mariérent & Mantias avec

4 Cf. Kirchner, Prosopographia Attica (Berlin 1903) t. 11 51.
5 B 24 §; »al 9@ dudv ériudro xal moriny odolay éxéxrnro. 8 Isée V 6. 42.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 41

y y l
Pamphile Mantithée I ] Polyaratos Cléon
de Ceiriades de Thoricos X Dicaiogénés Fille de Cholargos  de Cydathénée

| I I ] [ I I |
Boibtos Hédylos Euthydéme Plangon  Mantias Hipparché Euphémos  Bathylle Ménexéne Fille Fille Périandre  Cléomédon

épouse
d'Eryximaque
second mariage

union douteuse mariage légitime premier mariage

. ! ; l
Boidtos Pamphile X Mantithée Fille  Théophraste Fille Fille Fille Cléon
alias Mantithée mrt‘en
E age

Fille

la dot que son pére lui avait constituée. Pamphile, le pére de Plangon est également
un personnage considérable; hipparque au début de la guerre de Corinthe?, stratége
en 389, il conduisit les armées athéniennes & Egine®. Mantias lui-méme prend
souvent la parole & ’assemblée du peuple?; intendant des arsenaux maritimes en
377-37619, il exerce la fonction de stratége en 360'; il est assez riche pour qu’on
lui préte le projet d’acheter au prix de trente mines le silence de Plangon.

On voit que nos personnages appartiennent & une classe aisée; ils sont les uns
et les autres directement associés a la direction des affaires athéniennes et ne se
montrent indifférents ni au pouvoir ni & P'argent. D’autres traits complétent ce
tableau. Aprés avoir conduit I'expédition athénienne & Egine, Pamphile fut con-
damné pour ses malversations!®?. Boi6tos fréquentait des sycophantes. Mantias
mourut débiteur d’une somme considérable que ses héritiers durent payer au trésor
public'. Ne surestimons pas la gravité de ces faits; Pamphile ou Mantias ne sont
pas des escrocs sans doute, mais des ambitieux qui vivent largement — peut-étre
au-dessus de leurs moyens — et qui ne s’embarrassent pas de scrupules excessifs.
Seuls les parents de la mére de Mantithée paraissent échapper & ce jugement; son
pére, nous I’avons dit, était entouré d’une grande considération; il a élevé trois fils
qui n’ont, & notre connaissance, fait I’objet d’aucune plainte, et marié ses filles
honorablement, 'une au fils de Cléon, ’'autre & un certain Eryximaque qui était
le beau-frére de Chabrias'4.

Pouvons-nous dater les naissances de Boitos et de Mantithée ?

Le discours composé par Démosthéne nous fournit une indication chronologique.
L’instruction du premier procés, y lisons-nous, était terminée lorsque Mantithée
participa & la bataille de Tamynes en Eubée!®; or cette bataille eut lieu au début

? Lys. XV 5. 8 Xen. Hell. V 1. 2, 3.

® Démosthéne signale son activité politique (A 3). Aristote le qualifie de grjirwp (Arstt.
Rhet. II 23, 1398 b 1ss.).

10 TG 112 1604 1. 10; 1622 1. 435. 11 Diod. XVI 2, 6; 3, 5.

12 Xen. Hell. V 1, 2, 5; Aristoph. Plut. 174 et schol. 13 TG II2 1622 1. 435ss.

14 B 24. Un des fils de Polyaratos est pourtant mélé aux pénibles controverses qu’en-
geﬂdze la succession de Dicaiogénés (Isée V passim).

16-17.




42 Jean Rudhardt

de 34818; le procés instruit avant le début de la campagne se déroula pendant I’année
suivante, soit en 348-347. Denys d’Halicarnasse nous apprend que le second procés
fut postérieur de deux ou trois ans au premier'?; nous pouvons en fixer la date aux
environs de 345.

Au moment du second procés Mantithée songe & marier sa fille; mais il est lui-
méme si jeune que les jurés le prendraient pour un frére de cette fille nubile, s’ils
ignoraient qu’il ’est marié & 'dge de dix-huit ans!®. En lui donnant environ trente-
cinq ans lors du second procés, nous ne nous tromperons pas beaucoup et nous
pouvons, par conséquent, le faire naitre aux environs de 380'°. Conformément 3
la loi, c’est a I'dge de dix-huit ans qu’il a été inscrit sur le registre du déme?. A cette
date Boidtos n’a pas encore été inscrit dans la phratrie de son pére, mais il a déja
intenté une action contre lui: il est donc majeur; Mantithée I’admet, puisqu’il dit
que Boibtos est & ce moment adéndeic®. Cela signifie qu’il a dépassé I'dge de dix-
huit ans en 362. Il n’est pourtant pas beaucoup plus 8gé que son adversaire puisque
celui-ci, lors du premier procés, lui conteste sans invraisemblance sa qualité de

18 Beloch, Griechische Geschichte t. I11 2, 278; Glotz, Histoire Grecque t. III p. 283.

17" D.H. Ilepi Aewwdpyov 13. Gernet conteste ce témoignage, car Mantithée parle de
Cammys, tyran de Mytiléne, qui fut renversé en avril 346; le second proces, conclut-il, doit
étre antérieur a cette date (Gernet 32). Mais lisons la phrase de Mantithée (B 37). Son demi-
frére, nous dit-il, lui a intenté une méchante affaire alors qu’il recrutait des mercenaires
pour Athénes dans I'ile de Lesbos; cette manceuvre de Boidtos, ajoute-t-il, servait les intéréts
de Cammys, tyran de Mytiléne, qui est son adversaire personnel tout & la fois et ’ennemi
commun d’Athénes: Kauut v rveavvotvre Mvtidivne dnnperdw, 6c xai duiv xowj] xai éuol
idlg éxdodc éorwv. Le participe tvgavvodvre n’implique pas nécessairement que Cammys soit
encore tyran de Mytiléne au moment ol parle Mantithée; il peut indiquer une simple simul-
tanéité et signifier qu’il régnait au moment des manceuvres de Boidtos. Quant au présent
de la relative, nous pouvons lui conserver tous son sens, méme si Cammys a déja perdu le
pouvoir, car il reste ennemi d’Athénes et de Mantithée, aprés comme avant son renverse-
ment. Ainsi le texte grec ne nous contraint nullement a rejeter I'indication de I’historien
antique. Elle nous éloigne peu d’ailleurs des conclusions de Gernet.

13 B 4. 12-13. 56-57.

1% Faisons ici une bréve remarque sur 1’age habituel du mariage pour les filles athéniennes,
car cet dge entrera dans nos calculs ultérieurs. — L’Ischomaque de Xénophon épouse une
jeune fille qui n’a pas encore quinze ans. Il serait faux d’en conclure que les Athéniennes se
mariaient habituellement & 14 ans. Ischomaque, en effet, choisit une femme presque enfant
pour la former & sa convenance. La question de Socrate: lui as-tu appris toi-méme ’art
d’étre une bonne épouse et la fierté de la réponse d’Ischomaque montrent que sa conduite
n’est pas habituelle (Xen. Hcon. VII 5). Le pére de Démosthéne promet sa fille alors qu’elle
a cinq ans, mais son mariage sera effectif dix ans plus tard seulement (Dem. C. Aphobos
I 4ss.; III 43). Platon, lui, fixe & vingt ans pour les femmes 1’dge le plus favorable & la pro-
création (Plat. Rep. 460e); Aristote situe & dix-huit ans I’Age le meilleur pour marier les
filles, mais, en expliquant pour justifier cette opinion, qu'une grossesse prématurée nuit
aux adolescentes, il prouve que les Athéniennes se mariaient parfois plus jeunes (Aristot. Pol.
IV 16, 4-6, 1335 a). Nous en sommes réduits & penser que I’époque classique conservait
I’usage défini par Hésiode et mariait les filles dans la cinquiéme année qui suit le début de
leur puberté, soit vers 16 ou 17 ans (Hes. Trav. 698).

La fille de Mantithée n’est pas encore mariée mais elle va 'étre; & la voir & c6té de lui,
on la prendrait pour sa sceur. En lui donnant 16 ans, nous ne serons pas loin de la vérité.
Les dates que nous indiquerons en prenant cette estimation pour base de nos calculs seront
justes & une ou deux années prés. Ces quelques années d’incertitude n’affaiblissent pas les
raisonnements que nous allons faire; nos conclusions, en effet, ne résultent pas de la date
absolue des événements, mais de ’ordre de leur succession.

20 Aristot. flolA. A&, XLII 1.

21 B9,




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 43

fils ainé?: on ne peut & les voir décider quel est le plus gé des deux. Ils ont tout
au plus quelques années de différence; nous pouvons sans imprudence situer la
naissance de Boidtos vers 382, ou une ou deux années plus t6t.

En groupant ainsi les indications fournies par Mantithée lui-méme nous le pre-
nons en défaut et découvrons, contrairement a ce qu’il prétend, que Boibtos est
né plusieurs années avant lui.

Pouvons-nous préciser les conditions de cette naissance ?

Le plaideur nous laisse entendre que les relations de Plangon avec Mantias,
commencées alors que la femme de celui-ci vivait encore et poursuivies aprés sa
mort, étaient illégitimes?3, Il veut entrainer les jurés & penser que Boidtos, méme
g'll est vraiement un enfant de Mantias, est entré indiiment dans sa famille puis-
qu’il est né d’une concubine?$. Mais en dépit des garanties que leur accordent les
meeurs et la loi, la situation des concubines est inférieure & celle des femmes
mariées?; la plupart de celles dont nous entendons parler & Athénes sont des

22 A 29.

23 B 8-9 7jj 6é rovrwy unrol IlAayyowv érninoialey dvriva Sfmor’ odv Tdmov od yap éuoi Toiro
Adyew éotly ... 0088 ... nEiwoey adTiy &g Tip oixiay mag’ éavrov eiodébacdar. B 27 7ide ...
HAayyov ... ednpenng tip dywy odoa éndnoialey avrd.

24 On ne croit plus aujourd’hui, comme le faisait Buermann (notamment pp. 573-578),
que la loi athénienne reconnaissait pour légitimes les enfants nés du concubinat. Il est vrai
que la loi de Dracon citée par Démosthéne semble accorder un statut juridique aux concu-
bines, dont elle protége la vertu aussi bien que celle des épouses, puisqu’elle permet & 1’Athé-
nien de tuer sans encourir la peine du bannissement le séducteur pris en flagrant délit «avec
son épouse, sa mére, sa sceur, ou avec la concubine qu'’il a pour lui donner des enfants libres»
(Dem. XXXIII C. Aristocrate 53 et 55). Mais il ne faut pas faire dire a ce texte ce qu’il
ne dit pas. Le vocabulaire du législateur est précis: il écrit des enfants libres éAevdegor
et non des enfants légitimes yvjotot; les enfants de la concubine dont il s’inquiéte ne sont
pas des esclaves: c’est tout ce qu’il nous enseigne & leur sujet. D’autres documents plus précis
affirment leur illégitimité. Pollux dit que I’enfant de la concubine est un béatard vddog
(Poll. IT1 21 vodog 08 85 Eévmg 4) marlaxidoc); or la loi de Solon exclut les bitards de I'dyyiorela
(Aristoph. Ots. 1660) et la revision législative de I’archontat d’Euclide en a sur ce point
accru la rigueur (Dem. XLIII C. Macartatos 51). 11 est vrai que le témoignage de Pollux
est tardif, mais il est confirmé par I'auteur du discours contre Nééra. «Nous avons des
courtisanes pour notre plaisir, des concubines pour le service quotidien de notre corps, des
épouses pour donner le jour a des enfants légitimes et veiller fidélement sur nos affaires
domestiques» ([Dem.] LIX C. Nééra 122). Dés I'instant en effet ou il fait de la procréation
d’enfants légitime, la fonction spécifique des femmes mariées, I'orateur rejette implicite-
ment les enfants de toutes les autres femmes dans I'illégitimité.

25 Les concubines visées par la loi de Dracon étaient probablement des femmes libres.
Isée atteste qu’il existait des concubines athéniennes; il nous apprend du méme coup quelles
garanties 1'usage leur accordait. «Ceux-la méme qui donnent pour concubines une des
femmes dont ils sont responsables», dit-il, dfixent toujours & ’avance la somme qui lui sera
allouée mais Nicodéme, qui allait donner sa propre sceur en mariage légitime — 4 ce qu'il
prétend — «n’aurait pas prit la précaution de lui constituer une dot». (Isée III 39). Les con-
cubines, on le voit, sont parfois des Athéniennes: les mots zds éavrdv, que nous avons
traduits: «les femmes dont ils sont responsables», ne peuvent en effet désigner nulles autres
personnes que leurs propres filles ou, éventuellement, les autres femmes dont ils assurent la
tutelle. Ainsi les Athéniens qui donnent une de leurs filles pour concubine, fixent une somme
que son amant lui remettra s’il la congédie un jour, cette stipulation constituant pour elle
une garantie comparable & celle que donne & la femme mariée I’'obligation faite au mari de
lui rendre sa dot en cas de divorce. Malgré cette précaution ’opposition établie par Isée
montre que la situation de la concubine est de trés loin inférieure & celle de la femme
mariée.« Méme ceux qui donnent pour concubine ...» dit-il: le concubinat est pour une
citoyenne un pis-aller.




44 Jean Rudhardt

étrangéres, des affranchies ou méme des esclaves; seules les Athéniennes de familles
pauvres et sans influence, celles que leurs parents ne peuvent doter ou protéger
convenablement contractent cette union mineure. Or Plangon avait pour pére
un stratége, soit I'un des plus hauts magistrats athéniens, il est parfaitement in-
vraisemblable qu’elle ait été réduite & une telle condition. Mantithée, au reste, le
suggére sans oser 'affirmer; Boidtos le conteste; il assure avec fermeté qu’elle
a été 'épouse de Mantias, mariée réguliérement, et le tribunal semble avoir admis
sa thése, puisqu’il lui a reconnu le droit de porter le nom de Mantithée.

Si donc Boidtos est né d’une épouse légitime, il nous faut admettre que Mantias
a contracté deux mariages, car personne n’a sérieusement mis en doute la légiti-
mité de Mantithée?®, Les 4ges respectifs des deux enfants nous obligent, dans ce cas,
a conclure que Mantias a épousé Plangon en premiéres, et la veuve de Cléomédon
en secondes noces?. Cette conclusion en entraine une seconde: un divorce a dissout
le mariage de Plangon. La déduction nous impose cette hypothése, bien que Man-

26 Lors du procés relatif aux dots maternelles, Boiotos aurait prétendu que la mére de
Mantithée n’avait pas regu de dot (B 20); il a probablement méme affirmé qu’elle n’avait
pas été mariée, puisque Mantithée croit nécessaire de le démentir sur ce point (B 26);
mais il s’agit d’affirmations lancées au cours de la discussion et qui ne s’accordent pas avec
d’autres propos de Boidtos. Il assure en effet que Plangon a regu une dot égale & celle de la
mére de Mantithée (B 14), ce qui suppose que celle-ci a été dotée. On sait au reste que le
mariage de Mantithée est solidement établi. Parmi les modernes seul Miles I’a contesté
dans un article trés fragile que nous critiquons ci-dessous.

27 Nous ne nous arréterons pas & la thése de la bigamie défendue par Hruza (t. I1 31-50)
et par Damsté (365-369), malgré I'indulgence que récemment encore, Wolff lui témoigne
(81 note 177). Les prétendus exemples de bigamie qu’ils invoquent ont été suffisamment
réfutés par Beauchet (t. I 39-81); les documents papyrologiques dont Damsté et Wolff
font état ne sont pas concluants car ils appartiennent & une époque soumise & trop d’in-
fluences orientales. La polygamie est aux yeux du grec un usage barbare (Athénée 556 c,
of. 555 d; Hdt. II 92). Quand un Athénien veut, en qualité de proche parent, épouser une
épiclére, Démosthéne nous apprend qu’il doit auparavant répudier la femme avec laquelle
il vit (Dem. LVII C. Euboulide 41). Cette disposition légale serait incompréhensible si la
loi permettait généralement la bigamie.

A les lire attentivement d’ailleurs les plaidoyers de Mantithée ne nous inclinent pas du
tout vers I’hypothése de la bigamie de Mantias. Il affirme que les relations de Mantias avec
Plangon ont commencé du vivant de sa propre meére et se sont poursuivies aprésla mortde
celle-ci. Il dit ailleurs: «Si la mére de ces individus avait prété un serment véridique ... si
Mantias avait été assez dépensier pour avoir une seconde femme ..., alors qu’il avait déja
épousé ma meére en légitime mariage, et entretenir deux ménages ...», reprenant ainsi, au
mode de l'irréalité, la thése de ses adversaires. Cette thése est juste en partie, mais en résulte-
t-il que Mantias a eu simultanément deux épouses légitimes ? Le mot femme, aussi ambigu
en grec qu’il I’est en frangais, ne s’applique pas exclusivement & une épouse. En précisant:
«alors qu’il avait déja épousé ma meére en légitime mariage», Mantithée laisse justement
entendre que Mantias n’avait pas fait & Plangon le méme honneur. Si Boi6tos affirme le
contraire, il ne dit pas que Plangon ait été I’épouse de Mantias en méme temps que la meére
de son adversaire. C’est ce dernier seulement qui insiste sur la simultanéité des deux liaisons
de Mantias, qu’elles soient légitimes ou non. Or les observations chronologiques que nous
avons faites montrent fort bien pourquoi il affirme cette simultanéité. En considérant 1’dge
de Boibtos, les jurés ne sauraient admettre que Mantias ait connu Plangon seulement apres
la mort de la mére de Mantithée; Boidtos est évidemment trop vieux pour que cette hypo-
thése soit plausible. Or Mantithée ne peut avouer que les relations de Mantias et de Plangon
sont antérieures au mariage de sa mere, puisqu’il refuse & Boi6tos le nom qui revient tradi-
tionnellement au fils ainé. Il se voit donc réduit & dire que Mantias a entretenu deux femmes
en méme temps et contraint, pour rendre cette affirmation vraisemblable, de laisser planer
le doute que nous avons signalé sur la légitimité de Plangon. Nous savons que ces insinuations
sont mensongéres.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 45

tithée nous montre Mantias et Plangon unis & une date plus récente. Ses propos,
trop fermes et trop précis sur ce point pour que nous puissions les négliger, nous
laissent & penser que Mantias a renoué avec Plangon malgré son divorce, et qu’il
I’a fait sans doute aprés la mort de sa seconde femme.

Telle est I'interprétation que suggérait déja Thalheim?, que Wilamowitz?® a
formulée avec une remarquable clarté, et que Gernet? retient avec la plupart des
commentateurs modernes. Un article paradoxal de Miles, paru dans la revue
Hermathena en 1951, ne saurait nous la faire abandonner3. Non content d’af-
firmer le mariage de Plangon, Miles conteste celui de la fille de Polyaratos et sup-
pose que celle-ci fut simplement la maitresse de Mantias. Il est plaisant de prendre
ainsi le contre-pied des propositions de Mantithée mais ’hypothése de Miles com-
porte des difficultés insurmontables. Possédant une femme jeune et belle (nous
reviendrons sur ce point), Mantias aurait-il pris une maitresse plus 4gée ? Ce n’est
pas impossible. Les fils de Polyaratos auraient-ils admis I'inconduite de leur sceur,
ou auraient-ils supporté, malgré leur grande richesse et leurs puissantes alliances,
que la veuve de Cléomédon soit réduite & 1’état de concubine ? Négligeons ces in-
vraisemblances. Pouvons-nous ne tenir aucun compte des dépositions faites
devant le tribunal et qui attestent le mariage de Mantias avec la fille de Polyaratos ¢
Comment Boi6tos aurait-il vu ses droits contestés, si Mantias n’avait pas cessé
un instant de tenir Plangon pour son épouse? Comment enfin, non content de

28 Thalheim op. cit.

29 Wilamowitz 179.

30 Gernet 45-46. Beauchet proposait une interprétation différente, qui a pour elle le
mérite de la simplicité. Mantias, suggére-t-il, a épousé en premiéres noces la fille de Polyara-
tos. Du vivant de celle-ci il a pris pour maitresse Plangon et Boi6tos est né de cette union
adultérime; il a pourtant épousé Plangon aprés la mort de sa premiére femme et ce mariage
lui a permis de reconnaitre aprés coup Boidtos, comme Plangon le réclamait. Malgré ses
mérites cette hypothése se heurte & des objections insurmontables. Si nous considérons
comment sont élevées les jeunes filles athéniennes, il nous parait peu probable que la fille
d’un homme en vue, comme 1’était Pamphile, ait eu une liaison reconnue avec un homme
marié et qu’elle ait élevé plusieurs années dans la maison de son pére un enfant illégitime.
Une grossesse est en effet un déshonneur dont une jeune fille athénienne ne se reléve pas,
méme si la loi de Solon qui permettait & son pére de la mettre en vente n’est plus stricte-
ment appliquée (Plut. Sol. 33; cf. Aristoph. Nuées 531; Eur. Ion 505-506). D’autres diffi-
cultés sont plus graves encore. Comment Boidtos peut-il revendiquer le nom de Mantithée,
comment le tribunal peut-il lui donner raison s’il est avéré qu'’il a été inscrit dans la phratrie
sous le nom de Boidtos et qu’il n’a jamais re¢u d’autre nom au paravant ? Aussi bien Beau-
chet doit-il négliger la thése de Boidtos, qui pourtant triomphe, et mettre au second plan
ce qui forme le centre du débat. Boidtos affirme que Mantias I’a reconnu dans sa petite en-
fance, qu’il lui a donné le nom de Mantithée en célébrant pour lui la féte du dixiéme jour,
et qu’il a cessé de le traiter comme un fils beaucoup plus tard seulement, sous I'influence
de son adversaire. C’est cette double affirmation que Mantithée, de son cdté, s’efforce de
combattre. Or comment Boidtos aurait-il pu soutenir pareille chose §’il était facile de prouver
que sa mére était encore célibataire au moment ou la féte de dixi®éme jour devait étre célébrée
pour lui et son pére, marié 4 une autre femme ? Si, d’autre part, le mariage de Mantias avec
Plangon avait été postérieur & celui de sa propre mére, Mantithée n’aurait pas eu besoin
de le mettre en doute; il lui suffisait de situer les deux mariages a leur dates respectives pour
faire apparaitre avec évidence, quel que soit 'dge de Boidtos, qu’il était, lui Mantithée, entré
le premier dans la famille de Mantias et qu'’il avait seul, par conséquent, pu recevoir le nom
que I’on y donne traditionnellement au premier fils.

31 Miles 45-46.




46 Jean Rudhardt

reconnaitre un batard, Mantias aurait-il pu lui donner le nom que portait déja
Painé de ses fils légitimes ?

Nous en resterons donc & la version traditionnelle. Elle se heurte & une difficulté
que nous ne devons pas sousestimer, créée par I'existence d’un second fils de Plan-
gon. Miles I'a soulignée avec pertinence; les tenants de la version traditionnelle
ne I'ont pas suffisamment prise en considération; nous montrerons plus loin de
quelle maniére elle doit influencer notre interprétation. Cherchons pour I'instant
quelles circonstances expliquent le divorce de Plangon, que nous avons été con-
traint de postuler.

Nous avons calculé que Mantithée nait vers 380; le second mariage de Mantias
ne peut donc &tre postérieur aux environs de 381, Boi6tos, lui, est né vers 382 ou
une ou deux années plus tét. Or Mantias a célébré pour lui la féte du dixiéme jour;
nous devons I'admettre malgré les dénégations de Mantithée; la thése de Boidtos
parait en effet sur ce point assez solide puisqu’elle a convaincu le tribunal; nous
voyons nous-mémes que son adversaire est réduit pour la combattre & décrier les
témoins dont les dépositions la confirment d’une maniére trop catégoriques2.
Quels que soient les doutes que Mantias a pu concevoir sur la fidélité de Plangon,
il ne lui paraissait donc pas exclu au moment de sa naissance que Boibtos soit de
lui. Cela signifie que Plangon est encore son épouse vers 383. Son divorce se situe
donc & peu de choses prés entre 383 et 380, et précéde presque immédiatement son
second mariage.

Si Boi6tos, le premier de ses enfants, nait en 382 ou trés peu de temps avant cette
date, Mantias a probablement épousé Plangon autour de 385. Or nous savons que
Pamphile, le pére de Plangon, avait été stratége en 389; le procés de 388 a ébranlé
sa popularité sans I'abattre; c’est encore un homme puissant dont on ne s’étonne
pas qu’un ambitieux recherche I'alliance. Mais I'amende dont il est frappé est si
lourde qu’au moment de sa mort Pamphile n’a pas encore achevé de la payer;
la vente aprés décés de tous ses biens ne suffit pas & éteindre sa dette et son nom
reste inscrit sur la liste des débiteurs publics®. Des embarras financiers ont donc
occupé les derniéres années de sa vie, si graves qu’il n’a pas pu verser & Mantias la
dot stipulée pour le mariage de Plangon. II'nous faut en effet croire Mantithée sur
ce point3. Les allégations contraires de son adversaire ne sont appuyées sur
aucun témoignage; ils ont fait valoir des droits sur la dot de Plangon au moment
seulement o Mantithée eut réclamé celle de sa mére, pour compenser par cette

32 A 22; B 28. 59.

3 B 22,

34 B 20-24. Gernet suppose que, lors de la confiscation des biens laissés par Pamphile,
Mantias a pu faire valoir se droits sur la dot de Plangon par la voie d’un évemioxnuua. 11
nous parait difficile de I'admettre car, si les tribunaux ou les magistrats s’étaient prononcés
a ce sujet, leur verdict serait décisif dans la discussion qui nous occupe et ’on ne compren-
drait pas que les plaideurs ne s’y référent pas. Or Boi6tos n’a pas fait état d’une telle décision,
car Mantithée ne pourrait pas dire, 8’il I’avait fait, qu’il réclamait sans preuve la dot de
Plangon (B 21).




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 47

manceuvre les effets d’une restitution dont ils ne pouvaient pas efficacement con-
tester la légitimité. La conduite de Boi6tos, ses relations avec des sycophantes, le
montrent parfaitement capable d’un tel mensonge. En fait I'arbitre constitué pour
juger les revendications des deux fréres a débouté Boidtos sans qu’il fasse oppo-
sition & cette sentence3?; en revanche il a fait droit & la revendication de Mantithée
et Boi6tos a dii recourir, pour annuler I'effet de cette décision, & un artifice qui ne
peut pas ne pas nous inquiéter. La sentence prononcée, disait-il, ne le concernait
pas, puisqu’elle condamnait un nommé Boibtos, alors qu’il prétendait s’appeler,
lui, Mantithée?. C’est & la suite de cette manceuvre que Mantithée a di introduire
contre Boidtos le procés de nomine, ol sa position était moins forte et qu’il perdit,
puis engager pour que la dot de sa mére lui soit restituée, une nouvelle action inti-
tulée cette fois, paradoxalement, de Mantithée contre Mantithée. Wilamowitz
reléve avec humour, en considérant la confusion du second discours, qu’il a recouru
dans une mauvaise cause 4 un bon avocat, et & un mauvais avocat dans une cause
bien meilleure, de telle sorte qu’il n’a peut-étre pas eu plus de succés dans un cas que
dans 'autre®”. Quoi qu’il en soit, aprés avoir cru acquérir une somme considérable
par son mariage avec Plangon et contracter alliance avec une famille puissante,
Mantias perd au bout de quelques années tout espoir d’entrer en possession de la
dot promise et voit sa belle famille ruinée, privée de toute influence et de toute con-
sidération. Cela suffirait, étant donné les meeurs athéniennes, a expliquer qu’il
répudie sa premiére épouse pour faire une autre union plus avantageuse; cela
n’explique pas qu’il cesse de tenir pour sien 'enfant qu’elle lui a donné. Il a done
contre elle des griefs d’un autre ordre.

La vertu de Plangon lui inspire des doutes; il n’est pas convaincu que Boi6tos
soit véritablement son fils. Mantithée I'affirme et le répéte plusieurs fois3®; le
serment requis de Plangon prouve qu’il a bien mis en doute sa propre paternité.

Nous voyons ainsi qu’il y eut des incohérences ou, du moins, un revirement
dans la conduite de Mantias. Avait-il célébré avec hésitation la féte du dixiéme
jour de Boi6tos et connaissait-il déja les doutes qui se sont aggravés par la suite,
ou bien des informations plus tardives ’ont-elles persuadé aprés coup de son infor-
tune3® ? Il parait du moins certain que Plangon n’a pas été convaincue d’adultére,
car si son inconduite avait été diiment constatée, Mantias n’aurait pas eu a reculer
devant le procés aux fins de reconnaissance que Boi6tos lui intenta vingt ans plus
tard.

Le raisonnement nous a contraint & postuler un divorce entre Mantias et Plangon;
or I’étude des événements fait apparaitre deux raisons suffisant I'une ou 'autre &

38 B 17; cf. 31. % B 18.

37 Wilamowitz op. cit. 38 A 22. 33; B 9-10. 26. 41.

38 11 serait séduisant d’imaginer que Plangon, répudiée pour la ruine de sa famille, s’est
vengée de Mantias en s’accusant d’une infidélité imaginaire; elle aurait par cette fable si
bien réussi a le troubler qu’elle n’a plus retrouvé sa confiance, malgré toutes ses protestations,
quand elle I’a vu, lui faisant un crédit qu’elle n’avait pas prévu, repousser Boidtos et le
traiter comme un enfant étranger. Mais cette hypothese romanesque est extrémement
fragile.




48 Jean Rudhardt

I’expliquer. On ne saurait, comme le fait Miles, contester la réalité de ce divorce
en donnant pour argument que Mantithée n’en parle pas. Il ne pouvait en effet
le mentionner sans reconnaitre du méme coup le mariage de Plangon, sans ren-
forcer par conséquent la position de Boidtos, et, tant qu’il n’en était pas question,
celui-ci (dont nous ne connaissons d’ailleurs I’argumentation que d’une maniére
indirecte) avait avantage a le passer sous silence, puisqu’en insistant sur la répu-
diation de Plangon il risquait d’inspirer aux jurés des doutes sur la vertu de cette
femme et, par conséquent, sur sa propre légitimité.

Immédiatement aprés son divorce, Mantias épouse la veuve de Cléomédon.
On a de la peine & croire qu’il fasse un mariage d’amour — & supposer que les ma-
riages d’amour soient dans les moeurs athéniennes —. Polyaratos avait en effet
donné lui-méme sa fille & Cléomédon. Or Polyaratos est mort en 39940, Celle que
Mantias épouse vers 381 a au moins trente-cing ans!; elle est déja la mére de quatre
enfants. Si, comme nous avons tout lieu de penser, Plangon s’est mariée & I'dge
ol se marient habituellement les jeunes Athéniennes, elle est de plus de quinze ans
la cadette de celle qui va lui succéder; elle est en outre — c’est Mantithée lui-méme
qui nous 'apprend, beaucoup plus belle. En revanche la veuve de Cléomédon
apporte & Mantias 1’espoir d’une dot d’un talent ,’alliance de ses fréres Bathylle,
Ménexéne et Périandre dont la fortune est solidement assurée, puisqu’ils seront
bientot, et leurs fils aprés eux, chargés de triérarchie®?, et I'alliance plus lontaine
du grand général Chabrias®3.

A Tépreuve tous ces avantages ne font pas oublier &4 Mantias la jeunesse et le
charme de Plangon; 'infidélité qu’il lui connait ou lui préte n’a pas définitivement
tué l'attrait qu’elle exerce sur lui. A une époque que nous ne pouvons déterminer,
il renoue avec elle. Si nous nous rappelons que Plangon appartient alors & une
famille ruinée, incapable de la doter, nous ne serons pas étonné qu’elle accepte
cette nouvelle liaison, quelle qu’en soit la nature. Mantias lui assure une situation
trés confortable. §’il ne la regoit pas dans la demeure ou il éléve Mantithée, il pour-
voit pourtant largement & ses besoins; il 'entretient avec ses deux fils et lui permet
de mener grand train, entourée d’une nombreuse domesticité!4. Avec le temps, dans
la maison ou il I’a installée, les relations des deux amants deviennent quasi conju-
gales, et le plaideur peut dire, sans trop d’inexactitude, que Mantias avait deux
foyers?s.

Il devient maintenant utile de considérer la situation de Pamphile. Pamphile
est certainement moins 4gé que ses deux fréres, puisqu’ils se disputent seuls la
qualité de fils ainé. Il est donc né des relations que Mantias et Plangon ont renouées

40 Jgée V 9; cf. 5 et 34.

41 Cf. note 19.

42 Ménexéne triérarque: IG II12 1612. Périandre triérarque: IG II2 1611. Le fils de Bathylle
triérarque: IG II? 1631. Le fils de Périandre triérarque: 1G II? 1632.

43 B 24.

4 B 51.

45 A 26.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 49

aprés leur divorce et, trés probablement, aprés la mort de la seconde épouse de
Mantias. Il n’a par conséquent pas encore atteint dix-huit ans en 362; il n’a pas
qualité & cette époque pour agir en justice, et cela suffirait & expliquer qu’il ne
s’associe pas & I’action de Boi6tos contre Mantias. Comme nous le voyons toutefois
inserit dans la phratrie familiale avant la mort de son pére, nous devons admettre
qu’il atteint ’dge de I'adolescence avant 35748; cela nous permet de situer sa nais-
sance entre 380 et 370. On comprend & la rigueur, puisqu’il n’est peut-étre pas
encore majeur au moment ou s’engagent les contestations relatives & I'héritage de
Mantias, qu’il ne 8’y méle pas personnellement; mais on s’étonne qu’il ne soit pas
partie, une dizaine d’années plus tard, dans le procés relatif aux dots maternelles.
Il est vrai que Mantithée y désigne plusieurs fois la partie adverse par un pluriel
et parait englober ses deux fréres dans une méme hostilité”, mais sa plainte est
dirigée nommément contre Mantithée alias Boidtos, et ¢’est lui seul qu’il mentionne
lorsqu'il 8’exprime avec précision?®. D’une maniére générale la passivité de Pam-
phile dans une lutte aussi violente parait tout & fait remarquable. Boidtos est le
seul ennemi véritable de Mantias, puis de Mantithée. Cette réflexion peut éclairer
un probléme que nous n’avons pas encore soulevé. Comment le serment de Plangon
a-t-il pu contraindre Mantias & reconnaitre Pamphile ? La situation de cet enfant
est toute différente de celle de Boidtos et il ne suffit pas d’affirmer qu’il est né
de Mantias pour prouver sa légitimité, puisqu’il a été de toutes maniéres congu
apres le divorce de ses parents. Mantithée a beau dire en généralisant pour décon-
gidérer Plangon, que Mantias contestait la paternité de ses deux fils*®, on voit bien
en réalité que le probléme n’était pas 13. Mantithée lui-méme nous apprend que
la formule du serment proposé & Plangon comportait seulement le nom de Boi6tos;
c’est elle qui y a ajouté celui de Pampbhile, de sa propre initiative®, et ni Mantias
ni plus tard Mantithée, dont cette adjonction diminuait la part d’héritage, n’ont
protesté. Notons d’autre part que Mantias, en introduisant les deux fils de Plangon
dans sa phratrie, a di jurer qu’ils étaient nés d’un mariage légitimeS!. En ce qui
concerne Boidtos ce serment n’était pas embarrassant, mais il n’en va pas de méme
en ce qui concerne son frére cadet. On peut certes attribuer & Mantias I'art de la
restriction mentale, mais pourquoi aurait-il évité de mentionner son divorce, 8’il
avait eu I'intention de rejeter Pamphile ? Il nous faut admettre qu’il n’avait pas
cette intention. Cela nous laisse & penser qu’avec les années il considérait de nou-
veau Plangon comme sa femme. L’a-t-il réépousée ? Il nous parait difficile de le
supposer puisqu’il n’y est pas fait allusion dans le procés relatif & la question

46 Boidtos commence dés la mort de Mantias & manceuvrer pour rogner la part d’héritage
qui revient & Mantithée. Or, lors du second procés qui a lieu vers 345, les manceuvres de
Boidtos durent depuis onze ans (B 3. 42-43). Mantias est donc mort vers 357-356.

7 B 1. 2. 11. 23. 55. 56. 57. 58. 61.

48 B 16. 17. 18. 20. 21. 22. 27. 28. 29. 30. 39-44. 45-50. 51-64. 59-61. Tous les développe-
ments étrangers & la cause (B 32ss.) visent & déconsidérer Boidtos; ils ne concernent pas
Pamphile.

49 B 9-10. 26. 50 A 4.

51 Isée VII 16; VIII 19-20; And. I 127; Dem. LVII C. Euboulide 54; [Dem.] LIX
C. Nééra 59-60.

4 Museum Helveticum




50 - Jean Rudhardt

dotale, alors qu’un second mariage et, par conséquent, la reconstitution d’une
dot pour Plangon auraient fourni & Boidtos un argument décisif. Mais un nouveaun
mariage n’était peut-étre pas nécessaire pour rétablir Plangon dans une condition
trés proche de la condition d’épouse. Telle est du moins I’hypothése que nous for-
merons. Le divorce comporte essentiellement le renvoi de la femme répudiée
dans la maison paternelle et la restitution de la dot52. Or la dot de Plangon n’a pas
été restituée puisqu’elle n’a jamais été versée, et Mantias I’a réinstallée dans I'une
de ses maisons. Les rites nuptiaux accomplis jadis ne sont pas abolis; la situation
de Plangon reconquise n’est pas différente de ce qu’elle était avant son divorce.
Nous constatons en effet, en étudiant les discours de Démosthéne contre Onétor,
que 'on peut tenir une Athénienne pour mariée aprés son divorce encore, méme
si ce divorce a été enregistré par I'archonte. Gernet note justement & ce propos:
«dans le mariage grec ce qu’on retient au premier chef, c’est la cohabitation »8,
Certes nous avouerons que la situation de Plangon conserve un caractére équi-
voque et mal défini, mais, comme le mariage ressortit en premier lieu au droit
des familles et non & celui de la cité, Mantias pouvait la considérer comme une
épouse tant que ses fréres ne revendiquaient pas sur elle leurs droits de tutelle.
Peut-étre est-ce pour assurer cette situation par une déclaration publique qu’elle a
ajouté le nom de Pamphile & celui de Boi6tos, lorsqu’elle a dii affirmer devant I’ar-
bitre la paternité de Mantias. Quoi qu’il en soit, celui-ci pouvait préter honné-
tement le serment requis lorsqu’il introduisit Pamphile dans sa phratrie. Notons
a ce propos que Pamphile a trés probablement lors de cette cérémonie I'dge habituel
des enfants présentés, tandis que I'inscription de Boi6tos est évidemment une ins-
cription retardée.

Quelle qu’en soit la vraisemblance et méme si elles expliquent correctement
les relations de Mantias avec ses deux femmes et ses trois enfants, nous avouerons
que ces conclusions ont un intérét purement anecdotique; mais elles vont nous
permettre d’aborder un probléme plusimportant. Quelle est la situation de Boi6tos ?
Comment se fait-il que cet enfant issu d'un mariage légitime ait eu & lutter pour
se faire reconnaitre? Par quel acte, aprés la décision arbitrale, a-t-il été rétabli
dans ses droits ?

Avec Photiades, Gernet explique son aventure de la maniére suivante. Aprés
avoir reconnu Boidtos, comme il convenait pour un fils né d’un mariage légitime,
Mantias I'aurait ensuite répudié par la voie d'une dmoxrjgvéic; contraint par la
ruse de Plangon, il 'aurait ensuite adopté pour restaurer sa paternité. Nous avons
de la peine & admettre cette interprétation, malgré toute la force que I'autorité
de Gernet lui confére.

La procédure de répudiation d’un fils nous est mal connue®*; les lexicographes

82 Cf. Beauchet I 317ss.; Lipsius 486ss.

8 Dem. XXX-XXXI C. Onetor 1. II passim. Cf. notice de Gernet.

84 Sur I’dmoxrjovéic Beauchet II 128ss.; Lipsius 502ss.; Albertoni, L’apokeryxis, contrs-
buto alla storia della famiglia (Bologne 1923); Photiades op. cit.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 51

Ammonius, Hésychius, Suidas, Thomas Magister, les auteurs du lexique de Séguier
et de 'Etymologicum Magnum, sont les seuls qui nous en précisent la nature®.
Ce sont des témoins bien tardifs, évidemment, mais leurs dépositions pour une fois
concordent. Elles sont en outre confirmées par une anecdote relative & Thémistocle,
anecdote controuvée sans doute, mais connue de Cornélius Népos, d’Elien, de
Plutarque, et certainement conforme aux usages antiquess. Or elles définissent
Vdmoxripvéic, ou répudiation, comme une mesure pénale prise par le pére contre
un fils coupable et non comme le désaveu d’un enfant dont il contesterait la pater-
nité. 8i donc Mantias avait pris contre son fils une telle sanction, on ne voit pas
'objet de la manceuvre de Boi6tos et le serment de Plangon serait demeuré sans
effet, puisqu’aussi bien le pére répudie pour I'indignité de sa conduite un fils dont
il avoue la paternité. Gernet ne I'ignore évidemment pas, mais il suppose que
I'éroxrjovéis est aussi «la forme du désaveu de paternité & 1'égard des enfants
adultérins ou supposés»?. Cette hypothése, qui ne repose sur aucun document
hormis notre discours qu’elle vise 4 expliquer, nous parait en désaccord avec I'en-
semble des usages qui régissent I’admission dans une famille athénienne. Un enfant
grec, en effet, n’appartient pas & la famille de son pére, il n’est pas reconnu, du
simple fait de sa naissance dans la maison familiale. Non seulement un pére qui ne
veut pas élever un enfant est en droit de ’exposer mais, s’il renonce & cette mesure
probablement exceptionnelle, il ne lui suffit pas de le laisser grandir pour qu’il soit
légalement considéré comme son fils. Il doit lui donner un nom et accomplir pour
lui plusieurs rites qui ont pour effet de I'introduire dans la communauté familiale,
de le faire connaitre aux différents cercles de ses proches et enregistrer parmi eux.
L’homme qui doute de sa paternité n’a donc pas besoin de désavouer son enfant,
il lui suffit de ne pas accomplir les cérémonies et les formalités requises pour I’éta-
blir dans ses droits; comme elles se distribuent sur plusieurs années, il a le temps
de peser longuement sa décision. Ces conclusions ne sont pas nouvelles: ce sont
celles de Lipsius®. Une action en désaveu de paternité n’a donc pas de raison d’étre
dans le droit athénien, et I’on ne peut supposer que I'dmoxrjovéic en ait jamais
tenu lieu. On attend en revanche que la loi protége ’enfant & qui son pére refuserait
indiiment de conférer une qualité & laquelle sa naissance lui donne droit. Or il
semble bien que la loi permette & cet enfant, lorsqu’il devient majeur, d’attaquer
son pére défaillant et d’ouvrir contre lui une action aux fins de reconnaissance®.

58 Ammonius (ed. Valkenaer 19) s.v. dnoxrjovxroc; Hesych. s.v. dmoxrjgvxros; Suid.
8.v. dnoxnguvxtov, 8.v. éxmolnrov; Thomas Magister 37; Pollux IV 93; Lexique de Seguier
= Bekk. Anecd. I 215. Cf. en outre Bekk. Anecd. I 247; Etym. M. s.v. éxnoinroc T marol.
Tous ces textes se ressemblent et disent & peu prés comme Hésychius: dnoxrpvxros- 6 én’
duagriuact éxmecaw tijs marpgas olxlag ou comme Suidas ... ¢ dmoxrjovxros éni xoldoe:
éxPdilerar x.T.A.

8 Corn. Nep. Them. I; El. V.H. I1 12; Plut. Them. IT 7-8. Il faut noter que les textes clas-
siques qui nous renseignent plus ou moins directement sur la procédure de répudiation
s’accordent parfaitement avec les sources tardives que nous venons de citer. Cf. notamment
Hdt. I 59; Eur. Alc. 737; Plat. Lois 928 d. 929 d; Aristot. Kth. Nic. VIII 14, 4, 1163 b.

57 Gernet 10-11. 88 Tipsius 505.

59 C’est également I'opinion de Lipsius.




52 Jean Rudhardt

Nous savons en effet que Boidtos intente dés qu’il le peut un procés & Mantias pour
obtenir sa légitimation.

Compte non tenu de cette déduction, nous pourrions directement conclure du
discours de Mantithée que Boidtos n’a pas été répudié par la voie d'une dmoxrjpvéis.
On comprendrait mal en effet, 8’il avait fait I'objet d’une mesure aussi solennelle,
que Mantithée ne le mentionne pas; or au moment oli, pour mettre en évidence
I’étendue du pouvoir paternel, Mantithée signale I'existence de la répudiation,
il ne dit rien dont nous puissions inférer que cette procédure a été appliquée &
son adversaire®; s’il possédait un pareil atout comment ne P'aurait-il pas joué ?
Gernet tire argument d’une phrase de notre second discours: on pourrait «pour-
suivre (Boidtos) pour usurpation du droit de cité, en disant que son pére a nié
par un serment qu’il soit de lui». «Ce serment (dwwpoosia)», dit Gernet, «ne peut
guére étre le serment introductif d’instance (généralement appelé dvrwuooia).
C’en devait étre un qui accompagnait I’amoxrjgvéic en cas de désaveu de paternité
et qui garantissait la sincérité ou la valeur de cet acte»®1. Avouons que cette note
est surprenante. Le nom diwpocia et le verbe correspondant diduvvuar désignent
souvent le serment introductif d’instance chez Antiphon, chez Isée, chez Lysias,
chez Platon, dans la Constitution d’Athénes et chez Démosthéne lui-mémeS2.
Pourquoi donc supposer qu’il désigne ici le serment de I’ dmoxrjpvéis, alors qu’on
ne préte cet acte de répudiation & Mantias que par hypothése, qu’on ignore si
cet acte comporte normalement un serment, et qu’on sait en revanche que Mantias
a dii jurer quand Boi6tos a introduit contre lui une action en reconnaissance de
paternité. A y regarder de prés d’ailleurs les termes employés par le plaideur mon-
trent qu’il 8’agit bien du serment que Mantias a prété & ce moment. Les parties
prétaient en effet des serments contradictoires ol se trouvait défini’objet dudébat;
or Mantithée reproduit & peu de chose prés la plainte de Boibtos: éduxdlerd uov
1@ Tatpi pdoxwy vios elvar éxelvov, il intenta une action contre mon pére en affir-
mant qu’il était son fils », et le serment de Mantias constitue I’exacte contrepartie
de cette formule: diourduevosc 6 marne odx &pn tovrov vicv avrod elvat, «asser-
menté, mon pére nia que Boidtos soit son fils».

Mantias n’a donc pas répudié son fils par un acte solennel et public, il a sim-
plement négligé d’achever les formalités et les rites constitutifs de sa reconnais-
sance.

Par quels actes, d’autre part, Mantias a-t-il rétabli Boiétos dans ses droits,
lorsqu’il y fut contraint aprés le serment de Plangon ?

6 A 39. 81 B 41. Gernet 45 note 1.

82 J] est vrai que didurvuar désigne le plus souvent le serment introductif d’instance dans
les causes de meurtre Ant. I 28; V 88; VI 16. 49. 51; Lys. ITT 1. 4. 21; X 11; Dem. XXIII
C. Aristocr. 63. 67.69; XLVII C., Everg. et Mnes. 70. 73; [Dem.] LIX C. Nééra 10. Mais cet
emploi n’est pas exclusif. Il désigne chez Platon le serment prété par les parties lors du
procés de Socrate (Plat. Apol. 27 ¢), il signifie, dans un texte aussi technique que la Consti-
tution d’Athénes d’Aristote, d’une maniére générale les serments introductif d’instance
dans toutes les causes privées (Aristot. A%. IloA. LVII 1).




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 53

Gernet nous dit: par une adoption. Il atténue sans doute cette affirmation.
«La vérité c’est qu’il ne faut pas étre ici trop légiste: par devant la phratrie, 'adop-
tion, en tant que telle, n’était pas considérée comme un cas spécial: la formalité
était la méme dans tous les cas d’‘introduction’, I'essentiel étant que I'enfant fiit
présenté comme fils d’un tel. La déclaration du pére pouvait se confondre avec une
reconnaissance de paternité ». Gernet conclut pourtant: «Il reste que la seule caté-
gorie juridique qui piit s’appliquer aux fils de Plangon, c’est celle de I’adoption »%3.
Trés sensible & la parenté qu’il reléve entre tous les cas d’«introduction », nous sou-
lignerons comme lui la ressemblance de la reconnaissance de Boistos et de I'adop-
tion, mais nous lui donnerons un sens différent et, en nuancant sa pensée, nous
serons entrainé & rejeter sa conclusion.

Notons d’abord que la loi interdit & I'Athénien d’adopter quand il a déja un fils
de par le sang®; or Mantias reconnait Boi6tos au moment ol il a déja un tel enfant
dans la personne de Mantithée; cette circonstance montre & elle seule que la recon-
naissance de Boi6tos ne peut étre assimilée sans difficulté & une adoption.

I1 est vrai que le plaideur la désigne par les mots moweloda et moinots, qui signi-
fient trés souvent I'acte de 'adoption. Gernet reléve pourtant avec pertinence qu'’il
n’emploie jamais le composé elomoteiottar; or ¢’est ce mot seul qui désignel’adoption
sans trop d’équivoque. En reprenant une remarque faite par des savants du siécle
dernier, notamment par Otto Miiller, nous montrerons que le verbe simple a un
sens plus étendu%. Ce sens, nous essayerons de le préciser.

Considérons d’abord quelques passages significatifs des plaidoyers de Mantithée.
Nous y traduirons provisoirement le verbe moisicat par «adopter », bien que cette
traduction soit inadéquate. «Si mon pére ne t’a pas adopté, bien que tu fusses né
de lui», dit-il, «ce n’est pas moi qui suis coupable ». Cette phrase ne se rapporte
pas & la situation récente des deux demi-fréres; le contexte montre qu’elle con-
cerne I'enfance de Boi6tos, soit donc une époque ot son adoption n’aurait pas cons-
titué un acte spécifique destiné & légitimer aprés coup un individu né de pére plus
ou moins incertain, mais un acte normal, semblable & celui que n’importe quel
Athénien accomplit pour chacun de ses fils. Une autre phrase le confirme: «... Il ne
reste méme pas (3 Boidtos) la possibilité de prétendre que son pére I'a adopté alors
qu’il était petit, puis dépouillé de ses droits lorsqu’il eut grandi, en obéissant &
quelque rancune contre la mére de mes adversaires...»®?. En quoi cette adoption
efit-elle en effet consisté, si elle devait avoir pour objet un petit enfant né de la
femme légitime de ’adoptant, quel caractére efit-elle possédé qui la distinguét

83 Gernet 8 note 2.

84 Beauchet IT 1-72. Lipsius 508ss.

85 Gide Caillemer, Art. Adoptio in Daremb.-Saglio: «... les mots motcicfar et autres ... im-
pliquent une idée plus générale que celle de I’adoption, et s’appliquent & tout acte par
lequel on peut se donner un fils.» Otto Miiller 712ss. «Meiner Meinung nach wird der Aus-
druck moteiodar miBverstanden ..., vidy moweioPar heilt ganz allgemein ‘jem. als Sohn an-
erkennen’.» C’est, 4 notre avis, Miiller qui a le plus justement indiqué le sens de mocciodac.
La thése que nous exposons est le développement de celle qu’il a introduite.




54 Jean Rudhardt

des formalités normales de la reconnaissance ? On ne peut prétendre que Mantithée
exprime son doute sur la qualité d’épouse de Plangon en employant le verbe
mowtodai, car la loi des phratries interdit ’admission de tout enfant qui ne serait
pas né d’une épouse légitime®; Mantithée ne saurait par conséquent prononcer ce
verbe — quelle que soit la nature de la mo(nois & laquelle il pense — sans admettre
implicitement que Plangon a été tenue, serait-ce & tort, pour une femme mariée.
C’est bien ce qu’il fait ici, puisqu’il reproduit pour le réfuter un argument de son
adversaire.

Wyse, qui veut nous interdire de tirer le moindre argument de passages sem-
blables de Démosthéne, prétend quel’avocat fait un usage abusif du verbe motciodat.
C’est, nous dit-il, improprement que le plaideur emploie un mot signifiant adopter
et dans une intention injurieuse, pour déconsidérer son adversaire®. Cette thése
nous parait insoutenable. Remarquons d’abord que I’adoption n’a jamais passé
pour injurieuse au jugement des Athéniens; elle est au contraire une marque d’es-
time, de confiance, dont celui qui en est 'objet tire de la fierté et dont il prétend
se montrer digne. Ce n’est pas le verbe motelodar que 'avocat emploie pour décon-
sidérer son adversaire, ce sont les verbes fid{eodat et GrayxdleaBat?, &tre forcé ou
étre contraint, qu’il répéte avec complaisance; Boidtos n’est pas méprisable &
ses yeux parce que Mantias I'a adopté, mais parce qu’il I'a adopté contre sa volonté,
par obligation, sous la contrainte qui résultait pour lui du serment de Plangon.
Mais produisons surtout une phrase du second discours de Mantithée. «Mantias »
dit-il «m’a adopté et m’a élevér, dué 62 xai émocito xatl émaidever™. Comment
pourrait-il avoir une intention injurieuse, alors qu’il parle de lui-méme, et pour-
quoi, dans ces conditions, détournerait-il le verbe motelottat de son sens véritable ?
Il nous faut admettre que ce verbe n’a aucune valeur dépréciative et qu’il ne signifie
pas exactement une adoption, puisque Mantithée est incontestablement un fils
de par le sang. Comme il est non moins incontestablement un fils légitime, il nous
faut admettre que ce verbe ne peut pas davantage signifier «légitimer par voie
d’adoption », comme le veut Paoli’?; Lipsius note fort justement d’ailleurs que la
légitimation d’un enfant naturel n’existe pas en droit athénien’. Enfin, puisque
Mantithée n’a jamais été désavousé, il est vain de supposer, avec Gernet, que notre
verbe désigne un acte d’adoption qui pourrait étre & I'occasion employé pour ré-
intégrer dans la famille un enfant répudié.

:: %;Tée VII 16; VIII 19-20; Dem. LVII C. Euboul. 64; [Dem.] LIX C. Nééra 59-60.
yse 718.

70 Bualeodar A 33; cf. A 20. dvayxdleodar A 4. 18, 20. 21. 32. 33; B 2. 11. 28. 54. L’intention
injurieuse de Mantithée lorsqu’il affirme que Mantias a été contraint malgré lui de recon-
naitre Boi6tos ne fait pas de doute. Le caractére déshonorant de cette contrainte apparait
avec une particuliére évidence dans la phrase que voici: «8’il y a deux Mantithée, fils de
Mantias, on demandra nécessairement lorsqu’on entendra ce nom, duquel il s’agit, et I’'on
dira alors pour te désigner: ‘celui que son pére a été contraint de reconnaitre’. Pourquoi
donc tiens-tu & obtenir ce résultat ?» (A 36.)

1 B 26.

2 Paoli 276-277.

" Lipsius 508; c’était déja I’opinion de Beauchet (526ss.).




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 55

Deux autres textes cités par O. Miiller confirment ce que Mantithée vient de
nous apprendre: la mo{nois peut avoir pour objet des enfants de par le sang, que
leur pére tient, ou veut faire passer, pour légitimes. Aprés avoir, dans un moment
de colére contre sa femme, juré que 'enfant qu’elle lui présente n’est pas de lui,
Callias prononce un serment contraire au précédant et introduit cet enfant dans
une phratrie, lorsque sa femme 1’a reconquis. En traitant ainsi cet enfant qu’il
donne, & juste titre ou non, pour son fils 1égitime, Callias accomplit un acte qu’An-
docide désigne par le verbe moieiodat™. Trompé sur 'identité de sa femme, Phrastor
la répudie quand il découvre qu’elle n’est pas Athénienne; or elle est enceinte;
il se laisse attendrir et tente de reconnaitre I’enfant qu’elle met au monde; il veut
I'introduire dans son genos et dans sa phratrie mais, comme les membres du genos
le somment de jurer que I'enfant est né d’une Athénienne, son épouse légitime, il
recule devant ce parjure et renonce a son projet. Or 'acte auquel il envisage de
soumettre, comme si ¢’était un fils légitime, ’enfant que Iui a donné une épouse
étrangére, est encore une fois désigné par le verbe motetodai™,

Il ne s’agit d’une adoption ni dans le cas de Callias, ni dans celui de Phrastor,
puisqu’ils prétendent I'un et I’autre introduire dans la phratrie des enfants dont
ils avouent la paternité et, bien que la qualité de ces enfants paraisse douteuse,
il ne s’agit pas de la légitimation d’un enfant naturel, puisque la woinoi est con-
damnée comme frauduleuse dans la mesure précisément ol leur naissance est
irréguliére; elle a pour seuls objets autorisés des enfants dont la légitimité est par
elle-méme incontestable.

Nous avons sans doute affaire & des personnages dont les déclarations paraissent
suspectes ou contradictoires: ¢’est justement pour cette raison que nous entendons
parler d’eux et mentionner & leur sujet un acte que I'on passe sous silence, tant il
va de soi, quand il 8’agit d’individus dont la conduite ne donne prise & nul soupgon.

Le verbe moteiodar est d’ailleurs employé par Démosthéne dans un autre discours
encore, avec la valeur que nous lui reconnaissons dans les plaidoyers de Mantithée.
«On voit bien», dit 'adversaire d’Euboulide, «que mon pére n’est pas le premier
qui a pris ma mére pour épouse, qui en a adopté les fils (waidas momoduevog), qui
en a donné la fille en mariage, ¢’est Protomachos, dont les actes, bien qu’il soit
mort, attestent que cette femme est citoyenne d’Athénes»™*, La locution maidas
moteiodar ne peut évidemment pas, dans ce contexte, vouloir dire «adopter»,
puisque les enfants dont il s’agit appartiennent par le sang et d’une maniére
légitime au pére qui les fait entrer dans sa famille; elle ne peut pas davantage
signifier «engendrer», «avoir des enfants», comme I'indique la traduction de
Gernet™. Jointe aux formules (yvvaixe) Aafdw et fvyarée’ éxdods, qui ont 'une
et 'autre un sens social précis, elle doit avoir une valeur correspondante de méme
ordre, et 'acte qu’elle désigne, puisqu’il prouve la citoyenneté d’une mére, n’est

74 And. I Myst. 124.

7 [Dem.] LIX C. Nééra 55ss.

%a Dem. LVII C. Buboulide 43.

b Ed. Les Belles Lettres (Paris 1960).




56 Jean Rudhardt

pas un acte biologique mais un acte civil, que I'on peut accomplir seulement pour
les enfants nés d’une Athénienne?".

Une phrase de Mantithée que nous avons déja citée montre en outre que c’est
un acte normal, au bénéfice duquel tout Athénien a le droit d’étre placé. « Si mon
pére», dit-il, «n’a pas accompli pour toi de moinotg, bien que tu fusses son fils,
ce n’est pas moi le coupable énei #ywy’ 098’ i va udAio?’ 6 matie dvra o’ Eavrod um
Emoteit’ aduxedd »8. Dégageons de cette phrase tout ce qu’elle implique: si Boidtos
est le fils de Mantias, il a droit & une mo{7nois; comme il ne I'a pas obtenue, une injus-
tice a été commise; cette injustice, Mantithée refuse d’en assumer la responsabilité,
car c¢’était & Mantias d’accomplir I'acte négligé. Le contexte du discours nous in-
dique et la plainte de Boi6tos contre Mantias nous permet de préciser en quoi il
se trouvait 1ésé par cette négligence: elle le dépouillait des droits afférents & la
filiation légitime. Cette analyse confirme donc une de nos déductions précédentes:
le désaveu de paternité ne consiste pas dans un acte spécifique; il s’exprime dans
le non-accomplissement d’un acte contraire, et regoit de cette abstention seule sa
pleine efficacité. Si nous pensons qu’il suffit de ne pas I'accomplir pour dépouiller
un fils des avantages et qualités auxquels sa naissance lui donne droit, nous mesu-
rerons I'importance d’un tel acte; nous comprendrons qu’il soit désigné, ainsi que
nous venons de le découvrir par le verbe motcio®at — qui signifie proprement une
création”™. Méme si I'usage qu’il fait de ce mot en atténue parfois la force, le grec
lui conserve ou sait lui restituer son sens le plus complet, puisque Mantithée fait
de yeyovawg «&tre né », un synonyme de swemoinuévog «avoir été créé»™s. En considérant
que cette «création» établit dans ses droits l’enfant légitime, nous préférons,
dans les textes que nous avons déja cités et dans quelques autres, traduire le verbe
moweloPar par «reconnaitre» et moinois par «reconnaissance», plutét que par
«adopter » et cadoption », mais on voit déja qu’il ne 8’agit pas d’une simple forma-
lité d’état-civil. C’est un acte qui a pour objet les enfants de naissance 1égitime et
qui, constituant la reconnaissance de leurs droits, fait d’eux les membres d’une

famille, les enfants d'un pére déterminé, un acte, en d’autres termes, qui crée la
filiation.

Dans quels gestes consiste-t-il ? _

Lorsqu’il se voit obligé de reconnaitre Boidtos, Mantias le présente aux membres
et le fait inscrire sur le registre de sa phratrie. «Il fut contraint de les introduire dans
sa phratrie», écrit Mantithée «et il fit inscrire celui-ci sous le nom de Boidtos,
celui-13 sous le nom de Pamphile»™, Il accomplissait ainsi deux opérations dis-

76c Nous comprenous done naidas (viods) moimoduevos et sommes confirmés dans cette
interprétation par le parallélisme maidas moinoduevos ... dvyarép’ éxdovs.

76 A 35.

7 Nous n’oublions évidemment pas que 'expression compléte est vidv mocciodal Twva:
Nous tenons seulement & montrer que, dans cette expression, que 1’attribut vid» soit ex-
primé ou sous-entendu, le verbe moiciofar a un sens extrémement fort.

:: % 1? dte uév toirov ovx Enowel® d matrg ... 8’oppose A éneddy & offrw yeyovds ...
11.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 57

tinctes, comme le montre une phrase du premier discours: « Mantias les introduisit;
il les reconnut, bref, pour passer sous silence les intermédiaires, il les fit inscrire
dans sa phratrie, celui-ci sous le nom de Boi6tos, le second sous le nom de Pam-
phile »*0. Malgré les incertitudes et les contradictions de nos sources, il semble bien
que plusieurs années séparent normalement I'une de I’autre ces deux cérémonies®!;
aucune loi sans doute n’en fixait la date d’'une maniére catégorique, mais nous
entrevoyons des habitudes générales: les fils des Athéniens étaient le plus souvent
présentés aux phratéres dans leur petite enfance, puis inscrits sur le registre de
la phratrie au moment de leur puberté. Les deux cérémonies qui se déroulaient
lors des Apatouries étaient consacrées, la premiére par 'offrande du ueiov, I'autre
par le sacrifice du xovpeior. Dans le cas d’une reconnaissance tardive comme le fut
celle de Boidtos, ces deux cérémonies ont été beaucoup plus rapprochées, Ont-elles
eu lieu toutes les deux lors des mémes Apatouries ou furent-elles célébrées & une
ou deux années d’intervalle ? Il est difficile d’en décider; toutefois, dans la phrase
que nous avons citée, I'incise « pour passer sous silence les intermédiaires » semble
indiquer que du temps s’est écoulé entre la premiére et la seconde. Quoi qu’il en
soit, Mantias les accomplit 1'une et I'autre pour conférer a Boidtos la qualité
qu’il revendique.

Sont-elles seules constitutives de la reconnaissance ? Il ne le semble pas, bien
qu’elles en soient certainement aux yeux du plaideur les gestes les plus significatifs.
Elles ont du moins un corollaire naturel: la présentation au déme et I'inscription
sur le registre lexiarchique. Un raisonnement spécieux de Mantithée met bien en
évidence la complémentarité des deux introductions. Son adversaire se prétend
plus 4gé que lui: «Vous connaissez tous», réplique-t-il, «le moyen de calculer les
adges conformément & la justice. Quel est ce moyen ? C’est de compter & partir du
jour ol le pére a reconnu ses enfants. Or Mantias m’a fait inscire sous le nom de
Mantithée sur le registre du déme avant d’introduire celui-ci parmi ses phratéres.
Ce n’est donc pas seulement le temps écoulé, c’est la justice qui me donne droit
de porter le nom réservé au fils ainé»2. La moinoig, nous le voyons, conduit &

80 A 4. Cf. en outre sur ces introductions A 21. 29. 30. 32. 36.

81 T1 ne saurait &tre question de traiter ici les problémes que pose I'introduction d’un enfant
dans la phratrie: ils mériteraient une étude spéciale. Nos sources sont constituées d’une
part par les lexicographes et les scholiastes (notamment Poll. IIT 51. 52. 53; VIII 107.
Suid s.v. ’Anarodoia; Et. M. 533, 29ss. s.v. xodgetov et xovpedtic Bekker Anecd. 416-417;
Schol. Aristoph. Gren. 798; Schol. Plat. Tim. 21 b) et d’autre part par les orateurs (notam-
ment Dem. XLIII C. Macartatos 11-15. 81-82; LVII C. Euboulide 53-64; Isée VI 21-22;
IIT 73-76. 80; VIII 19-20; XII 3; Lys. XXX 2) et les textes épigraphiques, en premier
lieu la fameuse inscription des Démotionides. Si les sources de la premiére catégorie at-
testent en général les deux cérémonies d’introduction, cette dualité n’est pas immédiate-
ment apparente dans celles de la seconde catégorie. Un examen attentif nous contraint
pourtant & admettre qu’il y a bien deux cérémonies distinctes, comme il y a deux types
d’offrande. C’est 1a conclusion qu’admettent & quelques nuances prés A. Mommsen, Feste
232; Wilamowitz 271; Samter, Familienfeste der Griechen und Romer 69; Deubner, Atlische
Feste 237ss.

82 A 29. Gernet met Tovrovs entre crochets: i juste titre, nous semble-t-il. Cette méme
corrélation entre I'inscription dans le déme et l'inscription dans la phratrie est suggérée
par A 21.

5 Museum Helveticum




58 Jean Rudhardt

Pinscription sur le registre lexiarchique; elle y aboutit naturellement et s’achéve
dans cet acte, le dernier que le pére accomplisse pour son fils en qualité de xdguoc,
au moment ol il le libére de toute tutelle pour faire de Iui un citoyen de plein droit.
Aboutissement de la moinoig, cette inscription peut toutefois en étre distinguée,
puisqu’elle vaut au sein de la cité, alors que celle-1a crée une relation essentiellement
familiale; mais, en établissant cette distinction, il ne faut pas oublier que des
relations complexes unissent la famille & la cité, et que la participation d un individu
au corps politique est définie par son appartenance & des groupements de nature
ou de forme gentilice.

La reconnaissance comprend d’autre part des actes antérieurs & I'introduction
dans la phratrie. Boidtos prétend que son pére I’a reconnu alors qu’il était tout
petit®3, Cette reconnaissance d’un enfant en bas 4ge ne peut étre I'inscription sur
le role des phratéres, toujours plus tardive. Elle pourrait consister dans la premiére
présentation & la phratrie, mais ce n’est pas cette cérémonie que Boi6tos invoquait:
il affirmait que son pére avait célébré pour lui la féte du dixiéme jours?. Ce n’est
pas ici le lieu d’étudier cette féte; disons simplement qu’il s’agit d’une cérémonie
célébrée & I'intérieur de la famille une dizaine de jours aprés la naissance d’un
enfant; elle comporte un sacrifice suivi d’un repas et, acte décisif dans la discussion
qui nous occupe, 'imposition d’un nom au nouveau-né®s. Que cette imposition du
nom appartienne a la woinotg, la discussion par Mantithée des arguments de Boi6tos
vient de nous le montrer; une disposition légale le confirme: I'acte opposé & la
moinois, I'amoxrovéic ou répudiation, comprend le retrait et la radiation du nom
octroyé.

La cérémonie du dixiéme jour, avec son sacrifice, est une féte religieuse; 'enfant
est présenté puis inscrit parmi les phratéres lors d’une autre féte rituelle, celle des
Apatouries; sa présentation et son inscription sont consacrées chacune par une
offrande spécifique; la victime sacrifiée lors de son inscription est partagée entre
tous les phratéres, et il suffit qu'un seul d’entre eux refuse cette communion
pour que I'enfant soit rejeté de la phratrie et, par conséquent, déchu de sa légiti-
mité®, Nous nous sommes limités & I'examen de deux discours; de nombreux
documents en confirment les conclusions; ils nous apprennent en outre que les
pratiques mentionnées sont observées par tous les Athéniens. La liste n’en est

83 B 27 et 29.

84 A 22; B 28 et 59.

85 Deubner nous semble avoir montré d’une maniére concluante que les érudits anciens
se trompent, en confondant plusieurs cérémonies. Il convient de distinguer les Amphi-
dromies, qui se déroulent le cinquiéme jour aprés la naissance, de la féte liée & 'imposition
du nom. Celle-ci a lieu le septiéme ou le dixiéme jour (Deubner, Die Gebrduche der Griechen
nach der Geburt [Rh. Mus. 1952] 374ss.). Dans les discours contre Boi6tos, le plaideur men-
tionne exclusivement la féte du dixiéme jour; c’est la seule, par conséquent, dont nous
fassions état. Elle nous parait d’ailleurs plus habituelle & Athénes (Eur. fr. 2 N.; Aristoph.
O1s. 922 et Schol. 494 ; Isée 111 33, et lexicographes) que celle du septidme jour, mentionnée
une fois par Aristote et par Harpocration (Aristot. Hist. An. 588 a 8-10; Harp. s.v. ‘Efidevo-
Jtévov). Nous sommes enclins & penser qu’elles ont I'une et I’autre la méme fonction; la
différence des dates tenant & des différences de traditions locales ou familiales.

86 Jsée ITI 73. 75. 76. 80; VI 21-22 (cf. Dem. XLII C. Macartatos 14 et 82).




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 59

pas compléte; il faudrait ajouter & la cérémonie du dixiéme jour, telle que nous
I'avons décrite, le rite des Amphidromies®?, compléter la double introduction dans
la phratrie par la confirmation des Xoai®”*, et la participation annuelle aux Apa-
touries; rappeler la présentation de ’enfant & ’autel d’Apollon Ancestral et aux
autres lieux de culte®, Ce que nous avons dit suffit & montrer que la reconnaissance
comprend un ensemble d’actes & la fois civils et religieux. Ils visent, par une opé-
ration rituelle, & intégrer I’enfant dans les organismes complexes de la scciété athé-
nienne, en premier lieu dans la famille, dans la phratrie et, par ces intermédiaires,
dans la cité; ils sont avant tout une initiation aux cultes de ces communautés mais
cette initiation confére & celui qui en est I’objet des priviléges matériels et des
droits. Mantithée définit I'effet de la moinaic dans une formule extrémement signi-
ficative: icpdv, oofwv ueréyeic, «Tu as part & nos cultes et & nos biens »®®,

La moinowg, qui se caractérise ainsi clairement par ses effets, ne se laisse définir
complétement par aucun des actes visibles qui la constituent. Nous ne cacherons
pas que cette situation nous a embarrassé; nous avons hésité avant de consentir &
reconnaitre qu’un acte d’une telle portée n’est signalé par aucun geste spécifique
et comprend des étapes si nombreuses, étalées sur tant d’années, que nous ne sau-
rions dire exactement quand il est accompli; les textes nous ont pourtant imposé
cette conclusion. Ils lient la reconnaissance & l'introduction dans la phratrie et
a I'inscription sur le registre de ses membres comme & des actes qu’elle comprend
ou qu’elle entraine, mais ils ne I'identifient exactement & aucun d’entre eux;
nous avons en outre constaté qu’ils la rapprochent aussi bien de I'inscription sur
le registre du déme et de la féte du dixiéme jour. Nous pourrions supposer que ces
rapprochements indiquent seulement la parenté d’actions complémentaires ou
concurrentes, parfaitement distinctes les unes des autres: les cérémonies ou les
formalités que nous avons énumérées précéderaient ou compléteraient la woinotg
qui consisterait, elle, dans un acte spécifique réductible a nulle d’entre elles; mais
un fait s’oppose & cette interprétation: lorsque 'orateur veut donner un contenu
a 'idée de moinos, il évoque 1'une ou ’autre des actions concrétes que nous avons
dites. Nous en sommes donc bien réduit & définir la olnous par sa fin, a la fois civile
et religieuse, puis & énumérer les cérémonies diverses qui doivent y concourir.

Une circonstance parait s’opposer & cette conclusion. Parmi tous les actes cons-
titutifs de la reconnaissance il en est un qui, sans avoir en considération de sa fin
essentielle plus d’efficacité que tous les autres, revét pourtant une importance
décisive en cas de contestation; c’est la seconde réception parmi les phratéres,
suivie de I'inscription sur le registre de la phratrie. Quelle que soit en effet la valeur
des gestes qui les consacrent, les cérémonies accomplies dans la petite enfance ne
laissent pas de traces visibles; le souvenir s’en estompe dans la mémoire des té-

8 Cf. note 85

87a Cf, Deubner, Attische Feste 114-115.

88 Dem. LVIII C. Euboulide 54.

89 A 35. Sur le sens de ’expression izga xai éoia cf. Rudhardt, Notions fondamentales de
la pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans la Gréce classique (Genéve 1958) 34ss.




60 Jean Rudhardt

moins, et ’homme dont on met I'identité en question ne ressemble plus beaucoup
a I’enfant qu’ils ont vu lors de l'offrande du ueior ou de la cérémonie du dixiéme
jour. La seconde introduction est au contraire présente & leur esprit et I'inscription
sur le registre demeure irréfutable. Le témoignage des phratéres qui ont assisté
a cette cérémonie et I'inscription sur le registre de la phratrie, ceux-ci garantissant
P’authenticité de celle-13, fournissent ainsi la preuve décisive dans toutes les contes-
tations relatives  1’identité ou & la citoyenneté d’un individu. Il en résulte que les
plaideurs mentionnent en premier lieu cette cérémonie et cette formalité pour
établir qu’ils sont fils légitimes, réguliérement reconnus pour tels par leurs parents,
et le verbe mowcio¥or parait parfois dans leur bouche synonyme d’siodyswy ou
d’éyyedpewy, la reconnaissance identique & l'inscription dans une phratrie®. Mais
ce n’est qu’une apparence momentanée; la mwolnoig, comme en témoignent les propos
qu’ils tiennent d’autre part, dépasse 'inscription sur le réle des phratéres, méme
si cette inscription constitue le signe le plus décisif de son accomplissement.

Si la moinoig, comme nous I'avons montré, fait d’un enfant athénien de naissance
légitime le membre d’une famille et le fils d’un pére déterminé, elle équivaut a
une reconnaissance lorsqu’elle a pour objet un fils de par le sang, mais elle est
suffisamment radicale et suffisamment efficace, puisqu’elle crée la filiation, pour
g’appliquer & un enfant quelconque (pourvu qu’il soit Athénien de naissance 1égi-
time) et faire de lui le fils d’un pére quelconque quiI’a choisi. Elle équivaut dans ce
cas 4 une adoption et il sera justifié de traduire mowciodat par adopter®. Bien que
nous devions ainsi recourir & deux mots différents pour faire comprendre en fran-
cais ce que ce verbe veut dire, il n’a pas deux sens différents, mais une seule signi-
fication, une et cohérente; ’obligation ot nous sommes de le traduire diversement
suivant les contextes provient de ce qu’il exprime un concept, et désigne une
institution, qui n’ont plus de correspondants exacts dans la pensée ou dans la
société modernes.

Cette unité de la moinois est confirmée par 1'identité des formalités et des rites
qui constituent en Gréce la reconnaissance et I’adoption. Nous sommes mal ren-
seignés sur les cérémonies qui accompagnent ’entrée de ’'adopté dans sa nouvelle
maison, mais nous connaissons trés bien celles qui consacrent son introduction
dans la phratrie: ce sont celles mémes que nous avons déja décrites®.

Si le verbe moteiodar nous parait s’appliquer plus souvent a ’'adoption qu’a la
simple reconnaissance, cela tient & ce que nos sources sont en premier lieu des dis-
cours prononcés lors de procés de succession. Or la filiation par le sang, difficile &
feindre comme 3 mettre en doute, donne rarement lieu 4 des contestations d’héri-

90 (’est aussi pourquoi les orateurs emploient rarement le verbe moieiodar dans le sens
que nous venons de lui reconnaitre; la moinoic est une action trop complexe pour qu’il soit
pratique de I’évoquer dans une discussion. Il est plus facile et plus efficace de mentionner
seulement I’acte qui en constitue la phase pour ainsi dire officielle et la publication.

1 Traduction habituelle justifiée par de trés nombreux emplois, chez Isée notamment.

92 Cf, par exemple Dem. XLIII C. Macartatos 11-15. 81-82; Isée VII passim.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 61

tages, tandis que ’adoption, I’adoption tardive surtout, peut étre simulée, entachée
de nullité si ’'adoptant est faible d’esprit ou soumis & des pressions illégales, et
contestées par des collatéraux dont elle décoit les espérances®.

Lorsque le Grec veut distinguer I'une de 'autre les différentes applications de
la moinots et insister, en parlant d’un lien de filiation, sur le fait que la filiation
instituée ne coincide pasaveclafiliation naturelle, il utilise le composé eiomoteioPai®t
au lieu du simple moccio?ar. La synonymie des deux verbes dans un grand nombre
de leurs emplois montre 'unité du concept qu’ils expriment I'un et ’autre; le pré-
fixe limite simplement la portée du radical, de telle sorte que le composé désigne
une espéce du genre signifié par le verbe simple.

I1 est vrai que I'adjectif verbal motnrdg, bien qu’il ne soit déterminé par aucun
préfixe, se référe & la filiation instituée lorsqu’elle différe de la filiation naturelle
exclusivement et, par conséquent, correspond toujours au participe frangais
«adopté »®®, mais nous ne pouvons conclure du sens dans lequel il s’est spécialisé
a celui du verbe dont il dérive. Nous le pouvons d’autant moins que cette spécia-
lisation est aisément explicable, car la filiation instituée caractérise un individu
et le distingue dans la mesure seulement ol elle le détache de sa famille naturelle.

Mais revenons & Mantias, 4 sa femme et & ses fils; leur étrange histoire devient
intelligible. Conformément & la tradition familiale, Mantias a donné & son premier
fils le nom de Mantithée, en célébrant pour lui la féte du dixiéme jour, mais il a eu
trés tot des raisons de mettre en doute la fidélité de Plangon. Il I'a répudiée
d’autant plus volontiers que la dot stipulée ne lui avait pas été versée, et il a cessé
dés lors de considérer comme un fils I’enfant dont il ne croyait plus étre le pére;
il I'a renvoyé avec Plangon et 1’a laissé passer auprés d’elle toute son enfance.
Le garcon participe & la vie de sa famille maternelle; il y assiste aux fétes religieuses;
il y est suffisamment assimilé pour qu’on l’appelle Boidtos, comme l'un de ses
oncles, par lequel on envisage de le faire adopter?. Lorsque la seconde femme de

93 Lipsius 512. Sur ces contestations cf. Isée passim.

% Cf, notamment Isée II 10; VIII 36; IX 7; XII 1. 2. Il faut méme citer un cas ou le
composé elonoceioar ne peut pas étre exactement traduit par cadopter»: il nous est fourni
par Isée (XII 1-2). Le verbe conserve dans ce texte le sens qu’il a partout et que lui con-
férent conjointement son radical et son préfixe: «effectuer la molnoic d’un enfant, que ’on
introduit ainsi dans sa famille» mais, alors que cette opération, lorsqu’elle est honnéte,
équivaut & une adoption, elle constitue ici une reconnaissance indue et mensongeére. Il nous
faut donc traduire: «Pourquoi donc notre pére a-t-il introduit dans sa famille et reconnu
cet individu alors qu’il n’était pas son fils? Vous constaterez en effet que ceux qui com-
mettent ce genre de choses le font parce qu’ils n’ont pas de descendance légitime, ou parce
que la pauvreté les contraint & introduire des étrangers dans leur famille par une recon-
naissance mensongére, pour recevoir de ces étrangers quelque assistance, lorsqu’ils seront,
" gréice & eux, devenus des Athéniens.» Dans ce texte, en effet, slomoteiofar ne peut signifier
«adopter», puisque la loi interdit ’adoption d’un étranger. Le texte d’Isée confirme donc
notre interprétation du verbe moceiodar. Dans Isée VI 22, elomoueiv signifie: introduire dans
une maison un enfant de naissance légitime.

95 Jsée 11 36; V 6. 15; VII 16.

9 B 10. D’aprés Mantithée, Plangon aurait juré & Mantias de faire adopter par ses fréres
le fils dont il contestait la paternité. Il est peu probable que ce projet soit inventé par
Mantias. Nous y verrions plus volontiers une solution envisagée par la famille de Plangon,




62 Jean Rudhardt

Mantias lui donne un fils, il appelle ce second enfant Mantithée, parce que le
premier n’existe plus pour lui; le moment venu il le présente, puis le fait inscrire
dans sa phratrie, comme il convient pour établir et proclamer sa paternité.

Lorsqu’il fut contraint de reconnaitre Boi6tos, Mantias a simplement achevé
la moinoic dont il avait accompli le premier acte en célébrant la féte du dixiéme
jour: il lui restait surtout & introduire le jeune homme et & le faire inscrire dans sa
phratrie. Or il avait déja présenté aux phratéres le fils de sa seconde femme sous
le nom de Mantithée; il présenta donc celui de Plangon sous le nom de Boidtos.
Il évitait ainsi une dangereuse homonymie et manifestait peut-étre au jeune homme
son éloignement, mais il se mettait en contradiction avec lui-méme, puisqu’il
Pavait appelé une premiére fois Mantithée lors de la féte du dixiéme jour. Cette
circonstance devait permettre & Boidtos de se faire inscrire sous le nom de Mantithée
sur le registre lexiarchique; il fallait en effet qu’il justifie cette appellation, puis-
qu’une discussion précéde I'inscription des nouveaux démotes, dont les titres sont
soigneusement examinés®. L’acceptation du nom de Mantithée par les démotes,
le verdict du tribunal qui la confirme, alors que le registre de la phratrie portait
le nom de Boidtos, montre que I'inscription sur ce registre, quelle que soit I'impor-
tance pratique que l'écriture lui confére, n’est pas I'acte décisif de la moinoic;
la féte du dixiéme jour a autant de poids; la reconnaissance ne consiste donc pas
dans une publication; ce sont les rites religieux qui opérent la moinats, et 1la publi-
cation en fait simplement connaitre et en consigne le résultat.

Il semble ici que nous rejoignions une remarque de Wolff%. Rien, nous dit-il,
ne contraint un pére athénien & reconnaitre et & élever un enfant; pourquoi donc
le serment de Plangon oblige-t-il Mantias & introduire Boidtos dans sa phratrie ?
C’est, répond-il, que Mantias a déja célébré pour lui la féte du dixidme jour et en-
tamé, par conséquent, la procédure de la reconnaissance. Si les actes de la moinocg
créent la filiation, la naissance peut, en effet, paraitre secondaire; le pére, peut-on
croire, n’a aucune obligation & I’égard d’un enfant avant que des rites appropriés
aient fait de cet enfant un fils légitime. Au contraire, dés que la féte du dixiéme
jour, en 'associant au culte familial, lui a donné un nom, le pére serait tenu de
I'élever puis, le moment venu, de I'introduire dans sa phratrie, pour achever la
moinotg que le premier rite a inaugurée.

Bien que la théorie de Wolff semble ainsi s’accorder avec notre conception de

dans laquelle en fait ’enfant vivait depuis plusieurs années. Cette solution convenait &
Mantias. C’est Plangon, aux dires de Mantithée, qui s’y oppose en affirmant la paternité
de Mantias. Cette attitude s’explique parce qu’elle a renoué avec Mantias des relations
qu’elle tient pour conjugales et peut-étre aussi parce qu’elle est sincére en affirmant la
paternité de Mantias.

97 Aristote nous apprend avec quel sérieux les démotes examinent les titres des jeunes
gens qui leur sont présentés. Assermentés, ils examinent d’abord si les candidats ont I’adge
requis par la loi; en second lieu, 8’ils sont de condition libre et de naissance légitime. Le
Conseil soumet ensuite & un nouvel examen les jeunes gens admis dans le déme (Aristot.
Ad. IToA. XLII 1-2).

9 Wolff 84.




La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne 63

la woinatg, nous ne croyons pas qu’elle soit juste. Sila célébration de la féte du dixié-
me jour mettait seule Mantias dans ’obligation d’achever et de rendre effective
la reconnaissance de Boidtos, le serment de Plangon n’aurait pas I'importance que
nous lui constatons. Mantithée affirme qu’il contraignit Mantias & la reconnais-
sance et tout I’effort qu’il déploie pour rendre ce serment antipathique et suspect
montre bien qu’il fut décisif. Aristote le confirme: le probléme était & ses yeux
de savoir qui avait engendré Boibtos. cAu sujet des enfants», écrit-il, «ce sont
partout les femmes qui définissent la vérité. Ainsi & Athénes, alors que I'orateur
Mantias s’opposait & son fils, ce fut la mére qui se prononga; & Thébes, comme
Isménias et Stilbon étaient en conflit, Dodonisrévéla qui était le fils d’Isménias...»%.
Ainsi, quelle que soit I'importance de la féte du dixiéme jour, c’est en raison de la
naissance de Boidtos que Mantias doit I'inscrire dans sa phratrie. Nous voyons
donc se combiner des conditions de deux ordres différents. Si la 7woinos était néces-
saire pour établir la filiation, la naissance légitime, en revanche, contraignait le
pére & effectuer dans les régles cette reconnaissance. Il y a 14 un paradoxe que peut
expliquer sans doute I’évolution du droit.

A T'époque homérique le pére était libre de reconnaitre les enfants d’une con-
cubinel®; il n’a plus ce droit & Athénes, au début du Ve siécle, mais il peut encore
reconnaitre les enfants d’une épouse étrangére; la loi de Périclés lui enléve cette
derniére liberté!l, Une telle régression de son pouvoir est liée au progrés de la cité
démocratique. Comme elle accorde & ses membres des priviléges et des droits,
elle les choisit et ne regoit plus que les enfants nés de pére et mére athéniens.
D’une maniére inattendue, cette évolution, qui éléve la cité au détriment des fa-
milles, valorise la naissance. Condition de la reconnaissance, la naissance de parents
athéniens unis par un mariage légitime entraine le droit & la citoyenneté. Comme
elle accroit ainsi I'importance de la filiation par le sang, on pourrait imaginer que
cette évolution diminue du méme coup, avec le pouvoir du pére, le réle des rites
constitutifs de la mwoinots; ce serait méconnaitre un des caractéres les plus remar-
quables de la cité grecque. D’essence religieuse, elle cherche & s’intégrer les cultes
des groupements qu’elle absorbe et & en tirer profit, plutét qu’a les détruire. Elle
n’en abolit pas les rites, elle leur superpose une législation qui en réglemente

9 Aristot. Rhet. II 23, 1398b.

100 Tes enfants légitimes restent privilégiés; les batards ne regoivent pas de la succession
paternelle une aussi grande part qu’eux; en 'absence d’enfants légitimes, toutefois, ils sont
héritiers de plein droit; quant au reste ils appartiennent & la famille comme les enfants 1égi-
times, avec des droits équivalents (cf. Beauchet 491ss.).

101 Deg enfants nés & Athénes d’une mére étrangére sont citoyens de plein droit et con-
sidérés comme légitimes avant la loi de Périclés. Exemples: Clisthéne (Hdt. VI 130ss.),
Pisistrate épouse légalement en secondes noces une étrangére (Aristot. Ad. IToA. XIII), Thé-
mistocle (Plut. Them. 1; Corn. Nep. Them. 1), etc. (cf. Beauchet 195). La loi de Périclés
est mentionnée par Aristote (Aristot. Ad. IToA. XXVI 4; cf. XLIII 1). Sur cette loi, voir
Busolt-Swoboda II 939ss. Il y a eu peut-étre un reldchement dans 1’application de cette
loi pendant la guerre du Péloponése (cf. Diog. Laert. IT 26), mais elle est remise en vigueur
dés I’archontat d’Euclide (Dem. XLIT 51; Isée VI 47). D’aprés Beauchet, les enfants nés
d’un Athénien et d’une étrangére mariés sont tenus pour légitimes méme aprés la loi de
Périclés, mais ils ne sont pas citoyens. Cette 1égitimité nous parait dés lors bien précaire.




64  Jean Rudhardt: La reconnaissance de la paternité dans la société athénienne

I'exercice. De méme qu’elle interdit au pére de reconnaitre certains de ses enfants,
de méme elle protége ceux des enfants dont elle approuve la naissance, en le con-
traignant & faire d’eux des citoyens. Le pére conserve la possibilité de les exposer
mais, 8'il ne le fait pas dans un court délai — jusqu’aux Amphidromies proba-
blement —1%2, il doit accomplir pour eux tous les rites de la moinatg, comme il doit
pourvoir a leur éducationl®,

Le pére défaillant commet un délit de droit privé; dans la logique du droit grec,
seul I'individu 1ésé peut le poursuivre, seul par conséquent le fils négligé, quand il
atteint I'’dge de la majorité. On comprend la rareté du délit, la rareté plus grande
encore de la poursuite, et ’on ne s’étonne pas de n’en connaitre qu'un seul exemple:
celui de Boidtos. De cet exemple unique, peut-étre valait-il la peine que nous
essayions de mieux dégager la legon.

Ajoutons une remarque pour terminer.

Certains historiens ont voulu utiliser les discours de Mantithée pour définir
la situation du bitard athénien dans la cité1%. On connait le probléme: les bitards
ont-ils le droit de cité ? Pour les enfants nés d'un Athénien et d'une femme de con-
dition servile ou d’un Athénien et d’une étrangére, il n’y a pas d’hésitation:
la cité les exclut. Mais qu’en est-il des enfants nés hors mariage d’'un Athénien et
d’une Athénienne ? De ce que Boi6tos participe aux fétes d’une phratrie bien que
son pére le désavoue, on a conclu que les batards de cette catégorie sont considérés
comme des citoyens. Cette déduction est abusive. Dés que la féte du dixiéme jour
a consacré son nom, Boidtos est et demeure, malgré les doutes et toutes les négli-
gences ultérieures de Mantias, un fils en instance de reconnaissance. Sa famille
maternelle le tenait pour un enfant légitime, puisqu’elle envisageait de le faire
adopter par un de ses oncles. Pour ’adopter, en effet, celui-ci devait affirmer sous
serment que Boidtos était un Athénien de naissance légitime; nous n’avons pas
lieu de supposer qu’il s’apprétait & un parjure: il croyait simplement & la sincérité
de Plangon, sa sceur; il pouvait en outre se rappeler et faire valoir la féte du dixiéme
jour. C’est done en qualité d’enfant légitime, ou considéré comme tel, que Boidtos
assiste aux fétes religieuses avec sa famille maternelle. Il est évident que Mantias
rend sa situation irréguliére en négligeant de poursuivre la procédure de la 7oinotc;
cette irrégularité s’accroit plus Boidtos grandit; elle devient intolérable au moment
ou il doit étre inscrit sur le registre civique. C’est & ce moment que la loi lui donne
la possibilité de se défendre et nous savons qu’il n’y manque pas. Jusqu’a ce moment
son statut, remis en question par la négligence concertée de Mantias, est provisoire
et mal défini. Cette indétermination nous interdit de tirer de la conduite de Boidtos
aucune conclusion quant & la citoyenneté des bitards de parents athéniens.

102 Cf. Plat. Théét. 160e-161a; cf. Glotz, Solidarité de la famille dans le droit criminel en
Gréce (Paris 1904) 41.

103 Sur I’obligation pour les péres de pourvoir & 1'éducation de leurs enfants voir Plat.
Crit. 50 d; Plut. Sol. 22.

104 Caillemer op. cit.




	La reconnaissance de la paternité : sa nature et sa portée dans la société athénienne : sur un discours de Démosthène

