Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 19 (1962)

Heft: 3

Artikel: Progres ou déclin de I'humanité? : la conception de Lucréece (De rerum
natura, V 801-1457)

Autor: Borle, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-17759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Progreés ou déclin de ’humanité ?
La conception de Lucréce (De rerum natura, V 801-1457)!

Par Jean-Prerre Borle, Vevey

Carae uxori meae.

Dans son esquisse de sociologie préhistorique, Lucréce a développé une concep-
tion radicalement opposée aux fleuves de lait et de miel chantés parfois par les
poétes; pour lui, qui prend ainsi le contrepied d’une ferme tradition antique, il n’y
a pas d’dge d’or. Son évocation des temps primitifs, pimentée de remarques sati-
riques sur les meeurs contemporaines, n’en a pas moins suscité — au cours de ces
trente derniéres années — des interprétations fort différentes, voire inconciliables.

Déclin ou progrés de 'humanité au Ve livre du De rerum natura ? La question ne
se pose pas, déclare par exemple Philipp Merlan (Journal of the History of Ideas,
New-York, June 1950: Lucretius, primitivist or progressivist?). Partant d’une
rapide analyse de structure, il découvre deux histoires successives de la civilisation,
une version longue de 300 vers & partir de V 1105, une version condensée, les 18 vers
finals du livre. Ces deux versions ont été selon lui arbitrairement juxtaposées par le
premier éditeur. Il en déduit que nous avons affaire & un catalogue d’inventions, un
chapitre d’heurématologie & la grecque, sans ordre chronologique ou logique, mais
ol domine la préoccupation de toujours dégager I'origine naturelle de toutes les
découvertes humaines; c’est 14 le seul principe d’unité, la seule ligne directrice de
l'auteur, qui méle indistinctement inventions utiles et nuisibles. Une sorte de
contre-pied du catalogue du Prométhée enchainé oli Eschyle raméne toutes les
inventions & I'initiative du fils du Titan (Prométhée, v. 445-506).

Tout au contraire, dans la méme revue, Charles F. Mullett, sous le titre évocateur
de Lucretius in Clio’s chariot (J. of the History of Ideas, New-York, June 1958),
insiste sur le sens historique du poéte latin, I'un des plus pénétrants de ’antiquité.
Transposant dans le domaine de I'histoire les principes méthodologiques de la
physique de Démocrite, Lucréce cherche les causes des phénoménes sociaux,
montre comment ils s’engendrent souvent eux-mémes, et ainsi prolonge et appro-
fondit les esquisses qu’il rencontrait chez Epicure, Platon et Thucydide. Mais le
philosophe a trop souvent laissé dans I’ombre la valeur de ’historien; en tant que
tel, Lucréce insiste sur 'évolution, implicitement méme sur le progrés de I’huma-
nité, indéniable sur le plan technique, souhaité et possible sur le plan de l'esprit;
par la, il adoucit les vues pessimistes du moraliste qui est en lui. En conclusion,
Lucréce est digne de la belle période d’historiographie gréco-romaine ou il vit, et

1 Texte complété d’'une communication présentée au Groupe romand des Etudes latines,
le 28 mai 1961, & Nyon.




Progrés ou déclin de I’humanité ? 163

qu’ont illustrée Posidonius, Diodore de Sicile, Varron, Salluste, César, bien que les
Romains I’aient négligé.

Notons aussi que de leur c5té les riches commentaires de Ernout-Robin et Bailey
soutiennent la thése selon laquelle le poéte épicurien, sans bien siir croire & I'dge
d’or, ne laisse pas d’éprouver de la nostalgie pour les primitifs plus heureux, dans
leur ignorance et leur innocence, que les civilisés corrompus par le luxe.

Face & des opinions si divergentes, force nous est de reprendre une fois de plus le
texte du De rerum natura, d’en dégager autant que possible les lignes directrices,
en nous aidant des recherches les plus fécondes portant sur la cohérence structurelle,
la démarche intellectuelle et la portée de la sociologie lucrétienne?.

Une question de méthode doit étre au préalable tranchée: faut-il compléter ou
élucider le texte lucrétien par les fragments d’Epicure ou d’autres penseurs grecs
que nous avons conservés ? L’on sait tout le parti qu’en ont tiré Robin, puis Bailey
pour comprendre un vers ou un court passage. Il serait en revanche dangereux d’y
recourir pour interpréter le plan d’ensemble d’une partie. Le penseur romain en
effet utilise et amalgame plusieurs sources diverses et prend souvent ses distances
d’avec son vénéré maitre Epicure®. Nous serons donc obligés de suivre avant tout le
texte du poéte, de nous laisser entrainer par son élan personnel, pour retrouver dans
sa plus grande pureté son message.

Le livre V du De rerum natura présente une cosmologie, suivie d'une zoogonie,
d’ot1 I'on glisse, sans s’en apercevoir, — grice a I’expression ambigué de mortalia
saecla (805)t — & la naissance des premiers hommes, qui apparaissent presque en
méme temps que les autres représentants du régne animal. Un climat humide et
chaud, sans sautes de température, un sol encore trés meuble, mollia terrae arua
(780), favorisent ’éclosion et la survivance d’étres délicats et démunis, si fréles que
le poéte ne les imagine guére adultes (816):

terra cibum puerts, uestem uapor, herba cubile

praebebat ...
La digression qui suit sur les espéces disparues — ol apparait la théorie fort moderne
de la sélection naturelle — et sur les animaux fabuleux doit suggérer peut-étre au
lecteur ’écoulement du temps, car au moment ol nous abordons au v. 925 la

% Citons en particulier: K. Barwick: Kompositionsprobleme im 5. Buch des Lucrez (Philo-
logus 1943, 193-229); K. Biichner, Beobachtungen iiber Vers und Gedankengang bei Lukrez
(Diss. Leipzig 1936), sur 'unité de V 925-1389, p. 7-21; J. Bayet, Lucréce devant la pensée
grecque (Mus. Helv. 1954, 89-100); A. O. Lovejoy and Boas, Primitivism and Related Ideas in
Antiquity (Baltimore 1935); Marg. Taylor, Progress and primitivism in Lucretius (AJP 1947,
180-194).

3 Cf. W. Liick, Die Quellenfrage im 5. und 6. Buch des Lukrez (Diss. Breslau 1932).
L’examen de la cosmogonie et de I’astronomie (416-771) conduit I’auteur & postuler I'utilisa-
tion par Lucréce de cours de philosophie postérieurs & Epicure, d’oii de multiples contamina-
tions.

4 L’expression apparait d’abord au v. 791, pour étre précisée deux vers plus loin par
animalia, puis par uolucres et cicadae; reprise au v. 805, elle est expliquée tét aprés par
infantes et puers, qui évoquent irrésistiblement le genre humain. Sur les autres développe-
ments sémantiques de mortalis, cf. J. Marouzeau, Stylistique latine 186-189.




164 Jean-Pierre Borle -

sociologie humaine, nous entrons dans une nouvelle période nettement distincte de
la premiére. Plus question d’un climat de serre: sila végétation croit en abondance,
grice & la vigueur juvénile de la terre, celle-ci est qualifiée de dura tellus (926), le
climat est rude, les éléments se déchainent avec violence: werbera wuentorum
imbrisque (957).

Il semble que Lucréce au cours de son travail de documentation a rencontré deux
conceptions opposées de la nature primitive; il a un peu hésité entre elles, d’olt
quelques flottements dans son développement. Mais il a fini par les concilier tant
bien que mal, en les étageant chronologiquement. Il serait donc abusif, & mon sens,
de vouloir expliquer le second passage en recourant au premier, ou de souligner les
contradictions qui les distinguent.

La présentation de la race humaine en tant que telle a pour cadre des conditions
naturelles qui n’ont rien d’un paradis. Pour les affronter, les étres ont dii étre
résistants, vigoureux, ignorer la maladie. Mais ’adjectif durus revient, tel un re-
frain, pour nous 6ter toute illusion sur les charmes de la vie primitive, et I’existence
de nos premiers ancétres est caractérisée par un vers dénué de toute appréciation
laudative (932):

uolgiuago ustam tractabant more ferarum

Le passage sur les produits du sol insiste sur I'incapacité de 'homme & le travail-
ler, sans suggérer 'attrait de délices édéniques. La nourriture consiste en fruits
sauvages, glands, arbouses, il est vrai plus gros et plus abondants que maintenant,
mais guére succulents: pabula dura.

Une seule séquence rompt la grisaille du tableau: celle sur les sources désaltéran-
tes: malgré une comparaison avec les bétes sauvages — une fois de plus — elle ne
manque pas de fraicheur et contraste avec le ton dpre du contexte. Nous ne
chercherons pourtant pas & y voir une interpolation ou une transposition de texte:
on a trop aisément abusé de tels arguments. Bornons-nous, & propos de ce passage,
a souligner la variété des timbres — si j’ose dire — tout au cours de cette ceuvre com-
plexe, déroutante parfois, et pourtant construite, comme peut 1’étre un oratorio®, et
a voir dans ce tableau bucolique le souvenir éventuel d’essais de jeunesse du poéte.

Té6t aprés d’ailleurs reprend le tableau sombre de 'humanité & ses origines:
cavernes et branchages sont seuls & protéger des vents cinglants et du froid les corps
nus et sales. L’absence de toute régle juridique, loin d’amener quelques mots sur la
liberté, favorise les instincts égoistes des plus forts: «tout ce que le hasard offrait &
prendre, chacun s’en emparait instinctivement, ne sachant vivre et déployer ses
forces que pour soi» (960sq.):

quod cuique obtuleral praedae fortuna, ferebat
sponte sua® sibi quisque ualere et uiuere doctus.

§ Cf. les considérations suggestives de M. Pierre Schmid, Les structures dans le poéme de
Lucréce, compte-rendu REL 1954, 61.

8 «instinctivement», plutét que «librement» ou cinstruit & trouver en lui-méme ... le
principe de sa force et de sa vie» Commentaire Ernout-Robin, ou encore: «& sa guise», «at
his own will» Comment. Bailey.




Progrés ou déclin de ’humanité ? 165

Hommes et femmes s’accouplent au hasard, sous I’empire du désir, la pression de
la violence ou I'envie de quelques fruits.

La vigueur des primitifs leur permettait de vaincre en général les bétes sauvages,
mais la nuit renversait les chances au profit des sangliers et des lions. Sans rompre
ici le développement, Lucréce saisit 1'occasion pour s’ériger contre ’évocation,
chére sans doute & certains poétes ou philosophes antiques’, des premiers hommes
en proie chaque soir & ’épouvante de ne plus voir le soleil. On sent ici, sous le pré-
texte d’'une mise au point, la préoccupation du disciple d’Epicure de bannir, —
fit-ce & propos des primitifs — toute imagination déraisonnable, toute inquiétude
vaine. I’harmonie du rythme, la beauté de 'image soulignent encore la démonstra-
tion apaisante (975 sq.):

sed tacitt respectabant sommnoque sepulti,
dum rosea face sol inferret lumina caelo.

Bient6t d’ailleurs, pour mieux insister sur les périls réels que la nuit multiplie, la
description se fait dpre et terrifiante: c’est 'attaque nocturne des fauves, I’horrible
tableau des membres déchiquetés, des appels & la mort des blessés pantelants. Le
poéte céde a un romantisme de l'atroce que renforcent le choix des épithétes
(adesus, tremulus, taeter, horriferus, saeuus) et de constantes allitérations (993):

wiua widens wiuo sepeliri wiscera busto.

(Yest pourtant & propos de la mort cruelle qui guettait les primitifs que le poéte
se lance dans une comparaison antithétique avec son époque: il stigmatise les
hécatombes dues & la guerre et 4 la navigation maritime, les effets mortels des excés
de table et du poison sciemment versé & autrui. Le ton — proche de Juvénal — se
fait mordant.

Ainsi s’achéve le premier panneau de la fresque préhistorique. Faut-il y voir avec
la majorité des commentateurs et des exégétes (Robin, Bailey, Barwick etc.) «une
vie de nature & tout prendre plus heureuse que la vie civilisée» ?8. Et Robin de
relever & l'appui de sa démonstration de nombreux traits: résistance physique,
abondance des produits du sol, liberté totale & 1’égard des coutumes et des lois,
caractére naturel des miséres et des risques etc. Mais ces données ne doivent pas
faire illusion: replacées dans leur contexte, elles présentent surtout des étres vigou-
reux, amoraux, livrés & leurs seuls instincts; sans quoi, ils n’auraient pu survivre.

C’est travestir le sens du passage que d’y voir une vie exemplaire, souhaitable,
proche de la félicité acquise par I'ascése philosophique, alors que le poéte nous
décrit des brutes & peine sorties de I’animalité. La satire des moeurs contemporaines
est virulente, parce que le moraliste déplore que dans les conditions bien meilleures
du monde moderne, les hommes ne se montrent pas plus sages et plus vertueux.
Mais I’évocateur de la préhistoire prend place parmi les réalistes pessimistes et
reste plus proche de Diodore que de Posidonius®.

7 Notre information reste trés déficiente & ce sujet; seuls échos relevés: Stace, Theb. IV
282; Manilius, I 69.

8 Comment. Ernout-Robin III 113 et 126.

9 Cf. Sénéque, Ep. 90 pour la vie sage et vertueuse des primitifs chez Posidonius. Sur les




166 Jean-Pierre Borle

Une vingtaine de vers a peine (1011-1027) suffisent & esquisser les premiers pas
de la technique et les linéaments d’une solidarité sociale; raccourci dense et capital.
Par une analyse subtile, Lucréce note ou suggére les causes complexes et inter-
dépendantes qui ont sorti ’homme de ’animalité ; éléments matériels: la découverte
du feu — rendant ’homme frileux — I’entraine & la construction d’abris, et a la
confection de vétements; éléments psychologiques et sociaux: la création de la
cellule familiale suscite les douceurs amoureuses et filiales, d’ou I’on passe a I'as-
sociation entre groupes, issue du désir de protéger femme et enfants contre la
brutalité du voisin ; convention volontaire, consciente, dont la source est la tendres-
se éprouvée pour les siens, et le résultat la conservation de I’espéce, car I'étre
devient plus délicat dans tous les sens du terme.

Le poéte s’en plaint-il? Non. Le verbe mollescere — premier exemple connu de
I'inchoatif — souligne sans valeur péjorative la transformation de ’ancien durum
genust®,

Un excursus de 60 vers sur le langage articulé, une mise au point de 15 vers
relative au feu et a la cuisson des aliments rompent la ligne naturelle du déve-
loppement. Est-ce incohérence de la pensée? remaniements postérieurs ¢ Nulle-
ment. Comme I'a montré K. Barwick (Kompositionsprobleme im 5. Buch des
Lucrez, Philologus 1943, 193-229), il s’agit de deux points de la synthése précé-
dente, repris & loisir, pour en bien préciser l'origine naturelle. Avec Epicure,
Lucréce voit dans le langage, dans I'invention du vocabulaire, une création multi-
latérale, spontanée, perfectionnant la diversité des cris des animaux. Une fois de
plus, la pression du besoin, le sentiment aussi de ses capacités virtuelles en matiére
d’articulation ont amené ’homme 3 parler.

Pour le feu de méme, il s’agit d’éliminer implicitement tout recours & l'initiative
de dieux ou demi-dieux. Pendant longtemps cette péricope sur le feu (1091-1104) a
été condamnée, & I'instigation de Lachmann, comme une adjonction tardive ou mal
placéell. Mais les travaux de K. Barwick, déja cité, de K. Biichner (Beobachtungen
iiber Vers und Gedankengang bei Lukrez), de M. Rosenzlaar (Versuch einer Deu-
tung, Diss. Amsterdam 1941) ont insisté sur les reprises abruptes de dévelop-
pement, les preuves administrées tardivement, les compléments bizarrement intro-
duits, comme si Lucréce exigeait de son lecteur d’avoir toujours présents & I'esprit

ressemblances et les différences entre Lucréce et Diodore, cf. W. Spoerri, Spdthellenistische
Berichte iiber Welt, Kultur und Qétier (Basel 1959). Notons aussi la remarque pertinente de
F. Wehrli & propos d’Epicure: «Trotz aller Gegenwartskritik ist Epikurs Bild der Urzeit viel
diisterer als dasjenige Dikaiarchs» (Die Schule des Aristoteles, I, Dikaiarchos [ Basel 1944 ] 57).

10 Robin et J. Bayet (Lucréce devant la pensée grecque, Mus. Helv. 1954) ont montré dans ce
passage 'indépendance de Lucréce a 1’égard d’Epicure, lorsqu’il donne au premier pacte
social un fondement affectif. Si le poéte transpose sans cesse la pensée grecque, il n’est point
le servile traducteur d’une seule source; & une information riche et éclectique, il joint encore
la réflexion souvent passionnée d’'un Romain durement éprouvé par le chavirement de I’Etat
au Ier siécle.

11 G, Jelenko encore (Die Komposition der Kulturgeschichie des Lucretius, Wiener Studien
1936, 59-69) l'interpréte comme une récurrence des recherches tardives de I’auteur sur les
origines naturelles des inventions humaines, qui forment selon lui une seconde histoire de la
civilisation débutant au v. 1241.




Progrés ou déclin de I’humanité ? 167

I’ensemble du sujet et le but essentiel visé. Embrassant une immense matiére,
ayant compulsé des sources diverses, notre poéte n’a certes pas toujours trouvé &
nos yeux de modernes le cheminement le plus logique et le plus clair pour exposer sa
doctrine. On y a vu les traits d’'une démarche encore archaique de la pensée. Mais,
avouons-le, ne nous arrive-t-il pas parfois, en résumant 1’étude touffue d’un con-
temporain, de I'ordonner selon un autre plan, qui nous parait bien plus logique et
satisfaisant! Cela doit nous rendre trés cironspect & I’égard du texte du De rerum
natura, surtout sil’on songe que c’est un poéme, et que 'auteur n’a pas pu y mettre
la derniére main!

A partir du v. 1105, nous reprenons 1’évolution de 'humanité:
wnque dies magis hinc'® wictum uitamque priorem
commutare nours monstrabant rebus et igne,
wngenio qui praestabant et corde uigebant

Il vaut la peine de noter pour une fois I’habileté du poéte & maintenir la con-
tinuité et & suggérer la progression, aprés les digressions précédentes: uita prior
remémore les premiéres huttes, les vétements de peaux de bétes!3; ignis (lecon des
mss. corrigée  tort par les adversaires de la péricope précédente sur le feu), dont on
vient de rappeler I'utilisation culinaire, joue avec uictum tout en aidant peut-étre
aux autres inventions; enfin la mention trés rare du réle de quelques hommes supé-
rieurs — encore que fort discréte vu la forme périphrastique® — fait peut-étre pres-
sentir I'importance du chef dans 1’organisation politique.

Nous tombons en effet t6t aprés dans une société hiérarchisée, dominée par un
roi. Peut-étre le terme novae res, qui & proximité d’igne orientait la pensée vers les
découvertes techniques devait-il aussi s’entendre dans son sens politique si habituel
de révolution.

Ces rois ne doivent cependant pas étre identifiés avec les hommes supérieurs,
initiateurs des progrés matériels!s. Rien ne I'indique, et ce serait trop se rapprocher
de I’dge d’or politique imaginé par Posidonius: llo saeculo quod aureum perhibent,
penes sapientes fuisse regnum (Sén. Ep. 90, 4). Lucréce n’émet aucun jugement de
valeur sur ces premiers monarques; il se contente de constater leur réle de batisseur

12 Correction meilleure que ki, trop éloigné de la relative et inusité par Lucréce comme
antécédent. Mss. = inuictum.

13 11 ne peut s’agir, comme le prétend B. Farrington, Vita prior in Lucretius (Hermathena
1953, 59-62), du stade de I’amitié, premiére époque humaine, par opposition au stade de la
politique qui va suivre.

14 Nous restons trés loin de Posidonius qui attribuait & des philosophes précis I'invention
de toutes les techniques essentielles: la roue du potier & Anacharsis, la voite en arc &
Démocrite etc. Sénéque rejette cette conception, tout en reconnaissant 'importance des
%lti spiritus viros, ef, ut ita dicam, a dis recentes expression peu lucrétienne, 8’il en est. Sén.

p. 90, 44.

15 Une expression de Sén. & propos du réle des sages placés sur le tréne rappelle pourtant
le v. 1106: utilia atque inutilia monstrabant. Ep. 90, 4. Cic. rapporte aussi aux sages I'idée de
construire des villes fortes protectrices (De or. I 9, 36). Mais Lucréce est capable de prendre
ses distances & 1’égard de ses sources ou d’amalgamer de maniére personnelle celles qui lui
conviennent.




168 Jean-Pierre Borle

de villes et de citadelles — refuges pour eux-mémes (sibv perfugiumque 1109). L’ex-
pression signifie sans doute que I'arz est le lieu le mieux protégé de la ville, et que
le roi 8’y tient. Rien, dans le contexte proche, n’autorise I'interprétation tendan-
cieuse de Robin, reprise par Bailey: «les premiers rois de Lucréce ne songent qu’a
asservir et dépouiller les faibles, cherchant dans leurs citadelles un refuge contre la
révolte des opprimés». La distribution des biens eu égard & la beauté, a la force et
enfin aux dons intellectuels (sngenium) respecte la hiérarchie des valeurs admise
communément en ces temps. Lucréce précise que l'or ne viendra que plus tard
assurer la domination d’une ploutocratie (1113-1116). Il saisit aussitét I'occasion
pour engager & se contenter de peu, selon la doctrine épicurienne (1118):
diwitiae grandes homini sunt wiuere parce
aequo animo.
Puis, avec une véhémence ou affluent images, comparaisons et jusqu’a I’évocation
de l'affreux Tartare, — I’éloquence indignée étouffe ici le scepticisme — le poéte
décrit tous les périls suscités par les richesses et I’ambition. Le mouvement vigou-
reux se termine en demi-teinte sarcastique & I’adresse des puissants qui sont escla-
ves de I'opinion. Un dernier vers gnomique insiste sur la permanence de cette
situation & travers les si¢cles: sur ce point 14, il n’y a aucune évolution, ni en bien,
ni en mal (1135):
nec magis 1d nunc est neque ertt mox quam fuit ante.

Lucréce reprend ensuite le processus historique et nous place de but en blanc
devant une révolution régicide, introduite par un ergo en conséquence, qui d’abord
surprend ; en réalité, il établit la liaison avec le développement précédent du mora-
liste sur les luttes et la ruine qui guettent les ambitieux. Le morceau jouait sur deux
plans: mise en garde générale de la morale épicurienne, et en sous-impression,
analyse sociologique de la dégradation du pouvoir qui prépare a la révolution.
Exemple typique de la démarche de pensée du poéte; certains éléments d’une
digression aménent le lecteur & mieux comprendre la trame générale et permettent
de passer ensuite d'une maniére apparemment abrupte & 1’étape suivante.

La révolution politique (1136-1161) commence donc sans préambule par l'ex-
pression regibus occisis. Le verbe est autrement plus violent que dans ’annalistique
romaine (exactis ou expulsis). Théme hellénique de I’hostilité contre les tyrans?
souvenir des meurtres de Tarquin I’Ancien ou Servius Tullius #1¢ brutalité de la
révolte populaire imaginée par I’historien ? La vérité touche peut-étre & I'ensemble
de ces facteurs. Quoi qu’il en soit, Lucréce souligne la vengeance sanguinaire du
peuple. C’est aussitdt ’anarchie, puis, & la faveur de la lassitude, I'organisation
d’une démocratie constitutionnelle, imposée par une élite. Le célébre cycle des
régimes politiques, qu’on retrouve de Platon & Cicéron — en passant par Polybe —

16 Rappelons la phrase de Tite-Live, a propos de ces meurtres familiaux «dignes de la
tragédie grecque»: tulit enim et Romana regia sceleris tragici exemplum, ut taedio regum
maturior weniret libertas ... 1 46, 3.




Progrés ou déclin de I’humanité ? 169

(monarchie, tyrannie, oligarchie ou démocratie, puis anarchie et retour soit a la
tyrannie, soit & un systéme mixte) est ici ramené a trois étapes, dont la derniére
évoque irrésistiblement la réalité romaine. L'importance des régles juridiques est
soulignée; on établit un systéme de lois, un code pénal, pour le maintien de la paix
publique. Heureuse innovation, semble-t-il, si I’on interpréte le vers 1151:

tnde metus maculat poenarum praemia uitae
«Dés lors la crainte d’étre puni ternit les jouissances effrénées de la vie» en donnant
a praemia le sens ancien et étymologique qui le rapproche de praeda: part du butin
qu’on s’attribue avant les autres (Dict. étym. Ernout-Meillet, s.u.)”. Le moraliste
engage & suivre les voies de la justice, afin d’éviter le chidtiment ou simplement la
crainte d’étre découvert, car on est toujours & la merei d’une défaillance (1156):

etst fallit envm diuom genus humanumque.

Déconcertante intrusion des dieux, dont on s’est étonné. On y a vu une simple
formule, une cheville, ou une pointe ironique. Ne serait-ce pas une amorce du
développement suivant ?

Aussi brusquement en effet qu’avait débuté le morceau sur les changements poli-
tiques, apparait soudain le passage consacré aux origines de la religion (1161-1240).
L’absence de transition est assez habituelle, et malgré certains exégétes, le moment
choisi pour aborder le probléme religieux n’est point si aberrant, si I'on songe
qu’aprés avoir instauré un systéme politique et juridique nécessaire, ’'esprit
humain est maintenant assez développé pour se tourner vers les phénomeénes cé-
lestes et aborder méme la question du destin de I'univers. Ignorant tout des prin-
cipes de la physique, les hommes d’alors ne pouvaient que recourir aux dieux pour
expliquer ce qui les dépassait (1185sq.):

nec poterant quibus id fieret cognoscere causis.

ergo perfugium sibi habebant omnia diuss

tradere ...
Erreur naturelle, combien fatale, qui arrache au philosophe une exclamation de
désespoir, toute proche du célébre vers du livre I (1196sq.):

quantos tum gematus 1pst sibi, quantaque nobis

uolnera, quas lacrimas peperere minoribu’ nostris!
Ainsi, aprés avoir placé dans la continuité temporelle 1’éclosion de la croyance aux
dieux et les rites qui en découlent, Lucréce, par cette exclamation désespérée sur
leurs conséquences durables, nous ameéne & la critique générale des pratiques de la
dévotion et des superstitions. On sait que sur ce point il est beaucoup plus in-
transigeant qu’Epicure lui-méme. La seule vraie religion pour lui, c’est la con-
templation sereine de tout ce qui peut se produire (1203):

17 On pourrait rapprocher ce passage d’un fr. du Sisyphe de Critias (Diels 25) ot1 au régne
de la force sans contrainte ni chatiment: oft’ ad xdlacua voig xaxoic éylyvero succéde
celui de la justice punitive: é{nuiodro & &l g é§apuaprdror. Le morceau continue, comme
chez Lucréce, par 'invention de la religion, mais en donne une explication toute différente:
comme les méchants continuaient clandestinement leurs actes de violence, un sage imagina
la crainte des dieux pour effrayer & propos des agissements méme secrets.




170 Jean-Pierre Borle

...pacata posse omnia mente tuers,

Comme pour répondre & la question: pourquoi les hommes n’ont-ils pas encore
atteint cette forme supérieure de piété, Lucréce nous fait entendre que c’est 14 un
idéal difficilement accessible, sans cesse remis en question, et que seule peut y
conduire une ascése philosophique et spirituelle. Avec toutes les ressources de sa
nature ultra-sensible, il évoque 1’épouvante qui saisit devant les éléments dé-
chainés et suscite le recours & la vaine imploration de divinités secourables. La
vigueur de la description nous entraine bien loin de 1’ataraxie. On mesure 13 I'in-
tensité de I’angoisse lucrétienne et de 1’effort accompli pour imposer & un tem-
pérament. d’anxieux I'indifférence sereine qu’il préne.

Le passage, ne I'oublions pas, doit surtout expliquer 'universalité et la pérennité
des croyances religieuses, malgré I’évolution de I'esprit humain. Seule la connais-
sance approfondie des principes des sciences physiques permet d’y échapper; deux
vers nous rappellent méme, comme pour souligner la difficulté, que la condition
humaine, fiit-elle entourée de la pompe romaine de la magistrature supréme
(pulchros fasces saeuasque securis), parait étre le jouet d’un destin aveugle wis
abdita quaedam (1233-1234). '

Va-t-on dire que notre poéte en condamnant les égarements de la piété y voit une
régression de l’esprit humain? Non. Souhaiter le retour au stade antérieur &
I’éclosion du sentiment religieux, ce serait supprimer du méme coup toute possibi-
lité pour I'entendement de s’élever vers la connaissance scientifique et les concep-
tions philosophiques. C’est en effet la méme recherche d’explications — face aux
énigmes de 1'univers — le méme besoin d’apaisement qui sont & I'origine des super-
stitions traditionnelles et de la doctrine épicurienne. Car, tant en matiére politique
que religieuse, les systémes créés par I’esprit humain peuvent aboutir au meilleur
ou au pire.

Le temps continue de couler, et selon un balancement concerté, nous repassons
sur le plan des techniques (1241-1379). La découverte des métaux et leur utilisation
pour forger des armes ou des outils conduit & des développements variés. La pré-
férence du bronze— pour sa résistance—4a’or et 4 ’argent, puis son déclin & ’appari-
tion du fer entrainent des remarques désabusées sur les modes qui changent, et
I'estime inouie o1 'on tient maintenant I'or. Exemple aussi & 'appui de la théorie
de I’évolution universelle, et rappel du déroulement des siécles (1276):

sic uoluenda aetas commutat tempora rerum.
I’importance des métaux dans la fabrication des armes nous vaut une esquisse des
moyens de lutte en général, qui culmine dans cet étrange passage sur l'utilisation
des animaux méme sauvages dans les batailles. Aprés les chevaux et les éléphants
des Carthaginois, le poéte quitte en effet le terrain de I’histoire pour brosser un
tableau féroce des sangliers, taureaux et lions qui échappent a leurs maitres et
sément partout indistinctement le carnage. S’est-il inspiré de fresques ou de bas-
reliefs représentant des chasses orientales? Je serais enclin & le croire, tout en




Progrés ou déclin de I’humanité ? 171

signalant aussi les recherches récentes sur des textes grecs narrant des combats
contre des animaux monstrueux: il s’agirait en réalité de peaux de bétes, masques
et criniéres portés par des tribus sauvages pour effrayer I’ennemi?®.

Passant & des techniques plus pacifiques, mais toujours liées & ’emploi du fer,
Lucréce dit un mot du tissage, puis de la greffe et du marcottage, imités de la
nature. Et le poéte, loin de blamer cet essor de la culture, de savourer en artiste la
variété et la richesse des champs et des vergers.

Les besoins essentiels satisfaits, ’homme peut se tourner vers les arts d’agrément
(1379-1408): musique — imitée des oiseaux et du vent — et danse. Tableau idyllique
des loisirs des bergers, vraie petite bucolique d’un ton assez différent de I’ensemble
du poéme et qui pourrait faire penser — ainsi qu'aux v. 945-952 — & un essai de
jeunesse inséré dans le grand ceuvre!®. Mais une fois de plus le moraliste pointe
(1409-1435): la musique s’est compliquée sans procurer plus de plaisir & des audi-
teurs blasés. Et de reprendre quelques exemples cités pour décrire I'évolution et
surtout noter que les progrés les plus importants tombent ensuite dans le discrédit;
I’homme reste torturé de désirs et s’épuise a toujours vouloir davantage. Cet
esprit de lucre n’est pas nouveau, puisque le vétement de peau déja — d’une utilité
indéniable — fut sans doute I'occasion de rixe homicide. Mais maintenant, que la
technique a rendu la vie plus facile et agréable, 'homme n’a plus I'excuse de la
nécessité. Le blame concerne sans équivoque les contemporains (1425)20:

quo magis in nobis, ut opinor, culpa resedit.
Est-ce le progrés matériel en tant que tel qui est en cause ? Point du tout. Lucréce a
soin de rappeler encore la dureté de la vie primitive (1426):
frigus enim nudos sine pellibus excruciabat [terrigenas;

Le passage — essentiel pour comprendre la conception de Lucréce — se termine sur
une note tout épicurienne: la recherche acharnée du superflu est vaine, tant sur le
plan personnel — la sagesse n’apprend-elle pas les limites du véritable plaisir —
que sur le plan collectif, puisque la cupidité déchaine les guerres.

Quatre vers (1436-1439) sur le rythme régulier des saisons et le retour périodique
des astres indiquent sans doute les progrés accomplis en astronomie. K. Barwick y
voit I'invention du calcul du temps, base nécessaire de la poésie épique dont on va
parler. C’est peut-étre aller trop loin.

Les indications (1440-1447) sur les tourelles des remparts, la délimination des
champs, la navigation & voile, la conclusion des traités entre peuples parait d’abord

18 Cf. R. Merkelbach, Die Quellen des griechischen Alexanderromans, Nachtrag p. 252-254.—
Les vers si bizarres (1341-1346 ou 1349) oh Lucréce critique I’invraisemblance de ses propres
données doivent étre supprimés. Contra, K. Barwick (art. cit. Nachtrag p. 225-229, in
Philologus 1943) qui y voit un usage de la diatribe romaine.

19 La rudesse du v. 1402 insiste sur le manque de souplesse de ces danses paysannes, soit
pour suggérer la maladresse de I’art chorégraphique encore dans I’enfance, soit pour noter la
lourdeur de certains ballets folkloriques, — qui s’est perpétuée jusqu’a nos jours!

20 Le sens de «contemporain» est confirmé par le v. 1427: ... at nos nil laedit ueste carere/
purpurea atque auro ...




172 Jean-Pierre Borle

une reprise d’éléments jetés en vrac. En réalité, le mouvement de la phrase et les
imparfaits en font avant tout des indications chronologiques pour mieux insister
sur I'apparition tardive de I'épopée et de 1’écriture, qui leur sont postérieures®!. Et
Lucréce de préciser que tout le passé évoqué ne nous est connu que par de vagues
indices que décéle le raisonnement (1446 s8q.):

... quid sut prous actum respicere aetas

nostra nequit, nisi qua ratio uestigia monstrat.
C’est donc bien & une reconstitution logique de la préhistoire et de la proto-histoire
(Ur- und Friihgeschichte) que nous avons eu affaire, malgré les allusions spora-
diques & des réalités précises beaucoup plus récentes, sortes d’anachronismes semi-
volontaires. La tdche du poéte-sociologue est maintenant terminée. Ce serait &
I’épopée et a I’histoire & prendre la reléve.

Les dix derniers vers du livre rappellent, sans plus se soucier de chronologie, les
inventions essentielles nées du besoin, puis les arts d’agrément — en y ajoutant les
routes, la peinture et la sculpture. Cette nomenclature n’est point une table des
matiéres, — pas plus que 'argument du livre V placé aux v. 6477, dont on a abusé
pour remettre de 'ordre dans I'exposé de la préhistoire ou en condamner d’im-
portants fragments —; ce n’est point non plus une nouvelle version condensée de
Pévolution humaine. Il y faut voir une conclusion qui présente librement I’essor
de la civilisation, en prolonge les lignes et surtout formule la grande legon du
poéte: toutes les découvertes sont dues a la conjonction de I'expérience pratique
usus et de la réflexion créatrice experientia mentis, qui 8’étayent I'une 1’autre. C’est
la le fondement de la lente marche en avant progredientis de I’humanité. Le facteur
temps paulatvm, aetas, I'intelligence rationnelle ratio, cor, I’enchainement des in-
ventions qui 8’éclairent I'une 'autre??, rendent pleinement compte de I’épanouis-
sement des arts et des techniques. Malgré les verbes au passé, le mouvement et les
idées rappellent visiblement le théme du perfectionnement contemporain — des
arts, de la navigation et de la philosophie — esquissé aux v. 332 sqq. du méme livre:

quare etiam quaedam nunc artes expoliuntur
nunc etiam augescunt.

Si le motif final n’a pas I'éclat grandiose qui clot d’autres livres, il n’en termine
pas moins dignement I’histoire de ’humanité par un éloge de I'intelligence créatrice.

Nous avons insisté, au cours de ce rapide commentaire, sur 'unité générale, parce
que le dessein de Lucréce nous parait incontestable. Le dernier tiers du livre Vn’est
ni un catalogue désordonné d’inventions, ni une suite de motifs pris au hasard pour

21 Ce qui ruine, soit dit en passant, la tradition qui considére la poésie comme le premier
des arts, enseigné par Apollon lui-méme aux hommes de I’ige d’or.
. 22y ajouterais volontiers «I’habileté manuelle guidée par la réflexion», en interprétant
artes au sens de Téyvn chez Aristote, et en le gardant au v. 1457 comme un abl. de moyen —
au lien d’y voir selon la tradition des commentateurs (Ernout, Bailey, etc.) un complément
de cacumen au dat. mis pour artium, métriquement impossible.




Progrés ou déclin de ’humanité ? 173

vitupérer le genre humain. Qu’il soit fait néanmoins de morceaux divers, remon-
tant souvent & des sources différentes, curieusement raccordés parfois, nous ne le
nions pas. Nous n’avons pas celé les absences de transition, les bizarreries de la
composition. Certaines sont plus apparentes que réelles. D’autres subsistent?3,
Sans préjuger du plan définitif auquel se serait arrété I'auteur 8’il avait pu mettre
la derniére main & son ceuvre, il nous semble néanmoins que la plupart des sujets
traités ou abordés — techniques, langage, politique, religion, arts d’agrément, —
devaient avoir leur place dans le déroulement de la préhistoire.

Dégageons maintenant les résultats de cette analyse. Il faut tout d’abord dis-
tinguer I’époque de I’éclosion des premiers germes de vie, dans un climat doux et
humide, de 1’dge des cavernes. La vivent dans de dures conditions de puissantes
brutes, animées d’instincts égoistes. Nous sommes trés loin de la vie harmonieuse et
heureuse imaginée par Empédocle, les Pythagoriciens ou le Platon des Lois
(ILI 679). ‘

Lucréce s’est ensuite attaché & montrer comment ’homme est peu & peu sorti de
Panimalité; ce lent développement s’est réalisé sur plusieurs plans: matériel, social,
puis politique, enfin artistique et culturel. Vues synthétiques complexes, ol se
mélent ombres et lumiéres; les techniques sont 4 deux tranchants: le méme fer qui
permet le tissage et facilite la greffe rend les guerres plus meurtriéres; 'intelligence
qui, & 'aube des temps historiques, a mis au point ’astronomie, 1’écriture, s’est
égarée auparavant, entrainée par I'imagination, dans les superstitions religieuses
dont ’humanité est loin d’étre débarrassée; enfin cupidité et ambition, latentes
dans le ceceur de ’homme, ont trouvé de meilleurs terrains ol ’épanouir.

Cependant, loin de regretter I’état de nature, le poéte ne laisse pas de se passion-
ner et de nous passionner pour I'évolution de I’étre humain, 'amélioration des
conditions de vie, les tensions de la vie politique, I'éclosion des arts, les balbutie-
ments de 'esprit scientifique et philosophique encore tout imprégné de pensée
mythique. A travers les chevauchements chronologiques, ’entrelacs subtil d’ac-
tions et de réactions de tous ordres, il y a 13, comme dit J. Bayet®, «une vue
évolutive visant & 1’objectivité historique et psychologique, optimiste en ce qui
concerne les techniques.» L’'influence d’un Posidonius, d’un Panétius, a pu éven-
tuellement assouplir sur ce point la stricte doctrine épicurienne®.

Faut-il aussisuivre J. Bayet lorsqu’il distingue, dans une perspective épicurienne
plus orthodoxe, un premier stade du développement humain jusqu’a la constitution
du langage inclusivement — accomplissement naturel de ’homme par 'usage de ses
sens et le temps — un second stade au contraire, 4 partir de la découverte du feu
formant charniére — ou les progrés techniques, fruits de ’expérience et de I'activité

23 On peut méme supposer ici et 1a — par ex. aux v. 1436-1447 — des amorces de dévelop-
pements interrompus ou plusieurs essais sur un méme sujet. Mais combien risquée et arbi-
traire la tentative de se substituer i I’auteur pour choisir ou supprimer ce qui n’est pas
manifestement aberrant.

24 Art. cit. in Mus. Helv. 1954, 97.

25 Cf. I’art. riche et nuancé de M. Taylor, Progress and Primitivism in Lucr., AJP 1947.

12 Museum Helveticum




174 Jean-Pierre Borle

inventrice, mais vains au fond, suscitent d’insatiables désirs et s’accompagnent
d’une détérioration morale ? Cette interprétation séduisante, fondée sur I’'exégése de
la conclusion, rejoint en un sens les recherches de G. Jelenko sur le plan de I'histoire
de la civilisation?¢, Elle parait néanmoins trop rigoureuse. Avant méme ’apparition
de la cellule familiale, Lucréce indiquait en passant les premiers progrés accomplis
dans I'habitat, le vétement, postérieurs eux-mémes & la découverte du feu (V
1011-1016). Dans la conclusion méme, tous les exemples cités ressortissent pour
une part & la technique — & la seule exception des lois — et ’ensemble de ces nou-
veautés s’explique & la fois par 'usage pratique (usus), le temps (aetas) et 'intelli-
gence rationnelle (mens, ratio).

Le lent développement de la pensée et de la technique va tout d’abord améliorer
sans conteste le sort de ’humanité sur le plan matériel et rendre aussi la béte
humaine plus délicate, plus douce, plus sociable. Est-ce le bonheur ? Non point.
Avec une remarquable lucidité, le poéte-philosophe note que la communauté, source
d’entraide, de respect mutuel, contient aussi le germe de discordes, d’ambitions,
d’abus de pouvoir. A mesure que s’éloignent les dangers naturels, écartés par
I'adresse manuelle et intellectuelle, 'homme s’en crée d’autres: il fabrique des
armes plus meurtriéres, il oppose des masses guerriéres toujours plus denses, il se
risque au milieu des tempétes. Le luxe obtenu & force d’habileté et de raffinement,
loin d’apaiser les désirs les avive, les rend plus difficiles 4 satisfaire et déchaine les
jalousies. Lucréce met le doigt sur le tragique destin de I’homme: les facilités
matérielles ne font qu’accroitre ses besoins; c’est un perpétuel insatisfait qui se
crée des occasions d’inquiétude; le savoir et le luxe rendent encore plus redoutables
ses mauvais instincts. L’on rejoint en un sens Pascal.

Faut-il voir la, avec la plupart des exégétes, une condamnation de la civilisation ?
Dans l'introduction & son riche commentaire, Ernout écrivait par exemple: «ce
n’est que petit & petit, & la suite de longs efforts, par une série d’ascensions souvent
coupées de brusques chutes, que les humains se sont élevés jusqu’a une condition
meilleure, au moins d’apparence. Car la fausse conception qu’ils ont du bonheur
leur fait commettre des fautes et leur crée des désirs et des souffrances que leurs
sauvages ancétres ne connaissaient point.» (Comment. Ernout-Robin I, p. XII).
Pourrait-on done schématiser la conception lucrétienne de la maniére suivante: aux
progrés techniques indéniables que dessinerait une oblique ascendante, ou peu s’en
faut, s’opposerait une autre oblique, descendante celle-1, graphique de la corruption
des meeurs et de I'accroissement des désirs insatiables ? Au croisement de ces deux
lignes se situerait peut-étre une relative moyenne de bonheur, correspondant & la
description de la vie pastorale agrémentée de jeux rustiques au son des pipeaux
(V 1390-1404).

Si séduisant soit-il, un tel schéma appelle de fortes réserves. La vigueur des
primitifs ne les met pas & ’abri de la dent cruelle des fauves; bien plus, on ne peut
parler & leur endroit ni de hauteur morale, ni d’aspirations élevées, ni méme de la

2 Art. cit. in Wiener Studien 1936, 59 sqq.




Progrés ou déclin de I’humanité ? 176

simplicité de moeurs douces et innocentes. Seuls comptent les instincts vitaux; si
leurs désirs sont vite satisfaits, ce n’est ni par vertu, ni par sens du vrai bonheur.
De méme, g’ils ne connaissent ni crainte de chitiments divins, ni « Schadenfreude»,
c¢’est parce qu’ils n’ont aucune activité conceptuelle. En revanche, ils sont égoistes
et brutaux.

Le sociologue, chez Lucréce, ne préche pas le retour & la vie sauvage et primitive.

Son tableau du développement préhistorique est pourtant souvent traversé,
arrété méme, par les réflexions du moraliste. Tout est motif pour mettre en garde
contre les périls, les responsabilités, les convoitises que I’homme évolué multiplie
comme & plaisir. En rejette-t-il la faute sur I'essor de la civilisation ? Il en accuse
plut6t les erreurs de jugements, les faiblesses de I’8me humaine, I'ignorance de la
véritable félicité et des moyens d’y parvenir. Les contemporains sont plus coupables
que leurs lointains ancétres, non parce que ceux-ci étaient meilleurs, mais parce que
les conditions matérielles permettent maintenant de vivre assez facilement avec
un minimum de confort; la violence des appétits n’a donc plus d’excuse, et lorsqu’ils
se déchainent, ils peuvent maintenant user de tels moyens qu’ils entrainent des
catastrophes: ainsi dans les guerres.

Cet enseignement de la morale, dans la pure ligne d’Epicure, est donné avec
quelle véhémence, quel pathétique! Entrainé par sa volonté d’adjurer ses compa-
triotes, Lucréce glisse an cours de son exposé de la préhistoire des anachronismes
semi-volontaires qui renvoient irrésistiblement & I’Etat romain. I’écho de ses
angoisses personnelles donne ua ton apre et prenant & I'évocation des cataclysmes
naturels et de la vaine crainte des dieux.

Mais le chant V se termine malgré tout sur une note claire: I'historien y est
sensible aux créations incessantes du génie humain, & la lente ascension de ’huma-
nité, et le philosophe songe sans doute que grice au progrés méme de la pensée la
bonne doctrine peut apprendre & jouir avec mesure des bienfaits de la civilisation.
Telle est & mon avis la lecon implicite qui se dégage de la fin du livre V, le relie & la
ligne générale de I'ceuvre, prépare I’éloge d’Epicure et de son systéme qui formera
I'exorde du livre V1. Comme I’ensemble du poéme en effet, la sociologie est elle
aussi subordonnée a des fins éthiques. Il s’agit de prouver que les découvertes, dans
quelque domaine que ce soit, s’expliquent sans aucun recours & des causes sur-
naturelles ou divines; que d’autre part 'homme civilisé mésuse étrangement des
pouvoirs qu’il 8’est acquis, et fait par 13 son malheur et celui des autres. Ainsi le
développement s’insére dans le systéme du De rerum natura qui doit enseigner aux
contemporains de César et Cicéron I'art difficile de dépouiller ses ambitions et ses
passions pour vivre, apaisé par les certitudes scientifiques, dans la satisfaction
d’une aurea mediocritas.

Néanmoins le poéte a tenu & brosser avec maitrise un tableau suggestif, 4 la fois
raisonné et riche de substance, des conquétes de I’'homme et de ses avatars. Son
plan peut paraitre touffu; il n’en existe pas moins: selon une méthode trés person-
nelle, avec des reprises, des arréts, I'auteur fait défiler devant nous les principales




176 Jean-Pierre Borle: Progrés ou déclin de ’humanité ?

étapes de I’histoire humaine. Et jamais il n’imagine — comme le remarque avec
pertinence Marg. Taylor, art. cit. — une régression possible des arts ou des tech-
niques; il suggére plutdt que ces derniéres compensent en partie les effets de 1’af-
faiblissement des forces productives de la nature et en tout cas assurent la sécurité
matérielle (VI 9-11). La variété extraordinaire de tons, les accents vibrants du
moraliste n’ont jamais fourvoyé complétement le sociologue dans sa démarche
lucide et soutenue.

Un dernier point reste & élucider. Si nous considérons qu’aux yeux de Lucréce la
technique et les méthodes rationnelles ne cessent de se perfectionner, n’est-ce pas
en contradiction avec ses vues sur I'usure du monde et sa décrépitude sénile, qui
terminent le chant IT ? On a assez parlé de la composition en amande de I’ceuvre de
Lucréce, pour ne pas s’étonner de trouver dans les conclusions des livres IT et V les
panneaux contrastés, mais complémentaires, d’un diptyque. Le premier esquissait
une cosmologie qui aboutissait & la dégradation et & la mort de notre univers,
comme de tout ce qui est combinaison naturelle d’atomes. Les signes précurseurs en
étaient déja patents: difficulté de la terre & créer des animaux méme petits, stérilité
des champs (IT 1150-1174). A ce lugubre dépérissement des forces naturelles s’op-
pose, a la fin du livre V, la lente montée des découvertes humaines qui clot le chant
sur un accent de légitime fierté?.

On pourrait voir la les deux pdles vers lesquels se sent attiré Lucréce: le sentiment
profond du vieillissement et de I’anéantissement d’une part, de 'autre la foi dans la
pensée, dans la force de la raison humaine, qui lui donne le courage et I'élan néces-
saires pour mener 3 chef son grand ceuvre; et ’on soulignerait du méme coup la
belle symétrie de la composition d’ensemble. La comparaison nous rappelle aussi
que lhistoire de ’humanité s’inscrit dans le développement général de notre
univers, qui, lui, peut étre cyclique ou aboutir & ’anéantissement final, sans qu’il y
ait contradiction.

Malgré des explications naives et archaiques, des théories parfois caduques,
I’ceuvre du poéte romain reste étonnamment proche et vivante. Comme lui, nous ne
croyons plus au mythe du bon sauvage et de I'dge d’or; bien davantage que lui,
nous pouvons étre saisis d’admiration devant I’essor prodigieux des techniques du
XXe siécle; et ne sommes-nous pas angoissés par I'accélération vertigineuse des
conquétes de la science face au développement si sporadique, si fragile, de la
conscience humaine et des valeurs éthiques ? A vingt siécles de distance, nous nous
trouvons paradoxalement bien placés pour comprendre les sentiments contradic-
toires qui déchirent 'dme de 'auteur du De rerum natura. Ses adjurations véhé-
mentes rejoignent I'appel de Bergson & un «supplément d’4men», seule chance peut-
étre de survie de I'humanité d’aujourd’hui.

27 Déja les v. 330 sqq. insistaient sur la jeunesse du monde, et les exemples cités & 'appui
étaient tous empruntés aux inventions de I’lhomme.




	Progrès ou déclin de l'humanité? : la conception de Lucrèce (De rerum natura, V 801-1457)

