
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 18 (1961)

Heft: 2

Artikel: Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8

Autor: Spoerri, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8

Van, Walter Spoerri, Hamburg

Die Auslieferung meines Buches « Späthellenistische Berichte über Welt, Kultur
und Götter»1 (im folgenden als «Berichte» zitiert) hatte bereits begonnen, als mir
die Münchner Habilitationsschrift von G. Pfligersdorffer, Studien zu Poseidonios2,

zugänglich wurde. Im 2. Teil seiner Arbeit3 gibt der Verfasser eine quellenkritische
Untersuchung zu Diodor 1, 7/8, welchen Abschnitt er auf Poseidonios zurückführt4.

Pfligersdorffer ist somit neben mir der einzige, der seit H. J. Dahlmanns

Leipziger Dissertation aus dem Jahr 19285 umfassende Kritik an Bernhardts
Auffassung über die Quellen der betreffenden Diodorkapitel übt6; und zwar zieht er

genau wie ich - im Gegensatz zu Dahlmann - 'moderne' Quellen als Vorlage Dio-
dors heran. Daß jedoch Poseidonios Diodors Quelle sei, ist eine These, die ich
selbst im Anfangsstadium meiner Untersuchungen ins Auge faßte, aber als

unhaltbar aufgeben mußte7.

Hat man einmal erkannt, daß Diodor 1, 7/8 nicht mit Bernhardt auf eine

atomistische Quelle zurückgeführt werden kann8, und bedenkt man andererseits,
daß Beinhardt in seinen Arbeiten über Poseidonios des öfteren auf Parallelen
zwischen Diodor und 'Poseidonios' aufmerksam machte, die er im Sinne einer

Abhängigkeit des Poseidonios von Demokrit deutete, so erhebt sich zwangsläufig
die Frage, ob nicht Diodor selbst von Poseidonios abzuleiten ist. Zunächst glaubte
auch ich, daß man darauf bejahend antworten könnte; doch bei näherer Prüfung
erwies sich dieser Standpunkt als sehr anfechtbar.

Was den methodischen Aspekt der Sache anbelangt, so besteht die Gefahr,
daß man Diodor zu sehr in Funktion eines rekonstruierten Poseidonios

betrachtet, was um so bedenklicher ist, als auch Beinhardts Poseidonios der
Überprüfung bedarf9. Bichtiger ist es wohl, zu den erhaltenen Texten direkt die Ver-

1 Schweizerische Beiträge zur Altertumswissenschaft 9 (1959).
2 Wien. Sitzb. 232, 5 (1959).
3 S. 100/146.
4 Ich konnte Pfligersdorffers Schrift nur noch kurz in den Addenda und Corrigenda zu

meinem Buch erwähnen.
6 De philosophorum Graecorum sententiis ad loquellae originem pertinentihus capita duo.
3 Vgl. Berichte 4f.
7 Pfligersdorffers Beschäftigung mit dem Gegenstand reicht bis ins Jahr 1953 zurück;

seine Arbeit wurde im Wintersemester 1955/56 vorgelegt. Ich selbst habe meine
Untersuchungen 1948 begonnen; meine Ergebnisse wurden im Sommersemester 1953 in Basel
als Dissertation eingereicht, konnten aber infolge mannigfacher technischer Schwierigkeiten
erst jetzt gedruckt werden.

8 Vgl. Berichte 6/30.
• Ich hoffe, demnächst im Gnomon einiges dazu beitragen zu können. - Pfligersdorffer



64 Walter Spoerri

bindungsfäden von Diodor aus zu ziehen und diesen Autor als solchen in den

Mittelpunkt der Betrachtung zu stellen. In Befolgung des letzteren Punktes
ergibt sich, daß man nicht ohne weiteres das Recht hat, Diodor 1, 7/8 als einen in
sich geschlossenen Zusammenhang anzusehen und aus der Berührung einzelner
Bestandteile mit 'Poseidonios' auf das Ganze zu schließen10; in meinen «Berichten»
habe ich verschiedentlich darauf hingewiesen, daß Diodor in den betreffenden

Kapiteln wohl Ursprünglicheres zu einem neuen Ganzen verbunden hatu.
Was das Sachliche anbelangt, so spricht gegen die Zurückführung von Diodors

Kosmogonie auf Poseidonios der Umstand, daß Diodor nicht die stoische

Weltentstehungslehre vorträgt12. Auch der Proteusdeutung des Allegorikers Heraklit
liegt eine nicht-stoische Kosmogonie zugrunde13, so daß die Verbindungslinien,
die sich von Diodor zu Heraklit ziehen lassen, die Poseidoniosthese nicht zu stützen
vermögen14. Außerdem stellt sich die Frage, ob Diodor nicht Kosmogonisches
verschiedener Herkunft miteinander verbunden hat15.

ist in der Hauptsache von Reinhardts Arbeiten abhängig und bewegt sich ganz in dessen
Vorstellungswelt. An sonstiger, für Diodor wichtiger Literatur zitiert er nur wenig (Dahlmann,

Philippson, Jacoby).
10 Pfligersdorffer 131 überträgt das für Diod. 1, 7 gewonnene Ergebnis auf 1, 8, da die

Zusammengehörigkeit beider Kapitel unbezweifelbar sei; aber gerade der Abschnitt über
die Entstehung der Sprache, auf den er sich im Anschluß an Dahlmann beruft, widerspricht
der Lehre des Poseidonios (s. unten S. 72f.).

11 Die Stellen, an denen ich auf dieses Problem eingegangen bin, findet man S. 243 s. v.
Kompositionsprobleme. Weiteres unten S. 77f.

12 Vgl. Berichte 107 f. 116.
13 Vgl. Berichte 69 f.
14 Anders Pfligersdorffer 120f., für den Heraklits Proteusdeutung einigermaßen an Diod.

1, 7 gemahnt, stoisch ist und wahrscheinlich (in Anlehnung an K. Reinhardt, Kosmos und
Sympathie [München 1926] 294 Anm. 2) mit Poseidonios in Zusammenhang steht.

16 Vgl. Berichte Höf. - Pfligersdorffer 101 f. vertritt die Auffassung, Diodors Kosmogonie
stehe unter der Wirkung empedokleischer Gedanken, woran man die Abhängigkeit des
Poseidonios von den Vorsokratikern, insbesondere von Empedokles erkennen könne. Zu
dem, was er S. 109f. - allerdings zu optimistisch (unzutreffend ist die Parallele 7a. S. 111) -
vorträgt, vgl. Berichte 33; 17 Anm. 31. Dagegen ist es methodisch bedenklich, wenn er
S. 101 f. 105 f. - wohl durch Phüippson verleitet - die Bedeutung empedokleischer Vorstellungen

für Diod. 1, 7, 1 über Lukrez 5, 432f. auf die «Berührung mit dem Empedokles-
fragment B 27» gründet; vgl. Berichte 22f., wo zu S. 23 Anm. 24 auch auf S. 70 Anm. 7
zu verweisen ist. Sekundärliteratur zur Frage des Verhältnisses Empedokles-Lukrez
(Berichte 23 Anm. 24) findet man auch bei Pfligersdorffer 101 Anm. 2. Ferner gibt Pfligers-
dorffers Versuch, von Plutarch Fac. orb. ausgehend, die genannten, dort (12, 926 E)
überlieferten Empedoklesverse mit Poseidonios in Zusammenhang zu bringen, meines Erachtens
zu den größten Bedenken Anlaß. Plutarch zitiert Empedokles in seiner Polemik gegen die
stoische Lehre. Gegenstand der Polemik Plutarchs aber ist nach Reinhardt vor allem
Poseidonios, dessen Gedanken auch in Plutarchs Rechtfertigung des antistoischen Dogmas
vorzufinden seien. In Fortführung dieser Auffassung möchte Pfligersdorffer nachweisen,
daß das Empedokleszitat in einer festen Beziehung im System des Gegners stand. Einmal
geht meines Erachtens dieser Versuch von äußerst fragwürdigen, unbewiesenen Annahmen
über die Bedeutung des Empedokleszitats aus (so besonders 107 f.). Andererseits haben
Jones, Boyance und Cherniss (vgl. Berichte 177 Anm. 11, wo noch H. Strohm, Studien zur
Schrift von der Welt, Mus. Helv. 9 [1952] 156 zu erwähnen ist) mit vollem Recht die Bedeutung

des platonischen Elementes bei Plutarch betont; mit ihm muß man vor allem in
Plutarchs Polemik rechnen. So bezeichnet Plutarch, a. O. 12, 926 F mit Berufung auf
Plat. Tim. 53 b (auch Reinhardt, Kosmos und Sympathie 409 konnte das Zitat nicht
identifizieren) den Zustand eines allein der <pvaig unterworfenen und daher in Disharmonie
zerfallenden Kosmos als Gottferne; und wenn dieser Zustand derjenige der odbpara ist, denen
vovg und fehlen, so entspricht auch dies platonischer Tradition: Sich selbst über-



Zu Diodor von Sizilien 1,7/8 65

lassen, ohne geistiges Prinzip, löst sich der Kosmos im Chaos auf; vgl. Berichte 243 s. v.
Zwiespalt in der Materie; zur Bedeutung des wohl nicht stoischen Paares vovg - ywxß bei
Plutarch vgl. Boyance, Sur la thiologie de Varron, Rev. Et. Anc. 57 (1955) 81 f.; ferner
Rev. Et. Gr. 72 (1959) 379f. Obwohl Plutarch, a. O. 926 E. F die angesetzte kosmische
Disharmonie mit des Empedokles veixog in Zusammenhang bringt (vgl. auch Berichte 75
Anm. 4), wird man doch nur mit Vorsicht über den Umfang empedokleischer Vorstellungen
bei Plutarch urteilen. Auch hier könnten platonische Gedanken eingeflossen sein; vgl.
Cherniss, in der Ausgabe von Fac. orb. (London 1957) 84a; anders E. Bignone, Empedocle
(Torino 1916) 599f. 592 Anm. 1. Die Entscheidung hängt davon ab, wie Empedokles sich
den Urzustand vorgestellt hat, in dem veixog die absolute Herrschaft hat; aus den
erhaltenen Texten geht dies nicht so ohne weiteres eindeutig hervor, und ich kann hier
nicht auf das einzelne eingehen. Gleich zu Beginn (926 E) tritt bei Plutarch der Erwähnung
des veixog ein neues Element zur Seite, das die Einführung des Streites 'korrigiert':
axonei ßr) to veixog indyigq to 'E/meöoxXeovg toig ngdypaai, päXXov de rovg TiaXaiovg
xivfjq Ttxävaq im rrjv tpioiv xal riyavxaq Bignone, L'Aristotele perduto 2 (Firenze 1936)
419 meint, Plutarchs Warnung richte sich gegen die Peripatetiker, nicht gegen die Stoiker,
die den Weltuntergang annehmen; gewiß mag Aristoteles in II. (piXoooipiag (vgl. fr. 18 W;
dazu Lukr. 5, 114f.) diejenigen, welche die Göttlichkeit und Ewigkeit des Kosmos leugnen
(oi xdv imavxa xoopov xm Xoyep xa&aigovvxeg), mit den Giganten verglichen haben (vgl.
Bignone 2, 414f.; F. Solmsen, Epicurus and Cosmological Heresies, AJP 72 [1951] 4f.),
doch bezieht sich Plutarchs Warnung meines Eraehtens weniger auf eine Vernichtung
überhaupt des Kosmos als auf eine Auflösung in einen anarchistischen Zustand, der das Gegenteil

von dem 927 A geschilderten ist; andernfalls würde Plutarchs Polemik gegen die
Stoiker, die doch hier visiert sind (vgl. die Erwähnung von Zeus Feuer [926 D], ferner
die Anspielung auf den Weltbeginn [13, 927 A]), nicht treffen, da für sie der kosmische
Feuerzustand ein Idealzustand ist (vgl. Berichte 43). Titanen und Giganten versinnbildlichen

hier wohl die kosmische Anarchie der Vielheit, den Widerspruch zum Ordnungsprinzip,

die Gottferne; vgl. Plut. De esu cam. 1, 7, 996 C: die Titanen bedeuten das äXoyov,
axaxxov und ßlaiov in uns; Galba 1, 1053 C; Sollert. anim. 22, 975 B/C; Plat. Leg. 3, 701
b/c Tiahuä Tiravtxij rpvaig (vgl. dazu I. M. Linforth, The Arts of Orpheus [Berkeley 1941]
339f.; die erläuternde Anmerkung in der Bude-Ausgabe [Paris 1951]; aber auch E. R.
Dodds, The Greeks and the Irrational [Berkeley 1951] 155f. 176f.); Prokl. (sowohl auf die
Menschenseele als auch auf den Kosmos bezogen) In Tim. 20 e/21 a (1, 85, 9f. D); 24 e
(1, 174, 3f.; 176, 2f.); 25 b/c (1, 187, 3f.); 30 a (1, 390, 30f.); 44 a (3, 346, 30f.) usw.;
In Parmen. S. 659 Stallb. verbindet er den yiyavrixög ndXepog mit dem empedokleischen
veixog. Im Anschluß an die Schilderung der öidXvoig des Kosmos führt Plutarch a. O.
926 F/927 A aus, wie durch das Auftreten des Ipegxöv Harmonie unter den awpaxa gestiftet
wurde. Diese ganze Partie ist durch aygi oi an das Vorangehende angeschlossen, aber mit
Bestimmtheit ist darin nicht alles empedokleisch. Der Umstand, daß das l/iegxdv als guXdxrjg
des Empedokles, als Aphrodite des Parmenides und als Eros Hesiods gedeutet und auf die
Wirkung der Pronoia (ex noovoiag) zurückgeführt wird (vgl. dazu Cherniss ad loc.), zeigt,
daß Plutarchs Ausführungen sich selbständig weiterentwickeln und sich nur für Einzelheiten

auf Empedokles berufen. In ngoq xo ßiXxiov ig oi rtiqwxev erkennt man die sicher
nicht stoische Lehre, daß die ompaxa durch ein übergeordnetes Prinzip zur Ordnung
gezwungen werden müssen (xaxajhdgeo&ai, ivöeio&ai), die besser als die 'natürliche' ist
(vgl. Berichte 243 s. v. Zwiespalt in der Materie). Da Plutarch 10 Bücher elg 'EpnedoxXia
geschrieben hat (vgl. Ziegler, Plutarchos, RE 21, 1 [1951] 767), muß man schon damit rechnen,

falls keine zwingenden Gründe dagegen sprechen, daß er die Empedoklesreminiszenzen
von sich aus in seine Polemik eingebaut hat; nichts deutet darauf hin, daß «die empedo-
kleische Vorstellung vom ungeschiedenen Sphairos die Grundlage einer Theorie der
Sonderung der Elemente gebildet hat und den Ausgangspunkt einer genetischen Theorie
der natürlichen Orte der Elemente» (Pfligersdorffer 111). Daß Empedokles in platonischer
Nähe erscheint, hat seinen Grund; insbesondere wurde die Theorie von der discors con-
cordia im Kosmos als die empedokleische Lehre von epiXla und veixog gedeutet; vgl. Berichte
103 Anm. 5 (wo ich zu Horaz Ep. 1, 12, 19 expressis verbis auf [Plut.] Vit. Horn. 99 und
Stob. 1, 121, 20f. W hätte verweisen können); 72 mit Anm. 25. Und vor allem, wenn Plato
Tim. 32 c 2 den Demiurgen cpiXia. unter den Elementen stiften läßt (dazu Solmsen 9),
forderte dies dazu heraus, den Urzustand, in dem das Materielle sich selbst überlassen war,
als Zustand des veixog aufzufassen. Zur besprochenen Plutarchstelle vgl. auch P. Rain-
geard, Le liegt xov ngoao'mov de Plutarque (These lettres, Paris 1934) XI. XXX. 86f. - Die
Auffassung, die Pfligersdorffer 103 f. über den Ursprung der Gestirne bei Diodor vorträgt,
bleibt unbewiesen. Zu dem, was ich Berichte 214 (Zus. zu S. 22 Anm. 19) vorgetragen habe,
vgl. (ausführlicher) Pfligersdorffer Ulf.



66 Walter Spoerri

In Diodors Zoogonie (1, 7, 3f.) ist manches enthalten, was in solchen Texten
wiederkehrt, die Reinhardt auf Poseidonios zurückführt16. Jedoch darf man den

Diodorbericht, insbesondere § 5 (über die Verteilung der Lebewesen auf die
kosmischen Bereiche) nicht so sehr isolieren, daß a priori nur Raum für 'Poseidonios'
und seine 'innere Form' bleibt17. Diodor teilt die Lebewesen in 3 Klassen ein,
deren Vertreter nach der Urzeugung jeweils das Element bzw. den kosmischen
Bereich aufsuchen, der ihrem Hauptbestandteil entspricht: Ttxrjva, emyeia, ti7mx&% ;

von dieser Lehre unterscheidet sich wesentlich die infolgedessen für uns hier
unwichtige Theorie, daß jedes Element seine eigenen Lebewesen erzeugt19. Die
Einteilung der organischen Wesen in %EQOaüa (imyeia), ewdqa (nlmxä) und Tcxrjvd

dürfte zu Diodors Zeit wohl allgemeines Bildimgsgut gewesen sein; jedenfalls
zieht sie Philo von Alexandrien des öfteren heran20; auch Vitruv 1, 4, 7 hat sie

sowie Cicero und II. xoo/wv 397 a 17; 398 b 3021. Philosophisch ist sie bereits bei
Plato Tim. 39 e ff. festgelegt; allerdings kommen dort noch - für den Himmel -
die Gestirne hinzu22. Plato begründet die Theorie mit Hilfe des Vollständigkeitsprinzips:

offenbar soll jeder Elementarbereich auch die ihm zukommenden Wesen
haben23. In einem doxographischen Bericht über Empedokles, der die Verteilung
der Lebewesen nach der Urzeugung betrifft, treten die 3 kosmischen Bereiche

(Wasser, Luft, Erde) auf; der Aufenthaltsort der Wesen wird durch die xgäatg
ihrer Bestandteile bestimmt; die schwereren zieht es zur Erde hin, gewisse zum
Wasser, andere - wohl die feurigen - zur Luft; als weitere Gruppe kommen die

16 Vgl. Berichte 117 f.
17 Anders Pfligersdorffer 122/129, der Diodors Lehre nur mit Andersartigem konfrontiert,

aber das Verwandte, soweit es nicht 'Poseidonios' ist, ganz außer acht läßt. Wenn sich dann
doch zeigen wird, daß man vielleicht mit poseidonianischen Gedanken in diesem Abschnitt
zu rechnen hat, so entspricht dies meinen Äußerungen Berichte 126f. Doch weiche ich von
Pfligersdorffer darin ab, daß ich mein Ergebnis viel vorsichtiger formuliere, und vor allem
darin, daß ich methodisch ganz anders vorgehe; es gilt auch hier im wesentlichen, was ich
unter Anm. 70 bemerken werde.

18 zovziov öe (sc. tcöv C<pcov) zä fiev nXelaxrjC, &egpaalag xexocviovrjxöza Jigög zovg pezewgovg
zonovg äjteh')eiv yevopeva rtzr/vd, zä de yedjöovg ävzeyopeva ovyxglaecog iv zfj z&v egitezmv xal
zäiv ahlcov zcbv imyeimv zd^ei xazagi'&prj'dzjvai, zä öe gmaewg vygäg gdfaaxa pezeihgpdza ngog
zov 6/noyevfj zonov avvögapeiv, dvopao&evza nhozd.

19 Merkwürdiges Mißverständnis bei Reinhardt, Kosmos und Sympathie 85f. - Stellen- und
Literaturangaben zu diesen Theorien findet man Berichte 121. Nur hätte ich vielleicht dort
die Eigenart der einzelnen angeführten Lehren noch etwas deutlicher betonen können,
damit es nicht etwa den Anschein hat, als wollte ich sie alle unter einen Hut bringen.

20 Vgl. Leisegangs Index zu Philo 856f. s. v. yegoaiog. Ganz allgemein z. B. Gonfus.
ling. 6 (2, 231, 3 W); Somn. 2, 288 (3, 304, 17 W). An manchen Stellen kommt Philo freilich

die Gliederung des zu erklärenden alttestamentlichen Textes entgegen, so z. B. Bevit.
11, 3f. und Deut. 14, 4f. für Spec. leg. 4, 100/118 (5, 231f. C) oder Gen. 1, 20f. für die kos-
mologischen Betrachtungen.

21 Vgl. ferner Lukr. 2, 1081 f.; Verg. Aen. 6, 728f.; Corp. Herrn. 12, 20 (1, 182 ed. Eestu-
giere-Nock). Cicero (s.u. Anm. 31) gibt eine nicht wesentlich verschiedene Vierteilung;
statt der Erdtiere hat er gehende und kriechende Tiere. Weiteres unter Anm. 31. Vgl.
auch Sen. Benef. 4, 5, 2 und vor allem Ovid Ars amat. 2,471 f. (im Anschluß an eine Kosmo-
gonie, die ich Berichte 35 Anm. 7 mit derjenigen Diodors zusammengebracht habe; ferner
s. u. Anm. 83).

22 So insbesondere auch Ovid (vgl. Berichte 121); vgl. ferner Philo Somn. 1, 135 (3,
234, lOf. W); Opif. mundi 84 (1, 29, llf. C).

23 Vgl. auch Ovid Met. 1, 72 neu regio foret ulla suis animalibus orba; Philo Spec. leg. 4,
118 (5, 235, 23f. C), wo die 3 Tiersorten den pegr) zov xdopov (yrj, ßdiog, ärjg) entsprechen.



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 67

iaöfwiQa hinzu24. Ähnlichkeit mit Diodor 1, 7, 5 ist vorhanden, berechtigt aber

nicht ohne weiteres dazu, in Diodors Ausführungen genau die empedokleische
Lehre zu sehen25. Bei Aristoteles variieren die Auffassungen im einzelnen. Die

Doxographie26 schreibt ihm dieselbe Lehre wie Plato zu, die er wohl in IJ. eptko-

aocpiaq vertreten hat27. Er selbst unterscheidet Gen. an. A I 715 a 26 f. 3 Klassen

von Lebewesen auf Grund ihrer Bewegungsarten: Gehen, Schwimmen, Fliegen273.

De resp. 13, 477 a 27f. teilt er den Wesen ein vorherrschendes Element zu:
den (pvra die Erde, den evvdga das Wasser, den Ttrrjva und neCa teils die Luft,
teils das Feuer; sie leben in den olxeloi totioi (477 a 30; vgl. Theophr. Caus.

pl. 1, 22, 3), denn ihre vir) darf nicht dem Ort entgegengesetzt sein (14, 478 a

4 f.)28. Daß die den 3 Gruppen von Lebewesen entsprechenden Bereiche deren

oixeioraxa real avyyeveorara %(OQia sind, liest man öfter bei Philo von
Alexandrien29; wenn dieser allerdings z. B. in Quis rer. div. her. 238 (3, 53, 20f. W)

24 Aetius 5, 19, 5; YS 31 (Empedokles) A 72. Der Berieht ist stellenweise korrupt,
doch nicht so sehr, daß man ihn nicht verwerten könnte; für die hier wichtigen Einzelheiten

kann man sich an den Text der Vorsokratikerfragmente halten.
26 Ich habe die Stelle bereits Berichte 29 herangezogen; doch muß ich mich hier noch

einmal eingehender dazu äußern. Auch der Aetiusbericht hat eine Zuordnung zwischen den
3 kosmischen Bereichen und den zugehörigen Wesen. Andererseits muß man aber a priori
damit rechnen, daß die originale empedokleische Lehre in ein doxographisches Schema
eingebaut worden ist. Jedoch darf man nicht mit Pfligersdorffer 123f. (wohl durch Diels,
Box. Or. ad loc. verleitet) so weit gehen, daß man die VS 31 A 73 angeführten Äußerungen
des Aristoteles (Resp. 14, 477 a 32) und Theophrast (Gaus. pl. 1, 21, 5; vgl. 1, 22, 2)
verallgemeinert und für Empedokles daraus die Lehre erschließt, daß der Lebensraum der
Tiere «gleichsam umgekehrt dem Hauptbestandteil der Wesensmischung» zugeordnet wird;
dann hätte der Doxograph nicht einen «zurechtgerückten», sondern, was philologisch
schwerwiegend ist, einen gröblich abgeänderten Empedokles; denn Pfligersdorffer 123 findet im
Aetiusbericht die Lehre des Zuges vom Ähnlichen zum Ähnlichen. Aristoteles und
Theophrast, a. 0., berücksichtigen nur den Spezialfall der &eQfiorara xal tivq exovra nXsiorov
tcöv C'pcjv (to. VTiEQTivQa), die nach Empedokles das Wasser als Aufenthaltsort wählen, um
dem Übermaß (viteoßoXri) an Feuer zu entgehen; hätte Empedokles ein entsprechendes
allgemeingültiges Prinzip vertreten, dann hätte es Aristoteles wohl kaum versäumt, auf
eine solche, seiner eigenen Theorie von den olxetoi rojtot (s. oben) entgegengesetzte Lehre
einzugehen; auch Theophrast, a. 0., führt im Anschluß an eine allgemein formulierte Theorie
als Beleg nur die Doxa des Empedokles über die vneqtivqo. f<üa an; weiteres bei Bignone,
Empedocle 526 Anm. 1. Auffälligerweise scheint der doxographische Bericht nicht die
Beschaffenheit der Wesen, die das Wasser aufsuchen, präzisiert zu haben; das rührt vielleicht
daher, daß der Doxograph, dem es auf das Prinzip tö ofioia ngög rä 8/ioia ankam, hier die
RegfioTcrza £&a hätte berücksichtigen müssen. Ferner wird bei den Erdtieren nicht direkt
auf ihre Bestandteile Bezug genommen, sondern auf das Gewicht allein (darüber in späterer
Theorie s. u. Anm. 43). Deutlicher schimmert bei den Luftbewohnern (Vögel) ein Zug von
Element zu Element (Feuer zu Feuer) durch. Aus allen diesen Gründen muß man damit
rechnen, daß bei Empedokles die Verteüung der Lebewesen nicht so systematischen
Charakter wie bei Diodor hatte.

26 Aet. 5, 20, 1 Diels, Dox. Gr. 432, lf.
27 W. Jaeger, Aristoteles (Berlin 1923) 148 Anm. 3 auf S. 149 zweifelt an der Glaubwürdigkeit

des Aetiusberichtes; anders - wohl mit Recht - Reinhardt, Kosmos und Sympathie 65
Anm. 2.

27a Vgl. B 7, 746 a 23f.; Anim. mot. 1, 698 a 5f.; Hist. an. H 7, 586 a 21f.; ferner die
weiteren Stellen im Bonitzschen Index s. v. net^og 574 b 6f.; s. v. nvijvog 658 a 3f.

28 Meteorol. A 4, 382 a 6f. leugnet er, daß es in der Luft und im Feuer Tiere gibt; Oen.
an. r 11, 761 b 13f. ordnet er der Erde die ipvrd zu, dem Wasser die evvdga, der Luft die
jte£d und dem Feuer die Mondtiere.

28 Vgl. z. B. Bet. pot. 151 f. (1, 292, 13f. C); Opif. mundi 147 (1, 51, 12f. C); Quis rer. div.
her. 238 (3, 53, 19f. W; s. u. Anm. 31). Vgl. ferner Philodem Be deis 3 col. 8, 17f. (S. 26
Diels, in: Äbh. Berl. 1916, 6).



68 Walter Spoerri

die Reptilien die oberen Regionen wegen ihrer tcqoq rä xarco avyysveta meiden

läßt, so liegt darin wohl etwas, das über Aristoteles hinausgeht. Noch deutlicher
kommt diese 'dynamische' Beziehimg zwischen Tier und zugehöriger Umwelt im
Corpus Hermeticum zum Ausdruck30. Daß Diodor auffälligerweise die Erdtiere
als rd SQjcerä xai rä akla rcov emyeüov expliziert, verrät uns eine Theorie, die
ausdrücklich die Kriechtiere als die erdhaltigen Wesen par excellence angesehen
hat31. Diodors Schilderang, wie sich die verschiedenen Sorten von Wesen zu den

ihnen eigentümlichen Gebieten hin bewegen, erinnert motivisch an 77. xoaptov 398 b
30f.: wenn man gleichzeitig ein Wasser-, ein Land- und ein Lufttier freiläßt, so wird
jedes sich in der ihm eigentümlichen Art fortbewegen (olxeia ev/rägeta)32; vom Zug

zum verwandten Element hin ist jedoch hier nicht die Rede; es werden nur die
Lebensbereiche (öiatra, rjdrj xai vo/uoi) erwähnt; dem ganzen Zusammenhang
entsprechend steht die jeder Gruppe eigentümliche Bewegungsart im Vordergrand33.

Der Bericht Diod. 1, 7, 5 macht in seiner Grundanlage einen sehr elementaren

Eindruck. Die 3 /rigr] rov xoa/xov der landläufigen Auffassung haben in trivialer
Entsprechung jeweils ihre eigenen Wesen: die Erde die erdhaltigen, das Wasser
die am meisten wasserhaltigen, die oberen Bereiche die Vögel; die letzte Zuordnung

fügt sich nicht ganz ins Gesamtschema ein, da hier nicht einfach die Vögel
der Luft entsprechen34; wir werden noch darauf einzugehen haben35. Die Beson-

30 fr. XXIV 16f. (4, 58 F-N), wo von Affinitäten ((pxeicöo&ai) und Repulsionen (änrjX-
XoTQiwo&ai) zwischen den Lebewesen und den Elementen die Rede ist; fr. XXV 7 (4, 70,
16 F-N; s. u. Anm. 33) spricht vom vda>(i avyyevig und der olxeia x<6ga; fr. XXVI 23
(4, 87, 2 F-N) stellt eine ovyyeveia-Beziehung zwischen Fisch und Umwelt auf.

31 Vgl. z. B. Philo, Quis rer. div. her. 238f. (3, 53 W): rolg xegoaloig olxeiorarov ^ojpi'or
yfj xai fiäXiara rot? igneroig; Corp. Herrn, fr. XXIV 17 (4, 58 F-N); ferner Aristot. Part,
an. A 10, 686 b 28f. Corp. Herrn, fr. XXIII 23 (4, 7 F-N) führt Vögel, Vierfüßler, Fische
und Reptilien an; fr. XXVI 19f. (4, 86 F-N) hat Vögel, Menschen, Vierfüßler, Reptilien,
Fische. Schob Pind. Ol. 1, 10 ordnet dem Wasser Fische zu, der Luft Vögel, der Erde
Vierfüßler und Kriechtiere. Cicero, Nat. deor. 2,122; Tusc. 5, 38 teilt in gehende, kriechende,
fliegende und schwimmende Tiere ein; Weiteres ThLL s. v. gradior 2140, 21 f., wo man
sich auch über das Vorkommen der Verbindung Kriechtiere-gehende Tiere (gradientia
animalia) in der lateinischen Literatur unterrichten kann; vgl. auch die Berichte 121
Anm. 17 zitierte Stelle. - Wenn (gegen Pfligersdorffer 122f. 126 )Ps. Heraklit Alieg. 66
S. 86, 12f. ed. Bonn, die Schlange wegen des avroyßov und ypyeveg als das Erdelement
deutet, so beruht das auf deren Bedeutung als chthonisches Tier, welches insbesondere
das Autochthonentum versinnbildlicht (vgl. E. Küster, Die Schlange in der griechischen
Kunstund Religion, RVV13,2 [1913] 97f.; Hartmann, Schlange, REII2, 1 [1921] 508/520;
W. K. C. Guthrie, In the Beginning [London 1957] 20f. 113); die Verbindung mit dem
beim Allegoriker vorher als \<öov e/xjivqov erwähnten Löwen ist durch die zu erklärenden
Verse Od. S 456f. gegeben und bedeutet nicht, daß eine philosophische Theorie zugrunde
liegt, die Löwe und Schlange auf Grund ihrer xgäaig zu zwei verschiedenen Kategorien
von Landtieren zählt.

32 Wohl richtiger mit «liberte de leurs mouvements» (Festugiöre, La revelation d'Hermes
Trismegiste 2 [Paris 1949] 472) als mit «dextöritö, sürete dans le choix» (Corpus Hermeticum
4, 76 F-N) zu übersetzen. Darm kommt auch der Einzelunterschied zu Parallelem (s. u.
Anm. 33) zum Ausdruck.

33 Vgl. Strohm, Studien 165f. - In derselben Tradition steht auch Corp. Herrn, fr. XXV
6f. (4, 69f. F-N), wo im Rahmen eines ähnlichen Vergleiches eine größere Mannigfaltigkeit
von Tieren angeführt wird und es nicht auf die Art der Bewegung ankommt, sondern, eher
wie hei Diodor, auf den Umstand, daß die einzelnen Wesen von sich aus den Weg zur olxeia
Xioga finden. Vgl. ferner Galen De usu part. 1, 3, 7, wo wiederum 3 Vertreter der üblichen
Tiergattungen auftreten; die Ente vertritt dabei die Wasserwesen.

34 Wie z. B. Philo Quis rer. div. her. 238 (3, 53, 22f. W); s. u. Anm. 43. 35 Siehe u. S. 69.



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 69

derheit der Ausführungen Diodors fällt auf, wenn man sie z. B. mit entsprechenden

Erörterungen der Isisapokalypse36 vergleicht. Diese sind viel differenzierter.
In den einzelnen Wesen herrschen gelegentlich mehrere Elemente zusammen vor,
wie überhaupt der Hermetiker die gesamte Elementarzusammensetzung der
Lebewesen untersucht; als Gattungen kennt er Vögel, Menschen, &rjQia37, Reptilien
und Eische; das Problem der Zuordnung zwischen den einzelnen Gattungen und
den kosmischen fiEQrj stellt sich ihm kaum38; seine Klassifizierung der Wesen

richtet sich nach der Elementarzusammensetzimg39.
Von Diodors Aussagen über die Verteilung der Lebewesen nach kosmischen

Bereichen ist diejenige über die erdhaltigen Wesen, wenn man von der Bedeutung
der egnerd absieht, am trivialsten: die erdhaltigen Wesen werden in die Zahl der
Kriechtiere und der anderen Erdtiere eingereiht. Spezieller wirkt die Angabe über
die wasserhaltigen Tiere: sie sammeln sich im oftoyevrjs romg; vielleicht kommt
in o/ioyevrjs eine 'dynamische' Beziehung zwischen Tier und Element zum
Ausdruck, die wohl in Reinhardts Poseidoniosbild passen würde40. Was die Vögel
anbelangt, so besitzen sie die meiste Wärme, und es treibt sie zu den (jterecoQoi

Hier gibt also die Elementarzusammensetzimg nicht das Element an, in
dem die Vögel leben - das wäre die Luft -, sondern die Richtung, in der sie sich

bewegen; das Feuer in den Vögeln, so darf man Diodor wohl ergänzen, macht
diese leicht und drängt zum feurigen Elementarbereich. Sprachlich und inhaltlich
verwandt ist Diod. 2, 53, 1 (Beschreibung Arabiens)41: Das Feuer bewirkt, daß

die Vögel leicht sind, und deshalb fliegen sie42. Diese Stelle aber sitzt wohl im

36 Corp. Herrn, fr. XXVI 19f. F-N; von Reinhardt, Poseidonios (München 1921) 379f.
für Poseidonios vindiziert.

37 Wohl Vierfüßler; vgl. die Ausgabe von Festugiöre-Nock 4, 94 Anm. 53.
38 Von den Vögeln heißt es nur, sie wohnten ävco (§ 19); von den Reptilien, sie seien

ßagia (§ 22); von den Fischen, sie lebten in einer Lösung von Erde und Wasser.
39 Da Pfligersdorffer das verwandte Material ganz außer acht läßt, mißt er (126) der

Ähnlichkeit zwischen Diodor und der Isisapokalypse zu großes Gewicht bei und übersieht
die Verschiedenheiten. Insbesondere glaubt er (122f.), dieselbe Bedeutung der Reptilien
bei Diodor und in der Isisapokalypse feststellen zu können; doch weichen die beiden Autoren
gerade in diesem Punkt voneinander ab, da beim Hermetiker überhaupt nicht zum
Ausdruck kommt, daß die Reptilien die Erdtiere par excellence sind, während man dies bei
Diodor auf Grund seiner Formulierung und des verwandten Materials annehmen muß. -
Auch die Ausführungen Vitruvs 1, 4, 7 über die Elementarzusammensetzung der 3

Tiergruppen sind viel differenzierter als diejenigen Diodors; übrigens fällt da auf, daß bei
Fischen und Landtieren gerade der Bestandteil am wenigsten vertreten ist, der für die
jeweilige Umwelt charakteristisch ist. Bei Katrarios 2, 1, 11 f. (von Reinhardt, Poseidonios
370f. 387f. für Poseidonios vindiziert) sind die Dinge ebenfalls komplexer als bei Diodor;
vgl. auch u. Anm. 45.

40 Der Grundsatz to öpoyeveg ngog tö 6/ioyevig wird besonders eindrücklich Marc Aurel
9, 9 vertreten. Man pflegt Poseidonios als Quelle anzusetzen; vgl. Reinhardt, Kosmos und
Sympathie 179f. (vgl. auch 58 Anm. 2); Poseidonios: RE 22, 1 (1953) 655; H. R.Neuen-
schwander, Mark Aurels Beziehungen zu Seneca und Poseidonios, Noctes Romanae 3 (1951)
15; Theiler in seiner Marc Aurel-Ausgabe (Zürich 1951) 334f. Der Gebrauch des Verbums
ovvdgapeiv verstärkt wohl noch den Eindruck, daß hinter Diodors Ausführungen das
allgemeingültige Prinzip des Zuges vom Gleichen zum Gleichen steckt. Die dynamischen
Beziehungen zwischen Lebewesen und Element kommen am deutlichsten im Corpus Her-
meticum zum Ausdruck; s. o. S. 68 mit Anm. 30.

41 Von der Quellenforschung für Poseidonios vindiziert; vgl. Berichte 171 Anm. 8.
42 to rcöv ogvecov yevoq nXeiovgg &egpaoiag xexoivcovrjxdg iyivero öiä tj)i> xowpdrrfra

5 Museum Helveticum



70 Walter Spoerri

2. Buch fest, wie eine Parallele bei Plinius zeigt43. Andererseits aber scheint sie

ursprünglicher zu sein als der entsprechende Passus im 1. Buch, da sie den

Zusammenhang zwischen dem Feuergehalt und dem Flüggesein expliziert. Somit
aber besteht der wohlbegründete Verdacht, daß Diodor den Gedanken aus dem
2. Buch in die Zoogonie der Einleitungskapitel seines Gesamtwerkes eingebaut hat.

Jede antike Urzeugungstheorie ließ die organischen Wesen aus dem Schlamm

entstehen; da war es nicht anders möglich, als daß die Lebewesen nach erfolgter
Urzeugung sich auf ihre einzelnen Lebensbereiche verteilten. Sehen wir von der
trümmerhaft überlieferten Vorstellimgsweit der Vorsokratiker ab, so können wir
außerdem sagen, daß das Problem der Beziehung zwischen der elementaren

Zusammensetzung der organischen Wesen und ihrem Lebensbereich auf jeden Fall
seit Aristoteles vorlag. Bedenkt man dazu noch, daß dieser die
Elementarbeschaffenheit des Aufenthaltsgebietes derjenigen der betreffenden Lebewesen

entsprechen ließ, so erkennt man, wie bedenklich es ist, im Schema Diod. 1, 7, 5

etwas «höchst Eigenständiges» sehen zu wollen44, um so mehr als Diodors
Zuordnungen zwischen Lebewesen und kosmischem Bereich zum Teil recht konventionell

sind. Im Anschluß an die 1, 7, 4 erwähnte Urzeugung von navrobcmoi rvnoi
£q>(ov stellte sich bei Diodor die landläufige Vorstellung der Einteilung dieser Tiere
in die 3 bekannten Gruppen ein; damit verband sich eine entsprechende Einteilung

in kosmische Bereiche: obere Regionen, Erde, Wasser45.

nxrjvov. Vorher (2, 50, 5) hieß es, der Strauß könne wegen seiner Schwere (ßdgog) nicht
fliegen. Vitruv (s. o. Anm. 39) führt das Fliegenkönnen der Vögel auf das Vorwiegen leichter
Elemente (Wärme und vor allem Luft) zurück.

43 Nat. hist. 2, 189, wo es in bezug auf die heißen Länder heißt varias effigies animalium
provenire et maxime alitum multas figuras igni volucres; igni volucres entspricht wohl den
Ausführungen Diodors (s. o. Anm. 42); abweichend die Pliniusübersetzung von Beaujeu
(Paris 1950). Vgl. auch Reinhardt, RE-Artikel Poseidonios 679. - Dem Vogel ist es
eigentümlich, daß er sich von der Erde weg nach oben bewegen kann; vgl. z. B. die Eindringlichkeit,

wie diese Tatsache II. xöopov 398 b 33 f. zum Ausdruck kommt (über den Kontext
s. o. S. 68); vgl. auch Philo, Opif. mundi 147 (1, 51, 18f. C). Auffälliger sind solche Stellen,
wo das Aufsteigen geradezu die Natur des Vogels verkörpert. So läuft nach Philo Quis
rer. div. her. 237f. (3, 53, 18f. W) das xaxaßaiveiv der Natur der Vögel zuwider, genau wie
vornehmlich den ignsxd (s. o. Anm. 31) der Zug nach unten (äiä xrjv noog xä xaxco ovyyi-
veiav; s. o. S. 68) eigentümlich ist; die Luft ist hier das den Vögeln zukommende
Aufenthaltsgebiet: toig Jixrjvoig 6 är/g ivöiaixrjpa olxeiov, xovipoig did xrjv nxegcooiv o tpvosi xovipog.
Nach Leichtigkeit und Schwere werden die einzelnen Tiergattungen Corp. Herrn, fr. XXIII
23 (s. o. Anm. 31) unterschieden; obenan stehen die Vögel; zum Schluß kommen die
Reptilien, die schwer und kalt sind. Vgl. auch fr. XXVI 19. 22 (s. o. Anm. 38). Galen De usu
part. 1, 3, 7 (s. o. Anm. 33) heißt es vom Adler, daß er in die Höhe fliegen wird (ävanxrjaexai
ngögxd /lexeojgov); die Ente und die Schlange, welche die Wasser- bzw. Erdtiere vertreten,
bewegen sich - nach unten - ihrem Element zu (eig Mpvrjv xivä xaxajixrjoexai, slg x-r/v yfjv
xaxadvaexai). Bemerkenswert an allen diesen Stellen ist der Umstand, wie stark die
Lebewesen in den Rahmen des kosmischen Kräftespiels Schwer-Leicht eingeordnet werden; man
darf hierzu vielleicht auch auf Plin. Nat. hist. 2, 189 (von Reinhardt, Poseidonios 87 als
poseidonianisch angesehen) verweisen.

44 Anders Pfligersdorffer 125 f.
45 Die oberen Regionen bilden eine engere Einheit; vgl. Berichte 50 Anm. 17. Vielleicht

auch entspricht den Vögeln implicite die Luft. Aber auch dann könnte man nicht dem
Diodortext eine Koordinierung der Elementenorte und der Ordnung des Lebens absprechen
(gegen Pfligersdorffer 125, der glaubt, in diesem Punkt die Eigenständigkeit des diodori-
schen Berichtes nachweisen zu können); so trägt Philo (s. o. Anm. 23) eine Zuordnung
zwischen den Lebewesen und den einzelnen pigr) xov xöouov vor, wobei er deren nur 3



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 71

Zusammenfassend stellen wir fest, daß Diodor 1, 7, 5 sich über Dinge äußert,
die in der zeitgenössischen Literatur mannigfache Spuren hinterlassen haben und

jedem Gebildeten vertraut gewesen sein dürften. Ich habe bereits («Berichte»
126f.) die Möglichkeit erwogen, daß poseidonianisches Gut in der diodorischen

Zoogonie enthalten sein könnte. Doch ist es zweifellos ein äußerst bedenkliches

Unternehmen, gerade an Diod. 1, 7, 5 die Abhängigkeit von Poseidonios aufzeigen

zu wollen, als ob dort alles und jedes für Poseidonios und seine 'innere Form'
charakteristisch sei46; ganz abzulehnen sind natürlich alle Versuche, von
'Poseidonios' aus Dinge in den Diodortext hineinzutragen, die dieser nicht ausgibt47.

Diodors Material entbehrt verschiedentlich zu sehr des Speziellen; so wie es

vorliegt, ist es konventionell, durch das Thema bedingt. Weniger skeptisch bin ich
im Fall der Erörterungen Diodors über die Vögel, wo das Material spezieller ist
und daher mehr ausgibt; doch kann man aus der Berührung von 1, 7, 5 mit
2, 53, 1 nicht schließen, daß der ganze Zusammenhang in 1, 7, 5 auf denselben

Autor wie 2, 53, 1 zurückgeht48. Der gesamte dargelegte Sachverhalt führt mich

zum Schluß, daß eine Zurückführung von Diod. 1, 7, 5 auf Poseidonios nur dann

wohlbegründet wäre, wenn sich wirklich nachweisen ließe, daß die Lehre von der

angibt; der ärjQ verkörpert ja auch irgendwie den ganzen oberen Bereich. Die Feuerregion
als solche mußte natürlich bei Diodor leer ausgehen, da als deren Bewohner nur Gestirne
oder Feuertiere in Frage kamen (vgl. Beinhardt, Kosmos und Sympathie 64f.). - Auch den
Umstand, daß Diodor nicht ausdrücklich von einer spezifischen Bevölkerung des
Luftbereichs redet, wertet Pfligersdorffer 125f. zugunsten seiner Theorie von der Eigenständigkeit

des Diodorberichtes aus. Er bringt damit Apul. De deo Soor. 8 S. 16, 7 f. Th (vgl. auch
die Berichte 121 Anm. 17 angeführte Augustinstelle) in Verbindung, wo - in Übereinstimmung

mit Poseidonios (so Pfligersdorffer im Anschluß an Jaeger, Aristoteles 148 Anm. 3;
vgl. bereits Arth. Rathke, De Apulei quem scripsit de deo Socratis libello [Diss. Berlin 1911]
32f., dem allerdings schwere Mißverständnisse in der Interpretation der einzelnen
Tierklassen unterlaufen sind)- die Auffassung der Vögel als der spezifischen Bevölkerung des
Luftbereichs abgelehnt wird. Dagegen ist einzuwenden, daß nichts dazu berechtigt,
Ähnliches bei Diodor vorauszusetzen; wenn Diodor auch nicht expressis verbis die Luft nennt,
so ist doch die Erwähnung des Wegziehens (aTieX&elv) der Vögel nach den oberen Regionen
hin deutlich genug; Apulejus dagegen teilt der Luft die Dämonen zu und weist zu diesem
Zweck darauf hin, daß die Vögel keine eigentlichen Luftwesen sind, weü sie, wenn sie sich
vom Fliegen erholen oder wenn sie nisten, mit der Erde verbunden bleiben. Merkwürdigerweise

lehnt übrigens Reinhardt, Kosmos und Sympathie 70 Anm. 2 es ab, in Apul. a. O.
(S. 16, 5f. Th) eine Lehre von der Urzeugung der Lebewesen aus den Elementen zu sehen;
die dort genannten fluxa animalia (fluxa ThLL s. v. fluxus 983, 9 fälschlich auf unda
bezogen) stellen Seegetier dar, dessen Urzeugung im Wasser nach Reinhardt 73 poseidoniani-
sche Lehre ist; die glebulenta animalia sind die aus der Erde durch Urzeugung hervorgehenden

Wesen (vgl. Diod. 1, 10, 2. 7; dazu Berichte 207f.). - Anders als bei Diodor ist die
Sache auch bei Katrarios 2, 1, 12 S. 35, 12f. K-V (von Reinhardt, Poseidonios 370f. für
Poseidonios vindiziert), wo die nrrjvd nicht zu Luftbewohnern werden können, weil
unterschieden wird zwischen solchen, die fliegen, und solchen, die nur den Kopf über den Leib
erheben (wie wohl z. B. der Strauß; vgl. Reinhardt a. O.); gegen Pfligersdorffer 126. Der
Vergleich, den Pfligersdorffer 126 zwischen der Beziehung der Vögel zur Luft mit dem
ignium nisus Plin. Nat. hist. 2, 189 zieht, mag für den Byzantiner zutreffen, ist aber bei
Diodor ganz fehl am Platze.

46 Wie wir im Vorangehenden gesehen haben, läßt sich ein großer Teil der in diese Richtung

gehenden Pfligersdorfferschen Argumente entkräften.
47 Vgl. z. B. oben Anm. 45.
48 Siehe oben S. 69f.; anders Pfligersdorffer 127, der sich auf Katrarios (s. o. Anm. 45)

stützt, um zu behaupten, daß die Erörterungen über die Vögel Diod. 1, 7, 5 an diesem Ort
ursprünglich seien.

5* Museum Helveticum



72 Walter Spoerri

Verteilung der durch Urzeugung aus der Erde entstandenen Lebewesen auf die
kosmischen Bereiche, in denen der Hauptbestandteil ihrer elementaren
Zusammensetzung vornehmlich vertreten ist, mit Poseidonios aufgekommen ist48*; aber
auch dann bliebe die Möglichkeit bestehen, daß Diodor das poseidonianische Gut -
womöglich in trivialer Gestalt - von diesem direkt oder einem anderen oder über
den Weg des Gedankenvorrates der Allgemeinbildung übernommen hat.

In Diodors Kulturgeschichte (1, 8) unterscheide ich zwei Abschnitte, die beide

in sich geschlossen sind, aber zusammen keinen einheitlichen Eindruck machen:

§§ 1/4; §§ Ö/949. Vielleicht muß man auch § 9 abtrennen: xa&öXov am Anfang
erregt Verdacht50, und auch der Inhalt des Stückes ist nicht ganz unlösbar mit
dem Vorangehenden verbunden51. Jedenfalls kann man nicht 1, 8 in seiner
Gesamtheit auf Poseidonios zurückführen, auch wenn, wie wir noch sehen werden,
§ 9 mit Vorstellungen in Verbindung gebracht werden mag, die man für
Poseidonios vindiziert52. Übrigens «widerspricht den Anschauungen des Poseidonios die

48a Pfligersdorffer 128 scheint die Entwicklung tatsächlich so zu sehen: Am Anlang steht
Empedokles, der den Wesen den Lebensraum umgekehrt dem Hauptbestandteü der
Wesensmischung zuordnet; dann gibt Poseidonios dem vorsokratischen Material eine neue
Form nach dem Grundsatz rä S/wia ngdg rä ößoia. Nach allem Dargelegten brauche ich
nicht mehr auf die Irrtümer einzugehen, mit deren Hilfe diese schematische Sicht erkauft
wird. - Gewiß tritt, wie wir im Vorangehenden verschiedentlich gesehen haben, eine
Verteilung der Lebewesen in der genannten Art und Weise in Texten auf, die Reinhardt für
Poseidonios vindiziert. Doch ganz davon abgesehen, daß diese Zurückführung nur auf
quellenkritischer Rekonstruktion beruht, müßte man auch entscheiden können, wieviel in
diesen Texten für Poseidonios charakteristisch ist; außerdem haben wir immer wieder
festgestellt, daß die Beziehungen, die Pfligersdorffer zwischen diesen Texten und Diodor für
Spezielles ermitteln zu können glaubt, sich bei genauerer Betrachtung als Täuschung
erweisen. Auch diese Erwägungen haben mich zu der im Haupttext eben geäußerten
abschließenden Behauptung veranlaßt. Wenn endlich Pfligersdorffer 123 meint, Diod. 1, 7, 5
stehe in einem bestimmten, festen Zusammenhang wie die Ausführungen des Allegorikers
Heraklit (Empedokles; Krasistheorie), so geht auch dazu aus unseren bisherigen Ausführungen

zur Genüge hervor, was man davon zu halten hat (vgl. bes. S. 64, ferner Anm. 31).
49 Vgl. Berichte 162; s. auch u. S. 77f.
50 Vgl. Berichte 209.
51 Das würde aber nicht bedeuten, daß 1, 8, 9 aus 2, 38, 2 entnommen ist. Vgl. Berichte

162 Anm. 11; unzutreffend J. Haussleiter, Der Vegetarismus in der Antike, RVV 24 (1935)
72 f.

52 Vgl. auch Berichte, Addenda zu S. 161 mit Anm. 7. Pfligersdorffer 134f. stützt sich
vor allem auf 1, 8, 9, um 1, 8 auf Poseidonios zurückzuführen. Übrigens kann man aus
Diodors Verwendung von öiödaxeiv u. ä. in bezug auf die Kulturgeschichte nicht speziell
auf 'Poseidonios' schließen (vgl. Berichte 161 Anm. 6); anders Pfligersdorffer 132, der auch
S. 140 zu wenig das Traditionelle im Gebrauch von öiddaxeiv berücksichtigt (Berichte 161
Anm. 6 wäre bereits auf Aeschyl. Prometh. llOf. zu verweisen, wo das Feuer den Menschen
ÖiödaxaXog rexvtjg ndagg ist). Weiteres unter Anm. 68. Mit Recht betont Pfligersdorffer
132f. im Anschluß an Reinhardt die Bedeutung des Naturzwangs in der epikureischen
Kulturentstehungslehre (vgl. die Stellen Berichte 161 Anm. 6). Doch scheint mir umgekehrt

die Verwendung von vjio rov avpicpeoovrog, rrjg jieUmq öiödoxeaftai, worin die maß -

gebliohe Beteiligung des menschlichen Intellekts zwischen den Anrufen der Außenwelt
und der Antwort des Menschen zum Ausdruck komme, kein durchschlagendes Argument
gegen die Zurückführung der diodorischen Kulturgeschichte auf die Epikureer zu sein.
Ich muß mich hier beschränken, darauf hinzuweisen, daß die zur Diskussion stehende
Ausdrucksweise sehr konventionell ist (s. o.); zudem bedient sich ihrer in lateinischer
Fassung Lukrez 5, 1452 f. (dazu Berichte 161 Anm. 7; P. Giuffrida, II finale [vv. 1440-1457]
del V libro di Imcrezio in Epicurea in memoriam Heetoris Bignone [Genova 1959] 129f.
versucht eine neue Deutung der Verse); allerdings erhebt sich da hinwiederum die Frage, in-



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 73

Sprachtheorie (§4), die eine gemeinsame Ursprache ablehnt und die Verschiedenheit

der einzelnen Sprachen auf rvyrj beruhen läßt; für Poseidonios nämlich
rekonstruiert man Ansatz einer gemeinsamen Ursprache53, und vor allem geht aus
Strabos Polemik gegen ihn54 hervor, daß er insbesondere die sprachlichen
Differenzierungen ein Werk der JtQÖvoia sein ließ55.

Ich habe in meinen «Berichten»56 versucht, Diodors Kulturgeschichte näher

zu charakterisieren, und festgestellt, daß die positivistischen Faktoren im Vordergrund

stehen und im großen und ganzen ideelle, spiritualistische Züge fehlen.
Ergänzend kann ich hier noch auf die eben erwähnten Erörterungen Strabos
hinweisen. Er bekannte sich zur Stoa57 und hebt doch gegen Poseidonios die Bedeutimg

des Zufälligen und Empirischen hervor58. Daraus ersieht man, wie der ge-

wieweit der lateinische Dichter reine epikureische Lehre wiedergibt; größere Klarheit ließe
sich erreichen, wenn man die epikureischen Anschauungen über den menschlichen Intellekt
und, was damit zusammenhängt, im Hinblick auf besagte Vorstellungen untersuchte.
Dagegen wäre beweiskräftig gewesen, wenn Pfligersdorffer die Unvereinbarkeit der epikureischen

und der diodorischen Sprachentstehungslehre (vgl. Berichte 134f.) nachgewiesen
hätte. In dieser Angelegenheit beruft er sich nur auf Reinhardt, Helcataios von Abdera und
Demokrit, Hermes 47 (1912) 501f., der zwar einen «leisen» Unterschied zwischen Diodor
und Epikur in der Sprachentstehungslehre feststellt, im übrigen aber - sehr zu Unrecht
(vgl. Berichte 135 Anm. 4) - an eine erhebliche Ähnlichkeit beider Berichte glaubt. Daß
bei Tzetzes die ävdyxrj steht, wo Diodor die neiga hat, ist wohl nicht von besonderer
Bedeutung; vgl. meinen Aufsatz Über die Quellen der KuMurentstehungslehre des Tzetzes, Mus.
Helv. 14 (1957) 183f.; anders Reinhardt 502 mit Anm. 2; Pfligersdorffer 133.

63 Vgl. Berichte 140 Anm. 27.
64 2, 3, 7 FQrHist 87 F 28 S. 239).
65 Strabo führt gegen Poseidonios aus, daß die geographischen, ethnologischen und

sprachlichen Differenzierungen nicht ein Werk der ngdvoia, sondern des Zufalls sind (vgl.
Berichte 140 Anm. 27; dazu G. Rudberg, Forschungen zu Poseidonios [Uppsala 1918] 91);
ferner seien die Eigentümlichkeiten sehr oft nicht qmoei bedingt, sondern durch äaxrjaig und
e&og. Irrtümlicherweise meint E. Honigmann, Strabon, RE II 4, 1 (1931) 121, Strabos
Argumente seien die Selbsteinwände des Poseidonios; dann wäre ja Strabos abschließendes
(Ilooeidcbviog) ovyyel ravra sinnlos. Vgl. auch Reinhardt, Poseidonios, RE 22, 1, 667. -
Daß die Urweisen Diod. 1, 8 fehlen, erklärt Pfligersdorffer 143 durch Diodors Streben nach
Kürze; er findet sie wieder Diod. 1, 16, 1 (Hermes als Sprachschöpfer), worin er im
Anschluß an Reinhardt eine Rückbezugnahme auf 1, 8, 3 sieht. Freilich geht in beiden Fällen
die Entstehung der Sprache von einer öidg&geooig aus; doch verschwindet sie 1, 8, 3 im
Anonymat und, was wichtig ist, geht allmählich vor sich, während sie 1, 16, 1 das Werk
einer Einzelpersönlichkeit ist; vielleicht auch ist dort eine Ursprache anzusetzen (vgl.
Berichte 219, Zus. zu S. 140 Anm. 27).

58 160f.
57 Vgl. Honigmann 80f.
68 Siehe oben Anm. 55. Man beachte auch, wie Strabo die Bedeutung von e&og und äaxrjaig

mit Hilfe des Umstandes nachzuweisen versucht, daß reyyai, övvdfieig und imrrjdevoeig
der Menschen äg^dvrmv nvwv im Durchschnitt unter jedem Breitengrad blühen; die
Urheber rücken also vom Mittelpunkt der Betrachtung weg. So steht auch Seneca, Ep. 90, 35
ipso usu discebantur utilia näher bei Diodor 1, 8, 2 vnd rov avfiipegovrog dtSaoxopevovg
im Gegensatz zu Poseidonios (§ 5 [sapientes] utilia atque inutilia monstrabant); anders
Pfligersdorffer 142f. Zu Berichte, Addenda-Corrigenda zu S. 148 Anm. 29 (S. 148 Anm. 29,
1 hätte ich ex rov xar' oXlyov, (—) xarä fuxgov schreiben müssen) sei (gegen Pfligersdorffer
130) nachgetragen, daß ix rov xar' oHyov für xaP öMyov eine bei Diodor gern gebrauchte
Phrase ist; vgl. J. Palm, Über Sprache und Stil des Diodoros von Sizilien (Lund 1955)
128. Ich hätte Berichte 144f. Seneca Ep. 121, den ich zusammen mit anderen antiken
Stellen nur in Gestalt eines Verweises auf die Sekundärliteratur (Berichte 145 Anm. 7)
berücksichtigt habe, expressis verbis heranziehen können. §§ 19f. wird ausgeführt, daß die
Tiere ein Wissen besitzen, das sie nicht experiments, nicht usu erworben haben. § 20 tardum
est quod usus docet - die Stelle müßte wegen des Terminologischen Berichte 161 Anm. 6



74 Walter Spoerri

samte Tenor der diodorischen Kulturgeschichte nicht dem poseidonianischen Geist

entspricht. Die Eigenart Diodors läßt sich schwerlich dadurch erklären, daß man
seinen Text als «Auszug» aus Poseidonios ansieht59; man müßte dann zumindest
annehmen, daß er dem Material eine eigene Tendenz aufgeprägt hat; diese

Auffassung wäre aber nur für solche Partien statthaft, die inhaltlich nicht Poseidonios

widersprechen. Wie mir scheint, sieht man am Beispiel Strabos, daß Diodor eine

Einstellung vertritt, zu der es in jener Zeit Ähnliches gibt60. Ein solcher Befund
hat seine Bedeutung, denn er vermittelt uns einen Einblick in wissenschaftliche

Erörterungen einer Epoche, mit deren Gedankenvorrat wir gelegentlich zu wenig
rechnen, weil wir so wenig über sie wissen. Wir erkennen aber auch, daß man
sich vor einer schematischen Beurteilung Diodors hüten muß; es könnte leicht
geschehen, daß man aus dem Vorkommen des 'Materialistischen' unzutreffende
Schlüsse zieht, wo man doch, wie wir anschließend sehen werden, nur in § 9

spiritualistische Elemente zum Ausgleich hat und auch diese nicht so sehr deutlich
in Erscheinung treten.

Was 1, 8, 9 anbelangt, so habe ich bereits früher darauf hingewiesen, daß der

Inhalt dieses Abschnitts nicht der antiteleologisch eingestellten epikureischen
Lehre entspricht81. Die Bedeutung der xgeiat, die als ndvrcov diöaaxaXo? den
Menschen für exäoxov /id'&rjaig verantwortlich ist, erinnert an den von der
Quellenforschung auf Poseidonios zurückgeführten Gedanken, daß sie der Anreiz der

Erfindungskraft des Logos sei62. Diodors Assoziation der Hand mit Xdyoc, gemahnt
natürlich an die ebenfalls für Poseidonios vindizierte Vorstellung von der Hand

zitiert werden - schildert die Langsamkeit der Wirkung des usus, womit nicht 'Bedürfnis'
(so Reinhardt, Poseidonios, RE 22, 1, 721), sondern 'Erfahrung' gemeint ist; dies ergibt
sich aus dem ganzen Zusammenhang (vgl. auch kurz vorher non usu ilia in hoc pervenire,
sed naturali amore sälutis suae), dessen Grundthema die These ist, daß die Tiere schon vor
aller Erfahrung ein Wissen um das ihnen Gefährliche besitzen. Weiteres unten S. 80f. -
Philemon fr. 149 (in CAF 2, 523), wo die Zeit alle Künste lehrt ndoag (Texvag) idlöat-ev o

XQovog, ist Berichte 148. 161 Anm. 6 nachzutragen.
69 Diese Art der Deutung findet sich des öfteren bei Pfligersdorffer, u. a. 143. 144.
80 Weiteres Berichte 162 Anm. 8.
61 Vgl. Berichte 148f. 160. - Der Diodorpassus lautet: xa&öXov yäg ndvrcov ri)v yoeiav avrrjv

didaoxaXov yevea&cu roig dv&oconoig vcpriyov/ievrjv o'ixelcog rrjv ixdoTov /xd&tjoiv evcpvel £ojß)
xal avvegyovg eyom noog änavra yeigag xal Xöyov xai ipvyf/g äyyivoiav.

82 Vgl. Berichte 145 mit Anm. 7; allerdings ist darauf hinzuweisen, daß die XQe^a ndvrcov
öidaaxaXog bereits bei Eratosthenes vorkommt (vgl. Berichte 161 Anm. 6). - 161 Anm. 7
hätte ich auch Pohlenz, Tierische und menschliche Intelligenz hei Poseidonios, Hermes 76
(1941) 8, erwähnen können; daß er Diod. 1, 8, 9 gerade der auch von ihm für Poseidonios
angesetzten Bedeutung der yoeia gegenüberstellt, hängt damit zusammen, daß er Diodor vom
Atomisten Demokrit abhängen läßt. Er mag auch dadurch bestimmt worden sein, daß er
Diodors Xöyog mit 'Logos' wiedergibt, womit dieser zu einem cvvegyög in bezug auf die
XQcia herabgesetzt erscheint und der Weg zu einem Stoiker als Urheber verbaut ist. Daß
im Diodorpassus Xöyog wohl mit 'Sprache, Rede' zu übersetzen ist (vgl. Berichte 148
Anm. 1), geht auch daraus hervor, daß, welche philosophische Tendenz auch immer
zugrunde liegen mag, das oberste geistige Prinzip nicht zu einem avvegyög degradiert werden
kann, wo es von vornherein um einen Prozeß intellektueller Art (fid&rjOig) geht und außerdem

das geistige Element - in einer weniger allgemeinen Gestalt - bereits in der ipvyfpg
äyyivoia und gleich zu Beginn im evcpveg 'Qöpov (s. u. Anm. 70) vertreten ist. - Zur Berichte
145 Anm. 10 zitierten Vergilstelle vgl. jetzt auch Pfligersdorffer 140f.; I. Scott Ryberg,
Vergil's Golden Age: TAPhA 89 (1958) 120f., beide mit weiterer Literatur.



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 75

als Voraussetzung für die Redebegabtheit des Menschen, um so mehr als sie an
erster Stelle genannt wird83; allerdings scheint anderes in Diodors Wortlaut eher

dafür zu sprechen, daß in erster Linie an die Hände als Werkzeug zu denken ist64.

Auch wenn, wenigstens in Diodors Fassung, die %Qeta im Vordergrund steht, so

haben wir doch hier zum ersten Mal in seiner Kulturgeschichte eine Partie, wo die

Vorzüge des Menschen erwähnt werden. Es sind zum Teil Merkmale, die der
Mensch mit gewissen Tieren gemein haben kann (ev<pvta)6S, zum Teil solche, die

ihn vom Tier unterscheiden {%eiqbg; Myog)66. Das Wirken der XQEta, die das große
Minus des Menschen in bezug auf die Tiere zum Ausdruck bringt67, ist also unter
anderem gerade mit Eigenarten assoziiert, die ihn vom Tier unterscheiden. Da darf
man wohl vermuten, daß darin noch eine teleologische Beziehimg durchschimmert:
der Mensch besitzt eine spezifische Ausstattung, die ihm gestattet, seiner natürlichen

Unterlegenheit abzuhelfen68. Auch im auffälligen Adverb oixeicog ist viel-

63 Vgl. Berichte 150 Anm. 8.
64 Anders Pfligersdorffer 135f. - Vgl. z. B. Vitruv 2, 1, 2. Bei Gregor v. Nyssa Homin.

opif. 8 ([= PG 44, 144 B. C]; von Reinhardt, RE 22, 1, Poseidonios, 723f., für Poseidonios
vindiziert) sind die Hände ovvegyol in bezug auf den Gebrauch der Sprache, bei Diodor
dagegen ngog äjiavra auf gleicher Stufe wie Xöyog und äyyivoia, was eher auf die Hände als
Werkzeug deutet. Die Beziehungen, die Pfligersdorffer 136 (vgl. dens., A6yiog und die Xriytot
ävftgamot bei Demokrit, Wien. Stud. 61/62 [1943/47] 27) zwischen Diod. 1, 8, 9 und Demo-
krits Deutung von «Tritogeneia» (F»S 68 B 2) aufstellt, sind offensichtlich abenteuerlich und
völlig abwegig.

65 Siehe unten Anm. 70.
66 Xüyog bedeutet hier wohl 'Rede'; s. o. Anm. 62.
87 Das ist eine feste Vorstellung aller antiken Kulturentstehungslehren, die an den

Anfang einen tierähnlichen Zustand der Menschheit setzen.
68 Vgl. die Stellen Berichte 149f.; die Quellenforschung führt diese Vorstellungen gern

auf Poseidonios zurück. - Pfligersdorffer 132f. versucht, die Gegenüberstellung Mensch-
Tier auch an anderen Stellen des diodorischen Berichtes nachzuweisen. Er meint, die
Bedeutung des Intellekts komme in der Verwendung von didäoxea&ai, auf die kulturwirkenden
Faktoren angewandt, zum Ausdruck; erstmalig werde sie in Verbindung mit dem Kampf
der Urmenschen gegen die Tiere (§ 2) festgestellt; und wenn in § 7 die nüna als kultur-
schaffender Faktor erwähnt werde, so entspreche dies der Anthropologie, die sich wie aus
einer Hohlform aus der poseidonianischen Tierpsychologie Sen. JUp. 121 (s. o. Anm. 58)
herauspräge. Dagegen ist einzuwenden, daß Pfligersdorffer im Diodorbericht Akzente
setzt, die unberechtigt sind: er legt allzu viel in ötddoxea&ai hinein (s. o. Anm. 52) und
deutet auch öqppyeia^ac (s. u. Anm. 69) sehr 'etymologisch' (134. 137). Wie wenig das
intellektuelle Moment in öiödoxeo&at, mitzuspielen braucht, zeigt Diod. 2, 50, 6f., wo es im
Anschluß an die Schilderung des Verhaltens des Straußvogels bei Gefahr heißt, daß die
Natur den Tieren eine gute diddoxaXog im Hinblick auf deren Erhaltung sei; die Partie ist
nach Pfligersdorffer 132 (im Anschluß an die Poseidoniosforschung) poseidonianisch, während

andererseits gerade in öiödoxea&ai in Diodors Kulturgeschichte etwas zum Ausdruck
kommen soll, das nach Poseidonios das Tun des Menschen vom instinktmäßigen Verhalten
des Tieres unterscheidet; an diesem Widerspruch erweist sich eindeutig die Unhaltbarkeit
der Pfligersdorfferschen Überlegungen. Ferner wird gerade in § 2 «5no tov ovppegovrog
diödaxEO&ai wohl schwerlich eine maßgebende Beteiligung des menschlichen Intellekts in
Frage kommen; das ov/upigov scheint hier noch geradezu wie ein Urtrieb zu wirken, da,
wie das nachfolgende imytvcoaxetv ix tov xaxa fiixgov Tovg äXX.rjXmv rimovg (tvjioq
[menschliche] Gestalt; vgl. Diod. 1, 21, 5; 1, 24, 8; 2, 4, 3; 4, 6, 3) zeigt (vgl. dazu Ovid,
Ars amat. 2, 476; zum Kontext s. o. Anm. 21), die betreffenden Menschen noch auf dem
primitivsten geistigen Niveau stehen, das man sich vorstellen kann. Oder ist die Erwähnung
des ovfipegov neben dem <p6ßog etwa ein nachträglicher Zusatz (vgl. die parallele Stelle bei
Laktanz; s. u. Anm. 83)? Aber gerade der Gebrauch von öidayd1rjvm neben ävayxaodpvai
bei Epikur Ad Hdt. 75 lehrt, wie wenig man die Bedeutung des ersten Verbums pressen
darf (gegen Pfligersdorffer 134 Anm. 1). Zur netga (§ 7) dagegen s. u. S. 79.



76 Walter Spoerri

leicht angedeutet, daß der %qda eine besondere Aufgabe zufällt69. Doch kann man
nicht genug darauf hinweisen, daß bei Diodor ein tieferer philosophischer Gehalt,
durch den die Fakten gedeutet würden, nicht explicite zum Ausdruck kommt70.

69 Was oixeiorg bedeutet, geht aus der in der Formulierung verwandten Stelle 3, 15, 7
(von der Quellenforschung für Agatharchides bzw. Poseidonios vindiziert; vgl. Berichte
161 Anm. 6) hervor: ndvra yäg r\ %Qeia diödaxei rr/v qrvaiv oixeicog roXg vnoxeifievoiq xaiqoXg
agpoCopevr) nqög rrjv ix rfjg ihiidog Evygr/ariav. Ich muß diese Stelle kurz besprechen, da
ich nicht mit Oldfathers Wiedergabe (Loeb Library) einverstanden bin. roXg vnoxeipevoig
xaiqoXg ist wohl zu oixeicog zu ziehen; vgl. Diod. 16, 18, 3 diahy&elg oixeicog Tolg naoovai
xaiQolg; 2, 56, 6 ratg vnoxeipevaig neqiardaeaiv oixeicog Sfiikovnag; 17, 33, 1 rag IXag
oixeicog rotg vnoxsipevoig rcmoig öiard§ag (vgl. 15, 93, 5); Tl.xoapov 398 b 24 oixeicog raXg
acperegaig xaraaxevaXg; ferner (mit Genitiv) Polyb. 15, 10, 1 naqaxahöv rag övvd/ieig
oixEiojg rfjg vnoxeipevrjg neqiardaecog (vgl. Diod. 11, 30, 6). Ferner bildet äofio^ojuivTj
Ttoog rtjv ix rrjg ihiidog evygrjoriav wohl eine Einheit; äojiö'Qeodai noög ri ist z. B. bei Poly-
bius belegt; vgl. Schweighäusers Polybiuslexikon (dazu dasjenige von Mauersberger), das
die Übersetzung accomodare se, componere se ad aliquid, consilia sua ad aliquid referre gibt.
evygrjcrria bedeutet wohl 'Nutzen'; vgl. Diod. 1, 13, 3; 1, 43, 2; 1, 63, 1; 5, 12, 2; 5, 40, 1.
Außerdem glaube ich jetzt, daß mit der 2. Handschriftengruppe dgftoCopevrj zu lesen ist;
Gruppe I hat agpoHopevrjv (so Dindorf; Vogel; Oldfather, der die Lesung von II gar nicht
mehr erwähnt). Liest man nämlich äqpoCopevrjv, dann wird von der cpvoig gesagt, daß sie
Nutzen anstrebt, so daß ganz unklar wird, worin noch die Lehrerrolle der xqeia besteht;
außerdem erhält der Satz mehr Prägnanz, wenn rotg xatqoXg und nana (r) %geia diödaxei)
einander entsprechen, indem sie auf dasselbe Subjekt bezogen sind. Diod. 1, 8, 9 oixeicog
ist absolut verwendet, bedeutet aber auch dort wohl 'in angemessener Weise'; vgl. 17,
33, 1 rovg tiiv argancorag roXg olxeioig Xöyoig nagexdXeaev. Das heißt aber nicht, daß man
1, 8, 9 als verkürzte Fassung des entsprechenden Gedankens in 3, 15, 7 anzusehen hat.
Gewiß ist die formale Struktur beide Male analog: zu einem begründenden Hauptsatz, der
die Lehrerrolle der xoeia ausdrückt, tritt ein durch olxeimg näher bestimmtes Partizip, das
sich auf die X0sia bezieht. Während jedoch 3, 15, 7 die cpvaig Gegenstand der Belehrung der
XQeia ist, sind es 1, 8, 9 die Menschen; dieser der Bedeutung nach zwar nicht sehr wesentliche,

mehr terminologische Unterschied darf dennoch nicht bagatellisiert werden, da
avrrjv (bei rrjv yoeiav) der zweiten Stelle in einer gewissen Tradition steht und im
Zusammenhang mit der Nennung der Menschen recht gut paßt, da es die Wirkung der Tätigkeit
der yoeia menschlicher Belehrung gegenüberstellt; vgl. Berichte 161 Anm. 6; Pfligersdorffers
Übersetzung (134) hat dies nicht beachtet. vcprfyeXoftai, auf das 'technische' Lehren der
XQcla bezogen (vgl. Plut. Sen. resp. ger. 12, 790 E, wo das Verbum auf einen Lehrer
angewandt wird), kehrt 3, 19, 2 wieder. 2, 38, 2 (s. o. Anm. 51) vqtrfyeio&ai ist wohl synonym
mit öiödaxeiv.

70 Ich muß hier ausdrücklich betonen, daß ich Pfligersdorffer grundsätzlich auch in
solchen Fällen widerspreche, in denen ich ihm im Endergebnis nicht absolut entgegengesetzt
bin. Weil Diodor 1, 8, 10 sagt, er habe mit dem Material maßvoll geschaltet, glaubt Pfligersdorffer

132, dieses Material könne wenig helfen; das hat ihn wohl dazu verleitet, auf der
Suche nach der 'inneren Form' die Einzelinterpretation und das Sachliche allzu sehr zu
vernachlässigen. Im Gegensatz zu Pfligersdorffer 134f. geht meine Interpretation vom
Diodortext aus; es ist methodisch verfehlt, diese darin bestehen zu lassen, daß man Diodor
mit Hilfe von 'Poseidonios' ergänzt und paraphrasiert. Wenn Pfligersdorffer in der
teleologischen Aktivität der ygeia die besondere Note der Skizze Diodors erblickt (138) oder Dio-
dors yoeicL als Ausdruck für eine Situation ansieht, die nicht schlechthin gegeben, sondern
von der Natur herbeigeführt ist (139), so rührt dies auch daher, daß für ihn der teleologische
Gehalt von § 9 besonders markant in evqrveg (£<öov) zum Ausdruck kommt, das er mit
'zweckmäßig gebildet' wiedergibt (134; vgl. auch 139 Anm. 1), wohl in bezug auf den
Wuchs (vgl. S. 129). Diese Übersetzung scheint mir, soweit ich den lexikalischen Bestand
übersehen kann, nicht zutreffend zu sein, evqrveg bezieht sich hier wohl nicht auf die sichtbare

menschliche Gestalt, in welchem Fall es den schönen Wuchs oder das schöne Aussehen
bezeichnen würde, sondern es betrifft die Anlagen, und zwar, wie aus dem Zusammenhang
hervorgeht (Lehrerrolle der xpeia) und es dem Wortgebrauch entspricht, die geistigen; vgl.
Berichte 151, wo ich auch hätte erwähnen können, daß Plat. Def. 412 e äyxivoia, das ja
auch bei Diodor vorkommt, als evqwia yroxrjg definiert wird; Hesych schreibt exxpvia • divrrjg,
yv&aig. Diod. 1, 97, 6; 4, 77, 6 bezeichnet evcpvia das Genie des Daidalos. Für Diodor 1, 8, 9
paßt es auch gut, daß das Wort, auf andere Lebewesen als den Menschen angewandt (Hunde,
Pferde), deren gute Anlagen bzw. Klugheit meint; so z. B. Xenoph. Mem. 4, 1, 3; Aristot.



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 77

Lehrreich ist der Vergleich mit Vitruv 2, 1, 2 (vgl. 2, 1, 6), einer Stelle, die man
aus inhaltlichen Gründen hier heranziehen darf; auch wenn der Zusammenhang
dort nicht allzu theoretischen Charakter trägt, werden doch immerhin die
Eigentümlichkeiten im Bau des menschlichen Körpers als Vorzüge in bezug auf die
Tiere und als praemium der natura bezeichnet71.

Meine jüngste Beschäftigung mit Diodor hat mich mehr und mehr erkennen

lassen, daß dieser in seiner Kulturgeschichte ursprünglichere Einheiten zu einem

neuen Ganzen verbunden hat; da ich in meinen «Berichten»72 diese Frage, die in
dem uns jetzt beschäftigenden Zusammenhang von Bedeutung ist, nur sehr
summarisch behandelt habe, muß ich mich hier noch einmal dazu äußern. In §§ 1/4
des diodorischen Berichtes werden die Anfänge der Menschheit im Hinblick auf
die Bildung menschlicher Gesellschaften betrachtet. Es geht um die gegenseitigen

Beziehungen der Menschen, wie sie miteinander in Berührung gekommen sind,
wie sie sich zusammengeschart haben, wie sie zur Sprache als Verständigungsmittel

gekommen und wie die einzelnen ethnischen avarrj/jtara entstanden sind;
auch die allerersten Anfänge werden von diesem Standpunkt aus gesehen: das

Leben ist äraxrog, die Menschen schweifen amgddrjv umher und führen ein
tierartiges Dasein. In §§ 5/9 dagegen geht es um die Verbesserung des Lebensunterhaltes

und das Aufkommen der Künste; der ganze Abschnitt steht unter dem

Motto xqeui, ob nun § 9 ursprünglich in denselben Zusammenhang gehört oder
nicht73. Im Gegensatz zur Schilderung des Urzustandes in § 1 liegt in § 5 das

Hauptgewicht auf der eindringlichen Darstellung der Ungunst der anfänglichen
Lebensbedingungen; die Umstände werden vom Standpunkt der Bedürfnisse
zivilisierter Menschen aus betrachtet; da die Urmenschen insbesondere den Ackerbau

noch nicht kennen und auch nicht imstande sind, sich Vorräte an wildgewachsenen

Früchten für Zeiten des Mangels anzulegen, gehen viele durch Hunger
zugrunde. Während die Urmenschen laut § 1 Gras und wildgewachsene Baumfrüchte

Hist. an. 608 a 25; Julian. Or. 2, 87 a. Für das oben Anm. 68 Ausgeführte ist es von einiger
Bedeutung, daß Diodor den Menschen nicht in Gegensatz zum Tier stellt, sondern ihn als
ein durch seine sv<pvla hervorragendes £q>ov ansieht. - Pfligersdorffer 135f. meint, der Vortritt

der Hand, die nicht in erster Linie Werkzeug, sondern Voraussetzung für die Rede-
begabtheit des Menschen sei, verrate teleologische Einsicht in die besondere Eigenart der
menschlichen Gestalt. An dieser Argumentierung ist zu beanstanden, daß sie sich auf eine
unbewiesene, wohl nicht zutreffende Interpretation der Hände im Diodortext (s. o. S. 75
mit Anm. 64) stützt; ferner scheint sie von der merkwürdigen, durch den ganzen Kontext
Aristot. Part. anim. A 10, 687 a widerlegten Vorstellung auszugehen, daß die Auffassung
der Hand als ögyavov nicht den in der zweckmäßigen Gestalt des Menschen zum Ausdruck
kommenden teleologischen Bezug enthalte.

71 Vgl. Berichte 151 Anm. 17. - Wie läßt sich übrigens Pfligersdorffers Behauptung,
Poseidonios bei Diodor zeige sich von Demokrit inspiriert (138. 146), mit seiner allgemeinen
These über den Ursprung von Diod. 1, 8 vereinbaren Oder steht auch Pfligersdorffer unter
dem Eindruck von Reinhardts Behauptung (Hekataios von Abdera und Demokrit 512;
richtig dagegen J. Kaerst, Geschichte des Hellenismus 22 [Leipzig 1926] 373), Demokrit sei
im ganzen Altertum die einzige Autorität in Fragen der Kulturgeschichte und der Anthropologie

gewesen
72 1 62.
73 s. o. S. 72.



78 Walter Spoerri

essen74, ist in §§ 5ff. nicht mehr von Grasnahrung die Rede; das dürfte aber wohl
kaum zufällig sein, denn wären die Urmenschen von §§ 5 ff. Grasfresser wie die
Tiere gewesen, so wären sie nicht auf die Aufspeicherimg von Vorräten an aaqjioi
angewiesen gewesen, der in der Kulturgeschichte §§ 5ff. so große Bedeutung
zukommt. Die beiden Abschnitte §§ 1/4 und §§ 5ff. weichen also nicht nur in der
Gesamttendenz voneinander ab, sondern divergieren auch noch im Sachlichen.

Es ist möglich, daß § 1 im Unterschied zu §§ 5ff. keine besonders ungünstigen
Anfangsbedingungen auf dem Gebiet der menschlichen Ernährung voraussetzt;
die Menschen lebten eben damals wie die Tiere und haben als solche in Gestalt

von Gras und wildwachsenden Baumfrüchten die ihnen angemessene Nahrung
gehabt75. In einer ungünstigen Lage befanden sie sich im Verhältnis zu den Tieren;

um sich dieser zu erwehren, schlössen sie sich zusammen, woraus folgt, daß hier

74 Wenn es heißt, daß die Urmenschen sieh von Tcgoor/vearaTtj rfjg ßordvrjg ernähren, so
sei dazu an Dio v. Prusa Or. 12, 30 erinnert, wo noa ov axlrjod in Begleitung von xaonoi
adröfiaroi als Nahrung der Urmenschen genannt wird (vgl. Berichte 153); vgl. auch Ovid
Amor. 3, 10, 10; ferner Fasti 4, 398. Orph. hymn. 27, 6 gibt Meter den Menschen tgotpal
ngoarjveig. - Zu den wüdwachsenden Baumfrüchten gehören insbesondere Eicheln; vgl.
dazu Berichte 153 Anm. 10. - Genau wie Diodor erwähnt Ovid, Met. 15, 96f. Gras (herbae)
und Baumfrüchte - die Aug. Schmekel, De Ovidiana Pythagoreae doctrinae adumbratione
(Diss. Greifswald 1885) 21 f. wohl zu Unrecht als ein Produkt des Ackerbaus ansehen
möchte - als Nahrung der Urmenschen; vgl. Fasti 4, 395f., wo Gras - und Zweigspitzen mit
zartem Laub (cacumen tenera fronde; vgl. Sen. Ep. 110, 12) - die allererste Nahrung ist
und später noch Eicheln hinzukommen; vgl. Amor. 3, 10, 10; Pausan. 8, 1, 5; Porphyr.
Abst. 2, 5f. (auf Theophrast zurückgeführt; vgl. J. Bernays, Theophrastos' Schrift über
Frömmigkeit [Berlin 1866] 39f.; Haussleiter, Vegetarismus 59f.; Regenbogen, Theophrasto's,
RE Suppl. 7 [1940] 1511 f.). Schob Od. y 441 ernähren sich die Urmenschen nach Art
der Tiere von ßordvai und axga devögcov, womit Baumfrüchte gemeint sein mögen (vgl.
Theokr. 15, 112 ögvdg axga äxgöögva; Etym. Magn. 73, 24 äxgov xagjiog; zur
Deutung vgl. auch Norden, Beiträge zur Geschichte der griechischen Philosophie, JPh Suppl. 19
[1892] 415 Anm. 1). Oder sind doch Zweigspitzen darunter zu verstehen? Sind ferner die
Zweigspitzen als Nahrung der Urmenschen in der lateinischen Literatur vielleicht durch
Deutung der äxgöögva (vgl. ThLL s.v. cacumen 10, 68f.) entstanden? - Baumfrüchte
kennzeichnen Met. 1, 103 f. eine ältere Ernährungsstufe als die Früchte, welche die Erde
ungepflügt hervorbrachte. Gras als Urnahrung auch Fasti 2, 293; Ars amat. 2, 475 (zum
Kontext s. u. Anm. 83). Wildgewachsene Baumfrüchte als urzeitliche Nahrung auch Plat.
Politic. 272 a, wo auch von in Fülle wachsendem Gras (jedoch als Lagerstätte der Menschen)
die Rede ist; vgl. dazu W. Theiler, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf
Aristoteles (Diss. Basel 1924) 80f., der auch auf Parallelen mit Lukrez aufmerksam macht.

76 Grasnahrung ist nicht unbedingt Ausdruck ungünstigster Anfangsbedingungen in der
Ernährung. Ovid Met. 15, 96f. (s. o. Anm. 74) erwähnt sie in einer Schilderung des Goldenen

Zeitalters. Allerdings darf man Fasti 4, 395f. (s. o. Anm. 74) und erst recht 2, 291 f.
(s. o. Anm. 74), wo von den wie die Tiere lebenden Urarkadern die Rede ist, nicht für das
Goldene Zeitalter in Anspruch nehmen, doch scheint auch da die vegetarische Urnahrung
bei aller Primitivität ausreichend zu sein. In allen diesen Fällen mag Ovid die zu seiner
Zeit geläufigste Theorie über die Entstehung der Kultur vorgetragen haben. Vgl. zu diesem
ganzen Fragenkomplex F. Börners Fastenkommentar (Heidelberg 1958) 241 f. Auch in bezug
auf das Fehlen von Kleidung in der Urzeit bemerke man, daß Ovid Fasti 2, 299f. von den
nackt gehenden Urarkadern sagt, sie seien daran gewöhnt gewesen. - Die hippokratische
Schrift 77. äg%. Irftg. c. 3 vertritt die Auffassung, daß die dpgKoörjg öiana der Urzeit den
meisten Menschen nicht zuträglich gewesen sei und deren Tod verursacht habe; entscheidend

ist dabei der Umstand, daß diese Nahrung roh war. Ob der Verfasser eine Theorie
berücksichtigt, die den Menschen in der Urzeit insbesondere auch Gras essen läßt, geht
nicht eindeutig aus der Stelle hervor. Vgl. zum ganzen Zusammenhang Herrn. Wanner,
Studien zu liegt ägyalijs hpgixfjg (Diss. Zürich 1939) 81 f., der auch Berichte 144 Anm. 2
nachzutragen ist; ferner die Ausgabe von Festugiere (Paris 1948) 37 Anm. 24. Welches
sind übrigens die frühesten Belege für urzeitliche Grasnahrung



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 79

die seit alters in kulturgeschichtlichen Erörterungen geläufige Vorstellung
zugrunde liegt, daß die Menschen den Tieren an physischer Kraft unterlegen sind76.

Der zweite Bericht (§§ 5ff.) erwähnt nicht die Bedrohung durch die Tiere, doch

betont er durch und durch die große Gefährdung der Menschen im Urzustand77,

so daß man sich fragen kann, ob nicht etwa beide Berichte verschiedene Auffassungen

vom Urzustand voraussetzen; ob diese Vermutung berechtigt ist, wird
man sich von neuem überlegen müssen, wenn einmal das gesamte antike Material
zusammengestellt ist78. Übrigens macht der zweite Bericht einen allgemeineren,
weniger spekulativen Eindruck als der erste. Als Spezialität kommt mir freilich
vor die Bedeutung der ovyxo/iidrf und der nagadsatg der Nahrung für die

Erreichung einer höheren Lebensstufe. Und wenn es in § 7 heißt, daß die Menschen

durch nelga die Fähigkeit, Nahrungsvorräte anzulegen, gewonnen haben, so ist
darauf hinzuweisen, daß Cicero Off. 2,12 frugurn fructuumque reliquorum perceptio
et conservation unter den dem Menschen infolge des Besitzes von manus und ars
zukommenden Kulturerrungenschaften erwähnt und daß nach bekannter Lehre
das empirische Moment für die Entstehung der 'Künste' von Bedeutung ist80.

Daß aber die Menschen durch neiga dazu kommen, in den Höhlen Schutz vor der
Kälte zu suchen, was ja praktisch der Erfüllung eines sehr elementaren Bedürfnisses

gleichkommt, verrät vielleicht eine rigorose Anwendung jener Lehre, daß

der Mensch dort die Erfahrung braucht, wo das Tier instinktmäßig handelt81;

allerdings darf man hinwiederum nicht übersehen, daß Zufluchtsuchen in den

Höhlen und Aufspeichern der Früchte eine enge Einheit bildet.
Ein gewichtiger Grund dafür, daß man Diodor 1, 8, 1/4 vom folgenden

Abschnitt abtrennen muß, scheint mir auch der Umstand zu sein, daß ein im wesentlichen

identisches Stück bei Laktanz Div. inst. 6, 10, 13/14 steht82; das Motto
urbis condendae origo atque causa und die Vorstellung, daß die Urmenschen weder

durch die Bande der Sprache noch durch diejenigen des Rechts zusammengehalten
werden, entsprechen der Tendenz des ersten kulturgeschichtlichen Berichtes Dio-
dors83. § 17 bekämpft Laktanz die Vertreter der von ihm angeführten Kultur-

76 Vgl. z. B. Plato Protag. 322 b; Politic. 274 b.
77 Berichte 156 Anm. 23 ist Dio v. Prusa Or. 6, 28 nachzutragen, wo genau dieselben

Bedürftigkeiten des urzeitlichen Lebens wie Diod. 1, 8, 5 erwähnt werden.
78 Ich hoffe, in absehbarer Zeit eine Gesaratdarstellung der antiken Kulturentwicklungstheorien

unternehmen zu können. Das Buch von Guthrie (s. o. Anm. 31) behandelt diese
Dinge nur in Auswahl.

79 perceptio ovyxo/itärj; conservatio — nand-d-saiq.
80 Vgl. Berichte 147 Anm. 22; 220, Zusätze zu 148 Anm. 29.
81 s. u. S. 80 f.
82 Vgl. Berichte 156f.
83 Diodor und Laktanz geben dieselbe Abfolge der Einzelmomente: Lebensweise der

Urmenschen; Bedrohung durch die Tiere; Zusammenschluß der Menschen zum Schutz
gegen die Tiere; Entstehung der Sprache. Im Detail sind ein paar Divergenzen festzustellen.
So betont Diodor das &rjQiä>deg der urzeitlichen Lebensweise, das in der Ernährungsart zum
Ausdruck kommt; Laktanz dagegen redet vom unsteten Leben der Urmenschen in der
freien Natur, die Laub und Gras als Lagerstätte und Höhlen zum Quartier haben; doch
entspricht Diodors ßioq äzaxroq bei Laktanz die Feststellung, daß die ersten Menschen
weder durch Recht noch durch die Sprache zusammengehalten werden. Während Diodor
in abstrakterer Weise av[i<piQov und cpoßoq als Ursachen der ersten größeren menschlichen



80 Walter Spoerri

geschichte mit dem Argument, es sei absurd zu glauben, die Menschen könnten

nur durch exempla lernen, was sie zu fürchten (metuere), wovor sie sich zu hüten
(cavere), was sie zu tun (facere) hätten, wo doch die genannten Philosophen sähen,
daß die Tiere von Natur aus das Wissen um das richtige Verhalten (ingenita ratio
vel conveniendi vel invicem adpetendi vel periculi fugiendi vel mali cavendi vel cubilia
sibi et latibula parandi) hätten. Gerade im Zusammenhang mit Pfligersdorffers
Poseidoniosthese wäre es von Bedeutung, feststellen zu können, welche

Beziehungen zwischen den in Laktanz' Polemik vorgetragenen Gedanken und der

vorangehenden Kulturgeschichte bestehen; ob insbesondere Laktanz auf Dinge
anspielt, die er in der Wiedergabe besagter Kulturgeschichte weggelassen hat. Die

Behauptimg von der Wichtigkeit der exempla für den Menschen und die Einsicht
in das Wesen der tierischen Intelligenz ergeben nämlich zusammen eine Art der

Gegenüberstellung Mensch-Tier, die an entsprechende Äußerungen in Senecas

121.Brief erinnert und dort von der Quellenforschung auf Poseidonios zurückgeführt

wird84. Wie mir jedoch scheint, wäre es sehr gewagt, auf Grund des Sach-

Zusammenschlüsse angesichts der Bedrohung durch die Tiere angibt, schildert Laktanz
dasselbe auf konkretere Art; admonitos periculi sui entspricht Diodors <poßog, vom avurpegov
ist dagegen nicht die Rede. Ferner geht Laktanz weniger ausführlich auf den Ursprung der
Sprache ein und berührt auch nicht das Problem der Entstehung der Einzelvölker; im
Prinzip scheint aber die zugrunde liegende Sprachtheorie dieselbe wie diejenige Diodors zu
sein. Nach Laktanz sind in den allerersten Anfängen die Menschen noch der Sprache bar
(§ 13); beim Zusammenschluß gegen die Tiere verständigen sie sich nutibus (bei Diodor
nicht vorkommend). Im allgemeinen sermonis initia temptasse steckt vielleicht die didg&Qwaig;
zu paulatim (loquendi perfecisse rationem) vgl. Diodors (§ 3) ix rov xax' o/lyov. (singulis
quibusque rebus nomina) inprimere ist wegen der Bedeutung von imprimere (vgl. ThLL
s.v. 681 f. I) nicht einfach mit dvoßara rvfrevai identisch (codd. recent, haben das trivialere
inponere), sondern entspricht Diodors aupßoXa n&evai; Cicero, De re publ. 3, 3 nämlich
bezeichnet die Namengebung der Urzeit als ut signa quaedam verba rebus inprimere;
Top. 8, 35 sagt er, daß dem aristotelischen ovpßoXov (vgl. Berichte 138 mit Anm. 16) lat.
nota entspricht (vgl. Quintil. 1, 6, 28); Fin. 5, 74 bezeichnet er die nomina als tanquam rerum
notae, aus welchem Kontext auch hervorgeht, daß nota und Signum in dieser Verwendung
praktisch gleichwertig sind; De re publ. 3, 3 sind ferner die Buchstaben die notae, mit deren
Hilfe die soni vocis ausgedrückt werden (signati et expressi). Ich konnte leider De re publ.
3, 3 nicht mehr Berichte 134f. einarbeiten und mußte mich damit begnügen, die Stelle 217f.
in den Zusätzen zu berücksichtigen; sie ist äußerst wichtig, da sie wohl die genauste Parallele
zu Diodor 1, 8, 3 ist. Unglücklicherweise ist der ganze Anfang der ciceronianischen
Kulturgeschichte verloren gegangen; doch ist noch soviel zu erkennen, daß die Gesamttendenz
von derjenigen Diodors differiert: eine mens schafft die Sprache (wie auch die Buchstaben)
und verbindet durch sie die vorher nicht gesellig miteinander lebenden Menschen (homines
antea dissociati). - Vitruv 2, 1, lf. hat dasselbe kulturgeschichtliche Schema wie Diodor
und Laktanz: allererste Anfänge (Wohn- und Nahrungsverhältnisse); Zusammenschluß von
Menschen; Entstehung der Sprache. Auch hier ist der Nutzen bei der Bildung menschlicher
Gesellschaften grundlegend; nur geht es dabei nicht um Abwehr gegen die Tiere, sondern
es entsteht eine menschliche Gesellschaft an einer Eeuerstelle. Wie Laktanz erwähnt auch
Vitruv, daß die noch der Sprache baren Menschen sich nutibus verständigen. Allerdings
bereitet Vitruvs Sprachtheorie der Interpretation Schwierigkeiten; usus, consuetudo und
Zufall sind darin von Bedeutung. Zur Vitruvstelle vgl. Berichte 141 f. - Berichte 152f.
müßte auch auf Ovid Ars amat. 2, 473f. verwiesen werden, um so mehr als der
Gesamtzusammenhang dort noch andere Berührungen mit Diodor enthält (s. o. Anm. 68). Ovid
läßt die Liebe menschliche Kontakte verursachen; und wenn er von Mann und Erau in
bezug auf die geschlechtliche Vereinigung quid facerent, ipsi nullo didicere magistro (V. 479)
sagt, so klingt auch dies an die Sprache der Kulturgeschichte an (s. o. Anm. 52; ferner
S. 80).

84 Da es bei Laktanz darum geht, was die Menschen zu fürchten und wovor sie sich zu



Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8 81

Verhaltes bei Laktanz anzunehmen, daß die Kulturgeschichte §§ 13/14 und damit
auch Diodor 1, 8, 1/4 von einer Vorlage abhängen, die in besagter Weise den

Gegensatz Mensch-Tier vortrug85. Laktanz scheint vor allem zu beanstanden, daß
die Menschen eines äußeren Anlasses (Bedrohung durch die Tiere) bedurften, um
Gesellschaften zu bilden, wo doch die muta animalia den Trieb zur Geselligkeit
von Natur aus besitzen; vel conveniendi vel invicem adpetendi steht wohl nicht
zufällig am Anfang der Aufzählung der einzelnen tierischen Instinkte. So kann
Laktanz an der § 18 vorgetragenen Kulturgeschichte, welche die humanitas, die
auch er als fundamentales Band zwischen den Menschen ansieht86, menschliche
Gesellschaften bilden läßt, nur aussetzen, daß sie von der falschen Voraussetzimg
einer Urzeugung ausgeht. Wohl schwebte ihm im Anschluß an die §§ 13 f.
vorgetragene Kulturgeschichte die ganze Theorie vor, wie wir sie z. B. aus Seneca

Ep. 121 kennen, wo es insbesondere §§ 19 f. heißt, das Tier erwerbe sich sein
Wissen vom Schädlichen nicht usu, nicht experimento wie, so muß man wohl
Seneca ergänzen, der Mensch. Das ist gerade diese Vorstellung vom metuere,

cavere, die für die Kulturgeschichte Lakt. a. 0. 13f., soweit sie wenigstens dort
vorliegt, nicht recht zutrifft; durch die exempla werden die Menschen sich wohl
der Gefahr bewußt, die ihnen durch die Tiere droht; doch auch wenn sie wie die
Tiere a priori schon ein Wissen um das Schädliche hätten, würde dies nicht
ausschließen, daß sie sich aus Furcht vor jenen zusammentun. Übrigens braucht der
konzessive cwm-Satz (§ 17) qui cum viderent mutis quoque animalibus ingenitam
esse rationem vel conveniendi et latibula parandi nicht zu bedeuten, daß die

Gegner das betreffende Faktum expressis verbis erwähnt haben; cum viderent
kann etwa dem deutschen 'obwohl sie sehen konnten' entsprechen. Eine weitere

Untersuchung müßte sich damit befassen, ob sich Laktanz noch mehr auswerten
läßt im Hinblick auf die Bestimmung der Quelle Diodors.

Ich muß hier abbrechen. Es genüge mir, wenn mich die Stellungnahme zu
Pfligersdorffers Untersuchungen dazu gebracht hat, die Eigenart des diodorischen
Berichtes noch schärfer zu erfassen, als ich es in meinen «Berichten» getan habe.

Freilich bin ich mir dessen bewußt, daß diese Studie ebenso wenig wie mein Buch
abschließenden Charakter haben kann; doch dadurch, daß das eine oder andere
deutlicher in Erscheinung getreten oder überhaupt neu hinzugekommen ist, dürften

sich wohl neue Ansatzpunkte für weitere Betrachtungen ergeben haben. Möge
es auch an diesem Beispiel deutlich geworden sein, wieviel wichtiger es ist, den
Autor selbst zu interpretieren, als ausschließlich mit einem Poseidoniosbild an
ihn heranzutreten, das in der Hauptsache auf quellenkritischer Rekonstruktion

»

hüten haben, wird man exempla wohl in dem Berichte 158 Anm. 10 erläuterten Sinn zu
verstehen haben. - Seneea Ep. 121, 1 nennt als Gewährsleute für seine tierpsychologischen
Ausführungen Poseidonios und Archedemos. Zur Quellenfrage vgl. zuletzt Reinhardt,
Poseidonios, RE 22, 720f. Weiteres s. o. Anm. 58. 68.

85 Zu Pfligersdorffers diesbezüglichen Auffassungen s. o. Anm. 68.
86 Div. inst. 6, 10, 4.



82 Walter Spoerri: Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8

beruht und daher nur mit Vorsicht philologischen Untersuchungen zugrunde
gelegt werden sollte87.

87 Einige Arbeiten, die nach meinen Berichten erschienen sind, gehen ebenfalls auf Diod.
1, 7/8 ein. J. Kerschensteiner, Zu Leukippos A 1, Hermes 87 (1959) 444 Anm. 1 hält es für
sicher, daß die F/S 68 B 5 zusammengestellten Berichte über die Zoogonie zumindest
«Anschauungen des ausgehenden 5. Jahrhunderts widerspiegeln». O. Eissfeldt, Phönikische und
griechische Kosmogonie 7f., in Elements orientaux dans la religion grecque ancienne (Paris
1960) sieht Diodors Kosmogonie als demokriteisch an und vergleicht sie mit derjenigen
Anaximanders und mit der phönikischen des Sanchunjaton. Eissfeldts These ist, daß die
Griechen von der phönikischen Kosmogonie angeregt wurden; dabei verweist er auf die
antiken Nachrichten, die Demokrit in Verbindung mit dem Orient bringen und den Phöni-
ker Mochos als ersten Atomisten ansetzen (vgl. dazu jedoch unseren Aufsatz A propos d'un
texte dlHippolyte, REA 57 [1955] 273 Anm. 1; ferner Berichte 64 Anm. 20; 117). C. H.
Kahn, Anaximander and the Origins of Greek Cosmology (New York 1960) Ulf. führt
Diodors Zoogonie wegen der Berührungen mit Piatos Phaedo und der Schrift ji. aaoxwv
(vgl. Berichte 127 Anm. 4; ferner Teil II dieser Studie) in der Hauptsache auf das 5.
Jahrhundert zurück und vergleicht sie mit Anschauungen Anaximanders (vgl. Berichte 127
Anm. 4, S. 128); er lehnt es ab, einen bestimmten Namen als Quelle von Diod. 1, 7
anzugeben, und bemerkt, daß nichts für die Atomistik Charakteristisches darin enthalten sei.
Die Anm. 31 angeführte Publikation von Guthrie konnte ich leider nicht mehr in meinem
Buch heranziehen. Guthrie behandelt Prägen der Weltentstehung, Urzeugung und
Kulturentstehung und geht verschiedentlich auch auf Diodor ein. Insbesondere vermutet er S. 122
Anm. 10 (vgl. S. 116 Anm. 19), daß dessen Kosmogonie in Vorstellungen voratomistischer
Zeit wurzle (vgl. Berichte 17 Anm. 31); richtige Polemik gegen Philippson (S. 122 Anm. 10;
vgl. Berichte 22). In Diodors Kulturgeschichte findet er S. 140 Anm. 9 Gedanken, die teils
auf Demokrit zurückgehen, teils älter sind. Mit Recht warnt er S. 142 Anm. 1 davor, überall
Ausstrahlungen demokriteischer Gedanken zu sehen, wo ein tierartiger Urzustand der
Menschheit angesetzt wird (vgl. Berichte 154f.). Zur Kulturgeschichte des Protagoras
(Berichte 155 Anm. 20) vgl. Guthrie 84f. 140f. Zur Grundbedeutung des Feuers im
Kulturaufstieg (Berichte 156) vgl. Guthrie 96f. Zu Berichte 155 Anm. 20 (Ende) vgl. Guthrie 82f.
Mit Recht hebt Guthrie 137 Anm. 19 Unterschiede zwischen Diod. 1, 8 und der
Kulturgeschichte des Lukrez hervor (gegen Baileys Lukrezausgabe [Oxford 1947] 3, 1473, der
Diodors Kulturentwicklungstheorien als epikureisch ansieht [nachzutragen Berichte 132
Anm. 2]) und macht S- 77 auf Eigenarten der lukrezischen Darstellung der Urzeit aufmerksam

(vgl. Berichte 153f.). Epikurs und Diodors Zoogonie scheint er 35f. 120f. als Ausstrahlungen

einer und derselben, insbesondere auch von Demokrit herangezogenen Lehre der
Urzeugung anzusehen, weist aber S. 37 mit Recht darauf hin, wie sehr in der epikureischen
Lehre (bei Lukrez zumindest) die lebenhervorbringende Erde in Analogie zu einem Muttertier

gesehen wird (vgl. Berichte 125f.); in dieselbe Sphäre führt auch Lukrezens Begründung

für das Nachlassen der Urzeugung (vgl. Berichte 120 Anm. 8; Guthrie 37) ebenso
wie die Verwendung von OTieg/iara (semina) als Bezeichnung der Atome in der epikureischen

Philosophie (vgl. P. Solmsen, Epicurus and Cosmological Heresies, AJPh 72 [1951]
20f.). Berichte 124 Anm. 7 ist Philippson, Phil. Wochenschr. 49 (1929) 672 Anm. 9
nachzutragen, der davor warnt, von Censorin ausgehend die lukrezischen uteri (Urzeugung)
bereits bei Epikur vorauszusetzen. Zu dem, was Diodor 1, 7, 3 über die Sümpfe sagt,
verweist Guthrie 120 Anm. 7 auf ein in Irland feststellbares Phänomen. Aus Guthrie 116
Anm. 19 entnehme ich, daß auch heute noch die ägyptischen Bauern an die Zeugungskraft
des Schlammes nach dem Zurückgehen der Nilüberschwemmung glauben (vgl. Berichte
211). Zu Berichte 119 mit Anm. 7 (vgl. dazu auch die von Guthrie 123 Anm. 13 aus dem
chinesischen Bereich angeführten Parallelen) vgl. Guthrie 60f. Zu den Flutkatastrophen
(Berichte 207f.) vgl. Guthrie 25f. Zu Prometheus als Menschenbildner (Berichte 92 Anm. 11)
vgl. Guthrie 27. 116 Anm. 21. Über den Urstoff des Anaxagoras (Berichte 12 Anm. 4) vgl.
Guthrie 129 Anm. 15. Berichte 80 Anm. 32 (Musaios) muß auch Guthrie, Orpheus and Greek
Religion2 (London 1952) 74f. zitiert werden.

Korrekturzusatz: Der in Anm. 87 angekündigte, im Manuskript bereits fertiggestellte
Teil II dieser Studie muß aus Raumgründen später erscheinen. Ich glaube, darin die
fundamentalen Unterschiede zwischen Diodors Zoogonie und II. aaqx&v c. 3f. nachgewiesen zu
haben, woraus folgt, daß die hippokratische Schrift nichts für die Bestimmung von Diodors
Vorlage ausgibt; außerdem habe ich in der genannten Abhandlung Lukrezens Lehre der
Urzeugung aus uteri näher untersucht.


	Zu Diodor von Sizilien 1, 7/8

