
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 18 (1961)

Heft: 1

Artikel: Deum te igitur scito esse

Autor: Müller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deum te igitur scito esse

Von Gerhard Müller, Münster i. Westf.

Es gibt eine vornehme und exklusive Gattung von Konjekturen, die sofort bei
der Mitteilung - mit dem Text vertraute Hörer vorausgesetzt - ein Gefühl der
Evidenz erwecken, das durch nachfolgende Überprüfung nur befestigt werden
kann. Daß diese Gattung auch heute noch aus viel traktierten Texten Zuwachs
finden kann, zeigen gleich drei glückliche Besserungen aus sehr voneinander
entfernten Bereichen der Literatur, die im Hermes Klingnerianus (1959, S. 130,
S. 3, S. 127) veröffentlicht wurden, nämlich E. Kapps «elische Stute» im (doch
wohl pseudoplatonischen) Hippias Maior 288b, R. Pfeiffers [(p\vka im Alkman
fr. 58 und B. Axelsons subditur im Lucan v. 4, 578. Dagegen bleibt bei E. Kapps
Vorschlag (ebda S. 131), im Somnium Scipionis c. 26 (d)eum zu lesen und si quidem
est deus als eine durch die Korruptel deum veranlaßte Interpolation zu tilgen,
jenes Evidenzgefühl aus; jedenfalls geht es mir so; und nachfolgende Prüfimg
führt, wie ich meine, notwendig zur Verteidigung der überlieferten Gestalt einer
schönen Cicerostelle, deren Gehalt und Stil leiden würden, wenn man die

vorgeschlagene Operation übernähme.
Auszuscheiden ist freilich sowohl eine Argumentation, die vielleicht Anhänger

finden könnte, aus der Bezeugung der angefochtenen Worte durch Macrobius als

auch eine rein formale Argumentation aus grundsätzlicher Skepsis gegen
Interpolationskritik, einer Skepsis, wie ihr etwa K. v. Eritz (und gerade in der
«Festschrift für Ernst Kapp», Hamburg 1958, S. 901) in weitgetriebener, aber, wie ich
überzeugt bin, in dieser Form sachlich nicht berechtigter Formulierung Ausdruck

gibt. Die Existenz sowohl von Interpolationen überhaupt als auch von solchen

gerade sehr früher Entstehungszeit halte ich in antiken Texten für zweifelsfrei.

Im lateinischen Bereiche sind solche in Ciceros De officiis, im Lucrez und im
Juvenal besonders deutlich zu erkennen. Man würde nun gern den Vorschlag von
E. Kapp, von dem hier die Rede ist, gegen K. v. Fritz ins Feld führen, wenn man
nur gerade hier einen Fall von Interpolation anerkennen könnte.

Bessere Gegengründe scheinen sich mir aus folgender Beurteilung der Stelle zu

ergeben. Man muß von vornherein mit der den hellenistischen Philosophen, die
Cicero las, geläufigen Gleichsetzung: unsterblich göttlich Gott rechnen.
Der Sprung von der unsterblichen, gottähnlichen Seele, den Piaton mied, macht
hier keine Schwierigkeit. Cicero will auf den Beweis der Unsterblichkeit der Seele

hinaus, weil sich nach dem Sinn des Africanus, der soeben im Somnium den menschlichen

Ruhm entwertet hat, auf diese beweisbare Gewißheit Scipios politisches
Bemühen künftig gründen soll. Die in c. 26, Z. 6 beginnende letzte Rede des



Deum te igitur scito esse 39

Africanus würde in pedantischen logischen Schritten folgendermaßen heginnen:
Stütze das soeben gelobte Bemühen durch die Überzeugung, daß du unsterblich
bist. Mit «du» meine ich nicht deinen Körper, sondern jeder Mensch ist seiner

Substanz nach in Wahrheit die in ihm wohnende Seele. Das ist dann auch bei dir
so. Die Seele, deine Seele ist aber unsterblich, also bist du unsterblich, das ist
göttlich, das ist Gott. Cicero zieht aber von diesen pedantischen Schritten einige
zusammen und springt von: «ein jeder ist die in ihm wohnende Seele» gleich über

zu: «also bist du Gott». Gott ist nämlich der beherrschende Begriff, der die stärkste

Anspornung des Angeredeten in sich schließt. Das scito esse trägt also mit Grund
eine starke Emphase in die Formulierung der Schlußfolgerung, verstärkt noch
durch die Wiederaufnahme des Imperativs sie habeto vom Beginn der Rede, eine

Emphase, die bei der Lesung eum te igitur scito esse völlig ohne Grund wäre. Daß
aber der Sprecher die Substituierung von Gott für unsterblich, göttlich als eine

starke Kühnheit empfindet, jedenfalls gegenüber seinem Scipio, den er belehren

will, beweist das zugleich einschränkende und rechtfertigende si quidern est deus,

das keinesfalls entbehrlich ist; denn an diesen einführenden Worten hängt die

Pointe der in den folgenden Worten gegebenen Aussage, die gerade den prineeps
deus, die Weltseele, dem kleineren Gott, der menschlichen Einzelseele, gegenüberstellt

- darin liegt die einschränkende Rechtfertigung oder rechtfertigende
Einschränkung. Nachdem sie formuliert ist, kann und muß dasjenige, was von der
Kühnheit des deum te scito esse als unanfechtbar übrig bleibt, im nächsten Satz

fixiert werden, und zwar in der Form der Proportion: wie sich deus aeternus als

Beweger zum Weltkörper verhält, so animus sempiternus als Beweger zum
Menschenkörper (und darin haben sie beide den Rang eines Gottes, wenn auch der
zweite kleiner sein mag als der erste). Mit dieser Formulierung hat Cicero den
Anschluß an den Unsterblichkeitsbeweis gefunden oder hergestellt. Denn dieser
Beweis aus der Selbstbewegung weist in gleicher Weise für die kosmischen

Bewegungen wie für den einzelnen Menschen die Existenz des unsterblichen, göttlichen
Bewegers nach. Die zweite Prämisse des Beweises aus dem Phaidros, welcher
einen formal völlig stringenten Syllogismus darstellt, ist doch eben der naive
Satz: die Seele ist etwas sich selbst Bewegendes; denn ein Spywxov hebt sich für
unser aller Begriffe, vor jeder Philosophie, von einem äipvxov dadurch ab, daß es

sich ohne Anstoß von außen bewegen kann.
Die ersten zehn Zeilen der Mahnrede des Africanus dienen also wirklich nur der

Einführung des platonischen Beweises. Der aus himmlischen Höhen feierlich oder
doch pädagogisch redende Africanus konnte den Beweis nicht, wie in mehr
schulmäßigen Gesprächen und solchen unter gleichstehenden Menschen geschieht (z. B.
Tusc. Disp. 153), einführen durch: «wie etwa Piaton sagt» oder ähnlich. So mußte
Cicero einen selbständigen Gedankengang erfinden, der den Angeredeten sinnvoll
zu der großen Wahrheit hinleitet. Freilich, was soll die Erwähnung von
Funktionen der Seele, die mit der Selbstbewegung nicht unmittelbar etwas zu tun
haben: deus, qui viget, qui sentit, qui meminit, qui providet? Ist hier wirklich der



40 Gerhard Müller: Deum te igitur scito esse

gedankliche Zusammenhang nicht intakt, d. h. liegt hier nur der Ansatz eines

ersten Beweises aus den vier genannten Funktionen der Seele vor, der dann nicht
weiter ausgeführt worden ist So urteilt R. Harder in seiner eindringenden
Interpretation (Über Ciceros Somnium Scipionis, Königsberger Gel. Ges. 1929, 127).
Ich glaube, daß das schon zu viel gesagt wäre. Cicero braucht die Analogie im
Verhältnis der Weltseele zur Welt und der Menschenseele zum Körper für seine

Hinführung auf den platonischen Beweis nur insoweit, als sie die lenkende Bewegung

betrifft. Nim besteht aber eine ebensolche Analogie beider Verhältnisse auch
hinsichtlich der Lebendigkeit, des Bewußtseins, der Erinnerung und der Vorhersage,

also hinsichtlich gewisser Funktionen, die Cicero wie seine Gewährsmänner
nicht im Gegensatz zur Selbstbewegung, sondern als Ergänzungen, wenn nicht
sogar als sinnfällige Kennzeichen der Selbstbewegung ansah. Sinnfällig und
glaubwürdig waren sie nach den vorausgegangenen Darlegungen des Africanus für den

angeredeten Scipio in hohem Maße: die kosmischen Bewegungen, über die er
belehrt wurde, sind ja gerade von solchen Funktionen der Weltseele dirigiert. Die
eigene Tätigkeit des Politikers Scipio vollzieht sich in den gleichen Funktionen der

Lebendigkeit, des Bewußtseins, der Erinnerung und der Voraussage. Wenn seine

römische Verantwortung im Ewigen und Kosmischen verankert werden soll, so

ist die völlige Entsprechung seines Geistes zum großen Weltgott dazu
Voraussetzung. Sofern er in diesem Sinne Gott ist, wird er seiner Aufgabe gewachsen
sein und sich ihr gewachsen fühlen. Gut hellenistische Theologie wird somit
bedeutungsvoll dem zentralen Sinn des Somnium dienstbar gemacht. Die von Cicero

eingefügten Worte qui regit sind also völlig sinnvoll und keineswegs, wie es bei
Harder scheinen kann, als Zeichen gedanklicher Unklarheit oder Nachlässigkeit
zu werten. Wenn es solche Nachlässigkeit anderwärts in Ciceros eilig geschriebenen
Philosophica gibt, so gewiß nicht in diesem höchst sorgfältig und mit einem
gewissen hohen Ton stilisierten Text, in dem jedes Wort seinen festen Platz und
Bezug hat. Übrigens ist ein authentischer Kommentar zu den von E. Kapp
angefochtenen Worten und eine ausdrückliche Legitimation des Begriffes Gott, im
Zusammenhang mit den soeben erörterten Seelenfunktionen eingeführt zu werden,

aus einer Stelle der Consolatio zu entnehmen, die Cicero selbst Tusc. disp. I 66

zitiert. Von ihr aus wäre es nicht imberechtigt sich zu wundern, falls Cicero am
Ende des Somnium nicht die unsterbliche Seele als Gott charakterisiert hätte.

Bei dieser Gelegenheit möchte ich wieder, gewiß nicht als erster, für die Papyruslesung

avxoxivrjxov Phaidros 245 c 5 gegen die (vor Cicero, also in einem frühen
Stadium der Textgeschichte entstandene) Korruptel äeixivrjxov eintreten. Es liegt
die erste Prämisse eines Syllogismus vor: was sich selbst bewegt, ist unsterblich.
Die Tautologie: «was sich immer bewegt, ist unsterblich» darf nicht verteidigt
werden. Die nächsten Worte (c 5 ff.) setzen der spontanen Bewegung die von
außen erzwungene entgegen. (Ich halte die Darlegung von P. Maas im Beispiel
37 seiner «Textkritik» für nicht richtig.)


	Deum te igitur scito esse

