
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 18 (1961)

Heft: 3

Artikel: Eine vorplatonische Theorie der techn

Autor: Heinimann, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 18 1961 Fase. 3

Eine vorplatonische Theorie der t£xvy)

Von Felix Heinimann, Basel

Karl Meuli zum 70. Geburtstag

I
Der platonische Sokrates verwendet, um die neue Wissenschaft der philosophischen

Ethik zu schaffen, das Modell der Techne. Es ist ihm in diesem unübersetzbaren

Begriff eine Vorstellung vorgegeben, in der sich Fachkenntnis, durch Übung
erworbene Fertigkeit und praktische Anwendbarkeit vereinigen1. Unbefangener
Betrachtung fällt es auf, mit welcher Selbstverständlichkeit Sokrates dieses Modell

jederzeit heranzieht. Man hat sich freilich daran gewöhnt, es natürlich zu finden,
daß der Sohn des Steinmetzen und der Hebamme sich bei verschiedenen Gruppen
von Berufsleuten Rat holt und die Kompetenz des Fachmannes dauernd als

Musterfall zur Klärung ethischer Fragen verwendet. Wenn es sich um eine ganz
allgemeine Analogie der beiden Bereiche handelte, könnte man sich bei dieser

biographischen Erklärung wohl auch beruhigen. Einige Besonderheiten zwingen indes

dazu, das Problem schärfer zu fassen.

Zum einen geht Sokrates gar nicht von der praktischen Erfahrung der attischen

drjfiuyvQyoi aus, wie man unter jener Voraussetzung erwarten müßte, noch auch

von einer Berufsethik, wie sie sich innerhalb eines Standes natürlich entwickeln
und tradieren kann. Was er unter Techne versteht, ist vielmehr ein schon
theoretisch durchdachter Begriff, dem ganz bestimmte, immer wieder herangezogene
Merkmale eignen2. So sind bei Piaton (und bei Xenophon) unter andern die folgenden

vier Kennzeichen der Techne ohne nähere Erläuterung als selbstverständlich

vorausgesetzt: 1. Ziel der Techne ist es, zu nützen, Förderliches zu schaffen3. Wo
1 Zur Abgrenzung der weitgehend synonym gebrauchten Bezeichnungen rexvrj und

emarrjßrj bei Piaton: R. Walzer, Magna Moralia und aristotelische Ethik (Berlin 1929) 44;
R. Sohaerer, 'EmoTrjpr] el T&Xvrl (Mäcon 1930) 59ff.; J. Hirschberger, Die Phronesis in der
Philosophie Piatons vor dem Staate (Leipzig 1932) 17-35. Auch J. Gould, The Development
of Plato's Ethics (Cambridge 1955) 14f. 31. 205; R. Hackforth, Plato's Examination of
Pleasure (Cambridge 1958) 113 Anm. 1. Für Aristoteles: C.J. de Vogel in: Autour d'Aristote,
Recueils d'itudes offerts ä M. A. Mansion (Louvain 1955) 307-317. Die konsequente
Trennung der beiden Begriffe beginnt sich unter dem Einfluß des Aristoteles und der Stoa
seit dem 3. Jahrhundert durchzusetzen, während noch Xenokrates agxaixS) vöfia» emar^ftr)
für t£xw] brauchen konnte (Sext. Math. 2, 6), d. h. die Trennungslinie anders legte; vgl.
unten Anm. 40.

2 Zu Techne bei Piaton (außer der in Anm. 1 genannten Literatur) besonders die
(ungedruckte) Kieler Dissertation von F. Jeffre, Der Begriff Techne bei Piaton (1920 [Ms.]),
ferner W. Jaeger, Paideia 2 (1944) 192f., auch H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis
piaton. Philosophierens (Berlin 1958) 79-87; H. J. Krämer, Arete bei Piaton und Aristoteles
(Abh. Heid. Ak. 1959, 6) 220-232.

3 Plat. Charm. 165 CD; Rep. 1, 341 E-342 C. 346 A. Hier wie im folgenden sind aus der
Fülle der einschlägigen Äußerungen Piatons (und Xenophons) nur beispielshalber wenige
Stellen, vornehmlich der frühern Dialoge, genannt.

7 Museum Helveticum

AiäöMScB-jTHlilOiOßlECne»
Seamar der Universität

KftmnFT



106 Felix Heinimann

einmal die Annahme eingeführt wird, sie könnte auch schaden, muß dies umständlich

hegrundet werden4. 2. Jede Techne hat ihre ganz bestimmte Aufgabe und
Leistung: So ist beispielsweise das egyov (bzw. die dvvafiig) der Medizin die
Gesundheit, das des Ackerbaus die Ernährung5. 3. Die Techne beruht auf dem Wissen
des Sachverständigen, der alle Mittel ihrem einen Zweck unterzuordnen und für
ihn einzusetzen versteht6. 4. Jede Techne ist lehrbar; nur was sich an einen
andern als Lehrgegenstand übermitteln läßt, hat Anspruch auf den Namen Techne7.

Schon diese vier Punkte, denen sich weitere, jedem Platonleser geläufige
anreihen ließen, fügen sich zu den Umrissen einer eigentlichen Wissenschaftslehre -
Wissenschaft im Sinne von t6%vrj verstanden, die nicht auf theoretische Erkenntnis,

sondern letztlich immer auf praktische Anwendung ausgerichtet ist. Nun
dient anderseits die Analogie der Techne bei Piaton nicht nur positiv dazu, die
Ethik zu konstituieren. Seit den frühesten Dialogen sind auch ihre Grenzen
erkannt. Es ist geradezu Sokrates' Bestreben, zu zeigen, daß sich das Modell auf das

Gebiet der moralischen Entscheidungen nicht ohne weiteres anwenden läßt8.

Beide Umstände, sowohl die Selbstverständlichkeit, mit der eine ganz bestimmte
Techne-Konzeption herangezogen und damit vorausgesetzt ist, wie auch die
Tatsache, daß Sokrates für sein eigentliches Anliegen über diese Konzeption hinausgehen

muß, legen die Annahme nahe, daß jene selbst weder eine Schöpfung des

historischen Sokrates noch gar Piatons ist, sondern daß beide sie schon vorgefunden

haben und sich eben deshalb dauernd mit ihr auseinandersetzen.
Nun liegt, wie man längst beobachtet hat, einigen Schriften des Corpus Hippo-

craticum, insbesondere liegt xexvrjg (De arte) und liegt aqyah?; trjrgixfjg (YM),
ein vergleichbarer Techne-Begriff zugrunde9. Er kommt zur Sprache im
Zusammenhang mit der Streitfrage, ob die Medizin überhaupt eine Techne sei, die das
Thema von De arte bildet und auch in YM die Voraussetzung ist für den Kampf
des Verfassers gegen die Neuerer, die die Medizin auf eine naturphilosophische
Hypothese aufbauen wollen. Es ist dieselbe Frage, die auch Piaton an die
verschiedensten Betätigungen stellt, die sich in sophistischer Zeit als Lehrgegenstände

4 So Rep. 6, 492 A-493 E; Phdr. 274 C-275 B; in den Frühdialogen scheinen entsprechende

Einschränkungen zu fehlen. Etwas anderes ist die unrichtige Anwendung der
Techne (Oorg. 457 A. 460 D u. ö.), der Punkt, an dem der grundsätzliche Vorbehalt Piatons
gegenüber aller Techne einsetzt.

6 Plat. Euthyd. 291 E-292 A; Rep. 1, 346 AB; Xen. Oec. 1, 2; Mem. 4, 2, 12. Vgl. zu den
Punkten 2 und 4 auch K. Gaiser, Protreptik und Paränese bei Piaton (Tüb. Beitr. z. Alt.
H. 40 [1959]) 33.

6 Plat. Ion 532 C-533 E; Rep. 1, 340 DE; Xen. Mem. 3, 1, 3f.; 3, 3, 9; 3, 7, 4.
' Plat. Prot. 319 C—E; äv t^wj elvat >—' ötdaaxaXiov exso&at; Meno 93 D-94 B; Lach.

185 B-187 B; Xen. Mem. 3, 5, 21; 4, 2, 2.
8 Plat. Charm. 165 E-174 C; Lach. 195 C; Xen. Mem. 4, 2, 20-22. Vgl. etwa R. Schaerer

(oben Anm. 1) 193ff.; H. Leisegang, Piaton, RE 20, 2 (1950) 2377ff.
9 M. Pohlenz, Hermes 53 (1918) 396ff.; F. Jeffrö (oben Anm. 2) passim.; W.Capelle,

Hermes 57 (1922) 262-265; Ä.-J. Festugifere, Hippocrate, L'ancienne mAdecine (Paris 1948)
XV-XVIII 29-32; H. Diller, Hermes 80 (1952) 385-409; J. H. Kühn, System- und
Methodenprobleme im Corpus Hippocraticum, Hermes Einzelschr. H. 11 (1956) 41ff. Zur hippo-
kratischen Techne ist auch der reiche Kommentar von Th. Gomperz, Die Apologie der
Heilkunst2 (Leipzig 1910) zu vergleichen.



Eine vorplatonische Theorie der rixvr1 107

und damit als ri%vai ausgeben: so Rhetorik und Kochkunst (Gorg. 426ff.), Dichtkunst

(Ion 533 E), Kunst der Waffenhandhabung (onXtrixov Lach. 182 E-183 C;

Rep. 1, 333 D), Gymnastik und Musik (Men. 94 B) und manche andere. Wenn

man diesen Streitpunkt im Einzelfall entscheiden wollte, mußte ein Consensus

über bestimmte Anforderungen bestehen, die zu erfüllen waren, damit eine

Betätigung als Techne anerkannt werden konnte. Wie bei Piaton werden auch bei
den Hippokratikern diese Anforderungen nicht abgeleitet, sondern stillschweigend
als bekannt vorausgesetzt. Das wäre schwer zu verstehen, wenn Piaton, wie man
vielfach angenommen hat, seine Wissenschaftslehre unter dem maßgebenden Einfluß

der hippokratischen Medizin ausgebildet hätte10. Der Befund, daß beide einen

in den Grundzügen übereinstimmenden Techne-Begriff als feste Gegebenheit kennen

und ihn als Maßstab an ihre eigene wie an andere Wissenschaften anlegen,
scheint vielmehr darauf zu führen, daß sie nebeneinander stehen und auf ein
gemeinsames Drittes zurückgreifen. Wenn man demgegenüber dazu neigt, den Einfluß

der Medizin auf Piaton zu überschätzen, hängt das zweifellos damit zusammen,

daß das Schrifttum der Sophistik verloren und wissenschaftstheoretische

Abhandlungen aus der Zeit vor Piaton deshalb überhaupt nur im Corpus Hippo-
craticum erhalten sind11. Doch bezeugen neben den angeführten eine Reihe weiterer
Beobachtungen und Erwägungen, daß der Begriff der Techne zuerst und für die

Folgezeit grundlegend innerhalb der Sophistik erörtert und geklärt worden ist:
Wie die Hippokratiker, so muß auch Isokrates, der legitime Erbe der Sophisten,
seine Kunst gegen den Vorwurf verteidigen, sie sei keine Techne. Er verwendet
einen ganzen Abschnitt der Antidosis darauf, diese bestrittene Eigenschaft
nachzuweisen12. Daß seine Fragestellung und Argumentation dabei nicht von Piaton
bestimmt ist, sondern in älterer Tradition steht, geht unter anderm daraus hervor,
daß er schon in seiner frühen Programmschrift Gegen die Sophisten denselben

Begriff der Techne voraussetzt13. Dieser stimmt, wie unten im einzelnen zu zeigen
ist, in wesentlichen Merkmalen mit dem hippokratischen überein; da ihm aber

10 So nach Pohlenz (oben Anm. 9) vor allem Jeffrö (oben Anm. 2) und Jaeger, Paideia
2, 27 ff. und 390 Anm. 30; ebenso Kühn (oben Anm. 9) 44. Dagegen dreht Diller (oben
Anm. 9) das Verhältnis insofern um, als er Hipp. VM von Piaton abhängen läßt (ohne die
übrigen Hippocratica miteinzubeziehen).

11 Daß hinter Hipp. De arte die Sophistik steht, hat Th. Gomperz (oben Anm. 9) gezeigt,
für den hippokratischen Techne-Begriff hat Capelle (oben Anm. 9) sophistische Herkunft
postuliert, Hirschberger (oben Anm. 1) erwägt die Möglichkeit auch für das sokratisch-
platonische technische Denken. F. Wehrli, Mus. Helv. 8 (1951) 36ff. hat die medizinische
Kasuistik zur sophistischen in Beziehung gesetzt. Im Zusammenhang ist die gesamte
Techne-Lehre der Aerzte und Sophisten meines Wissens bisher nicht untersucht. Ansätze
dazu bei S. Caramella, Sul concetto di t£xw] nella sofistica, Bend. Acc. Lincei, cl. mor. 6, 1

(1925) 699-708. Ferner P. Joos, TYXH &Y2I2 TEXNH (Diss. Zürich 1955) 36ff. und (zu
den Hippokratikern) Janus 46 (1957) 238-252.

12 Isoc. 15, 180-220, bes. 202.
13 Auch wenn Piatons Oorgias vor der Programmschrift des Isokrates entstanden sein

sollte (so Wilamowitz, Piaton 2, 108; Jaeger, Paideia 3, 115), woran ich mit E. R. Dodds
in der Einleitung zu seiner Ausgabe des Dialogs (Oxford 1959) 27f. zweifle, sind die
Übereinstimmungen im Techne-Begriff zwischen Piaton und Isokrates nicht derart, daß sie eine
unmittelbare Übernahme anzunehmen erlaubten.



108 Felix Heinimann

anderseits alles spezifisch Medizinische fehlt, ist ebensowenig wie bei Piaton an
hippokratische Herkunft zu denken.

Nahe mit Isokrates und den Ärzten verwandt ist in diesem Punkte ferner das

6. Kapitel der Dissoi Logoi, die in ihrer Grundkonzeption letztlich auf Protagoras
zurückgehen und - bei aller Primitivität der Durchführung - am ehesten eine

Vorstellung von Aufbau und Argumentationsweise einer sophistischen Epideixis
vermitteln können und die anderseits von sokratischen Einflüssen durchaus frei
sind14.

Auch allgemeine Erwägungen weisen in dieselbe Eichtling. Es liegt von vorneherein

nahe, daß die Frage nach dem Techne-Charakter erst sekundär auf eine

Einzelwissenschaft wie die Medizin angewendet wurde. Bevor ein Modell
wissenschaftlichen Verfahrens an sich aufgestellt war, an dem sich die einzelnen xe%va t

messen ließen, hatte die Medizin keinen Anlaß, ihren technischen Charakter
nachzuweisen15. Dagegen mußte sich das Problem den Sophisten, d. h. im Sinne der
Zeit all denen, die ein neuartiges Wissen oder Können gegen Geld zu vermitteln
sich anerboten, von verschiedenen Seiten her stellen:

Innerhalb der kulturgeschichtlichen Spekulation, wie sie für Protagoras
bezeugt ist, führte die Frage nach der Sonderstellung des Menschen, die zuerst

Anaxagoras aufgeworfen zu haben scheint16, notwendig auf das Phänomen der

Techne, die den Menschen vom Tier unterscheidet oder deren Auftreten eine Stufe
innerhalb seiner Geschichte bedeutet17. In diesen Rahmen ließ sich die eigene
Lehrpraxis der Sophisten einordnen, die sich auf den Satz stützt, daß dem Menschen

in der Techne das einzige zuverlässige Mittel gegeben sei, sich gegen die unberechenbaren

Mächte der Tyche zu behaupten18, insbesondere in jenen Extremsituationen,
wo seine physische oder materielle Existenz immittelbar bedroht ist. Es ist deshalb

14 FS6 c. 90. Die vermeintlichen sokratischen Einflüsse, die A. E. Taylor, Varia Socratica
(Oxford 1911) 91-128 und W. Kranz, Hermes 72 (1937) 227-232 annehmen zu müssen glauben,

erklären sich aus der sophistischen Techne-Konzeption, wie sich im folgenden ergeben
wird. Vgl. auch Gaiser (oben Anm. 5) 52-59.

15 Daß VM sich mit Forderungen auseinandersetzt, die von einer über der Fachwissenschaft

stehenden Instanz aus an die Techne erhoben wurden, hat Diller (oben Anm. 9)
hervorgehoben, nur ist diese Instanz kaum in Piaton zu suchen. Von anderem Ausgangspunkt

her ist M. Fuhrmann, Das systematische Lehrbuch (Göttingen 1960) 123-144 zum
Ergebnis gekommen, daß noch das formallogische Rüstzeug der technischen Handbücher
des 4. Jahrhunderts nicht von Sokrates-Platon, sondern aus der (eleatisch bestimmten)
Sophistik stammt.

16 FS 59 A 102; B 21b. Die seit dem Hellenismus geläufige Scheidung der Tiere vom
Menschen als äXoya ist vorplatonisch. Der Begriff äloyov, der bei Piaton (Prot. 321 C) und
bei Xenophon (Hier. 7, 3) in diesem Sinne je einmal erscheint, auch bei Aristoteles selten
ist (EN 1172 b 10 anscheinend nach Eudoxos), dürfte auf Protagoras zurückgehen. Der
Wortlaut von Demokrit B 164 ist kaum authentisch.

17 Aesch. Prom. 447ff.; Anaxagoras (s. Anm. 16); Archelaos VS 60 A4, 6; Soph. Ant.
332-364; Eur. Suppl. 207-213; Plat. Prot. 321 C-322 B u. a. bei W. Theiler, Zur Gesch. d.
teleol. Naturbetrachtung bis auf Aristoteles (Diss. Basel 1925) 38ff.; Joos, Diss, (oben Anm. 11)
24ff.

18 Die Gegenüberstellung von Techne und Tyche beim Gorgianer Polos (Plat. Gorg.
448 C; danach Aristot. Met. 1, 981 a Iff.); Eur. I.T. 89; Agathon fr. 8 N2. Weiteres bei
Th. Gomperz (oben Anm. 9) 109 und W. Nestle, Hermes 73 (1938) 11 ff.; vgl. Capelle (oben
Anm. 9) 265, F. Wehrli, AA&E BIOSAN (Leipzig 1931) 64-66 und Joos (oben Anm. 11).



Eine vorplatonische Theorie der rixvrj 109

kaum ein Zufall der Überlieferung, wenn unter den Gebieten, die von aocpiaxat
verschiedenster Observanz in Vorträgen und Schriften als xE%vai angepriesen wurden,

gerade Medizin und (dikanische) Rhetorik, Kriegskunst (Waffenhandhabung,
Taktik, Reitkunst u. ä.) und Ökonomik (in einer auf Grundbesitz und Urproduktion

beruhenden Wirtschaft vornehmlich in Form des Landbaus) im Vordergrund
stehen, d. h. jene Künste, die Leben und bürgerliche Existenz zu sichern und im
Falle äußerster Gefährdung zu retten versprechen19.

Der sprachliche Befund gibt ein ähnliches Bild: Die in gefährlichen Lagen unter
Umständen lebensentscheidenden Künste des Sehers, des Arztes und des Seemanns

(,fjiavxixrj, iatQiHr) und vavrixrj) sind - neben der seit Pindar belegten fiovotxtf - die
ältesten Beispiele von re%vai, für welche die später reichwuchernde Bezeichnungs-
weise des substantivierten Adjektivs auf -ixrj begegnet20. Es sind übrigens diesel-

19 Aristophanes (Ran. 1030ff.) preist die alten Dichter als Erfinder von Medizin, Mantik,
Ackerbau und Kriegskunst. - Eine vollständige Zusammenstellung der für den mündlichen
und schriftlichen Unterricht der Sophisten bezeugten rexvai scheint zu fehlen. Einiges bei
A. Espinas, Arch. f. Gesch. d. Philos. 6 (1893) 491 ff.; Th. Gomperz, Oriech. Denker l1
(Berlin 1922) 321 Anm. 1; W. Nestle, Vom Mythos zum Logos2 (Stuttgart 1942) 488ff.;
Pestugiäre (oben Anm. 9) 32. (U. v. Wüamowitz, Einleitung in d. griech. Tragödie [Berlin
1921] 20 Anm. 34 hat technische Handbücher den Sophisten kaum zu Becht abgesprochen
und ihr Aufkommen erst um 400 v. Chr. angesetzt. Die Grundzüge der spätem Teehne-
Schriften sucht Fuhrmann [oben Anm. 15] zu rekonstruieren). Die rexvai, die in solcher
Weise gelehrt wurden, waren zweifellos vielfältiger, als die literarischen Zeugnisse erkennen
lassen. Da solche Literatur ihrem Wesen nach kurzlebig und von neuen Einsichten der
Praxis bald überholt war, hat sie sich nur erhalten, wo sie unter einem berühmten Namen
(wie Hippokrates, Demokrit oder Xenophon) überliefert wurde oder in eine spätere
Lehrsammlung (wie der Taktiker Aeneas) geriet. - Von den im Text angeführten Gebieten
bedürfen Medizin und Rhetorik keiner Belege. Als Lehrer der Hoplomachie nennt Piaton
Stesileos (Lach. 182 C) sowie Euthydem und Dionysodor (Euthyd. 271 B-D); bei Xenophon

(Mem. 3, 1, 1. 5) ist Dionysodor Lehrer der Taktik, ferner lehrte Phalinos am Perserhof

Hoplomachie und Taktik (Anab. 2,1, 7). Bestimmt sind einzelne unter oder neben diesen
Sophisten auch mit schriftlichen rexvai raxrixal hervorgetreten, wie die Überlieferung u. a.
Demokrit ein raxrixov und ein onXo/iaxixöv zuschreibt (VS 68 B 28 b. c). Aeneas setzt
derartige Schriften bereits voraus; seine nogiarixp und seine naoaaxevaorixr] ßlß?.og weisen
auf dieselbe Gliederung des Gesamtgebiets, die Xen. Mem. 3, 1, 6 zugrunde legt. Anderes
ließe sich aus einem sorgfältigen Vergleich mit Xenophon unter Beizug der spätem Taktiker
wiedergewinnen. liegt Inmxfjq schrieb vor Xenophon der Athener Simon (Xen. Eg. 1, 1).
Auch Xenophons Oeconomicus muß jünger sein als derjenige des Antisthenes (D.L. 6, 16),
der seinerseits kaum die Gattung eröffnete, sondern bereits sokratisch-kynisohe Umgestaltung

einer ältem sophistischen Techne gewesen sein dürfte: der Anspruch der Sophisten,
eine bessere Hausverwaltung zu lehren, ist für Protagoras bezeugt (Plat. Prot. 318 D), und
Aristophanes (Ran. 975-977) legt ihn dem 'Volksaufklärer' Euripides in den Mund. Ältere
Schriften über Ackerbau kennen Xen. Oec. 16, 1, der ps.plat. Minos 316 E und Aristot.
Pol. 1, 1258 b 39; diejenige eines Leophanes, den Aetius (Plac. 420, 7 D.) zwischen Anaxa-
goras-Parmenides und Leukipp erwähnt, hat noch Theophrast benutzt (W. Kroll, RE s.v.
Leophanes); die remgyixd Demokrits, deren Unechtheit M. Wellmann, Abh. Berl. Äk. 1921,
4 zu erweisen gesucht hat, würden sich gut in diesen Rahmen fügen.

90 jiovaixrj: seit Pind. Ol. 1,15. fiavrtxr/: Aesch. nur Prom. 484 (dagegen fr. 350, 6 mit
Zusatz rexvrj); Soph. Ant. 1034; Hdt. 2, 49. 83 u. ö. (bei Homer und Pindar dafür pavroavvrj);
IrjTQixIj: Hdt. 2, 84; 3, 129, dann im Corpus Hippocraticum: De arte 1; Acut. 8; VM 1.

vavrixr): Hdt. 8, 1. Sicher im 5. Jahrhundert belegt ist meines Wissens außerdem nur noch
hmixr] (Ar. Nub. 27). Hipp. Fract. 2 bringt dazu to^ix-q; doch sind die beiden chirurgischen
Hauptschriften des Corpus, Fract. und Art., nach Lehre, Wortschatz und Stil kaum vor
400 entstanden. - Alter und Sonderstellung der angeführten Künste ist auch dadurch
hervorgehoben, daß Apollon die meisten übt und schützt; vgl. Gal. Protrept. 1 und unten
Anm. 104. - Selbstverständlich sind die zahlreichen Neubelege für Künste auf -ixr), die
Piaton bietet, vielfach Bildungen der Sophistik, deren Vorliebe für Adjektive auf -ixo;

Kkssiscii-phiiologisciies
Sesamar der Universität

ZÜRICH



110 Felix Heinimann

ben, die schon Solon in der Musenelegie anführt - neben andern und natürlich
noch nicht mit dieser neuartigen Benennung21. Während Solon sie in seiner noch
untechnischen Denkweise unter die vergeblichen Hoffnungen und Mühen des

Menschen um Erfolg einordnet, werden sie für die Sophisten zu den Musterfällen
rationalen Könnens, mit dessen Hilfe der Mensch die ihn bedrohenden Mächte

bewältigt und seine Umwelt sich verfügbar macht. Die Mantik behält dabei

allerdings-ähnlich wie die [miaixrj - immer eine Sonderstellung, weil die mitwirkende
Inspiration, der Bezug zum Göttlichen, die rationale Konzeption durchbricht22.
Arzt und Steuermann sind dagegen von nun an die Modelle, die im Streit um das
Wesen der Techne - neben Landbau und Kriegskunst - immer wieder
herangezogen werden, weil man in ihnen die Funktion der Techne, Leben zu erhalten
und zu retten, besonders rein verkörpert sah. Mit dem Beispiel des Steuermanns
erhellt daher schon VM die Schwierigkeit ärztlichen Handelns, bei dem ein Kunstfehler,

wie auf dem Schiff im Sturm, unmittelbar verderbliche Folgen hat23.

Schließlich hat der Sophist - und das dürfte nicht der letzte Anstoß dazu
gewesen sein, den Begriff der Techne scharf zu fassen - vor allem auch seinen eigenen
Beruf, die aoepiaxwrj, zu begründen und zu rechtfertigen und ebenso die allen
genannten xe%vai übergeordnete Gesamtkunst, die zuerst Protagoras zu lehren sich

anheischig machte, die TioXixixrj XE%vrju. Wie man beobachtet hat, laufen die bei
Piaton und Xenophon nachgebildeten oder bezeugten Epideixen von Sophisten
des 5. Jahrhunderts ebenso wie die erhaltenen Programmschriften ihrer Schüler
Alkidamas und Isokrates alle darauf hinaus, in Auseinandersetzung mit Gegnern

Aristophanes (Eq. 1378ff.) verspottet. Gute Übersicht bei A. Ammann, -ixog bei Piaton
(Diss. Bern 1953). So mag insbesondere Ikkos von Tarent oder Herodikos von Selymbria
die neue Kunst der diätetisch geregelten Leibesübungen schon als yv/ivaorixrj bezeichnet
haben: Plat. Prot. 316 DE, vgl. Aristoph. Vesp. 1212 und J. Jüthner, Philostratos über
Gymnastik (Leipzig 1909) 8 ff.

21 fr. 1, 43 ff., wo außerdem Bauer und Handwerker genannt sind. Schon o 383-385 sind
Seher, Arzt, Sänger und Zimmermann (zu denen r 135 noch der xrjgvi tritt) als dryiioegyol
zusammengefaßt; vgl. dazu die einleuchtende Deutung von K. Murakawa, Historia 6
(1957) 385-415. Auf die hesiodisch lehrhafte Nestorrede W 315-18, die den Erfolg von Baum-
fäller, Steuermann und Wagenlenker in schon ganz technisch anmutender Betrachtungsweise

auf ftrjrig zurückführt, macht mich Professor Von der Mühll aufmerksam, dem ich
auch für andere hilfreiche Hinweise zu herzlichem Dank verpflichtet bin.

22 Dazu unten S. 128f.
23 Hipp. VM 9 (41, 25ff. CMG). Zum Satz xal yäg ixelvoi, orav iv yakrjvrj xvßeQvtövreg

ä/iagTavcoaiv, ov xarapaveeg elolv vgl. Sen. Ep. 85, 34 (auch im Techne-Zusammenhang,
vgl. unten Anm. 67): tranquitto enim, ut aiunt, quilibet gwbernator est (sicher nicht römischer
Herkunft, wie u. a. das Fehlen von Parallelen bei A. Otto, Sprichwörter der Römer [Leipzig
1890] 156 erweist).

24 Plat. Prot. 319 A. Obwohl der Wortlaut nicht eben dafür spricht, kann der Begriff
auf Protagoras selbst zurückgehen. Er scheint bei Plut. Adv. Col. 32, 1126 A für Demokrit
bezeugt (nach der doch wohl notwendigen Emendation Reiskes; gegen sie verteidigt
R. Westman, Plutarchs Schrift gegen Kolotes [Diss. Helsingfors 1955] 263-265 im
Anschluß an Cataudella, Maia 2 [1949] 268-273 die Überlieferung noksfuxyv xexvgv mit
erwägenswerten Gründen, bleibt aber in seiner Neubearbeitung von Pohlenz' Teubneriana
Plutarchs VI 2 [Leipzig 1959] bei Reiskes Text). Was die noXixixij reyvrj im sophistischen
Unterricht etwa umfassen konnte, mag man aus Xen. Mem. 3, 6 entnehmen, wo die
Übereinstimmung der meisten Themen und ihrer Folge mit Arist. Rhet. 1, 4 und - bei anderer
Folge - mit Anaxim. Rhet. 2 (10, 16ff. Sp.) auf ein älteres (rhetorisches Handbuch weist;



Eine vorplatonische Theorie der te%vtj 111

oder in reiner Protreptik den eigenen Unterricht zu empfehlen25: so Protagoras'
Rede im gleichnamigen Dialog Piatons und die Apologie für ihn im Theätet26,

auch der sogenannte Troikos Dialogos des Hippias27 und Prodikos' Geschichte

von Herakles am Scheideweg28. Auf die Frage der Lehrbarkeit von aocpla und ägext]
und auf praktische Probleme der TtoXixixtj xeyvrj und des Unterrichts in Rhetorik,
Dialektik und Mnemonik gehen auch die Dissoi Logoi aus. Wenn gerade in dieser

Schrift, die den anzusetzenden sophistischen am nächsten steht, wie in der hippo-
kratischen De arte und dann wieder bei Isokrates und Alkidamas, das Problem
der Techne miterörtert wird, so darf man annehmen, daß es seinen festen Platz
in derartigen programmatischen Ankündigungen hatte, die versuchten, in
Auseinandersetzimg mit den Konkurrenten Schüler für den eigenen Unterricht bzw.
Patienten für die eigene Praxis zu gewinnen.

Alle diese Verteidigungen der eigenen Kunst sind indes nur zu verstehen, wenn
ihnen ein Angriff vorausgegangen ist, der grundsätzlich die an eine Techne zu
stellenden Anforderungen erörterte und sie allen oder einzelnen der bestehenden

Künste absprach. Einen solchen Angriff auf die xexvai schlechthin erwähnt De arte

(1:9, 2-18 CMG). Ferner ist in den Anfangskapiteln des ersten Buches liegt vovawv
eine eigentliche Anweisung erhalten, welche Punkte man in einer ävxtXoylrj Ttegl

irjaiog berücksichtigen und behandeln solle29. Sie empfiehlt unter anderm, zur
Verteidigung die Verhältnisse in den andern xeyvai heranzuziehen. Das setzt wiederum

- wie übrigens schon die Existenz einer solchen Anweisung an sich - systematische,
d. h. zweifellos literarisch verbreitete Angriffe auf verschiedene Künste voraus.

Fragt man nach diesem Ausgangspunkt der ganzen Diskussion, so wird man
ihn - auch wenn sich angesichts der fragmentarischen Nachrichten über die So-

phistik wenig Sicheres sagen läßt - doch mit einiger Zuversicht in den von Piaton

genannten Ilgwxayögeia negi xe ndXrjg xal xwv äXXcov xe%vwv vermuten dürfen, die,

allgemein verbreitet, lehrten Jisgl naamv xe xal xaxä fxiav Sxdoxrjv xexvrjv, & del

Tigog Ixaaxov avxdv xöv drj/xiovgydv ävxeulelv30. Piaton führt diese Schrift als Bei-

vgl. P. Wendland, Anaximenes v. Lampsakos (Berlin 1905) 65-70 und H. Ryffel, META-
BOAH nOAITEIQN (Bern 1949) 244f.

26 Vgl. etwa W. Steidle, Hermes 80 (1952) 259; Gaiser (oben Anm. 5) 33-64; für Protagoras

auch meine Bemerkungen in: Nomos und Physia (Basel 1945) 116-119.
28 Plat. Prot. 320 C-328 D; Theaet. 166 D-167 D.
27 Plat. Hipp. mai. 286 A VS 86 A 9. B 5). Der Titel ist von Philostrat, Vit. soph.

11, 4 aus Piaton herausgesponnen, besagt daher nichts über die literarische Form (R. Hir-
zel, Der Dialog 1 [Leipzig 1895] 59f.).

28 Xen. Mem. 2, 1, 21-34.
29 Hipp. Morb. 1-10 (6, 140-158 L.); vgl. L. Edelstein, llegi aegcov und die Sammlung der

hippokr. Schriften, Problemata 4 (Berlin 1931) 104ff.
30 Plat. Soph. 232 D VS 80 B 8, dazu die Anm. von Diels). Die sprachlich natürliche

Auffassung von Th. Gomperz, der in der 1. Auflage seiner Apologie der Heilkunst 181 f.
avxdv xöv örjpiovoyov als Subjekt zu ävxiXeyetv gefaßt hatte, wird - wie auch Gomperz in
der 2. Auflage 169 seinen Kritikern zugab - durch den Sachzusammenhang ausgeschlossen.
Doch ist die Alternativlösung, Tigög ixaaxov avxdv xöv örjpaovgyov zusammenzunehmen,
sprachlich so hart, daß man die Tilgung von avxdv erwägt. - Der Ringkampf stand
vermutlich deshalb an der Spitze der protagoreischen Abhandlung, weü sich daran das moralische

Problem entwickeln ließ, ob und unter welchen Umständen Täuschung in einer Techne
zulässig sei. Es ist unter anderm Ar. Eg. 1238f.; Thue. 5, 9, 5; Diss. Log. 3, llf.; Xen. Gyr.



112 Felix Heinimann

spiel für die ävrtXoytxrj re%vrj der Sophisten an. Sie dürfte einen Teil der 'Avri-
h>yiai gebildet haben, die nach dem Schriftenverzeichnis zwei Bücher umfaßten31.

Dieser Grundzug würde erklären, warum in den nachher anzuführenden Zeugnissen
der sophistischen Wissenschaftslehre der Techne-Charakter der einzelnen
Disziplinen nicht sachlich dargestellt, sondern in Form von Streitschriften oder von
eigentlichen diaaol koyot bestritten bzw. verteidigt wird. Das gilt schon für die
beiden ältesten hippokratischen Abhandlungen zum Thema, De arte und De
vetere medicina, die beide noch im 5. Jahrhundert v. Chr. verfaßt sein dürften32,

1, 6, 31 f. erwähnt oder erörtert. Noch Philodem, Bhet. 2 (Suppl. p. 23, 1 Sudh.) kennt aus
derselben Diskussion - vgl. dazu unten S. 115 Anm. 44 - den Begriff novggeveo&ai re/vixms
oder (Suppl. p. 30, 12f., vgl. 37, 4f.) ivednevoal xiva novrjgwg als ein xexvixov. Aus dieser
auf Protagoras zurückgehenden Erörterung geht die These der spätem Techne-Kritik hervor

(die von Piatons Stellung zur Rhetorik im Qorgias mitbestimmt ist) ovdepla negl yievöog
laxaxai Ts%vr] (Sext. Math. 2, 68, vgl. Quint. 2, 17, 18). Die verwandte Frage der dixala
ändxr} in der Kunst hat im Anschluß daran Gorgias (bei Plut. Mor. 348 C FS 82 B 23)
aufgeworfen. - Sollte in der unklaren und verdorbenen Notiz Ps. Gal. Hist, philos. 3 (p. 601
Doxogr.), wonach Protagoras ovoxdxrjg xwv xaxä cpiXoootpiav xe/vöiv war (so cod. A; aws-
oxrjoaxo xrjv xrjg cpiXoaotpiag xexvrjv B; dixit philosophiam artem [versio Nicolai Rheginij),
eine Erinnerung an Protagoras' Techne-Schrift stecken Vgl. Hippol. Philos. 20, 1 (p. 570
Doxogr.) 'AgwxoxeXrjg elg xexvrjv xrjv piXoaogptav ffyayev.

31 So zuerst Diels zu FS 80 B 8.
32 Die Entstehungszeit der beiden Schriften ist umstritten, zumal seit Diller (oben Anm. 9

und Jb. Mainz. Ak. 1959, 284) gegenüber der üblichen Datierung ins ausgehende 5.
Jahrhundert (De arte nach Gomperz: Zeit des Protagoras; VM nach H. Wanner, Studien zu
liegt dgxal-gg Irptgixfjg [Diss. Zürich 1939] 101 ff.: um 410-400, nach Festugiere [oben
Anm. 9] 59: um 430-420) den Ansatz ins 4. Jahrhundert, den F. Blass, Die att. Beredsamkeit

l2 (Leipzig 1887) 89 aus stilistischen Erwägungen vertreten hatte, wieder aufgenommen
und mit gewichtigen inhaltlichen Argumenten gestützt hat. Die Verteidigung der
vorplatonischen Abfassung (um 400) von VM durch Kühn (oben Anm. 9) 46-56 geht auf die
entscheidende sprachliche Seite der Frage nicht ein. Ich muß mich mit einigen Andeutungen

begnügen (vgl. zu VM auch unten Anm. 50) und hoffe, in anderem Zusammenhang
auf die Chronologie des Corpus Hippocraticum zurückzukommen: 1. Für den Stil von
De arte ist auf die Erwägungen von H. Diels, Hermes 48 (1913) 390 und auf die eingehenden
Untersuchungen von Th. Gomperz zu verweisen, der das Vokabular aus der Literatur des
5. Jahrhunderts belegt und für die Periodik als nächste Parallele Antiphon heranzieht.
Der Einfluß der attischen Sophistik ist unverkennbar, etwa in der Antithese ovala - övopa
(zuerst Eur. Here. 337). Für Frühabfassung spricht ferner unter anderm die unterminologische

Verwendung von äyyeia für 'Körperhohlräume', da sich das Wort seit der Mitte des
4. Jahrhunderts im terminologischen Sinn der 'Blutgefäße' durchgesetzt hat: so Morb.
4, 37; Vict. 1, 36; Epid. 6, 3, 1 (die heraklitisierenden Aphorismen von Epid. 6 sind im
Unterschied zu den andern Teilen von Epid. 2-4-6, die K. Deichgräber, Abh. Berl. Ak.
1933, 3, 24ff. in den Beginn des 4. Jahrhunderts setzt, kaum vor 350 abgefaßt); ebenso
die noch bewußte Metapher in pvg 'Muskel' (10: 15, 21 CMG odgxa negipegea, rjv fivv
xaXeovoi), das schon in De articulis und De fracturis selbstverständlicher 1.1. ist. 2. VM ist
im Wortschatz, wie Diller betont hat, stärker attisch beeinflußt. So sind anscheinend
außerhalb VM nur attisch nachgewiesen: opoXoyovpevcog (5: 39, 7 CMG), öid&eoig (6:
40, 2), Tigaypaxela (7: 40, 22), xaxondÜEia (10: 42, 11), veavixog 'heftig' (16: 48, 15; von
Kühn 17 mißverstanden), äxgißrjg-axgißeia (mehrmals; es ist später auf diesen für die
Methodologie wichtigen Begriff zurückzukommen), auch argumentierendes örjjzov (mehrmals,

auch Hipp. Fiat. 11: 99, 11 einmal) und dialogisches olpai pev in der Antwort (11:
43, 11; 24: 55, 10). Auch wenn man die verlorene sophistische Literatur, von deren Sprache
wir zu wenig wissen, nicht in Rechnung stellt, lassen sich indes alle die angeführten
Ausdrücke in vorplatonischer Prosa (Antiphon, Andokides, Thukydides) oder Komödie
nachweisen (außer ngaypaxeia, das neben dem herodoteischen ngaypaxeveo&ai keine Schwierigkeit

macht). Die in Lehre, Denkweise und Stil sehr engen Beziehungen von FJf zu De
victu acutorum (vgl. C. Fredrich, Hippokrat. Untersuchungen [Berlin 1899] 36, ferner
Wanner 93-99 und O. Regenbogen, Studies presented to D. M. Robinson 2 [1953] 624ff.)
und zu Anaxagoras (Heinimann, Gnomon 24 [1952] 272 und G. Vlastos, Gnomon 27 [1955]



Eine vorplatonische Theorie der r£%vr] 113

wie dann für die genannte avxiXoyir] in dem - vermutlich etwas jüngern - ersten
Buche De morbis.

Diese Annahme erhält dadurch eine zusätzliche Stütze, daß in hellenistischer

Zeit dieselbe Frage in analogem Rahmen, im Konkurrenzkampf der Schulen,
erörtert wird. Es ist bekannt, wie spätestens seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. die

Philosophenschulen aller Richtungen, teils untereinander, teils in gemeinsamer
Front gegen die Redelehrer, einen wortreichen Streit um den Bildungswert, und
das heißt in griechischer Sicht zugleich um die Technizität, der Rhetorik geführt
haben33. Seine Akten liegen in Philodem IIeqI QrjxoQtxfjg, bei Cicero, Qüintilian und
Sextus Empiricus vor34. Doch ist es eine ungerechtfertigte Einengung, wenn man
die Frage als Sonderangelegenheit eines einzelnen Faches betrachtet, wie man es

infolge der beherrschenden Rolle, die die Rhetorik im Erziehungssystem und daher
in der Literatur der Zeit und in unserer Überlieferung spielt, zu tun geneigt ist.
Das ist hier ebenso wenig angebracht wie für die sophistische Zeit, wo man auf
Grund des im Corpus Hippocraticum einseitig erhaltenen Ausschnitts aus der
Fachliteratur die Frage für eine innermedizinische gehalten hat. Die Kontinuität
der Fragestellung äußert sich vielmehr unter anderm darin, daß auch im Hellenismus

das Problem allgemein gestellt, der Techne-Charakter aller artes umstritten
ist. Wiewohl auch hier verhältnismäßig wenig faßbar ist, genügen die Nachrichten
doch, um die Anwendung der Frage auf die verschiedensten Gebiete zu belegen:
Die skeptische Akademie bestreitet und die Stoiker weisen nach, daß die Mantik
eine Techne sei35; der Epikureer Bromios (1. Jahrhundert v. Chr.) untersucht, et

fj iaxQixrj xeyvrj xal ei rj yga/ifiaxix'ij, TiQodeig de xai ei fj QTjXOQixrj xeyvrjZ6; Philodem
stellt die Frage, xig oixovo/uui xeyvr) xal xig ab xeyyrf; Varro prüft, ob die
agriculturei eine ars sei38; Lukian kann im Parasiten den parodierenden Nachweis

67 Anm. 2) schließen Dillers Spätansatz um 355 praktisch aus. Daß im Gedanklichen nichts
dafür spricht, sokratischen oder gar platonischen Einfluß anzunehmen, wird sich im folgenden

aus der Rekonstruktion der sophistischen Techne-Lehre ergeben.
83 L. Radermacher bei Sudhaus, Philodems Rhetorik, Supplement (Leipzig 1895) IX bis

XXVI; H. von Arnim, Rio von Prusa (Berlin 1898) 88ff.; F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles,

H. 10 (Basel 1959) 69ff. zu Kritolaos fr. 25-34. F. Solmsen, Die Entwicklung d. aristot.
Logik u. Rhetorik (Berlin 1929) 200f. zeigt die Kontinuität der Problemstellung von Piatons
Gorgias über Aristoteles' Gryllos und Epikur zu den Stoikern; danach wären die entscheidenden

Argumente zuerst von Aristoteles sauber herausgearbeitet worden.
31 Die wichtigsten Parallelen hat Radermacher (oben Anm. 33) zusammengestellt und

erneut H. M. Hubbell, Transactions of the Connecticut Acad. 23 (1920) 364ff. erörtert;
vgl. auch unten S. 123. Cicero deutet die Frage De or. 1, 90-109 nur kurz an. Der Kreis
seiner römischen, ganz auf die politisch-rednerische Praxis ausgerichteten Unterredner
verbietet ihm, eine solche quaestiuneula für Graeculi otiosi et loquaces (§ 102) systematisch zu
behandeln (dazu W. Steidle, Mus. Helv. 9 [1952] 20f.); sohulmäßiger ist sie De inv. 1, 2. 5
berücksichtigt.

35 D. L. 7, 149 (SVF 2 fr. 1192); dazu unten S. 128f. und R. Philippson, Phil.
Wochenschr. 42 (1922) 102ff.; Ph. H. De Lacy und E. A. De Lacy, Philodemus On Methods
of Inference, Am. Phil. Ass. Monogr. 10 (1941) 134f.

36 Philod. Rhet. 2 col. 34 (1 p. 64 Suppl. p. 32, 21-23 Sudh.). Vgl. auch Anon. De
sublim. 2, 1. Den Vorwurf, die Grammatik sei keine Techne, suchten schon im 2.
Jahrhundert v. Chr. Chairis und andere gegen skeptische Angriffe zu widerlegen; vgl. A. Schme-
kel, Die positive Philosophie 1 (1938) 509f.

37 Philod. Oec. eol. 21, 44f. (p. 60 Jens.).
38 Varro, R. r. 1, 3, 1; vgl. H. Dahlmann, Abh. Mainz. Ak. 1953, 3, 109 mit Anm. 1.



114 Felix Heinimann

führen, ort xeyvr] fj nagaaixtKrj, und Sextus Empiricus befragt jedes der eyxvxha
[xa-&rj/j,axa nach seinem Techne-Charakter.

Von größerer Bedeutung ist eine zweite Übereinstimmung. Nicht nur die

Fragestellung ist im Hellenismus dieselbe, auch die Kriterien, an denen die Sophistik
die Technizität einer Kunst maß, sind beibehalten. Wohl sind sie infolge der von
Piaton ausgehenden schärfern Fassung des Begriffs der Techne, der einerseits von
bloßer enTteiQia-XQißri, anderseits (zumal seitAristoteles) von emaxrffir) abgegrenzt
wird, vermehrt und verfeinert. Aber die Kontinuität ist derart, daß die Hauptpunkte

über Piaton hinweg mit den hippokratisch-sophistischen Äußerungen
zusammengehen. Über die dazwischenliegenden Jahrhunderte ist die Tradition in
zwei Linien faßbar: einerseits in der philosophischen Wissenschaftslehre, die sich

aus den sophistischen Ansätzen entwickelt und in der Stoa scholastisch systematisiert

hat. Davon sind außerhalb des Corpus Platonicum und Aristotelicum
abgesehen von einigen Definitionen wenig mehr als Schriftentitel bezeugt: Te%vü>v

eXeyypg und Teyvtxdv für Speusipp39, liegt xeyvfjg für Xenokrates40 und Kleanthes

(Diog. Laert. 7,174), schließlich für Chrysipp vier Bücher liegt xeyvrjg xal axeyyiag

Tigog 'Agtaxoxgeovxa41.
Es ist von vorneherein wahrscheinlich, daß in solchen Schriften das Wesen der

Techne an sich, nicht bloß das einer bestimmten Kunst wie der Rhetorik oder der

Medizin erörtert wurde. Für Chrysipp und Speusipp geht das unmittelbar aus dem

Titel hervor. Chrysipp muß hier die in der spätem Schullehre geltende, über die

Stoa hinaus anerkannte Definition der Techne festgelegt42, femer die Anforderungen,

die eine Techne zu erfüllen hatte, umschrieben und sie von untechnischen
Verfahren abgegrenzt haben. Speusipp hat vermutlich nicht nur Piatons Lehre

von der Techne (etwa im Anschluß an Phileb. 55 D ff.) systematisiert, sondern

dürfte darüber hinaus auf Protagoras zurückgegriffen haben, mit dessen Techne-

Kritik sich Piaton noch in seiner Spätzeit beschäftigte. Dafür spricht die dem

TiteL zu entnehmende übereinstimmende Tendenz, die allgemein anerkannten
Künste als untechnisch zu erweisen. Außerdem legt eine seltsame Nachricht,
wonach sowohl Protagoras wie Speusipp eine Vorrichtimg erfunden hätten, um Holz-

39 D. L. 4, 5. Stenzel, Speusippos, RE (1929) 1648 bezieht Teyyiöv eXeyxog mit P. Lang,
De Speusippi Academici scriptis (Diss. Bonn 1911) 39 ohne Begründung auf die Rhetorik,
Texvixäv auf die diäretische Klassifikation von rexvai in den "Opoia. Einleuchtend vermutet
Ph. Merlan, Philologus 103 (1959) 200 Anm. 3, bei D. L. seien zwei Schriftenkataloge
leicht abweichender Fassung durcheinander geraten, Te%vmv eXeyxog und Texvixov meine
dieselbe Schrift.

40 D. L. 4, 13. IIegi emarrjßrjg (ebenda) dürfte dazu die Ergänzung gebildet haben und
setzt doch wohl voraus, daß die Scheidung der beiden Wissenschaftsformen weiter
durchgeführt war als bei Piaton; vgl. fr. 5 Heinze, dazu oben Anm. 1. Die Äußerungen Theo-
phrasts negi rexvyg, auf die Galen Adv. Lye. 3, 7 anspielt, wird man in logischen Schriften
vermuten.

41 D. L. 7, 202. Vgl. auch die beiden Bücher "Oqoi oi xarä rag äXXag rexvag noog Mijtqoöco-
qov (D. L. 7, 199). Daß beide Titel unter den ethischen Schriften aufgeführt sind, mag damit
zusammenhängen, daß Chrysipp bei der Abgrenzung der reyvy neoi rbv ßlov, zu der er die
(pQÖvrjotg des Weisen erklärte (Sext. Math. 11, 200 u. ö.), besondern Anlaß hatte, die Frage
zu klären.

43 SVF 2 fr. 93 und 95; vgl. unten S. 117.



Eine vorplatonische Theorie der reyvrj 115

lasten handlicher und leichter zu tragen, eine Beziehung der beiden nahe, die man
am ehesten in diesem Bereich suchen wird43. Schon Diels hat vermutet - ohne die

Überlieferung über Speusipp zu berücksichtigen -, die Fabel vom erfinderischen

Lastträger Protagoras gehe auf Vergleiche in dessen Schriften zurück, an denen

er den Begriff der Techne klar machte44; Crönert wies ihn dazu auf Philodem hin,
der in diesem Zusammenhang für die gebräuchliche Katachrese des Wortes reyvr]
unter anderm eben das Beispiel des kunstvollen Zusammenbindens und Tragens von
Holz anführt45. Da Schriften des Protagoras Philodem bzw. seiner unmittelbaren
Quelle kaum mehr vorlagen, wird der Vergleich durch Speusipp vermittelt sein.
Das hat dazu geführt, daß das eiSgrj/xa später auch diesem zugeschrieben wurde.

Jedenfalls ist schon in den angeführten Titeln die Kontinuität der Erörterung
belegt. Sie ist auch in der andern Linie, innerhalb der Einzeldisziplinen,
anzunehmen. Für die Medizin wird sie unter anderm durch eine Schrift des Mnesitheos

liegt texvrjs (um 300 v. Chr.) bezeugt46. In der Folgezeit haben sich an der
Auseinandersetzung um die Methode, und das heißt an der Frage nach dem Wesen

der Techne, die Richtungen der Dogmatiker und Empiriker geschieden47. Rückwärts

bildet die methodologische Vorrede des Diokles von Karystos zu seinen

'Yyieiva dieVerbindung zu den Hippokratikern48, auf derenVerhältnis zum Empirismus

später zurückzukommen ist. Vorerst ist nur festzuhalten, daß den
Hippokratikern die Scheidung Piatons (Gorg. 465 A) zwischen e/xjteigia und reyvr]
unbekannt ist und sie ihre Kunst ebenso selbstverständlich auf die Erfahrung
aufbauen wie der Gorgianer Polos die Techne überhaupt49, ohne deshalb - wie die

48 Aristot. liegt naiöetag (fr. 63 R. bei D. L. 9, 53) berichtete von Protagoras: ngcörog
r>)v xaXovßevtjv xvhqv, iip' ffi rä tpogria ßaarä^ovaiv, evgev. Aristoteles kann das Beispiel
zur Abgrenzung von naideia und reyvrj, nenaidevßevog und reyvixog herangezogen haben,
die Pol. 3, 1282 a 1-7 und Part. an. 1, 639 a 1-12 (vgl. EN 1, 1094 b 19-27) mehr
angedeutet als ausgeführt ist und die schon Piaton (seit Prot. 312 B), Xenophon (Mem. 4, 7,2)
und Isokrates (12, 30) beschäftigt. Näheres zum Postulat der äxglßeia später. - Von Speusipp

sagt D. L. 4, 3: ngönog evgev, <5 rd ipogßia rä>v cpgvydvcov evoyxa noiovoiv. Diese Fassung,
die nicht von einem Tragpolster (rvXrj), sondern von einer besonders kunstvollen Anordnung

von Holzlasten spricht, ist für Protagoras seit Epikur (fr. 172 Us., bes. Athen. 8,
354 C: vgl. Gell. 5, 3) bezeugt und biographisch ausgedeutet: dazu zuletzt F. Jacoby, Abh.
Berl. Ak. 1959, 3, 34 Anm. 60.

44 Diels zu F/S5 2, 254, 10. Letztlich dürfte die von Epikur erzählte - chronologisch
unmögliche - Fabel (vgl. die vorige Anm.), der junge Protagoras sei Lastträger gewesen und
habe durch seine Geschicklichkeit im Zusammenbinden von Holzlasten die Aufmerksamkeit

Demokrits erregt, auf eine Erfindung der Alten Komödie zurückgehen: Eupolis scheint
in den KoXaxeg (fr. 170 [1, 305 K.], vgl. Meineke 2, 496), im Anschluß an eine Äußerung
des historischen Protagoras, zuerst die rvXr) (das Wort ist nach Poll. 7, 192 und 10, 39
ionisch) mit Protagoras (natürlich noch ohne Bezug auf Demokrit, den erst Epikur hinzugetan

haben wird) in Verbindung gebracht zu haben.
45 Phüod. Bhet. 2 col. 19 (1, 43 Suppl. 22, 19f. Sudh.) xa&dmeg xai £vXa ovvdeiv ivlore

xai ßaordCeiv xai novtjgeveaßai reyvixöig Xeyoßev. Ähnlich col. 30 (1, 59 Suppl. 30, 12f.)
und col. 41 (1, 74 Suppl. 37, 2-4); vgl. oben Anm. 30.

43 Gal. Adv. Lyc. 3, 7 (CMG V 10, 3, 10, 9).
47 Schon Erasistratos' Schrift Flegl ainüv nimmt in diesem Streit gegen den Empirismus

Stellung. K. Deichgräber, Die griech. Empirikerschule (Berlin 1930) fr. 25 und S. 278.
48 Diokles fr. 112 W. (jetzt in bereinigtem Text CMG V 4, 2, 202, 25ff.); dazu W. Jaeger,

Diokles von Karystos (Berlin 1938) 37ff.
48 Polos bei Plat. Gorg. 448 C, oben Anm. 18.



116 Felix Heinimann

spätem Empiriker - auf Aitiologie zu verzichten50. Wenn die jeweilige philosophische

Problemlage das Nachdenken der Ärzte über ihre Techne seit der Sophistik
mitbestimmt hat, so setzt sich daneben jede Generation doch zugleich auch mit
ihren Vorgängern auseinander und wahrt so die innermedizinische Kontinuität,
sei es in eigentlichen methodologischen Schriften oder in den Proömien der
Lehrbücher, wie das von Hippokrates De morbis I über Diokles bis zu Celsus und
Galen faßbar ist.

Noch mehr gilt das für die Rhetorik, wo die Kontinuität der Fragestellung auf
Grund der durchgehenden Auseinandersetzung mit der Philosophie ohnehin
bezeugt ist. Denn hier geht aus den erhaltenen Lehrbüchern hervor, daß das Thema,
an rhetorice ars sit, eine jener Vorfragen ist, die regelmäßig in der Einleitung
abzuhandeln waren51. Es begegnet aber auch außerhalb der Rhetorik an derselben
Stelle. Wenn Varro sogar in der Einleitung seiner dialogisierten Techne De re
rustica (1, 3, 1) die Frage nicht vergißt, ob die agricultura eine ars sei, so ist daraus

zu entnehmen, daß die Problemstellung zum Lehrbuchschema gehört. Über
sie hinaus dienen aber eine Anzahl der weitern obligaten Vorfragen ebenfalls dem
Nachweis des Techne-Charakters. Wenn in der Regel eine Definition die Darstellung

eröffnet und ihr eine Erörterung von Ziel und Nützlichkeit der betreffenden
Wissenschaft folgt, so steht hinter beidem das Anliegen, nachzuweisen, daß die
Kunst den an eine Techne zu stellenden Anforderungen entspricht52.

Im einzelnen ist das nachstehend zu zeigen. Da die literarische Gattung des

Lehrbuchs spätestens im 3. Jahrhundert v. Chr. für die verschiedenen Gebiete

ausgebildet vorlag53, stehen auch die in der Einleitung zu behandelnden Vorfragen
mindestens seit dieser Zeit fest. Die meisten Disziplinen haben sich indes schon in
sophistischer Zeit bewußt als solche ausgebildet, ihre Methoden und die erste
schriftliche Darstellung gefunden. So müssen sich auch grundlegende methodische

Fragen und Anforderungen innerhalb der einzelnen Gebiete von diesen Anfängen
50 Daß ifZTteigla und T&xvr) vor Piaton nirgends geschieden sind, hat Capelle (oben Anm. 9)

gezeigt. Das gilt auch für den Autor von VM, der in gewisser Hinsicht einem theoretischen
Empirismus am nächsten steht, aber so wenig wie ein anderer Hippokratiker daran zweifelt,
daß die Frage nach der ahia eine ebenso genuine und unerläßliche Aufgabe der Medizin
ist. Hätte er Kenntnis von Piatons neuer Abgrenzung der Techne, wie Diller (oben Anm. 9)
annimmt, so wäre diese unbefangene Haltung nicht zu verstehen. Da Kühn (oben Anm. 9)
44 den Standpunkt von VM mit dem von Piaton abgelehnten Empirismus gleichsetzt, ohne
die ganz andere Einschätzung des ahioXoyeXv zu beachten, hat er sich ein entscheidendes
Argument für die Datierung von VM vor Piaton entgehen lassen (vgl. oben Anm. 32).

81 Quint. 2, 17; vgl. Cic. De inv. 1, 2 (in den Bhet. ad Her. ist die Frage wie andere rein
theoretische bloß gestreift). Quintilians Institutio, die dafür ein besonderes Kapitel verwendet,

entspricht allerdings nicht der Normalform des hellenistischen Lehrbuchs (Dahlmann,
Abh. Mainz. Ak. 1953, 3, 111 Anm. 2). Aber die dort behandelten Vorfragen kehren auch
in den kürzern rexvai mehr oder weniger ausführlich wieder. Vgl. zum Aufbau der
Lehrschriften und zum Inhalt der Jißo&ecaoia J. Börner, De Quintiliani inst. orat. dispositions
(Diss. Leipzig 1911) 25 und 56-60 in Ergänzung von E. Norden, Hermes 40 (1905) 509ff.,
und besonders Dahlmanns Nachweis (105ff.) einer allgemeingültigen Topik solcher
Einleitungen. Dort auch weitere Ergänzungen zu den reichen Zusammenstellungen von
Texvai, die Norden und Börner gegeben haben. MI

62 Für die Nützlichkeitsfrage hat diese Bedeutung auch Dahlmann (oben Anm. 51) 110
mit Anm. 1 hervorgehoben.

53 Vgl. Fuhrmann (oben Anm. 15).



Eine vorplatonische Theorie der riyvrj 117

her tradiert haben, auch wenn der nach Ausweis des Corpus Hippocraticum und
der Rhetorik des Anaximenes größere Reichtum an literarischen Formen sich noch
nicht auf die spätem Typen des Handbuchs beschränkte54 und damit auch noch
kein Zwang der Gattung vorlag, bestimmte Themen in jedem Falle mitzubehan-
deln, wie er dann in der Spätantike besteht, wo selbst die knappsten Abrisse nicht
auf eine wenigstens stichwortartige Erwähnung der Einleitungsfragen verzichten55.

Wenn wir nachstehend versuchen, einige Punkte wiederzugewinnen, die nach

sophistischer Lehre für eine Techne konstitutiv sind, so sind dazu nur vor- bzw.

außerplatonische Äußerungen herangezogen. Die hellenistische Diskussion, in der
der Einfluß Piatons und der spätem Philosophie entscheidend mitwirkt, ist dort
benutzt, wo sie allgemeingültige Formulierungen gibt, die geeignet sind, die nur
in Einzelbeispielen vorliegende sophistische Lehre zu erhellen und auf das
Grundsätzliche zurückzuführen. Doch geschieht das nur für Sätze, die nicht aus Piaton
entnommen oder entwickelt sein können, deren Übereinstimmung mit der sophistischen

Theorie daher die nachwirkende Bedeutung der vorplatonischen Gedanken

bezeugt.
Im wesentlichen lassen sich die Anforderungen, die Protagoras an eine Techne

stellt, in folgenden Punkten fassen:

1. Noch die stoische Schuldefinition xe/vrj eaxl avaxrj/ia ex xaxaXrjtpeojv avyye-
yv/uvaofievcov jiqöq xi xeXog evxQfjaxov xmv iv xä> ßicuP6 hat zwei Merkmale bewahrt,
die schon vor Piaton zur Wesensbestimmung der Techne gehörten: sie muß ein
bestimmtes Ziel, eine bestimmte Aufgabe haben57, und sie muß sich damit als

nützlich, lebensfördemd oder gar lebenserhaltend erweisen58.

64 Norden (oben Anm. 51) 522 hat den Ursprung der von ihm postulierten Sonderform
des isagogischen Lehrbuchs in der Sophistik vermutet.

55 Ein Punkt, den man zuversichtlich auf die Sophistik zurückführen darf, ist die origo
artis, die Genealogie der einzelnen Künste, die in den spätem Lehrschriften einen festen
Teil der Einleitung hüdet. Sie konnte in der Form eines Enkomions den göttlichen oder
heroischen Ursprung oder die Herkunft von Homer rühmen, wie das die Prolegomena der
Rhetorik (p. 19ff. R., vgl. L. Radermacher, Artium scriptores, SB Wien 227, 3 [1951]
A I-IV) oder das Proömium des ps. xenophontischen Cynegeticus tun. Sie konnte auch die
Urgeschichte der Kunst mit Wahrscheinlichkeitsargumenten erschließen: so VM 3 für
die Medizin in einem Verfahren, das seine nächste Parallele in Thukydides' Archäologie
hat, Quint. 3, 2 für die Rhetorik, mit Hinweis auf Cic. De inv. 1, 2 und De or. 1, 33.

66 SVF 1 fr. 73; 2 fr. 93-97. Am ausführlichsten sind die verschiedenen Definitionen und
Einteüungen der Techne in den Scholien zu Dion. Thrax (00 1, 3, 108, 27-113, 13 Hüg.)
zusammengestellt.

57 Die allgemeine Formulierung Sext. Math. 2, 60 näaa re%vixr] sl-is ngög ri riXog Xa/rßd-
vei xijv ävwpogdv ist in der Form stoisch, aber wie Quint. 2, 17, 22 aiunt etiam omnes artes
habere finem aliquem propositum im Kern voraristotelisch; vgl. Arist. EE 1, 1218 b 20ff.
1227 a 7-18. b 25-33; EN 3, 112 b 11-16; Pol. 1, 1257 b 25-28. Dagegen hat erst die
scholastische Spitzfindigkeit des spätem Hellenismus die Scheidung von reXog und axondg
durchgeführt, wie sie z. B. Gal. Def. med. 4 (19, 349 K.) gibt. Sextus 2, 61 bezeugt sie für
Ariston, den Schüler des Kritolaos (fr. 2 Wehrli), Stob. 2, 7, 6 bc (2, 76f. W.) für die Stoa;
vgl. M. Pohlenz, Die Stoa 2 (1949) 96.

58 Beide Punkte sind Plat. Rep. 1, 341 D und Charm. 165 CD schon vorausgesetzt, hier
mit der Doppelfrage ri %Qr)olfirj iariv; ri amegydZerai; Ohne Rücksicht auf Schulgrenzen
gilt später die stoisch formulierte Feststellung Galens Protrept. 9 (1, 116 Marq.): öndaoig
r&v intrrjdevftdrojv oöx eori ro riXog ßimpeXig, ravr' ovx elal riyyai (vgl. auch Sext. Math.
2, 85 tö avfipegov ndar/g rixvrjg iv riß ßlm riXog iariv und Varro bei Cassiodor [GL 7,
213, 14] utilitatis alicwiua causa omnium artium extitisse principia). Die epikureische wie



118 Felix Heinimann

Um mit dem zweiten zu beginnen: In der sophistischen Kulturgeschichte
erscheinen die rs^vai als das Mittel, der Menschheit zu helfen, ihre bedrohte Existenz
zu retten. Ob sie die Gabe des Prometheus gegen den Vernichtungsplan des Zeus

sind59 oder ob - wie bei Anaxagoras, im platonischen Mythos des Protagoras und
bei Demokrit - hervorgehoben ist, daß die Menschen mit eigenem Zutun die

naturgegebene Unterlegenheit gegenüber den Tieren ausgleichen60, immer dienen die

xs%vai der aonrjQia der Menschheit, die ohne sie dem Untergang geweiht wäre61.

die aristotelische Definition stimmen in diesem Punkte mit der stoischen überein (alle drei
in den Scholien zu Dion. Thrax 108, 27-33). Daher behaupten die Vertreter der einzelnen
tiyvai den praktischen Nutzen ihrer Kunst: Die Grammatiker glauben nach Sext. 1, 270
(vgl. 6, 4) zö ßiwrpE/.ig zrjg yQaptpazixrjg xal tzooq evdaifiovlav ävayxatov nachweisen zu können.

Ael. Tact. 1, 7 nimmt für die Taktik in Anspruch zö pid{h]fia zovzo ndvriov iazl xqsuo-
öeorazov nwg ovv äXX.o zig r/yrjoezai ßdttripia z<p ßiqj päXXov xQEiwdea-ieQov; Varro
R. r. 1, 2, 12 bestimmt das Telos (meto bzw. summa) der agricultura, wobei er ihr neben
utilitas auch voluptas zuschreibt (dazu unten Anm. 64). Quintilian muß, bevor er das
System der Rhetorik darstellt, in einem besondern Kapitel (2, 16) untersuchen, an utilis
ars oratoria. In derselben Tradition stehen die Artes des Celsus, die die lebensnotwendigen
Fertigkeiten der Landwirtschaft, der Medizin, der Rhetorik und der Kriegskunst lehren.
Die Ausrichtung auf die Lebenspraxis ist auch hier griechisches Erbe, nicht, wie W. Bickel,
Rh. Mus. 88 (1939) 16-18 meint, altrömische Art (vgl. dazu auch Fuhrmann [oben Anm. 15]
156). Auch wenn man den Gedanken, der die Artes des Celsus verbindet, mit W. Krenkel,
Philologus 103 (1959) 127f. schärfer faßt, daß sie nämlich (nach Quint. 2, 15, 32 und Cels.
1, 1) alle dem Schutze des Mensehen dienen, so ist in dieser Zielsetzung nur die ursprüngliche

sophistische These bewahrt, wonach die r£%vai zur oorzrjQia der Menschen erfunden
wurden. Der Überleitungssatz Cels. 1,1 ut alimenta sanis corporibus agricultura, sie Sanitätern

aegris medicina promittit (vgl. dazu oben S. 106 Anm. 5) setzt übrigens die bei Sext.
Math. 1, öOf. bezeugte Zweiteilung voraus, wonach die einen Künste, unter denen die des
Steuermanns der Musterfall ist, der siigeaig zwv dxpeXlßwv, die andern, worunter die Medizin,
der SxxXiaig zwv öxXrjgwv dienen; der Ackerbau gehört zur ersten, die Kriegskunst zur
zweiten Gruppe. (Eine ähnliche Zweiteilung schon Plat. Leg. 11, 920 C-921 D; ganz
anders die Dreiteilung Epinom. 974 D-976 B, die auf die zwei [demokritischen?] Gruppen
der lebensnotwendigen - Ackerbau, Hausbau, Handwerk und Jagd - und der dem Spiel
dienenden, nachahmenden Künste als dritte eine Tetras von Hilfskünsten folgen läßt, die
Kriegskunst, Medizin, Nautik und Rhetorik umfaßt). Die Rhetorik mag Celsus als krönende
Ars beides haben umfassen lassen. Ob auch eine seiner philosophischen Schriften - daß
es mehrere waren, deutet Quint. 10, 1, 124 an und hat K. Barwick, Philologus 104 (1960)
239-246 wahrscheinlich gemacht - der Enzyklopädie angehörte, ist nicht ausgemacht. Vgl.
zuletzt H. Fuchs, RAC s.v. Enzyklopädie (1961) 510f.

69 Aesch. Prom. 226-236. 442-506; vgl. bes. öxpeXryxa 251. 501; Plat. Prot. 320 C-322 D
(aoyrrjgla 321 B).

60 Anaxag. VS 59 B 21b. Den Gedanken, daß der Mensch die körperliche Überlegenheit
der Tiere durch den Geist wettmacht, spricht Euripides im Aiolos (fr. 27 N2) aus, ähnlich
der Tragiker Antiphon (fr. 4 N2): t£xvV xgazovfiev, &v ipvaei vixwpe&a. Auch Soph. Ant.
332-364 hebt, ohne diesen Gegensatz zu betonen, die im Kampf mit der außermenschlichen

Welt entscheidenden technischen Errungenschaften hervor; erst der Schluß des
Liedes, der im Kern die platonische Kritik der Techne vorwegnimmt, daß die Kunst an
sich wertneutral ist und es einzig auf ihren richtigen Gebrauch ankommt (Oorg. 456 C ff.;
Rep. 6, 492/93; Phdr. 274 C-275 B u. ö.), gibt dem sophistischen eyxo'jpiov zixvrjg die sopho-
kleische Wendung. Demokrit FN 68 B 144; vgl. B 154 und Galen, On medical experience,
ed. R. Walzer (Oxford 1944) 9, 5 S. 99. Dagegen sind die von K. Reinhardt für Demokrit s
Kulturentstehungslehre in Anspruch genommenen Texte (unter FN 68 B 5) nach dem
Nachweis von W. Spoerri, Späthellenist. Berichte über Welt, Kultur und Götter (Basel 1959)
132ff. hellenistische Kompilationen; wie weit unter ihren Ingredienzien auch demokritisches

Gut sein mag, bleibt abzuklären.
61 Vgl. Plat. Polit. 299 E näaai... ai zexvai navzeXwg av änöXoivzo f\piiv &aze 6 ßlog, cor

xal vvv xakenög, elg zöv xqovov exeivov äßicozog yiyvoiz' äv zö nagänav. Der Verbesserung und
Verschönerung der Lebensbedingungen dienen die Künste nach der Auffassung, die vorliegt
bei Alcid. Soph. 26 zwv äXXow zexvwv im zö ßikziov ayeiv zöv zdiv dv&gwawv ßlov el&iapivwv
und Xen. Cyr. 7, 2, 13 ai zexvai, äg nrjydg <paoi zwv xaXwv slvat.



Eine vorplatonische Theorie der re'/vrj 119

Im einzelnen zeigt VM in kulturgeschichtlichem Zusammenhang, daß die Kochkunst

notwendig wurde, weil der Mensch im Unterschied zu den Tieren rohe Kost
nicht ertrug, und daß man später die diätetische Medizin erfand, um die für den

Kranken immer noch zu schwere gekochte Nahrung leichter verdaulich und damit
gefahrlos und gesundheitsfördernd zu machen62. Für die Rhetorik nimmt Gorgias
bei Piaton dieselbe lebenserhaltende Funktion in Anspruch, die er für die Medizin,
die Steuermannskunst oder den Geschützbau als selbstverständlich voraussetzt,
in Übereinstimmung mit einer These des historischen Gorgias, der von Palamedes

rühmt, dessen Erfindungen hätten das vorher nicht zu bewältigende Leben für den
Menschen erst möglich gemacht63. Der Nachweis der Unentbehrlichkeit oder wenigstens

des Nutzens ihrer Kunst bildete einen festen Teil der Epideixis der Sophisten.
Er entspricht ihrem allgemeinen Pragmatismus und ist - über den unmittelbaren
Werbezweck hinaus - mindestens bei Protagoras anscheinend auch tiefer begründet,

indem der Nutzen, das av/xcpeQov — dxpehfwv, als letzter Maßstab und Wert an
die Stelle der objektiv nicht faßbaren Wahrheit tritt64.

In dieselbe Richtung führt die Formel, mit der das 1. Buch der hippokratischen
Epidemien das Ziel der Medizin bestimmt; nur ist ihr Anspruch, hippokratischer
Art entsprechend, bescheidener (Epid. 1,11:1,190 Kw.): äaxelv tceqI xa voarj/taxa
övo, axpeXelv rj firj ßMnxstv. Wiewohl diese Schrift sich nicht an ein Laienpublikum,
sondern an Ärzte richtet, muß die Formulierung über die Fachkreise hinaus
verbreitet gewesen sein, da Thukydides sie schon vergleichsweise vom Arzt auf den

Politiker übertragen kann65. Pointierter hebt der Autor TIeqi qrvamv die Vorzüge
der Techne für ihre Nutznießer hervor, indem er ihnen die Nachteile gegenüberstellt,

die sie dem ausübenden xe%vixrjg bringt (Flat. 1, 1: 91, 2-4 CMG): etat

nveg xcbv re%vecov, at xoiai [tsv XExxrj/tsvois slolv emnovoi, xoiai de %qeo(X£voi<;

övrjioxoi, xai xoiai fisv drjfioxrjaiv ivvdv äya&ov, xolai de ftsxaxsiQi&fiEvon; oipaq

hmr\Qal. Darin ist der Gedanke enthalten, den dann der platonische Sokrates
entwickelt: daß die Techne den Nutzen des ihr Anvertrauten, nicht den des Techniten

82 Hipp. VM c. 3-7, vgl. bes. 3 (38,24f.) evgrpai int xfj tov äv&Qcönov vyielp re xai aorcrjoip
xai xgoqrfj.

83 Plat. Oorg. 611 B-512 D; der Satz liegt in der Linie von Gorgias' Denken, der Hei. 14
die Wirkung der Rede derjenigen von Medikamenten gleichsetzt. - Gorg. Palam. 30.

84 Gorgias führt Palam. 19 alle menschlichen Handlungen auf die zwei Motive zurück,
entweder einen Vorteil zu gewinnen oder einem Nachteil zu entgehen. Zu Protagoras bei
Plat. Prot. 333 D-334 A und Theaet. 172 AB vgl. Nomos und Physis (oben Anm. 25)
116-118. 127-139. Nach Isokrates 15, 199-202 bestreiten seine Gegner den Nutzen seines
Unterrichts, um diesen so als Nicht-Techne zu erweisen. - Jünger ist die zuerst für Poetik
und Rhetorik bezeugte Auffassung, sie hätten neben oder an Stelle des Nutzens der Lust
und Unterhaltung zu dienen. Sie hängt mit Demokrits Scheidung von zwei zeitlichen
Stufen in der Schöpfung der Künste zusammen, einer ersten der lebensnotwendigen und
einer zweiten der aus dem nunmehr vorhandenen Überfluß hervorgehenden (VS 68 B
144); vgl. M. Pohlenz, NGG 1920, 142ff.; F. Wehrli, Phyllobolia Von der Mühll (Basel
1946) lOff. Doch ließ sich der Gedanke auch nach seiner Systematisierung durch Aristot.
Met. 1, 981 a 13-20 naturgemäß nicht als Forderung auf alle Künste ausdehnen.

88 Thuc. 6, 14; vgl. K. Weidauer, Thukydides u. d. hippokr. Schriften (Heidelberg 1954)
72f. und zum hippokratischen Grundsatz W. Müri, Arzt und Patient bei Hippokrates (Beil.
z. Jahresber. d. Städt. Gymn. Bern 1936) 5-8.



120 Felix Heinimann

sucht66. Auch er erweist sich damit im Kern schon als Teil der sophistischen
Konzeption. Aus dieser dürfte er stammen, wenn er später z. B. bei Diodor begegnet,
der im Proömium den Historiographen das Verdienst zuschreibt, durch eigene

Muhen das allgemeine Wohl zu fördern, indem sie dem Publikum gefahr- und
muhelose Belehrung über das Zuträgliche vermitteln67.

2. Über die allgemeine Forderung der Nützlichkeit hinaus ist auch der Grundsatz,

daß jede Techne ihr ganz bestimmtes Ziel haben müsse, durch das sie sich

von andern unterscheide, schon vor Piaton ausgesprochen. Die Telosbestimmun-

gen, die von verschiedenen Sophisten überliefert sind, haben zwar in der Regel die

Form von Werbeschlagwörtern, sie setzen aber voraus, daß die Notwendigkeit eines

übergeordneten Ziels erkannt und postuliert war. Man mag sogar vermuten, daß

die Bezeichnung TeXog dafür schon in sophistischer Zeit geprägt worden ist. Sie

wird beim frühen Piaton (Prot. 354 B; Gorg. 499 E) ganz unvermittelt und
selbstverständlich vorgebracht, fehlt aber in solcher Verwendung in allen spätem
Dialogen und erscheint erst bei Aristoteles wieder - der öfter, als wir nachweisen

können, auf Vorplatonisches zurückgreift68 -, um nun 1.1. zu bleiben. Die
Einzelheiten sind im übrigen bekannt: eine Reihe schlagwortartiger Bezeichnungen
des Lehrziels, die bei Piaton und andern für einzelne Sophisten bezeugt sind, stehen

sich formal als Abstraktkomposita mit ev- nahe: evßovACa für Protagoras69, svsTteia

für Likymnios und Polos70; auch Evbaijiovia, von der wir freilich nicht wissen, wer
sie zuerst zum Telos erklärt hat70", femer die sv-Ov/uit] bzw. sveard) oder ä&a/ußir]
Demokrits71 und auch das technische Autarkieideal des Hippias72 wird man davon

68 Plat. Rep. 1, 346 A-347 A; vgl. Arist. Pol. 3 1278 b 37ff.
67 Zitate von Hipp. Flat. 1 finden sich von Plutarch und Lukian bis in die Spätantike;

sie sind behandelt von H. J. Frings, Sudh. Arch. 43 (1959) 1-12 und K. Schubring, Hermes
88 (1960) 451-456. Dagegen geht Diod. 1, 1, 1 nicht auf Fiat, zurück, sondern auf die
gemeinsame Auffassung vom Beruf der Techne. Sie erscheint bei Sen. Ep. 85, 33ff. wieder:
die stoische xiyvq tieqI xov ßlov unterscheidet sich von den andern artes dadurch, daß sie
sowohl dem sapiens wie seiner Umwelt zugute kommt. (§ 36) gubernatoris ars alienum
boniim est: ad eos, quos vehit, pertinet, quomodo medici ad eos, quos curat; commune bonum
est <sapientis> (add. Hense). alienum bonum, äXMxgiov aya&ov, ist die Bezeichnung, mit
der Thrasymachos bei Plat. Rep. 343 C (vgl. 392 B und - wohl danach - Arist. Pol. 3,
1279 a 2-4; EN 5, 1130 a 3. 1134 b 5) die Gerechtigkeit abwertet, wobei er den Begriff
mit Tai övxc als fremdes Zitat kennzeichnet. Dieser scheint zuerst von einer Kritik geprägt
worden zu sein, die gewissen xt%vai vorwarf, sie brächten bloß den andern, nicht dem
Texvhrjs Nutzen. Auf welchem Wege das in die stoische Schuldiskussion bei Seneca
gelangte, muß offen bleiben. Für die Herkunft des Abschnitts ist bemerkenswert, daß auch
der unmittelbar vorangehende Satz (§ 34) tranquillo enim, ut aiunt, quilibet gubernator est
seine nächste Parallele in Hipp. VM 9 hat (vgl. oben Anm. 23).

68 Dazu die wichtigen Ausführungen von Gerh. Müller, Mus. Helv. 17 (I960) 121 ff. -
Natürlich müßte man hier wie sonst immer auch den kaum zu bestimmenden Einfluß der
verlorenen Sokratiker in Rechnung stellen. Doch führen Antisthenes, Aristipp und Eukleides
ja in noch höherem Maße als Piaton neben sokratischen auch sophistische Anregungen fort.

69 Plat. Prot. 318 D; zum folgenden Bedeutsames bei O. Gigon, Orundprobleme der
antiken Philosophie (Bern 1959) 256f.

70 Plat. Phdr. 267 C.
7°a Vgl. zuletzt W. Theiler in: Plotins Schriften, übers, von R. Harder, Bd. Vb (Hamburg

1960) 309f. und G. Müller (oben Anm. 68).
71 VS 68 A 1, 45. A 166.169. B 4.
72 Plat. Hipp. min. 368 BC. Der Begriff avxagxsia ist für Hippias nicht bezeugt. Bei

Demokrit, wo er zuerst erscheint (B 246, vgl. B 209. 210, etwas anders B 176), weist er in



Eine vorplatonische Theorie der rfyvrj 121

nicht trennen. Neben die privativ formulierte ä&afißir] Demokrits stellt sich ferner

Antiphons aAuma73; beide präludieren der araga^ia und daia&eia der hellenistischen
Schulen. Wenn wir mit Recht annehmen, daß mit der Verkündigung eines

derartigen Telos der Anspruch verbunden sein konnte, den Weg zum Lebensziel in
einem streng als Techne konstituierten Lehrgang zu vermitteln, so wäre damit ein

vorplatonischer Ansatz zu einer systematischen Ethik gesichert. Denn von der
ältern Form paränetischer Sittenlehre in vTm&fjxai unterscheidet sich philosophische
Ethik ja zunächst dadurch, daß sie in methodischer Strenge ihre Forderungen von
einem letzten Ziel ableitet, wie es Piaton zuerst im Protagoras tut, offensichtlich
in Auseinandersetzung mit Vorgängern73®.

Umständlicher sind die Lehrziele von andern Sophisten formuliert: Gorgias
nennt die Rhetorik die Kunst des 7iei&eivJi, Isokrates schreibt seiner Pädagogik
die Fähigkeit zu, die zum Reden Begabten zu vervollkommnen, die Unbegabten
wenigstens zu fördern76, und der Verfasser der Dissoi Logoi legt zum Abschluß
seiner Epideixis (c. 8) die Leistungen seiner Kunst gar in einer sechsteiligen Formel
dar. Der Arzt, der als wandernder Praktiker in ähnlicher Situation ist wie der

Sophist, ubernimmt von diesem die Methode, in einprägsamer, schlagwortartiger
Knappheit zusammenzufassen, was seine Techne leisten kann76. So gibt der Hippo-
kratiker 17sol dtairrjg ö£scov seiner diätetischen Methode ein dreifaches Ziel: den

Kranken zu Gesundheit, den Gesunden zu gefestigtem Wohlergehen, den
Gymnastiktreibenden zu guter Kondition zu verhelfen77. Damit ist die dreifache
Zweckbestimmung der Medizin in VM verwandt (4: 38, 24f. CMG): (rj irjtQixrj) evgrjxai
im rfj tov äv&Qtitmov vyielrj re xal acorrjQifj xal xgotpfj78. Ebenfalls dreiteilig ist das

Telos in De arte, wo der Verfasser die Behandlung seines eigentlichen Themas, der

die andere Richtung der genügsamen Anspruchslosigkeit, die auf Kynismus und Epikur
vorausdeutet. Doch ist auch die Frage, ob der Einzelne autark und für seine Bedürfnisse
nicht auf die Fähigkeiten anderer angewiesen sei, nach Ausweis von Hdt. 1, 32, 8 (vgl.
Thuc. 1, 41, 1) seit der frühen Sophistik erörtert. Piaton Sep. 2, 369 B ff. hat sie verneint
und daraus die Notwendigkeit der Staatsbildung abgeleitet. In diese Linie muß das Epan-
gelma des Hippias gehören, das doch wohl mehr war als eine propagandistische Sensation.

73 VS 87 A 6: xixvrjv äMmlag awEOxtfoaxo. Vgl. dazu W. Nestle (oben Anm. 19) 379f.
578. R. Kassel, Untersuchungen zur griech. u. röm. Konsolationsliteratur (München 1958) 9f.
möchte darin eine Frühform der consolatio sehen.

73a Dazu Gigon (oben Anm. 69) 34 ff.
74 Plat. Phil. 58 A und Oorg. 453 A sind in der Formulierung platonisch. Aus der

Bestimmung, die Gorgias Hei. 8 und 13 von der dvvapig des Logos gibt, geht indes hervor,
daß sie der Sache nach auf Gorgias zurückgehen. Der umständliche Weg, den Sokrates
im Oorgias braucht, um den Rhetor schließlich zur Definition seiner Kunst zu bringen, ist
methodisch bedingt und schließt jedenfalls nicht aus, daß der historische Gorgias die
Leistung seiner Techne zu bestimmen und anzupreisen wußte.

75 Isoc. 13, 14f.; vgl. Hipp. De arte 3 (unten Anm. 79).
76 Diese sozialen Voraussetzungen der ärztlichen Berufsausübung hat L. Edelstein (oben

Anm. 29) besonders 89-110 zum Verständnis der hippokratischen Literatur herangezogen.
77 Hipp. Acut. 9 (1, 113 Kw.) roiai voaeovai näaiv eg vyietrjv piya xi Övvarai xal xoiaiv

vytalvovaiv ig aaepäÄeiav xal xoiaiv äaxiovatv ig eve^i-r/v xal ig o ri ixaaxog iSiXei.
78 Die Ähnlichkeit bestätigt die (oben Anm. 32 betonte) nahe Verwandtschaft von Acut.

und VM, die in Stil, Wortschatz und wissenschaftlicher Haltung zum Ausdruck kommt.
Beide Schriften müssen ungefähr gleichzeitig in derselben Schule - wenn auch kaum vom
selben Verfasser - entstanden sein.

8 Museum Helveticum



122 Felix Heinimann

Verteidigung der Medizin, mit einer als Definition angekündigten Zielbestimmung
eröffnet79: Aufgabe seiner Kunst sei es, die Kranken gänzlich von ihren Leiden zu
befreien, die Heftigkeit der Krankheiten zu lindern und sich nicht an hoffnungslosen

Fällen zu versuchen.
Bemerkenswert ist an dieser Zielsetzimg (wie an der obengenannten des Isokra-

tes) die Einschränkung, die von vorneherein damit rechnet, daß das eigentlich
Erstrebte, den Patienten gesund bzw. den Schüler zum vollkommenen Redner zu
machen, nicht immer gelingt, und die für diese Fälle eine bescheidenere Alternativlösung

vorsieht80. Isokrates begründet sie damit, daß die Kunst an der Physis
ihre Grenze finde, wie er überhaupt die drei Bildungsfaktoren Begabung, Übung und
Belehrung, die vor ihm Protagoras als unerläßlich bezeichnet zu haben scheint81,

in dieser absteigenden Folge bewertet. Die Einsicht des Hippokratikers, daß die
Medizin nicht allmächtig sei, mag banaler erscheinen (vgl. auch Soph. Ant. 361 f.).
Für die Folgezeit gehört solches Wissen um die Grenzen der Kunst jedenfalls zu
den Kennzeichen des vollkommenen Arztes. Herophilos definiert diesen als den

Mann, der imstande sei, zwischen Möglichem und Unmöglichem zu scheiden82,

und dieselbe Bestimmung wendet Piaton auf Steuermann und Arzt an83.

Parallel zu dieser neuen Zielsetzung der Medizin, die nicht schlechthin Heilung
des Patienten, sondern richtige Behandlung, d. h. unter Umständen bloße Linderung

der Leiden oder gar Verzicht auf jede Behandlung fordert, hat die Rhetorik
im 4. Jahrhundert das ursprüngliche Telos des Gorgias, die Gewinnung des Hörers
(nei&eiv), durch das bescheidenere des sv Xeyetv ersetzt, das sich auch im Falle des

politischen oder gerichtlichen Mißerfolges erreichen ließ84. Zu dieser Neufassung
haben vor allem die gleich zu besprechenden Einwände gegen den Techne-Charak-

ter der Rhetorik beigetragen. Daneben hat offenbar auch der Vorwurf Piatons

79 Hipp. De arte 3 (10,19ff.) tiq&xöv ye SioQtevfiai, S vofil£co IrjxgixijV elvai • tö Sfj ndpnav
ämaXMaaeiv xwv voaeövxwv xovg xaparovg xai rcbv voarjpdxmv rag atpoÖQoxrjxag dpßXvveiv
xai tö yuj) iyxeiQeeiv xolai xexQatrj/uevoig find rcöv vootj/udxcov eiddxag, Sri ndvxa äövvaxei
iryxqixi) inavog&ovoftat (zu Überlieferung und Textgestaltung H. Diels, Hermes 48 [1913]
390-395). - Auch der Taktiker Aeneas hat nach dem Zeugnis Aelians Tact. 3, 4 eine
Definition der raxxixr] gegeben, zweifellos am Anfang einer seiner verlorenen rtyyai, eine wertvolle

Bestätigung für den sophistischen Brauch solchen Beginns, zu dem allgemein M.
Fuhrmann (oben Anm. 15) 126 Anm. 6 zu vergleichen ist. Die Proömientopik der Lehrschriften
sophistischer Zeit, deren ältestes Beispiel außerhalb der Hippocratica in Diogenes von
Apollonia (D. L. 9, 57 VS 64 B 1) vorliegt (vgl. dazu Hipp. De arte 4 [11, öf.] und VM
2 [37, 9f.]), bedürfte einer zusammenfassenden Untersuchung.

80 Vgl. W. Müri (oben Anm. 65) 8 ff.
81 VS 80 B 3; danach Piaton und Isokrates (bes. 15, 187) sowie weitere von C. P.

Gunning, De sophistis Graeciae praeceptoribus (Diss. Amsterdam 1915) 92ff. 133ff. angeführte
Stellen. Zur Vorstufe bei Pindar vgl. Nomos und Physis (oben Anm. 25) 98ff. und E. Schwartz,
Ethik der Griechen (Stuttgart 1951) öOf.

82 Herophilos bei Stob. 4, 102, 9: iQcoxrf&elg, rig äv yivoiro xeXeiog laxQog • ö rd öwaxa,
epr\, xai rä prj öwarä öwdfievog öiayiyvwaxeiv. Vgl. die Warnung des Herophileers Hegetor
bei Apollonius von Kitium 23, 31 Schöne: prj xaraxoXovSetv dSwdroig imßoXaig.

83 Plat. Rep. 2, 360 E: olov xvßeQvtfrrig äxQog rj iargog xd xe dövvaxa iv xfj xexvrj xai
xä övvaxä öiaia&avexai. Zur Gruppe Arzt-Steuermann oben S. 110.

84 Zuerst bezeugt für Xenokrates durch Sext. Math. 2, 6; dann für Kleanthes-Chrysipp
bei Quint. 2, 15, 34 (vgl. 2, 17, 22ff.) und für Hermagoras von Temnos bei Sopatros, RG
5, 15, 16 W. (dazu K. Barwick, Philologus 105 [1961] 101 f.).



Eine vorplatonische Theorie der rexvtj 123

gegen die sittliche Indifferenz einer inhaltlich nicht bestimmten Überredungskunst

mitgewirkt. Beiden Einwänden war mit der Zielbestimmung des ev Xeyetv, in der

(wie in ev Tigaxxeiv) die technische und sittliche Richtigkeit zusammenfallen, die

Spitze abgebrochen. Die Art, wie dann Aristoteles die Aufgabe aller Künste auf
das im jeweils gegebenen Stoff Mögliche einschränkt, zeigt, daß dieser Maßstab

ganz unabhängig von moralischen Bedenken schon vor ihm in einer allgemeinen
Techne-Lehre gegeben worden sein muß85. Das führt zum dritten Punkt hinüber.

3. Es genügt nicht, daß die Techne ein bestimmtes, als nützlich anerkanntes
Ziel kennt; sie muß auch imstande sein, es zu erreichen. Am knappsten ist das in
der hellenistischen Erörterung formuliert: artes praestare debent, quod promittunt
(Sen. Ep. 85, 32). Ahnlich führt Philodem unter den Eigenschaften der wahren

Techne, an denen er die Redekunst mißt, an86: näg xeyvLxrjg enayyeXXexat rd
xeXog nottjaeiv, wobei er - wie Quintilian - wohl weiß, daß man gegen die Rhetorik
geltend macht, sie leiste eben das nicht: non praestari eum finem, qui promittatur
(Quint. 2, 17, 22).

Diese Bedingung läßt sich schon der sophistischen Diskussion vindizieren. Allerdings

ist sie nur in De arte ausdrücklich genannt. Im Anschluß an die oben
angeführte Definition der Medizin, wo deren Aufgaben bestimmt werden, erklärt der

Verfasser, er wolle in seiner weitern Darlegung nun zeigen, «daß sie diese auch

erfüllt und durchwegs sie zu erfüllen imstande ist »87.

In den übrigen sophistischen Quellen ist dieser Punkt nicht gesondert aufgeführt,

sondern mit einer weitern Forderung verbunden. Um zu erweisen, daß die
Techne ihr Ziel erreicht, genügt der Erfolg eines Unternehmens an sich noch nicht;
es ist auch zu zeigen, daß er tatsächlich der Techne verdankt wird. Denn der

Gegner, der die Technizität in Frage stellt, sieht sich unter Umständen gezwungen,
die handgreiflichen Ergebnisse zwar anzuerkennen; er bestreitet aber, daß sie auf
der Kunst beruhen, und führt sie auf andere, außertechnische Umstände zurück,
die in der ältern Diskussion gewöhnlich im Begriff der Tyche zusammengefaßt
sind88. Dies ist der Vorwurf, gegen den De arte in den Kap. 4-7 die Medizin
verteidigt und der auch VM und der Schrift liegt xotiojv xcöv xax' äv&gamov bekannt
ist, die beide hervorheben, daß in der Medizin Tyche und Techne sich gegenseitig
ausschließen89.

86 Arist. Rhet. 1, 1355 b 10-14; EN 3, 1112 b 12; Top. 1, 3.
86 Philod. Rhet. 2 col. 5 (1 p. 25 Suppl. 14, 16f. Sudh.); vgl. 2, 125 fr. IX Sudh.

eXeyero näoa riyvrj rvyydvetv äel rov reXovg fj xard rd nXeXarov und Sext. Math. 2, 13
näaa xexvrj rjrot iartjxäg &xei xd reXog xal nayiov, tag tptXoootpia xal yqapjxanxfj, fj rov cog
rd noXd eydftevov, xa&djieq larqtxfj re xal xvßeqvrftixfj. Zur Scheidung zwischen reyvat
aroxaartxal, die ihr Ziel nicht immer, sondern bloß meistens (xard rd nXeXarov, d>g ent rd
noXfi) erreichen, und solchen, die immer Erfolg haben, vgl. Sext. Math. 1, 72; Cic. Div.
1, 24f. und unten Anm. 92; sie ist für die vorliegende Frage zunächst unwesentlich.

87 Hipp. De arte 3 (11, 1) mg odv noieX re ravra (sc. fj rfyvrj) xal olrj re eoriv did navräg
notelv.

88 Vgl. dazu oben Anm. 18.
88 Hipp. De arte 4-7; VM 1 (36, 10-13). 12 (44, 2-7); Loc. hom. 46 (6, 342 L.). Vgl.

insbesondere De arte 4 (11,11 f.) fjyovpat di roXot ftiv xaxmg deqanevojiivotai voafjfiaat rd noXXd

rfjv ärvxirjv enea&at, roXot di eiü rijv evrvxiijv mit Loc. hom. 46 (6, 342, 19f.) iftoi ydo do-



124 Felix Heinimann

Der analoge Einwand gegen die Rhetorik lautet, andere Mittel erreichten ebenso

gut oder besser als die Rede das Ziel, den Richter oder das Publikum zu gewinnen.
Schulbeispiel dafür ist in der hellenistischen Erörterung der Prozeß gegen Phryne,
die nicht durch Hypereides' Verteidigung, sondern dank ihrer Schönheit
freigesprochen wurde90. Wiewohl dieses Argument gegen die Rhetorik erst aus dem
Hellenismus belegt ist, erlaubt die genaue Parallele in der hippokratischen Medizin,
es in sophistische Zeit zurückzudatieren.

Solchen Einwänden gegenüber hat der Vertreter der Kunst zu zeigen, daß nur
sie mit Sicherheit zum Erfolg verhilft und daß dabei jedes Ungefähr und jeder
Zufallstreffer ausgeschlossen ist. Ob der Weg über die ärztliche Behandlung, die
rednerische Gewinnung des Hörers, die sophistische Belehrung oder andere
Verfahren führt, entscheidend ist jedesmal der Nachweis, daß nur die Sachkunde des

Fachmanns das Erreichen des erstrebenswerten Ziels verbürgt. Mit andern Worten:

die Kunst setzt das Vorhandensein von Fachleuten voraus, die dank ihrem
technischen Können in jedem Falle richtiger handeln als ungelernte Laien.

Quintilian spricht die Regel (2, 17, 11) aus: dicunt non esse artis id, quod faciat
qui non didicerit. Ebenfalls in negativer Form erklärt VM, eine Verrichtung, in der
kein Unterschied zwischen den Fähigkeiten von Laien und Fachleuten bestehe,
könne nicht Techne heißen (4: 38, 27-39, 1): el de /erj Te%vr) aiivrj vo/iiCetm elvat,

ovx äneoixog • fjg yäg firfidg sonv Iduorrjg, dXXä ndvreg emarrj/ioveg..., ov TiQoaiqxei

ravrrjg ovöeva rexvirrjv xaXeea&ai91. Etwas abgewandelt ist der Grundsatz bei
Quintilian 2, 17, 42: in eo, quod qui didicerit melius faciat quam qui non didicerit,
esse arte/m.

Daß die affirmative Wendimg sich in den frühen Quellen nicht expressis verbis
findet, hängt damit zusammen, daß diese, in Übereinstimmung mit dem von
Piaton bezeugten antilogischen Charakter der Grundschrift des Protagoras,
gewöhnlich von der Bestreitimg der Techne ausgehen. Doch ist die Regel bei den

Angriffen auf die einzelnen Künste wie bei deren Verteidigung durchwegs als

Maßstab vorausgesetzt. Insbesondere liegt sie einem negativen Argumentenpaar
zugrunde, das von der Sophistik bis zur Kaiserzeit immer in derselben Folge
erscheint und offensichtlich zum ältesten Bestand der Diskussion gehört. Es macht

gegen den Techne-Charakter einer Betätigung geltend: a) daß die vermeintliche
Kunst des Fachmannes sich vielfach als wirkungslos erweise, und b) daß oft auch
Laien das angeblich der Kunst vorbehaltene Ziel erreichten. So wendet man nach

xäovot Kai ETziTvyy/ivEiv Kai &tv%eIv oi Kokwg re Kai xaxwg norfeai imordfievoc und dazu
Plat. Euthyd. 279 D-280 B, insbesondere emv/earegov äv olei ngdmecv fierd aocpov rcgdzzatv
rj pezä ä/za&ovg; - rj aocpla aoa navza%ov evzvyecv nocet zoitg äv&gconovg. Vgl. auch Aeschin.
Soor. fr. 8, 23 ff. 53 ff. Dittm. und (mit Hinweis auf die Medizin) fr. IIb. Anders Hdt. 7, 10 <5,

der der Tyche größern Anteil am Erfolg gibt und nur den Eigenwert des eti bzw. xaxmg
ßovkeveo&ac festhält, eine Auffassung, die ihrerseits der entwickelten Techne-Lehre bei
Sen. Ep. 85, 30-33; Quint. 2, 17, 22-25; Prolegom. rhet. 32, 9-33, 5 Rabe (vgl. Sen. Benef.
4, 21, 3f.) seltsam nahekommt.

90 Philod. Rhet. 2 col. 2 (1, 20 Suppl. 12, 1-4 Sudh.); Quint. 2, 15, 6-9; Sext. Math.
3, 2-4.

91 Vgl. Plat. Prot. 326 E-327 D.



Eine vorplatonische Theorie der rexvt] 125

den hellenistischen Berichten gegen die Rhetorik ein: a) Es gelinge dem
ausgebildeten Redner in manchen Fällen nicht, die Hörer zu überzeugen92, b) Anderseits

gebe es Naturredner, die ohne Unterricht zu Erfolg gekommen seien, wie z. B.
Demades, der ehemalige Ruderknecht, oder Aeschines, der Schauspieler93. Analog
hat De arte die Medizin gegen den doppelten Einwand zu verteidigen, daß a) nicht
alle vom Arzt behandelten Patienten gesund werden und daß b) viele auch ohne

Behandlung genesen: a) (4: 11, 6f.) Sri yäg evioi egvyiaivov rwv SeQrmevofievwv

vno IrjTQixrjs, 6/uoAoyeirai • Sri d' ov Ttavreg, ev rovrw rför] ipeyerai fj reyyrf1. b) (5:

11,20f.) eqeZ örj o rdvavrla Aeycov, Sri jioAAoi rjörj xai ov yorjad/uevoi IrjrQw vooeov-

reg vyidvSrjoav.
Geläufiger ist der Gedanke in der Form, in der er gegen die Sophisten und ihren

Unterricht geltend gemacht wurde. Dessen Technizität wird damit bestritten,
daß a) manche Leute es trotz sophistischer Unterweisung zu nichts gebracht und

b) andere ohne Lehrer tüchtige Männer, insbesondere Politiker, geworden seien.

Isokrates' Programmschrift und die Dissoi Logoi führen diesen Einwand des Gegners

mit fast denselben Worten an. Isoc. 13,14 a) noXXol fiev rwv ipihoooiprjodvrwv
löiwrai diExeÄeoav övreg. b) äXXoi de nveg ovöevi nomore avyyevöfievoi rwv oo-

(piorwv xai Xsyeiv xai noXirsveoSai deivoi yeyovaoiv. Diss. Log. 6, 5f. (YS5 2, 414)

a) rjdrj nveg naqä ooqiioräg eXftdvreg ovöev wqjeXrf&ev. b) noXXoi ov avyyevdfievoi

ooyioralg ägioi Xoyw yeyevrjvrai. In derselben paarweisen Verbindung und Reihenfolge

muß das Argument in Polykrates' Anklage gegen Sokrates erschienen sein,

mit der Verschärfung, daß Anytos, dem die Rede in den Mund gelegt war, den

Unterricht der Sophisten nicht bloß als nutzlos, sondern geradezu als schädlich
verwarf95. Der ursprünglich sachbezogene Gedanke ist hier in offensichtlich sekundärer

Weise ad personam gewendet.
92 Quint. 2, 17, 22; Sext. Math. 2, 13; dazu Radermacher (oben Anm. 33) XI; ferner

Charmadas bei Cic. De or. 1, 91. Der Einwand richtet sich ebenso gegen Arzt, Steuermann,
Bogenschütze und alle andern Ts%vai oro%aarixai (oben Anm. 86): Philod. Rhet. 2 col. 6
(1, 26 Suppl. 14, 18-21 Sudh.).

93 Quint. 2, 17, 7. 11 f. Sext. Math. 2, 16 Philod. Rhet. 2 (2, 71 fr. VIII; 2, 97
fr. VIII Sudh.): Radermacher (oben Anm. 33) XII; Hubbell (oben Anm. 34) 370f.;
Charmadas bei Cic. De or. 1, 91. Verwandt ist der Einwand, die Leistungen, welche die Techne
für sich beanspruche, seien jederzeit, d. h. schon vor dem Bestehen einer eigentlichen Kunst
bzw. unabhängig von diesem vollbracht worden (Charmadas bei Cic. De or. 1, 90): selbst
Barbarenvölker verstünden zu reden, obwohl sie von keinem systematisch-technischen
Unterricht wüßten; schon vor Korax und Teisias habe es Redner gegeben (Quint. 2, 17,
6f. mit Berufung auf Lysias) und schon vor Asklepios erfolgreiche Heiler (Philod. Rhet.
2 col. 6 [1, 26f. Suppl. 15, 9-11 Sudh. in unsicher restituiertem Text]). Solchen
Einwänden konnte ein Enkomion der Techne, das ihre Anfänge bei Homer oder noch früher
suchte (oben Anm. 55), Vorschub leisten. Der Hippokratiker, der die Ursprünge der Diätetik

kulturgeschichtlich herleitet (VM c. 3), legt daher Wert auf die Feststellung, daß die
Vorstufe der Medizin, die Kochkunst, noch nicht als Techne bezeichnet werden könne
(4: 38, 27-39, 1; vgl. oben im Text).

94 Aus der hellenistischen Erörterung führt Cic. ND 2, 12 zugunsten des Techne-Charak-
ters der Mantik die Parallele der Medizin an: ne aegri quidem, quia non omnes convalescunt,
idcirco ars nulla medicina est. Auch das fehlerhafte Verhalten des Patienten, das De arte 7
für den Behandlungsmißerfolg verantwortlich macht, zieht zum Vergleich noch Cyrill
C. Iul. 10 p. 354 D heran, um das Christentum als solches vom Versagen einzelner
Anhänger zu entlasten.

96 Polykrates bei Liban. Apol. Socr. 136. 155 (bes. 155 öteSfjei rovg roig aoepioraig ob



126 Felix Heinimann

In den Dissoi Logoi steht diese Argumentation unter dem Thema ooyCa xal
agerrj el didaxxov. Die vielerörterte Frage nach der Lehrbarkeit der ägexrj, die vor
Piaton die Sophisten aufgeworfen haben96, erweist sich damit als ein Sonderaspekt
des umfassenderen Problemkreises der Techne. Denn wenn der Fachmann, der
die Kunst gelernt hat, richtiger verfährt als der Ungelernte, so ist die Lehrbarkeit
eo ipso zum bestimmenden Merkmal der Techne erhoben. Im Nachweis der Technizität

irgendeiner Tätigkeit ist zugleich der ihrer Lehrbarkeit eingeschlossen97.

Nach Isokrates (15, 205) anerkennt daher der allgemeine Consensus auf jedem
Gebiet jenen als xexvtxwxaxog, der imstande ist, seine Schüler bzw. Lehrlinge zu
untereinander möglichst gleichartigen Fachleuten heranzubilden. Wer sich als

Sophist anheischig machte, Fähigkeiten, die man sich bisher in der Lebenspraxis
erworben hatte, als theoretische Techne zu lehren, mußte auf diesen Punkt besonderes

Gewicht legen. Seinen Unterricht zu besuchen, war nur sinnvoll, wenn einer,
der die Lehre absolviert hatte, dem Ungelernten darin überlegen war, daß er die
Kunst in jedem Falle mit besserem Erfolge übte. Um dies einleuchtend zu machen,
hatte der Sophist nachzuweisen, daß die ägexrj (wie es die Dissoi Logoi zeigen)
oder daß die naideia (wie es Isokrates tut) eine Techne sei98.

4. Man konnte indes die Frage nach der Lehrbarkeit, d. h. nach der Existenz
ausgebildeter Fachleute, auch zurücktreten lassen und einzig das fachgemäße
Verfahren, wie es unter Umständen auch ein Nichtfachmann zufällig einmal übt, zum
Kriterium der Technizität machen. Wieder referiert Quintilian den Grundsatz
nach der hellenistischen Theorie (2, 17, 42): qua in re alius se inartificialiter, alius

artificialiter gerat, in ea esse artem. Eine Tätigkeit ist dann als technisch anzuerkennen,

wenn sich in ihr kunstgerechtes und falsches Verfahren klar scheiden.

Für die sophistische Zeit bezeugt VM, daß dieser Unterschied als Kennzeichen
der Techne gilt. Daß es gute und schlechte Ärzte gibt, ist für den Verfasser ein
Beweis für die Existenz der Medizin (1: 36, 0-13): elalv de drjjuiovgyoi oi /xev
qpavXoi, ol de noXXdv diayegovxeq • Sneg, el (if) rjv irjrgixrj öXcog ovx äv tfv, äXXa

itavxeg o/uowjg avxfjg äneigoi re xal ävemoxrjfioveg tfoav, rvyrj d' äv ndvxa xä xwv

avyyevopevovg <bg äyaßovg ävögag yeyevr/pivovg); ähnlich Anytos bei Plat. Men. 91 BC.
Piaton hat beide Hälften der Argumentation in der Erörterung der Lehrbarkeit der Arete
auch sonst gelegentlich herangezogen, in souverän umgestaltender Freiheit. So führt
Sokrates im Protagoras gegen die Lehrbarkeit an: 1. Es gibt offenbar keine Lehrer, sonst
könnte in Fragen, die noAixixr/ äoerrj erfordern, nicht jeder mitsprechen (319 B-D). 2. Die
besten Bürger haben ihren Söhnen die Arete nicht beibringen können (319 D-320 A).
Diese beiden Punkte bringen auch die Dissoi Logoi 6, 3f. vor, neben dem oben im Text
genannten Paar. Sie lassen sich leicht auf jenes reduzieren: 1. Trotz dem Fehlen von
Lehrern ist Arete vorhanden. 2. Trotz geeigneter Lehrer fehlt sie.

96 Ein erstes Echo der sophistischen Erörterung bei Eur. Suppl. 913-915 mit gleicher
Argumentation für die Lehrbarkeit wie Diss. Log. 6, 12.

97 Daher ist für Piaton iv XE/vr] elvai bzw. xsyyigg eyeaftai gleichbedeutend mit öidaaxdÄoiv
exsoSai (vgl. oben Anm. 7) und pdäppa mit xiyvr] fast synonym. Widersinnig ist es dagegen,
wenn eine Techne einen Gutveranlagten schlechter anstatt besser macht: Eur. fr. 186 Na
aus der Antiope n&g y&Q ootpov xovx' iaxiv, ijxig evrpvä / Aaßovoa xeyvr) <pwx' e&ijxs yelgova;

98 Vgl. Quint. 2, 17, 42 (oben S. 124). Zu Diss. Log. c. 6 Taylor (oben Anm. 14) 114 und
Jeffre (oben Anm. 2) 52-55; zu Isoc. 15, 197ff. (bes. 202f.) auch schon 13, 10 und Jaeger,
Paideia 3, 396 Anm. 12.



Eine vorplatonische Theorie der ri%vt] 127

xajuvovrcov dtotxeiro. Den guten oder schlechten Arzt unterscheidet er offenbar
nach dem Heilerfolg. Von diesem geht auch die eingehendere Erörterung in De

arte (c. 4/5) aus. Ihr Verfasser behauptet, daß selbst ein Patient, der ohne Arzt
gesund wird, seine Genesung der Techne verdanke. Denn die Heilung sei darauf
zurückzuführen, daß er - auch ohne eigentliche Fachkenntnisse - sich selbst
technisch richtig verhalten oder behandelt habe98". Dasselbe Argument dient in den

Dissoi Logoi dem Nachweis der Lehrbarkeit der ägerrj (6, 11): Auch wer ohne

Unterricht beim Sophisten tüchtig geworden ist, hat solchen Erfolg - abgesehen

von seiner natürlichen Begabung - doch einem gewissen Lernen zu verdanken, das

ähnlich dem Erlernen der Muttersprache unter dem Einfluß der Umwelt unbewußt
geschieht99. In beiden Fällen liegt der Nachdruck darauf, daß die Existenz der
Techne sich auch dort erweist, wo der Fachmann nicht mitwirkt. In der hippo-
kratischen Schrift ist diese Folgerung in einer abschließenden rhetorischen Frage
ausdrücklich gezogen (5: 12, 14f.): onov ro re ogftov xal rd /trj dg&dv oqov eyei
exdregov, Tiäx; tovro ovx äv reyvr) eirj;100 Der Arzt hält damit in bemerkenswerter
Abstraktion eine Regel fest, die sich im wesentlichen mit dem oben ausgeschriebenen

Satze Quintilians deckt. Die Klarheit, mit der hier als Bedingung der Techne

ein Kriterium für richtiges und falsches Verfahren aufgestellt ist, gibt einen Hinweis

auf den hohen Grad der Differenzierung und der logischen Durchdringung,
den die vorplatonische Methodenlehre erreicht hat. De arte steht in diesem Punkte
unter den Hippokratikern nicht allein. Auch eine Äußerung in liegt diairrjg ögeoov

ordnet sich im Lichte des angeführten Grundsatzes ein: Der Verfasser behauptet,
wenn in akuten Krankheiten jeder Arzt eine andere Diät vorschreibt, dann sei die

Folge, daß die Laien - nicht, wie zu erwarten wäre, das Vertrauen in die Ärzte

verlieren, sondern - die Existenz der Medizin bezweifelten101. Der Verfasser muß
98a Denselben Vorgang bespricht Sokrates im Alkibiades des Aesehines (fr. 116 Dittm.)

und führt ihn auf ftsla fiotga zurück.
89 Die Argumentation mit der Spracherlernung wie Diss. Log. 6, 11 auch Plat. Prot.

327 E-328 A; Ale. I 111 A und Eur. Suppl. 914f.
i°° Vgl, dazu Cic. Brut. 152 de iure civili in artem redigendo (zum Thema H. J. Mette,

lus civile in artem redactum [Göttingen 1954] 50ff.; H. Fuchs, Mus. Helv. 16 [1959] 12. 25).
Danach wird die Rechtskenntnis erst zu einer ars mit Hilfe der Dialektik, die unter anderm
lehrt habere regulam, qua vera et falsa iudicarentur (wo regula für das mit ogog im
übertragenen Sinne - so etwa Dem. 18, 296 - gleichbedeutende xavehv steht). - Bei Hipp. De
arte, wo es sich um Scheidung zweier Bereiche handelt, ist Sgog aus seiner ursprünglichen
Bedeutung leicht zu verstehen (vgl. Eur. Here. 669 vvv ö' ovöeig ogog ix fteüv XQTjorolg ovöi
xaxoig aa<prjg, ähnlich ist bei Eur. Hec. 800f. der Nomos ogog für Gerecht und Ungerecht).
Doch geht die Vorstellung der 'Grenze' schon bei Bakchyl. fr. 11 Sn. in den Begriff 'Regel',
'Kriterium' über, den auch der Gebrauch von 6glfeiv Aesch. Oho. 927 voraussetzt. E. Fraen-
kel hat diese Seite der Bedeutungsgeschichte im Kommentar zu Aesch. Ag. 485 und 1154
erörtert. Sie scheint mir auch den Rekurs auf die Musiktheorie, die H. Koller, Glotta 38
(1959) 70-72 zum Verständnis des logischen Terminus ogog heranzieht, unnötig zu machen.
to 6g&ov ist Norm und Kennwort des auf die praktische Richtigkeit hinzielenden Denkens
sophistischer Zeit: Außer De arte 1 und 6 (ög&ig Myco, wozu Hdt. 2, 17; 6, 68 u. ö.) vgl.
die dg&orrig ovo/ndrcov des Protagoras FS 80 A 24 und Prodikos FS 84 A 11, ög&örrjg Aoycov
bei Gorgias VS 82 B 6, ogftoineia bei Demokrit FS 68 B 20a und den prägnanten Gebrauch
von og&äig seit Melissos FS 30 B 8, Anaxagoras FS 59 B 17, Thrasymachos FS 85 B 1,
Antiphon FS 87 B 58. 60.

101 Hipp. Acut. 8 (1, 113, 1-3 Kw.) öiaßoXrjv ye oh) f) xixvr) ngog twv örgioxicov
peyäÄip, thg fii) öoxeiv ohog Irjxgtxrjv elvai. Vgl. VM 1 (36, 10, oben im Text S. 126).



128 Felix Heinimann

derartige Angriffe kennen und weiß, daß sie sich auf einen strengen Methodenbegriff

stützen, wonach eine wahre Techne über ein eindeutiges Kriterium für
richtiges und falsches Verfahren verfügt, wie es bei solchen sich widersprechenden
Diätanweisungen offensichtlich fehlt. Man könnte im Hinblick darauf beinahe

behaupten - so fährt er fort -, die Medizin stehe auf derselben Stufe wie die Mantik,
wo die Seher denselben Vogel bald als gutes, bald als schlechtes Omen deuten102.

Hinter dieser Einschätzimg der Mantik steht nicht bloß die aufklärerische Kritik
der Zeit, die sich mit besonderer Schärfe gegen Seher und Sehertrug wandte. Wenn

Vogel- und Opferschau als Gegenstück zur Medizin und als Musterfall einer Kunst
herangezogen werden, der das sichere Kriterium fehlt, die daher nur Scheinkunst

ist, so hängt das mit der Sonderstellung zusammen, die bei der Abgrenzung des

Begriffs der Techne der Mantik zugewiesen wurde. Es ist darauf kurz einzugehen103.

Grundsätzlicher als der Hippokratiker, aber aus derselben Auffassung heraus
scheidet Cicero nach akademischer Lehre die Mantik als unechte Kunst von der
Medizin (ND 3, 15): quid simile medicina, cuius ego rationem video, et divinatio,

quae unde oriatur non intellego ?104 Ähnlich stellt ein Apophthegma des Kynikers
Diogenes den echten xeyyai des Steuermanns, Arztes und Philosophen die falschen
des Sehers und Traumdeuters gegenüber105. Wenn anderseits Piaton der Mantik
zusammen mit Dichtung und Rhapsodik eine Sonderstellung anweist, weil sie

auf Inspiration, nicht auf Techne beruhe, so stuft er die drei Bereiche damit vorerst

anscheinend höher ein als menschliche Kunstübung106. Für die Dichtung geht
diese Inspirationslehre bekanntlich mindestens auf Demokrit zurück107, und daß

der Seher über besondere Kräfte verfügt und zur Gottheit in engerer Beziehung
steht, ist ältester Glaube. Erst als im 5. Jahrhundert auch die Mantik zur rationalen

Techne wird - das älteste Zeugnis scheint der Prometheus zu sein108 - führt

102 Hipp. Acut. 8 (1, 113, 3-12 Kw., bes. 7 ff.) ayedov äv xarä ye tcüv toiovrmv rrjv reyvrjv
qpaiev (bßoiwo&ai ftamxfj, ort xai ol fiävrieg räv avröv oQvida, ei fiev äoiaregög eirj, äyaftöv
vopi^ovoiv elvai, ei de öe£t6g, xaxöv — xai iv iegoaxonlt] de zoiade, äkka in' akkoig evioi de

tcüv ßavrtcov rä evavria touzcuv.
103 Die Einzelheiten der Auseinandersetzung zwischen Stoa und Akademie um die Technizität

der Mantik zu erörtern, würde eine Sonderbehandlung im Rahmen der gesamten
hellenistischen Wissenschaftslehre erfordern, die hier nicht gegeben werden kann; vgl. vorerst

die oben Anm. 35 genannte Literatur.
104 yg[. Sext. Math. 1, 182 tcüv Teyvcüv ai fiiv rät ovri elai Te-yyai, u>g fj ävdgiavTonoiixr] xai

£<oygacpia, at de enayyekpaxi fiev eloi re/vai, ov navrmg de xai xax' äkrßelav, <hg Xakdaix-i) re
xai dvTixrf, Vgl. auch Philod. Rh et. 2 col. 18 (1, 42 Suppl. 22, 3 Sudh.) und 2 col. 12
(Suppl. 18, 22-24); Cic. ND 3, 15. - Das vortechnische Denken sieht in Medizin und Mantik
verwandte Künste, wie es in dem vermutlich für Apollon geprägten Begriff iaxgd/iavrig
(Aesch. Ag. 1624; En. 62; vgl. Ar. Plut. 11) zum Ausdruck kommt. Als zusammengehörig
stehen sie nebeneinander Aesch. Prom. 476-499 und Hdt. 2, 83f. (vgl. noch Macrob. Sat.
1, 20, 5). Ein Grund der Zuordnung liegt in der hohen Bedeutung, die der Prognose innerhalb

der frühen Medizin zukommt.
106 D. L. 6, 24. Ähnlich Cic. Div. 2, 12 und Max. Tyr. 13, 4.
106 Plat. Ion 534 CD; Apol. 22 BC; Phdr. 244 A-245 A; vgl. Flashar (oben Anm. 2) 80f.

Dagegen ist die Mantik Charm. 173 C ohne Höherbewertung als unechte Techne
gekennzeichnet. Vgl. auch Polit. 290 C.

107 VS 68 B 17. 18. 21; dazu F. Wehrli, Phyllobolia (oben Anm. 64) llff.
108 Aesch. Prom. 484-499. Um 400 v. Chr. ist es in Athen selbstverständlich, daß man

die Seherkunst ohne besondere Voraussetzungen aus Büchern lernen kann: Isoc. 19, 57.



Eine vorplatonische Theorie der zeyvt] 129

das dazu, von dieser erlernbaren Kunst die höhere, inspirierte zu scheiden. Diese

Scheidung setzt Piaton (Phdr. 244 D) voraus, aber sie ist offenbar auch schon

Herodot bekannt, wenn er einerseits von der Gottheit verliehene e/icpvxoq fxavxtxij
nennt (9, 94, 3) und anderseits Melampus nachsagt, er habe sich als kluger Mann
seine Mantik selbst geschaffen (2, 49)109. Hier liegen die Anfänge der stoischen
Lehre von der divinatio naturalis und artificiosa, die Ciceros Behandlung des

Themas in De divinatione zugrunde liegt110. Es fügt sich in diese Entwicklung, daß

Xenophon, wenn er verschiedentlich je vier Unterarten der Mantik in wechselnder

Zusammenstellung aufzählt111, nur jene Formen - mit einer Ausnahme - anfuhrt,
die nach stoischer Lehre zum genus artificiosum gehören. Vor den strengen
methodischen Anforderungen der sophistischen Techne hält aber auch die hxe%voq

(lavrixr) nicht stand112, so daß die Mantik, an diesem Maßstab gemessen, schlechthin

zur Scheinkunst entwertet wird.
Neben der Mantik steht als weitere Pseudo-Techne, der ein klares Kriterium für

Richtig und Falsch fehlt, die Spekulation der fierecoQoÄoyoi über die Dinge am
Himmel. Im wesentlichen übereinstimmende Äußerungen von Gorgias, Euripides
und VM, die ähnlich in Quintilians Verteidigung des Techne-Charakters der
Rhetorik wiederkehren, werfen jener vor, ihr Gegenstand sei der Erkenntnis
unzugänglich, ihre Behauptungen unverifizierbar113. Dem Hippokratiker dient die

109 Dagegen steht Pind. P. 8, 60 /iavzevpazoiv ö' eq>ay>azo ovyybvoioi zeyyaig die Teehne
nicht im Gegensatz zur angeborenen Fähigkeit.

110 Im Hellenismus hat man die Anfänge der Zweiteilung - wie die anderer Wissenschaften

- auf Homer zurückgeführt: Plut. Mar. 593 C; Ps. Plut. Vit. Horn. 212. A. St. Pease
(Illinois Studies 6, 2, 1920) zu Cic. Div. 1, 11. Entsprechend werden das zeyvixov und das
ärexvov pegog auf die Priamoskinder Helenos und Kassandra verteilt: Cic. Div. 1, 89.

111 Xen. Mem. 1, 1, 3; Apol. 13; Oyr. 8, 7, 3; Eq. mag. 9. Auch Cic. Div. gibt verschiedentlich

Vierergruppen. Größer ist die Zahl bei Aesch. Prom. 484-499.
112 Die Stoa hat später versucht, die Technizität der Mantik mit Hilfe des empirischen

Wissenschaftsbegriffes zu retten; vgl. Philippson (oben Anm. 35). Wenn Chrysipp (SVF
2 fr. 939) unter anderm den Nutzen der Mantik betont, den Karneades (bei Cic. Div. 2,
20-25) bestreitet, so geht es in diesem Punkt ebenso um den Techne-Charakter wie in der
Forderung des Karneades (bei Cic. Div. 2, 48f.), Zeichen von mantischer Bedeutung müßten
sieh in unverkennbarer Weise von solchen unterscheiden lassen, die auch der Zufall
hervorbringen könnte; vgl. S. 123.

113 Gorg. Hei. 13 zovg zörv perecoQoXöycov Xoyovg, olziveg öo$av ävzi döSrjg zrjv fiiv äq>eXo-

pevoi, Trjv ö' evegyaadpevoi zä abaoza xal äörjXa imazd xal drjXa) (add. Immisch) patveoßai
zeig zrjg ddtjrjg o/i/maiv enotrjaav. Eur. fr. 913 N2 pezemgoXbymv ö' ixäg eggitpev \ oxoXiäg
ändzag, &v dzrjod | yXöiaa' elxoßoXet tieqI zmv äqtavmv | ovöev yvcb/zrjg fiezeyovaa. VM 1 (36,
16-21) zä äcpavia ze xai änogebpeva, negl <hv ävdyxt], rjv zig emxeigfi zi Xeyeiv, vriofteoei
XQfja&at, olov negl zmv fieaewQiov fj zcbv vnb yrjv • ä et zig Xeyoi xai yivcbaxoi d>g exet, oSz" äv
avzm zip Xeyovzi ooze zoig äxovovai drjXa äv elrj, size äXrjftda eaziv ehe firj • od yäg iazi, ngög
o zi xQn avev&yxavza eidevai zo aacpeg. Dazu W. Capelle, Philologus 71 (1912) 414ff. und
Festugiöre (oben Anm. 9) 33f. Auch die Verteidigung des Hippokratikers De aere 2 (57,
7-10 CMG) gegen den Vorwurf der /lezewgoXoyla geht von derselben Voraussetzung aus. Sie
lebt weiter bei Quint. 2,17, 37f.: are earum rerum est, quae sciuntur....'sed nescit (sc. orator),
an verum sit quod dicit.' ne ii quidem, qui ignem aut aquam aut quattuor elementa ex quibue
res omnes initium duxerint, tradunt, nee qui intervalla siderum et mensuras solis et terrae colli-
gunt: disciplinam tarnen suam artem vocant. Als Bereich des Unerkennbaren stellt auch der
xenophontische Sokrates die Meteorologie dem menschlich Wißbaren gegenüber (Mem. 1,
1, 11 ff.), wobei er - wie Hipp. Acut. 8 gegen die Mantik - mit dem dissensus doctorum
argumentiert, den auch Hipp. Nat. horn. 1 (6, 32f. L.) gegen die Naturphilosophie ins Feld
führt (etwas anders Isoe. 10, 3 und 15, 268); vgl. auch O. Gigon, Kommentar zum 1. Buch von
Xenophons Memorabilien (Basel 1953) 20.



130 Felix Heinimann: Eine vorplatonische Theorie der ri^vr]

(tETecoQoAoyia dabei als Gegenbeispiel, von dem er die wahre Techne des Arztes
abhebt. Er begründet seine Ablehnimg ausdrücklich damit, daß derartiger
unfundierter Spekulation ein Kriterium fehle, an dem sich ihre Richtigkeit oder
Wahrheit feststellen lasse (VM 1: 36, 20f.): ov yäg sort, nqoq o ri xgr) ävevsyxavra
eidivai ro aayeq. Darin ist der Grundsatz impliziert, daß ein technisch einwandfreies

Verfahren seinen Bezugspunkt nicht ins Unbestimmte verlegen dürfe, weil
es sich sonst der Nachprüfung entziehe.

Man hat bezweifelt, daß eine Forderung, die ein so entwickeltes
Methodenbewußtsein voraussetzt, vor Piaton möglich sei114. Doch ist derselbe Grundsatz
auchHerodot bekannt. Im Anschluß an die Wissenschaftslehre seinerZeit verwendet

er ihn bei der Erörterung der Nilquellenfrage, die auch sonst für die Anfänge
des Beweisverfahrens aufschlußreich ist. Er schaltet dort die Hypothese, daß der
Nil aus dem Ozean komme, in der Weise aus der Diskussion aus, daß er sie als
unverifizierbar erklärt, weil ihr ein zugänglicher Bezugspunkt fehle (2, 23): d de

Tieg! tov 'üxeavov M£aq iq ätpavsq röv /uv&ov aveveixaq ovx eyei e'Aeyyov115.

Man könnte versucht sein, in der methodischen Forderung, daß die wahre
Techne eines Kriteriums für Richtig und Falsch bedarf, nach dem sie sich in ihrem
Verfahren richtet, einen Widerspruch zur Subjektivität des Protagoras zu sehen.

Sofern dieser indes einen solchen Bezug zwischen seinen verschiedenen Lehren

überhaupt herstellte116 und sich nicht darauf beschränkte, zu zeigen, daß die
vorhandenen TE%vai den an sie zu stellenden Bedingungen nicht genügten, mochte er
argumentieren, daß die technische Praxis, die der Förderung und Erhaltung des

Lebens dient, auch wenn die objektive Wirklichkeit sich nicht fassen läßt, eines

sichern Maßstabes der oQ'&orrjq bedarf, der ihren Erfolg gewährleistet. Auch die

Erkenntnis, daß die grundsätzlich zu fordernde Präzision und Zuverlässigkeit
dieses Maßstabes nicht in allen Fällen erreichbar ist, gehört schon zur vorplatonischen

Methodenlehre, wie ich in einem spätem, zweiten Teil zu zeigen hoffe.

114 Diller (oben Anm. 9) 393 glaubt insbesondere, in (in)ava<pigecv ngög (bzw. int) ti
'auf ein Kriterium beziehen' (VM auch noch 9 [41, 21] und 10 [42, 13]) äußere sich ein
methodisches Bewußtsein, das ohne Piaton nicht denkbar sei.

115 Vgl. zur Formulierung Antiphon Or. fr. 35 Bl. oi yäg av&gomoi ärra äv ögcöai rfj otpei
marörsQa rjyovvzai fj olg elg ätpavig rjxei o eXeyxog rfjg äXrf&etag. Da öqoq in De arte 3, äva-
<pigeiv in VM (vgl. auch avarpont] De arte 4 [11, 16]) als Termini sophistischer Methodenlehre

bezeugt sind, wird es Zufall der Überlieferung sein, daß die aus Piaton (z. B. Phdr.
237 CD) und Aristoteles (z. B. Part. an. 1, 639 a 13) geläufige Verbindung elg bzw. ngög
Sgov ävaqpsoeiv aus dem 5. Jahrhundert nicht belegt ist.

114 Daß man das in der Sophistik nicht ohne weiteres zu fordern berechtigt ist, hat
O. Gigon, Hermes 71 (1936) 186ff. am Beispiel des Gorgias gezeigt.


	Eine vorplatonische Theorie der technē

