Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 18 (1961)

Heft: 3

Artikel: Eine vorplatonische Theorie der techn
Autor: Heinimann, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-17045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 18 1961 Fasc. 3

Eine vorplatonische Theorie der téyvn

Von Felixz Heinimann, Basel

Karl Meuli zum 70. Geburtstag
I

Der platonische Sokrates verwendet, um die neue Wissenschaft der philosophi-
schen Ethik zu schaffen, das Modell der Techne. Es ist ihm in diesem uniibersetz-
baren Begriff eine Vorstellung vorgegeben, in der sich Fachkenntnis, durch Ubung
erworbene Fertigkeit und praktische Anwendbarkeit vereinigen!. Unbefangener
Betrachtung fallt es auf, mit welcher Selbstversténdlichkeit Sokrates dieses Modell
jederzeit heranzieht. Man hat sich freilich daran gewohnt, es natiirlich zu finden,
daB der Sohn des Steinmetzen und der Hebamme sich bei verschiedenen Gruppen
von Berufsleuten Rat holt und die Kompetenz des Fachmannes dauernd als
Musterfall zur Klidrung ethischer Fragen verwendet. Wenn es sich um eine ganz
allgemeine Analogie der beiden Bereiche handelte, konnte man sich bei dieser bio-
graphischen Erklirung wohl auch beruhigen. Einige Besonderheiten zwingen indes
dazu, das Problem schirfer zu fassen.

Zum einen geht Sokrates gar nicht von der praktischen Erfahrung der attischen
dnutovgyol aus, wie man unter jener Voraussetzung erwarten miite, noch auch
von einer Berufsethik, wie sie sich innerhalb eines Standes natiirlich entwickeln
und. tradieren kann. Was er unter Techne versteht, ist vielmehr ein schon theo-
retisch durchdachter Begriff, dem ganz bestimmte, immer wieder herangezogene
Merkmale eignen2. So sind bei Platon (und bei Xenophon) unter andern die folgen-
den vier Kennzeichen der Techne ohne nihere Erliuterung als selbstverstindlich
vorausgesetzt: 1. Ziel der Techne ist es, zu niitzen, Forderliches zu schaffen?. Wo

. 1 Zur Abgrenzung der weitgehend synonym gebrauchten Bezeichnungen téy»n und

émorrjun bei Platon: R. Walzer, Magna Moralia und aristotelische Ethik (Berlin 1929) 44;
R. Schaerer, > Emotiun et téyvn (Macon 1930) 591f.; J. Hirschberger, Die Phronesis in der
Philosophie Platons vor dem Staate (Leipzig 1932) 17-35. Auch J. Gould, The Development
of Plato’s Ethics (Cambridge 1955) 14f. 31. 205; R. Hackforth, Plato’s Examination of
Pleasure (Cambridge 1958) 113 Anm. 1. Fiir Aristoteles: C.J. de Vogel in: Autour d’ Aristote,
Recueils d’études ... offerts @ M. A. Mansion (Louvain 1955) 307-317. Die konsequente
Trennung der beiden Begriffe beginnt sich unter dem EinfluB des Aristoteles und der Stoa
seit dem 3. Jahrhundert durchzusetzen, withrend noch Xenokrates doyawx® véuq émorriun
fiir 7éyvy brauchen konnte (Sext. Math. 2, 6), d. h. die Trennungslinie anders legte; vgl.
unten Anm. 40.

2 Zu Techne bei Platon (auBer der in Anm. 1 genannten Literatur) besonders die (unge-
druckte) Kieler Dissertation von F. Jeffré, Der Begriff Techne ber Platon (1920 [Ms.]),
ferner W. Jaeger, Patdeia 2 (1944) 192f., auch H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis
platon. Philosophierens (Berlin 1958) 79-87; H. J. Kramer, Arete ber Platon und Aristoteles
(Abh. Heid. Ak. 1959, 6) 220-232.

3 Plat. Charm. 165 CD; Rep. 1, 341 E-342 C. 346 A. Hier wie im folgenden sind aus der
Fiille der einschlagigen AuBerungen Platons (und Xenophons) nur beispielshalber wenige
Stellen, vornehmlich der friithern Dialoge, genannt.

7 Museum Helveticum

aladatseh-paulologisenes
Seminar der Universitit
ZIIRIOCH




106 Felix Heinimann

einmal die Annahme eingefiihrt wird, sie konnte auch schaden, muf} dies umstind-
lich begriindet werden?. 2. Jede Techne hat ihre ganz bestimmte Aufgabe und
Leistung: So ist beispielsweise das doyov (bzw. die dvauig) der Medizin die Ge-
sundheit, das des Ackerbaus die Ernéihrung®. 3. Die Techne beruht auf dem Wissen
des Sachverstéindigen, der alle Mittel ihrem einen Zweck unterzuordnen und fiir
ihn einzusetzen versteht®, 4. Jede Techne ist lehrbar; nur was sich an einen an-
dern als Lehrgegenstand iibermitteln 1d8t, hat Anspruch auf den Namen Techne’.

Schon diese vier Punkte, denen sich weitere, jedem Platonleser geldufige an-
reihen lieBen, fiigen sich zu den Umrissen einer eigentlichen Wissenschaftslehre —
Wissenschaft im Sinne von 7éyyy verstanden, die nicht auf theoretische Erkennt-
nis, sondern letztlich immer auf praktische Anwendung ausgerichtet ist. Nun
dient anderseits die Analogie der Techne bei Platon nicht nur positiv dazu, die
Ethik zu konstituieren. Seit den friihesten Dialogen sind auch ihre Grenzen er-
kannt. Es ist geradezu Sokrates’ Bestreben, zu zeigen, daBl sich das Modell auf das
Gebiet der moralischen Entscheidungen nicht ohne weiteres anwenden 145t8.
Beide Umstiinde, sowohl die Selbstverstiéndlichkeit, mit der eine ganz bestimmte
Techne-Konzeption herangezogen und damit vorausgesetzt ist, wie auch die Tat-
sache, daB Sokrates fiir sein eigentliches Anliegen iiber diese Konzeption hinaus-
gehen muB, legen die Annahme nahe, daB jene selbst weder eine Schopfung des
historischen Sokrates noch gar Platons ist, sondern daBl beide sie schon vorgefun-
den haben und sich eben deshalb dauernd mit ihr auseinandersetzen.

Nun liegt, wie man lingst beobachtet hat, einigen Schriften des Corpus Hippo-
craticum, insbesondere Ilegi 7éyvne (De arte) und Ilegi doyains intowxiic (VM),
ein vergleichbarer Techne-Begriff zugrunde®. Er kommt zur Sprache im Zusam-
menhang mit der Streitfrage, ob die Medizin iiberhaupt eine Techne sei, die das
Thema von De arte bildet und auch in VM die Voraussetzung ist fiir den Kampf
des Verfassers gegen die Neuerer, die die Medizin auf eine naturphilosophische
Hypothese aufbauen wollen. Es ist dieselbe Frage, die auch Platon an die ver-
schiedensten Betétigungen stellt, die sich in sophistischer Zeit als Lehrgegenstinde

4 So Rep. 6, 492 A-493 E; Phdr. 274 C-275 B; in den Friihdialogen scheinen entspre-
chende Einschrinkungen zu fehlen. Etwas anderes ist die unrichtige Anwendung der
Techne (Gorg. 457 A. 460 D u. &.), der Punkt, an dem der grundsiitzliche Vorbehalt Platons
gegeniiber aller Techne einsetzt.

8 Plat. Euthyd. 291 E-292 A; Rep. 1, 346 AB; Xen. Oec. 1, 2; Mem. 4, 2, 12, Vgl. zu den
Punkten 2 und 4 auch K. Gaiser, Protreptik und Pardinese bei Platon (Tiib. Beitr. z. Alt.
H. 40 [1959]) 33.

¢ Plat. Jon 532 C-533 E; Rep. 1, 340 DE; Xen. Mem. 3, 1, 3£.; 3, 3, 9; 3, 7, 4.

7 Plat. Prot. 319 C-E: év véyvn elvar ~ OibacxdAwv &xeocdar; Meno 93 D-94 B; Lach.
185 B-187 B; Xen. Mem. 3, 5, 21; 4, 2, 2.

8 Plat. Charm. 165 E-174 C; Lach. 195 C; Xen. Mem. 4, 2, 20-22. Vgl. etwa R. Schaerer
(oben Anm. 1) 193ff.; H. Leisegang, Platon, RE 20, 2 (1950) 2377{f.

9 M. Pohlenz, Hermes 53 (1918) 3961ff.; F. Jeffré (oben Anm. 2) passim.; W. Capelle,
Hermes 57 (1922) 262-265; A.-J. Festugiére, Hippocrate, L'ancienne médecine (Paris 1948)
XV-XVIII 29-32; H. Diller, Hermes 80 (1952) 385-409; J. H. Kithn, System- und Me-
thodenprobleme im Corpus Hippocraticum, Hermes Einzelschr. H. 11 (1956) 41£f. Zur hippo-
kratischen Techne ist auch der reiche Kommentar von Th. Gomperz, Die Apologie der
Heilkunst® (Leipzig 1910) zu vergleichen.




Eine vorplatonische Theorie der téyvn 107

und damit als 7€yvacr ausgeben: so Rhetorik und Kochkunst (Gorg. 426f.), Dicht-
kunst (Ion 533 E), Kunst der Waffenhandhabung (dnAcrexdy Lach. 182 E-183 C;
Rep. 1, 333 D), Gymnastik und Musik (Men. 94 B) und manche andere. Wenn
man diesen Streitpunkt im Einzelfall entscheiden wollte, mufite ein Consensus
iiber bestimmte Anforderungen bestehen, die zu erfiillen waren, damit eine Be-
tiatigung als Techne anerkannt werden konnte. Wie bei Platon werden auch bei
den Hippokratikern diese Anforderungen nicht abgeleitet, sondern stillschweigend
als bekannt vorausgesetzt. Das wire schwer zu verstehen, wenn Platon, wie man
vielfach angenommen hat, seine Wissenschaftslehre unter dem mafgebenden Ein-
fluB der hippokratischen Medizin ausgebildet hitte'?. Der Befund, da8 beide einen
in den Grundziigen iibereinstimmenden Techne-Begriff als feste Gegebenheit ken-
nen und ihn als Mafstab an ihre eigene wie an andere Wissenschaften anlegen,
scheint vielmehr darauf zu fiihren, dal sie nebeneinander stehen und auf ein ge-
meinsames Drittes zuriickgreifen. Wenn man demgegeniiber dazu neigt, den Ein-
fluB der Medizin auf Platon zu iiberschitzen, hingt das zweifellos damit zusam-
men, daf das Schrifttum der Sophistik verloren und wissenschaftstheoretische
Abhandlungen aus der Zeit vor Platon deshalb iiberhaupt nur im Corpus Hippo-
craticum erhalten sind'. Doch bezeugen neben den angefiihrten eine Reihe weiterer
Beobachtungen und Erwéigungen, dafl der Begriff der Techne zuerst und fiir die
Folgezeit grundlegend innerhalb der Sophistik erortert und geklirt worden ist:
Wie die Hippokratiker, so mu8 auch Isokrates, der legitime Erbe der Sophisten,
seine Kunst gegen den Vorwurf verteidigen, sie sei keine Techne. Er verwendet
einen ganzen Abschnitt der Antidosis darauf, diese bestrittene Eigenschaft nach-
zuweisen'?, DaB seine Fragestellung und Argumentation dabei nicht von Platon
bestimmt ist, sondern in élterer Tradition steht, geht unter anderm daraus hervor,
daB er schon in seiner frithen Programmschrift Gegen die Sophisten denselben
Begriff der Techne voraussetzt!3. Dieser stimmt, wie unten im einzelnen zu zeigen
ist, in wesentlichen Merkmalen mit dem hippokratischen iiberein; da ihm aber

10 So nach Pohlenz (oben Anm. 9) vor allem Jeffré (oben Anm, 2) und Jaeger, Paideia
2, 27ff. und 390 Anm. 30; ebenso Kiihn (oben Anm. 9) 44. Dagegen dreht Diller (oben
Anm. 9) das Verhaltnis insofern um, als er Hipp. V.M von Platon abhingen liBt (ohne die
iibrigen Hippocratica miteinzubeziehen).

11 DaB hinter Hipp. De arte die Sophistik steht, hat Th. Gomperz (oben Anm. 9) gezeigt,
fiir den hippokratischen Techne-Begriff hat Capelle (oben Anm. 9) sophistische Herkunft
postuliert, Hirschberger (oben Anm. 1) erwigt die Méglichkeit auch fiir das sokratisch-
platonische technische Denken. F. Wehrli, Mus. Helv. 8 (1951) 36ff. hat die medizinische
Kasuistik zur sophistischen in Beziehung gesetzt. Im Zusammenhang ist die gesamte
Techne-Lehre der Aerzte und Sophisten meines Wissens bisher nicht untersucht. Ansitze
dazu bei S. Caramella, Sul concetto di téxvn nella sofistica, Rend. Acc. Lincei, cl. mor. 6, 1
(1925) 699-708. Ferner P. Joos, TYXH ®YXIX TEXNH (Diss. Ziirich 1955) 36ff. und (zu
den Hippokratikern) Janus 46 (1957) 238-252.

12 Tgoe. 15, 180-220, bes. 202.

13 Auch wenn Platons Gorgias vor der Programmschrift des Isokrates entstanden sein
sollte (so Wilamowitz, Platon 2, 108; Jaeger, Paideia 3, 115), woran ich mit E. R. Dodds
in der Einleitung zu seiner Ausgabe des Dialogs (Oxford 1959) 27f. zweifle, sind die Uber-
einstimmungen im Techne-Begriff zwischen Platon und Isokrates nicht derart, daB sie eine
unmittelbare Ubernahme anzunehmen erlaubten.




108 Felix Heinimann

anderseits alles spezifisch Medizinische fehlt, ist ebensowenig wie bei Platon an
hippokratische Herkunft zu denken.

Nahe mit Isokrates und den Arzten verwandt ist in diesem Punkte ferner das
6. Kapitel der Dissoi Logoi, die in ihrer Grundkonzeption letztlich auf Protagoras
zuriickgehen und — bei aller Primitivitit der Durchfiihrung — am ehesten eine
Vorstellung von Aufbau und Argumentationsweise einer sophistischen Epideixis
vermitteln konnen und die anderseits von sokratischen Einfliissen durchaus frei
sind™,

Auch allgemeine Erwigungen weisen in dieselbe Richtung. Es liegt von vorne-
herein nahe, daBl die Frage nach dem Techne-Charakter erst sekundir auf eine
Einzelwissenschaft wie die Medizin angewendet wurde. Bevor ein Modell wissen-
schaftlichen Verfahrens an sich aufgestellt war, an dem sich die einzelnen Téyvae
messen lieBen, hatte die Medizin keinen AnlaB3, ihren technischen Charakter nach-
zuweisen!®, Dagegen mufllte sich das Problem den Sophisten, d. h. im Sinne der
Zeit all denen, die ein neuartiges Wissen oder Konnen gegen Geld zu vermitteln
sich anerboten, von verschiedenen Seiten her stellen:

Innerhalb der kulturgeschichtlichen Spekulation, wie sie fiir Protagoras be-
zeugt ist, filhrte die Frage nach der Sonderstellung des Menschen, die zuerst
Anaxagoras aufgeworfen zu haben scheint?®, notwendig auf das Phéinomen der
Techne, die den Menschen vom Tier unterscheidet oder deren Auftreten eine Stufe
innerhalb seiner Geschichte bedeutet!”. In diesen Rahmen lie8 sich die eigene Lehr-
praxis der Sophisten einordnen, die sich auf den Satz stiitzt, da dem Menschen
in der Techne das einzige zuverldssige Mittel gegeben sei, sich gegen die unberechen-
baren Michte der Tyche zu behaupten?®, insbesondere in jenen Extremsituationen,
wo seine physische oder materielle Existenz unmittelbar bedroht ist. Es ist deshalb

14 Y85 ¢, 90. Die vermeintlichen sokratischen Einfliisse, die A. E. Taylor, Varia Socratica
(Oxford 1911) 91-128 und W. Kranz, Hermes 72 (1937) 227-232 annehmen zu miissen glau-
ben, erklaren sich aus der sophistischen Techne-Konzeption, wie sich im folgenden ergeben
wird. Vgl. auch Gaiser (oben Anm. 5) 52-59.

18 Dall VM sich mit Forderungen auseinandersetzt, die von einer iiber der Fachwissen-
schaft stehenden Instanz aus an die Techne erhoben wurden, hat Diller (oben Anm. 9)
hervorgehoben, nur ist diese Instanz kaum in Platon zu suchen. Von anderem Ausgangs-
punkt her ist M. Fuhrmann, Das systematische Lehrbuch (Gottingen 1960) 123-144 zum
Ergebnis gekommen, daBl noch das formallogische Riistzeug der technischen Handbiicher
des 4. Jahrhunderts nicht von Sokrates-Platon, sondern aus der (eleatisch bestimmten)
Sophistik stammt.

16 8§ 59 A 102; B 21b. Die seit dem Hellenismus geliufige Scheidung der Tiere vom
Menschen als dloya ist vorplatonisch. Der Begriff diloyow, der bei Platon (Prot. 321 C) und
bei Xenophon (Hier. 7, 3) in diesem Sinne je einmal erscheint, auch bei Aristoteles selten
ist (KN 1172 b 10 anscheinend nach Eudoxos), diirfte auf Protagoras zuriickgehen. Der
Wortlaut von Demokrit B 164 ist kaum authentisch.

17 Aesch. Prom. 447ff.; Anaxagoras (s. Anm. 16); Archelaos VS 60 A 4, 6; Soph. Ant.
332-364; Eur. Suppl. 207-213; Plat. Prot. 321 C-322 B u. a. bei W. Theiler, Zur Gesch. d.
teleol. Naturbetrachtung bis auf Aristoteles (Diss. Basel 1925) 38£f.; Joos, Diss. (oben Anm. 11)
24 ff.

18 Die Gegeniiberstellung von Techne und Tyche beim Gorgianer Polos (Plat. Gorg.
448 C; danach Aristot. Met. 1, 981 a 1{f.); Eur. I.T. 89; Agathon fr. 8 N2. Weiteres bei
Th. Gomperz (oben Anm. 9) 109 und W. Nestle, Hermes 73 (1938) 111f.; vgl. Capelle (oben
Anm. 9) 265, F. Wehrli, AAOF BIQXAX (Leipzig 1931) 64-66 und Joos (oben Anm. 11).




Eine vorplatonische Theorie der 7éyrn 109

kaum ein Zufall der Uberlieferung, wenn unter den Gebieten, die von copioral
verschiedenster Observanz in Vortrigen und Schriften als 7éyvat angepriesen wur-
den, gerade Medizin und (dikanische) Rhetorik, Kriegskunst (Waffenhandhabung,
Taktik, Reitkunst u. 4.) und Okonomik (in einer auf Grundbesitz und Urproduk-
tion beruhenden Wirtschaft vornehmlich in Form des Landbaus) im Vordergrund
stehen, d. h. jene Kiinste, die Leben und biirgerliche Existenz zu sichern und im
Falle duBerster Gefihrdung zu retten versprechen?®.

Der sprachliche Befund gibt ein d&hnliches Bild: Die in gefahrlichen Lagen unter
Umstédnden lebensentscheidenden Kiinste des Sehers, des Arztes und des Seemanns
(pavTen), iateun] und ravrie]) sind — neben der seit Pindar belegten povau) — die
dltesten Beispiele von 7éyva, fiir welche die spiiter reichwuchernde Bezeichnungs-
weise des substantivierten Adjektivs auf -w begegnet®. Es sind iibrigens diesel-

19 Aristophanes (Ran. 10301f.) preist die alten Dichter als Erfinder von Medizin, Mantik,
Ackerbau und Kriegskunst. — Eine vollstindige Zusammenstellung der fiir den miindlichen
und schriftlichen Unterricht der Sophisten bezeugten zéyvac scheint zu fehlen. Einiges bei
A. Espinas, Arch. f. Gesch. d. Philos. 6 (1893) 491ff.; Th. Gomperz, Griech. Denker 1%
(Berlin 1922) 321 Anm. 1; W. Nestle, Vom Mythos zum Logos® (Stuttgart 1942) 488ff.;
Festugiére (oben Anm. 9) 32. (U. v. Wilamowitz, Kinleitung in d. griech. Tragidie* [Berlin
1921] 20 Anm. 34 hat technische Handbiicher den Sophisten kaum zu Recht abgesprochen
und ihr Aufkommen erst um 400 v. Chr. angesetzt. Die Grundziige der spatern Techne-
Schriften sucht Fuhrmann [oben Anm. 15] zu rekonstruieren). Die téyva:, die in solcher
_ Weise gelehrt wurden, waren zweifellos vielfaltiger, als die literarischen Zeugnisse erkennen
lagsen. Da solche Literatur ihrem Wesen nach kurzlebig und von neuen Einsichten der
Praxis bald iiberholt war, hat sie sich nur erhalten, wo sie unter einem beriihmten Namen
(wie Hippokrates, Demokrit oder Xenophon) iiberliefert wurde oder in eine spatere Lehr-
sammlung (wie der Taktiker Aeneas) geriet. — Von den im Text angefiihrten Gebieten be-
diirfen Medizin und Rhetorik keiner Belege. Als Lehrer der Hoplomachie nennt Platon
Stesileos (Lach. 182 C) sowie Euthydem und Dionysodor (Euthyd. 271 B-D); bei Xeno-
phon (Mem. 3, 1, 1. 5) ist Dionysodor Lehrer der Taktik, ferner lehrte Phalinos am Perser-
hof Hoplomachie und Taktik (Anab. 2, 1, 7). Bestimmt sind einzelne unter oder neben diesen
Sophisten auch mit schriftlichen Téyva: Taxtixal hervorgetreten, wie die Uberlieferung u. a.
Demokrit ein zaxTixdy und ein dnAopayexdy zuschreibt (V.S 68 B 28 b. c). Aeneas setzt der-
artige Schriften bereits voraus; seine mogigrix) und seine magaoxevactixy Pifiloc weisen
auf dieselbe Gliederung des Gesamtgebiets, die Xen. Mem. 3, 1, 6 zugrunde legt. Anderes
lieBe sich aus einem sorgfaltigen Vergleich mit Xenophon unter Beizug der spiatern Taktiker
wiedergewinnen. ITepl immixfic schrieb vor Xenophon der Athener Simon (Xen. Eg. 1, 1).
Auch Xenophons Oeconomicus muB jiinger sein als derjenige des Antisthenes (D.L. 6, 16),
der seinerseits kaum die Gattung eroffnete, sondern bereits sokratisch-kynische Umgestal-
tung einer éltern sophistischen Techne gewesen sein diirfte: der Anspruch der Sophisten,
eine bessere Hausverwaltung zu lehren, ist fiir Protagoras bezeugt (Plat. Prot. 318 D), und
Aristophanes (Ran. 975-977) legt ihn dem ‘Volksaufklarer’ Euripides in den Mund. Altere
Schriften iiber Ackerbau kennen Xen. Oec. 16, 1, der ps.plat. Minos 316 E und Aristot.
Pol. 1, 1258 b 39; diejenige eines Leophanes, den Aetius (Plac. 420, 7 D.) zwischen Anaxa-
goras-Parmenides und Leukipp erwiihnt, hat noch Theophrast benutzt (W. Kroll, RE s.v.
Leophanes) ; die I'swpyixd Demokrits, deren Unechtheit M. Wellmann, Abh. Berl. Ak, 1921,
4 zu erweisen gesucht hat, wiirden sich gut in diesen Rahmen fiigen.

20 yovoixd): seit Pind. OL. 1, 15. uavrixr: Aesch. nur Prom. 484 (dagegen fr. 350, 6 mit Zu-
satz téyvn); Soph. Ant. 1034 ; Hdt. 2, 49. 83 u. 6. (bei Homer und Pindar dafiir uavroodvn);
inrouxn: Hdt. 2, 84; 3, 129, dann im Corpus Hippocraticum: De arte 1; Acut. 8; VM 1.
vavtixrj: Hdt. 8, 1. Sicher im 5. Jahrhundert belegt ist meines Wissens auflerdem nur noch
inmser) (Ar. Nub. 27). Hipp. Fract. 2 bringt dazu zofiuxij; doch sind die beiden chirurgischen
Hauptschriften des Corpus, Fract. und Art., nach Lehre, Wortschatz und Stil kaum vor
400 entstanden. — Alter und Sonderstellung der angefiihrten Kiinste ist auch dadurch her-
vorgehoben, daB Apollon die meisten iibt und schiitzt; vgl. Gal. Protrept. 1 und unten
Anm. 104. — Selbstverstindlich sind die zahlreichen Neubelege fiir Kiinste auf -}, die
Platon bietet, vielfach Bildungen der Sophistik, deren Vorliebe fiir Adjektive auf -ixdg

Klssgisch-philologisches
Seminar dor Universitit
ZURICH




110 Felix Heinimann

ben, die schon Solon in der Musenelegie anfiihrt — neben andern und natiirlich
noch nicht mit dieser neuartigen Benennung?'. Wihrend Solon sie in seiner noch
untechnischen Denkweise unter die vergeblichen Hoffnungen und Miihen des
Menschen um Erfolg einordnet, werden sie fiir die Sophisten zu den Musterfillen
rationalen Ko6nnens, mit dessen Hilfe der Mensch die ihn bedrohenden Michte
bewiiltigt und seine Umwelt sich verfiigbar macht. Die Mantik behilt dabei aller-
dings — dhnlich wie die yovouxs)— immer eine Sonderstellung, weil die mitwirkende
Inspiration, der Bezug zum Gottlichen, die rationale Konzeption durchbricht??,
Arzt und Steuermann sind dagegen von nun an die Modelle, die im Streit um das
Wesen der Techne — neben Landbau und Kriegskunst — immer wieder heran-
gezogen werden, weil man in ihnen die Funktion der Techne, Leben zu erhalten
und zu retten, besonders rein verkérpert sah. Mit dem Beispiel des Steuermanns
erhellt daher schon VM die Schwierigkeit drztlichen Handelns, bei dem ein Kunst-
fehler, wie auf dem Schiff im Sturm, unmittelbar verderbliche Folgen hat23.
SchlieBlich hat der Sophist — und das diirfte nicht der letzte AnstoB dazu ge-
wesen sein, den Begriff der Techne scharf zu fassen — vor allem auch seinen eigenen
Beruf, die copiotixr), zu begriinden und zu rechtfertigen und ebenso die allen ge-
nannten zéyva: iibergeordnete Gesamtkunst, die zuerst Protagoras zu lehren sich
anheischig machte, die moditixs) Téyvy?. Wie man beobachtet hat, laufen die bei
Platon und Xenophon nachgebildeten oder bezeugten Epideixen von Sophisten
des 5. Jahrhunderts ebenso wie die erhaltenen Programmschriften ihrer Schiiler
Alkidamas und Isokrates alle darauf hinaus, in Auseinandersetzung mit Gegnern

Aristophanes (Eq. 1378ff.) verspottet. Gute Ubersicht bei A. Ammann, -ixdc bei Platon
(Diss. Bern 1953). So mag insbesondere Ikkos von Tarent oder Herodikos von Selymbria
die neue Kunst der distetisch geregelten Leibesiibungen schon als yvuvaotixij bezeichnet
haben: Plat. Prot. 316 DE, vgl. Aristoph. Vesp. 1212 und J. Jiithner, Philostratos iiber
Gymnastik (Leipzig 1909) 8ff.

21 fr. 1, 431f., wo auflerdem Bauer und Handwerker genannt sind. Schon ¢ 383-385 sind
Seher, Arzt, Singer und Zimmermann (zu denen t 135 noch der »#jové tritt) als dnutocoyol
zusammengefallt; vgl. dazu die einleuchtende Deutung von K. Murakawa, Historia 6
(1957) 385—415. Auf die hesiodisch lehrhafte Nestorrede ¥ 315-18, die den Erfolg von Baum-
faller, Steuermann und Wagenlenker in schon ganz technisch anmutender Betrachtungs-
weise auf u#jric zuriickfiihrt, macht mich Professor Von der Miihll aufmerksam, dem ich
auch fiir andere hilfreiche Hinweise zu herzlichem Dank verpflichtet bin.

22 Dazu unten S. 128f.

23 Hipp. VM 9 (41, 25ff. CMG). Zum Satz xai yag éxeivor, Stav év yalijvn xvfepvdvreg
auagrdvmow, od xarapavées eiolv vgl. Sen. Ep. 85, 34 (auch im Techne-Zusammenhang,
vgl. unten Anm. 67): trangquillo enim, ut atunt, quilibet gubernator est (sicher nicht rémischer
.Herkunft, wie u. a. das Fehlen von Parallelen bei A. Otto, Sprichwirter der Rimer [Leipzig
1890] 156 erweist).

24 Plat. Prof, 319 A. Obwohl der Wortlaut nicht eben dafiir spricht, kann der Begriff
auf Protagoras selbst zuriickgehen. Er scheint bei Plut. Adv., Col. 32, 1126 A fiir Demokrit
bezeugt (nach der doch wohl notwendigen Emendation Reiskes; gegen sie verteidigt
R. Westman, Plutarchs Schrift gegen Kolotes [Diss. Helsingfors 1955] 263-265 im "An-
schlu an Cataudella, Maia 2 [1949] 268-273 die Uberlieferung modepuxny Téyvny mit er-
wigenswerten Griinden, bleibt aber in seiner Neubearbeitung von Pohlenz’ Teubneriana
Plutarchs VI 2 [Leipzig 1959] bei Reiskes Text). Was die moAdizisxs) téyvy im sophistischen
Unterricht etwa umfassen konnte, mag man aus Xen. Mem. 3, 6 entnehmen, wo die Uber-
einstimmung der meisten Themen und ihrer Folge mit Arist. Rhet. 1, 4 und — bei anderer
Folge — mit Anaxim. Rhet. 2 (10, 16ff. Sp.) auf ein alteres (rhetorisches ?) Handbuch weist;




Eine vorplatonische Theorie der 7€y 111

oder in reiner Protreptik den eigenen Unterricht zu empfehlen?: so Protagoras’
Rede im gleichnamigen Dialog Platons und die Apologie fiir ihn im Thetitet?,
auch der sogenannte Troikos Dialogos des Hippias?” und Prodikos’ Geschichte
von Herakles am Scheideweg?. Auf die Frage der Lehrbarkeit von copia und dgezr
und auf praktische Probleme der moAiTix?) véxyn und des Unterrichts in Rhetorik,
Dialektik und Mnemonik gehen auch die Dissoi Logoi aus. Wenn gerade in dieser
Schrift, die den anzusetzenden sophistischen am néchsten steht, wie in der hippo-
kratischen De arte und dann wieder bei Isokrates und Alkidamas, das Problem
der Techne miterértert wird, so darf man annehmen, dall es seinen festen Platz
in derartigen programmatischen Ankiindigungen hatte, die versuchten, in Ausein-
andersetzung mit den Konkurrenten Schiiler fiir den eigenen Unterricht bzw.
Patienten fiir die eigene Praxis zu gewinnen.

Alle diese Verteidigungen der eigenen Kunst sind indes nur zu verstehen, wenn
ihnen ein Angriff vorausgegangen ist, der grundsitzlich die an eine Techne zu
stellenden Anforderungen erdrterte und sie allen oder einzelnen der bestehenden
Kiinste absprach. Einen solchen Angriff auf die zéyrat schlechthin erwihnt De arte
(1: 9, 2-18 CMG). Ferner ist in den Anfangskapiteln des ersten Buches Ilegi vovowv
eine eigentliche Anweisung erhalten, welche Punkte man in einer dvridoyin megl
ifjoog beriicksichtigen und behandeln solle?. Sie empfiehlt unter anderm, zur Ver-
teidigung die Verhéltnisse in den andern 7éyvat heranzuziehen. Das setzt wiederum
— wie iibrigens schon die Existenz einer solchen Anweisung an sich — systematische,
d. h. zweifellos literarisch verbreitete Angriffe auf verschiedene Kiinste voraus.

Fragt man nach diesem Ausgangspunkt der ganzen Diskussion, so wird man
ihn — auch wenn sich angesichts der fragmentarischen Nachrichten iiber die So-
phistik wenig Sicheres sagen 148t — doch mit einiger Zuversicht in den von Platon
genannten ITowraydpeta mepl e mdAng xai tdy dAAwy Teyvdy vermuten diirfen, die,
allgemein verbreitet, lehrten mepi maodwy re xai xava piay éxdorny téxym, & Ot
7po¢ Exactov avTov Tov dnutoveyoy dvtemeiv®, Platon fiithrt diese Schrift als Bei-

vgl. P. Wendland, Arazimenes v. Lampsakos (Berlin 1905) 65-70 und H. Ryffel, META-
BOAH ITOAITEIQN (Bern 1949) 244 f.

25 Vgl. etwa W. Steidle, Hermes 80 (1952) 259; Gaiser (oben Anm. 5) 33-64; fiir Prota-
goras auch meine Bemerkungen in: Nomos und Physis (Basel 1945) 116-119.

26 Plat. Prot. 320 C-328 D; T'heaet. 166 D-167 D.

27 Plat. Hipp. mai. 286 A (=V8 86 A 9. B 5). Der Titel ist von Philostrat, Vit. soph.
11, 4 aus Platon herausgesponnen, besagt daher nichts iiber die literarische Form (R. Hir-
zel Der Dialog 1 [Leipzig 1895] 59f.).

28 Xen. Mem. 2, 1, 21-34.

2 Hipp. Morb. 1- 10 (6, 140—158 L.); vgl. L. Edelstein, ITepi Géowv und die Sammlung der
hippokr. Schriften, Problemata 4 (Berlin 1931) 104ff.

30 Plat. Soph. 232 D (=V5S 80 B 8, dazu die Anm. von Diels). Die sprachlich natiirliche
Auffassung von Th. Gomperz, der in der 1. Auflage seiner Apologie der Heilkunst 181f.
avtor Tov dnuiovgydy als Subjekt zu dvriAdyervy gefaBt hatte, wird — wie auch Gomperz in
der 2. Auflage 169 seinen Kritikern zugab — durch den Sachzusammenhang ausgeschlossen.
Doch ist die Alternativlosung, mpds éxactov adrdy Tov Snuiovgydy zusammenzunehmen,
sprachlich so hart, daB man die Tilgung von adrov erwigt. — Der Ringkampf stand ver-
mutlich deshalb an der Spitze der protagoreischen Abhandlung, weil sich daran das morali-
sche Problem entwickeln lie, ob und unter welchen Umstinden Tauschung in einer Techne
zulédssig sei. Es ist unter anderm Ar. Eq. 1238f.; Thue. 5, 9, 5; Diss. Log. 3, 11f.; Xen. Cyr.




112 Felix Heinimann

spiel fiir die avridoyinn Téxyn der Sophisten an. Sie diirfte einen Teil der "Ayze-
Aoyiae gebildet haben, die nach dem Schriftenverzeichnis zwei Biicher umfaf3ten3L,
Dieser Grundzug wiirde erkldren, warum in den nachher anzufiihrenden Zeugnissen
der sophistischen Wissenschaftslehre der Techne-Charakter der einzelnen Diszi-
plinen nicht sachlich dargestellt, sondern in Form von Streitschriften oder von
eigentlichen diocol Adyor bestritten bzw. verteidigt wird. Das gilt schon fiir die
beiden &ltesten hippokratischen Abhandlungen zum Thema, De arte und De
vetere medicina, die beide noch im 5. Jahrhundert v. Chr. verfa3t sein diirften32,

1, 6, 31f. erwidhnt oder erdrtert. Noch Philodem, Rhet. 2 (Suppl. p. 23, 1 Sudh.) kennt aus
derselben Diskussion — vgl. dazu unten S. 115 Anm. 44 — den Begriff novnoedeodar Teyvinds
oder (Suppl. p. 30, 12f., vgl. 37, 4f.) évedpedoal Twa movnpds als ein Teyvixdv. Aus dieser
auf Protagoras zuriickgehenden Erorterung geht die These der spiatern Techne-Kritik her-
vor (die von Platons Stellung zur Rhetorik im Gorgias mitbestimmt ist) oddepia mepl pevdos
lovavar tégvn (Sext. Math. 2, 68, vgl. Quint. 2, 17, 18). Die verwandte Frage der dixaia
andry in der Kunst hat im AnschluBl daran Gorgias (bei Plut. Mor. 348 C = VS 82 B 23)
aufgeworfen. — Sollte in der unklaren und verdorbenen Notiz Ps. Gal. Hist. philos. 3 (p. 601
Dozxogr.), wonach Protagoras cvatdrng T@v xard gilocopiav teyvdv war (so cod. A; ovve-
otrjoaro T Tis Qriocopiag Téyvyy B; dizit philosophiam artem [versio Nicolai Rhegini]),
eine Erinnerung an Protagoras’ Techne-Schrift stecken ? Vgl. Hippol. Philos. 20, 1 (p. 570
Dozogr.) ‘Apiototéing eic Téyvny v @rlocopiay fyayey.

31 So zuerst Diels zu V.8 80 B 8.

32 Die Entstehungszeit der beiden Schriften ist umstritten, zumal seit Diller (oben Anm. 9
und Jb. Mainz. Ak, 1959, 284) gegeniiber der iiblichen Datierung ins ausgehende 5. Jahr-
hundert (De arfe nach Gomperz: Zeit des Protagoras; VM nach H. Wanner, Studien zu
ITeol doyains Inrowxijc [Diss. Ziirich 1939] 101ff.: um 410-400, nach Festugiére [oben
Anm. 9] 59: um 430-420) den Ansatz ins 4. Jahrhundert, den F. Blass, Die att. Beredsam-
keit 12 (Leipzig 1887) 89 aus stilistischen Erwégungen vertreten hatte, wieder aufgenommen
und mit gewichtigen inhaltlichen Argumenten gestiitzt hat. Die Verteidigung der vor-
platonischen Abfassung (um 400) von V.M durch Kiihn (oben Anm. 9) 46-56 geht auf die
entscheidende sprachliche Seite der Frage nicht ein. Ich muBl mich mit einigen Andeutun-
gen begniigen (vgl. zu V.M auch unten Anm. 50) und hoffe, in anderem Zusammenhang
auf die Chronologie des Corpus Hippocraticum zuriickzukommen: 1. Fiir den Stil von
De arte ist auf die Erwigungen von H. Diels, Hermes 48 (1913) 390 und auf die eingehenden
Untersuchungen von Th. Gomperz zu verweisen, der das Vokabular aus der Literatur des
5. Jahrhunderts belegt und fiir die Periodik als néchste Parallele Antiphon heranzieht.
Der EinfluB der attischen Sophistik ist unverkennbar, etwa in der Antithese odala — dvoua
(zuerst Eur. Herc. 337). Fiir Frithabfassung spricht ferner unter anderm die unterminologi-
sche 'Verwendung von dyyeia fiir ‘Kérperhohlrdaume’, da sich das Wort seit der Mitte des
4. Jahrhunderts im terminologischen Sinn der ‘Blutgefifle’ durchgesetzt hat: so Morb.
4, 37; Vict. 1, 36; Epid. 6, 3, 1 (die heraklitisierenden Aphorismen von Epid. 6 sind im
Unterschied zu den andern Teilen von Epid. 2-4-6, die K. Deichgraber, Abh. Berl. Ak.
1933, 3, 24ff. in den Beginn des 4. Jahrhunderts setzt, kaum vor 350 abgefafit); ebenso
die noch bewullte Metapher in uiic ‘Muskel’ (10: 15, 21 CMG ocdoxa megipegéa, My uiv
xaléovot), das schon in De articulis und De fracturis selbstverstandlicher t. t. ist. 2. V.M ist
im Wortschatz, wie Diller betont hat, stirker attisch beeinfluBt. So sind anscheinend
auflerhalb VM nur attisch nachgewiesen: cuoldoyovuévws (5: 39, 7 CM@G), dddeoic (6:
40, 2), mpayuaveia (7: 40, 22), xaxonddea (10: 42, 11), veavixds ‘heftig’ (16: 48, 15; von
Kithn 17 miBverstanden), dxptf7jc-dxpifere (mehrmals; es ist spiater auf diesen fiir die
Methodologie wichtigen Begriff zuriickzukommen), auch argumentierendes d7%mov (mehr-
mals, auch Hipp. Flat. 11: 99, 11 einmal) und dialogisches oluac uév in der Antwort (11:
43, 11; 24: 55, 10). Auch wenn man die verlorene sophistische Literatur, von deren Sprache
wir zu wenig wissen, nicht in Rechnung stellt, lassen sich indes alle die angefiihrten Aus-
driicke in vorplatonischer Prosa (Antiphon, Andokides, Thukydides) oder Komédie nach-
weisen (auBer mpayuareia, das neben dem herodoteischen mpayuarsiecdar keine Schwierig-
keit macht). Die in Lehre, Denkweise und Stil sehr engen Beziehungen von VM zu De
victu acutorum (vgl. C. Fredrich, Hippokrat. Untersuchungen [Berlin 1899] 36, ferner
Wanner 93-99 und O. Regenbogen, Studies presented to D. M. Robinson 2 [1953] 6241f.)
und zu Anaxagoras (Heinimann, Gnomon 24 [1952] 272 und G. Vlastos, Gnomon 27 [1955]




Eine vorplatonische Theorie der téyry 113

wie dann fiir die genannte dvridoy(n in dem — vermutlich etwas jiingern — ersten
Buche De morbis.

Diese Annahme erhéilt dadurch eine zusitzliche Stiitze, daB in hellenistischer
Zeit dieselbe Frage in analogem Rahmen, im Konkurrenzkampf der Schulen, er-
ortert wird. Es ist bekannt, wie spdtestens seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. die
Philosophenschulen aller Richtungen, teils untereinander, teils in gemeinsamer
Front gegen die Redelehrer, einen wortreichen Streit um den Bildungswert, und
das heilt in griechischer Sicht zugleich um die Technizitét, der Rhetorik gefiihrt
haben33, Seine Akten liegen in Philodem ITep! gnrogixijs, bei Cicero, Quintilian und
Sextus Empiricus vor®%. Doch ist es eine ungerechtfertigte Einengung, wenn man
die Frage als Sonderangelegenheit eines einzelnen Faches betrachtet, wie man es
infolge der beherrschenden Rolle, die die Rhetorik im Erziehungssystem und daher
in der Literatur der Zeit und in unserer Uberlieferung spielt, zu tun geneigt ist.
Das ist hier ebenso wenig angebracht wie fiir die sophistische Zeit, wo man auf
Grund des im Corpus Hippocraticum einseitig erhaltenen Ausschnitts aus der
Fachliteratur die Frage fiir eine innermedizinische gehalten hat. Die Kontinuitit
der Fragestellung fuBert sich vielmehr unter anderm darin, daf} auch im Hellenis-
mus das Problem allgemein gestellt, der Techne-Charakter aller artes umstritten
ist. Wiewohl auch hier verhéltnisméBig wenig fafbar ist, geniigen die Nachrichten
doch, um die Anwendung der Frage auf die verschiedensten Gebiete zu belegen:
Die skeptische Akademie bestreitet und die Stoiker weisen nach, daf die Mantik
eine Techne sei®®; der Epikureer Bromios (1. Jahrhundert v. Chr.) untersucht, i
7] lavouxn) Téxvn nal el 1) yoaupatix), mpodeic 68 xal ei 1) grroguxn Téxyyne; Philodem
stellt die Frage, vis olxovouia téygvy xal tic od téxvy®; Varro priift, ob die agri-
cultura eine ars sei®®; Lukian kann im Parasiten den parodierenden Nachweis
67 Anm. 2) schlieBen Dillers Spiatansatz um 355 praktisch aus. Dal im Gedanklichen nichts
dafiir spricht, sokratischen oder gar platonischen Einflul anzunehmen, wird sich im folgen-
den aus der Rekonstruktion der sophistischen Techne-Lehre ergeben.

33 T.. Radermacher bei Sudhaus, Philodems Rhetorik, Supplement (Leipzig 1895) IX bis
XXVI; H. von Arnim, Dio von Prusa (Berlin 1898) 88ff.; I. Wehrli, Die Schule des Aristo-
teles, H. 10 (Basel 1959) 69£f. zu Kritolaos fr. 25-34. F. Solmsen, Die Entwicklung d. aristot.
Logik w. Rhetorik (Berlin 1929) 200f. zeigt die Kontinuitit der Problemstellung von Platons
Gorgias iiber Aristoteles’ Gryllos und Epikur zu den Stoikern; danach wiren die entscheiden-
den Argumente zuerst von Aristoteles sauber herausgearbeitet worden.

34 Die wichtigsten Parallelen hat Radermacher (oben Anm. 33) zusammengestellt und
erneut H. M. Hubbell, Transactions of the Connecticut Acad. 23 (1920) 364ff. erortert;
vgl. auch unten 8. 123. Cicero deutet die Frage De or. 1, 90-109 nur kurz an. Der Kreis
seiner romischen, ganz auf die politisch-rednerische Praxis ausgerichteten Unterredner ver-
bietet ihm, eine solche quaestiuncula fiir Graeculi otiost et loguaces (§ 102) systematisch zu
behandeln (dazu W. Steidle, Mus. Helv. 9 [1952] 20{.); schulméBiger ist sie De inv. 1, 2. 5
beriicksichtigt.

3BD.L. 7, 149 (SVF 2 fr. 1192); dazu unten S. 128f. und R. Philippson, Phil.
Wochenschr. 42 (1922) 102ff.; Ph. H. De Lacy und E. A. De Lacy, Philodemus On Methods
of Inference, Am. Phil. Ass. Monogr. 10 (1941) 134f.

38 Philod. Rhet. 2 col. 34 (1 p. 64 = Suppl. p. 32, 21-23 Sudh.). Vgl. auch Anon. De
sublim. 2, 1. Den Vorwurf, die Grammatik sei keine Techne, suchten schon im 2. Jahr-
hundert v. Chr. Chairis und andere gegen skeptische Angriffe zu widerlegen; vgl. A. Schme-
kel, Die positive Philosophie 1 (1938) 5091.

37 Philod. Oec. col. 21, 44f. (p. 60 Jens.).
38 Varro, R.r. 1, 3, 1; vgl. H. Dahlmann, Abh. Mainz. Ak. 1953, 3, 109 mit Anm. 1.




114 Felix Heinimann

fithren, 67t téyvn 1) mapacitixr, und Sextus Empiricus befragt jedes der éyxixiia
uadijuara nach seinem Techne-Charakter.

Von groBerer Bedeutung ist eine zweite Ubereinstimmung. Nicht nur die Frage-
stellung ist im Hellenismus dieselbe, auch die Kriterien, an denen die Sophistik
die Technizitit einer Kunst maB, sind beibehalten. Wohl sind sie infolge der von
Platon ausgehenden schirfern Fassung des Begriffs der Techne, der einerseits von
bloBer éumeioia—Toif7, anderseits (zumal seit Aristoteles) von éniatriun abgegrenzt
wird, vermehrt und verfeinert. Aber die Kontinuitéit ist derart, daB die Haupt-
punkte iiber Platon hinweg mit den hippokratisch-sophistischen AuBerungen zu-
sammengehen, Uber die dazwischenliegenden Jahrhunderte ist die Tradition in
zwei Linien faBbar: einerseits in der philosophischen Wissenschaftslehre, die sich
aus den sophistischen Ansétzen entwickelt und in der Stoa scholastisch systemati-
siert hat. Davon sind auBerhalb des Corpus Platonicum und Aristotelicum abge-
sehen von einigen Definitionen wenig mehr als Schriftentitel bezeugt: Teyviw
#eyyoc und Teyvixdy tiir Speusipp?, Ilepl Téyvne fiir Xenokrates!® und Kleanthes
(Diog. Laert. 7, 174), schlieBlich fiir Chrysipp vier Biicher I1egi téyvnc xal areyviag
mpog "AptoToxpéovratl.

Es ist von vorneherein wahrscheinlich, dafl in solchen Schriften das Wesen der
Techne an sich, nicht blof das einer bestimmten Kunst wie der Rhetorik oder der
Medizin erortert wurde. Fiir Chrysipp und Speusipp geht das unmittelbar aus dem
Titel hervor. Chrysipp muB hier die in der spdtern Schullehre geltende, iiber die
Stoa hinaus anerkannte Definition der Techne festgelegt!?, ferner die Anforderun-
gen, die eine Techne zu erfiillen hatte, umschrieben und sie von untechnischen
Verfahren abgegrenzt haben. Speusipp hat vermutlich nicht nur Platons Lehre
von der Techne (etwa im AnschluB an Phileb. 55 D ff.) systematisiert, sondern
diirfte dariiber hinaus auf Protagoras zuriickgegriffen haben, mit dessen Techne-
Kritik sich Platon noch in seiner Spitzeit beschiftigte. Dafiir spricht die dem
Titel: zu entnehmende iibereinstimmende Tendenz, die allgemein anerkannten
Kiinste als untechnisch zu erweisen. AuBerdem legt eine seltsame Nachricht, wo-
nach sowohl Protagoras wie Speusipp eine Vorrichtung erfunden héitten, um Holz-

3 D. L. 4, 5. Stenzel, Speusippos, RE (1929) 1648 bezieht Teyvdv &Aeyyoc mit P. Lang,
De Speusippi Academici scriptis (Diss. Bonn 1911) 39 ohne Begriindung auf die Rhetorik,
Texvindv auf die didretische Klassifikation von 7éyvas in den “Opoca. Einleuchtend vermutet
Ph. Merlan, Philologus 103 (1959) 200 Anm. 3, bei D. L. seien zwei Schriftenkataloge
leicht abweichender Fassung durcheinander geraten, Texvdv &Aeyyos und Teymxdy meine
dieselbe Schrift.

40 D, L. 4, 13. IIegi émorrjuns (ebenda) diirfte dazu die Erganzung gebildet haben und
setzt doch wohl voraus, dal die Scheidung der beiden Wissenschaftsformen weiter durch-
gefithrt war als bei Platon; vgl. fr. 5 Heinze, dazu oben Anm. 1. Die AuBerungen Theo-
phrasts megi véywng, auf die Galen Adv. Lyc. 3, 7 anspielt, wird man in logischen Schriften
vermuten.

1 D. L. 7, 202. Vgl. auch die beiden Biicher "Ogo: oi xard tac dAiag Téyvas mpos Mryreddew-
gov (D. L. 7, 199). DaB beide Titel unter den ethischen Schriften aufgefiihrt sind, mag damit
zusammenhiingen, daB Chrysipp bei der Abgrenzung der téxvn mepl Tov fiov, zu der er die
@odvnais des Weisen erklirte (Sext. Math. 11, 200 u. 6.), besondern Anlafl hatte, die Frage
zu kliren.

42 §VF 2 fr. 93 und 95; vgl. unten S. 117.




Eine vorplatonische Theorie der zéxwn 115

lasten handlicher und leichter zu tragen, eine Beziehung der beiden nahe, die man
am ehesten in diesem Bereich suchen wird*:. Schon Diels hat vermutet — ohne die
Uberlieferung iiber Speusipp zu beriicksichtigen —, die Fabel vom erfinderischen
Lasttrager Protagoras gehe auf Vergleiche in dessen Schriften zuriick, an denen
er den Begriff der Techne klar machte*; Cronert wies ihn dazu auf Philodem hin,
der in diesem Zusammenhang fiir die gebrduchliche Katachrese des Wortes zéyv
unter anderm eben das Beispiel des kunstvollen Zusammenbindens und Tragens von
Holz anfiihrt?s. Da Schriften des Protagoras Philodem bzw. seiner unmittelbaren
Quelle kaum mehr vorlagen, wird der Vergleich durch Speusipp vermittelt sein.
Das hat dazu gefiihrt, daB das efonua spéter auch diesem zugeschrieben wurde.

Jedenfalls ist schon in den angefiihrten Titeln die Kontinuitdt der Erorterung
belegt. Sie ist auch in der andern Linie, innerhalb der Einzeldisziplinen, anzu-
nehmen. Fiir die Medizin wird sie unter anderm durch eine Schrift des Mnesitheos
Iepi véyvns (um 300 v. Chr.) bezeugt®, In der Folgezeit haben sich an der Aus-
einandersetzung um die Methode, und das heilt an der Frage nach dem Wesen
der Techne, die Richtungen der Dogmatiker und Empiriker geschieden?”. Riick-
wirts bildet die methodologische Vorrede des Diokles von Karystos zu seinen
‘Yyiewvd die Verbindung zu den Hippokratikern?®, auf deren Verhéltnis zum Empiris-
mus spéter zuriickzukommen ist. Vorerst ist nur festzuhalten, daB den Hippo-
kratikern die Scheidung Platons (Gorg. 465 A) zwischen éumetpia und téyvn un-
bekannt ist und sie ihre Kunst ebenso selbstverstindlich auf die Erfahrung auf-
bauen wie der Gorgianer Polos die Techne iiberhaupt®, ohne deshalb — wie die

43 Aristot. ITepl matdeiasc (fr. 63 R. bei D. L. 9, 53) berichtete von Protagoras: modrog
iy xalovuévny Ty, 8’ 7c Td @optia factdlovawy, efpey. Aristoteles kann das Beispiel
zur Abgrenzung von matdeic und Téyvn, memardevuévos und Teymxds herangezogen haben,
die Pol. 3, 1282 a 1-7 und Part. an. 1, 639 a 1-12 (vgl. EN 1, 1094 b 19-27) mehr ange.
deutet als ausgefiihrt ist und die schon Platon (seit Prot. 312 B), Xenophon (Mem. 4, 7, 2)
und Isokrates (12, 30) beschiftigt. Niheres zum Postulat der dxg{feia spiter. - Von Speu-
sipp sagt D. L. 4, 3: modog edgev, @ ta popuia T@v povydvaw edoyxa mowotow. Diese Fassung,
die nicht von einem Tragpolster (r4A7), sondern von einer besonders kunstvollen Anord-
nung von Holzlasten spricht, ist fiir Protagoras seit Epikur (fr. 172 Us., bes. Athen. 8,
354 C; vgl. Gell. 5, 3) bezeugt und biographisch ausgedeutet; dazu zuletzt F. Jacoby, Abh.
Berl. Ak. 1959, 3, 34 Anm. 60.

44 Diels zu VS® 2, 254, 10. Letztlich diirfte die von Epikur erzihlte — chronologisch un-
mogliche — Fabel (vgl. die vorige Anm.), der junge Protagoras sei Lasttriger gewesen und
habe durch seine Geschicklichkeit im Zusammenbinden von Holzlasten die Aufmerksam-
keit Demokrits erregt, auf eine Erfindung der Alten Komodie zuriickgehen: Eupolis scheint
in den Kdlaxes (fr. 170 [1, 305 K.], vgl. Meineke 2, 496), im AnschluB an eine AuBerung
des historischen Protagoras, zuerst die 79in (das Wort ist nach Poll. 7, 192 und 10, 39
ionisch) mit Protagoras (natiirlich noch ohne Bezug auf Demokrit, den erst Epikur hinzu-
getan haben wird) in Verbindung gebracht zu haben.

45 Philod. Rhet. 2 col. 19 (1, 43 = Suppl. 22, 19f. Sudh.) xaddneo xai &bAda cvvdeiv éviote
xai Bastdlew xal movnpedeadar Teyvixds Aéyouev. Ahnlich col. 30 (1, 59 = Suppl. 30, 12£.)
und col. 41 (1, 74 = Suppl. 37, 2-4); vgl. oben Anm. 30.

16 Gal. Adv. Lyc. 3, 7 (CMG V 10, 3, 10, 9).

47 Schon Erasistratos’ Schrift I7egl aiti@y nimmt in diesem Streit gegen den Empirismus
Stellung. K. Deichgriber, Die griech. Empirikerschule (Berlin 1930) fr. 25 und S. 278.

18 Diokles fr. 112 W. (jetzt in bereinigtem Text CMG V 4, 2, 202, 25ff.); dazu W. Jaeger,
Diokles von Karystos (Berlin 1938) 37{f.

4 Polos bei Plat. Gorg. 448 C, oben Anm, 18.




116 Felix Heinimann

spdtern Empiriker — auf Aitiologie zu verzichten3. Wenn die jeweilige philosophi-
sche Problemlage das Nachdenken der Arzte itber ihre Techne seit der Sophistik
mitbestimmt hat, so setzt sich daneben jede Generation doch zugleich auch mit
ihren Vorgéingern auseinander und wahrt so die innermedizinische Kontinuitit,
sel es in eigentlichen methodologischen Schriften oder in den Proémien der Lehr-
biicher, wie das von Hippokrates De morbis I iiber Diokles bis zu Celsus und
Galen faBibar ist. _

Noch mehr gilt das fiir die Rhetorik, wo die Kontinuitét der Fragestellung auf
Grund der durchgehenden Auseinandersetzung mit der Philosophie ohnehin be-
zeugt ist. Denn hier geht aus den erhaltenen Lehrbiichern hervor, daB das Thema,
an rhetorice ars sit, eine jener Vorfragen ist, die regelmiBig in der Einleitung ab-
zuhandeln waren’. Es begegnet aber auch auBerhalb der Rhetorik an derselben
Stelle. Wenn Varro sogar in der Einleitung seiner dialogisierten Techne De re
rustica (1, 3, 1) die Frage nicht vergiflt, ob die agricultura eine ars sei, so ist dar-
aus zu entnehmen, daB die Problemstellung zum Lehrbuchschema gehért. Uber
sie hinaus dienen aber eine Anzahl der weitern obligaten Vorfragen ebenfalls dem
Nachweis des Techne-Charakters, Wenn in der Regel eine Definition die Darstel-
lung erdffnet und ihr eine Erorterung von Ziel und Niitzlichkeit der betreffenden
Wissenschaft folgt, so steht hinter beidem das Anliegen, nachzuweisen, daf} die
Kunst den an eine Techne zu stellenden Anforderungen entspricht52,

Im einzelnen ist das nachstehend zu zeigen. Da die literarische Gattung des
Lehrbuchs spdtestens im 3. Jahrhundert v. Chr. fiir die verschiedenen Gebiete
ausgebildet vorlag, stehen auch die in der Einleitung zu behandelnden Vorfragen
mindestens seit dieser Zeit fest. Die meisten Disziplinen haben sich indes schon in
sophistischer Zeit bewuBt als solche ausgebildet, ihre Methoden und die erste
schriftliche Darstellung gefunden. So miissen sich auch grundlegende methodische
Fragen und Anforderungen innerhalb der einzelnen Gebiete von diesen Anfingen

50 DaB dunerpla und téyvy vor Platon nirgends geschieden sind, hat Capelle (oben Anm. 9)
gezeigt. Das gilt auch fiir den Autor von V.M, der in gewisser Hinsicht einem theoretischen
Empirismus am néchsten steht, aber so wenig wie ein anderer Hippokratiker daran zweifelt,
daf die Frage nach der air/a eine ebenso genuine und unerlafiliche Aufgabe der Medizin
ist. Hitte er Kenntnis von Platons neuer Abgrenzung der Techne, wie Diller (oben Anm. 9)
annimmt, so wire diese unbefangene Haltung nicht zu verstehen. Da Kiihn (oben Anm. 9)
44 den Standpunkt von V.M mit dem von Platon abgelehnten Empirismus gleichsetzt, ohne
die ganz andere Einschitzung des aitiodoyeiv zu beachten, hat er sich ein entscheidendes
Argument fiir die Datierung von V.M vor Platon entgehen lassen (vgl. oben Anm. 32).

51 Quint. 2, 17; vgl. Cic. De inwv. 1, 2 (in den Rhet. ad Her. ist die Frage wie andere rein
theoretische blof} gestreift). Quintilians Institutio, die dafiir ein besonderes Kapitel verwen-
det, entspricht allerdings nicht der Normalform des hellenistischen Lehrbuchs (Dahlmann,
Abh. Mainz. Ak. 1953, 3, 111 Anm. 2). Aber die dort behandelten Vorfragen kehren auch
in den kiirzern téyvar mehr oder weniger ausfiihrlich wieder. Vgl. zum Aufbau der Lehr-
schriften und zum Inhalt der mpofewpia J. Borner, De Quintiliani inst. orat. dispositione
(Diss. Leipzig 1911) 25 und 56-60 in Erginzung von E. Norden, Hermes 40 (1905) 5091f.,
und besonders Dahlmanns Nachweis (105ff.) einer allgemeingiiltigen Topik solcher Ein-
leitungen. Dort auch weitere Ergéinzungen zu den reichen Zusammenstellungen von
téyvat, die Norden und Boérner gegeben haben. ton]

52 Fiir die Niitzlichkeitsfrage hat diese Bedeutung auch Dahlmann (oben Anm. 51) 110
mit Anm. 1 hervorgehoben.

53 Vgl. Fuhrmann (oben Anm. 15).




Eine vorplatonische Theorie der zéyvy 117

her tradiert haben, auch wenn der nach Ausweis des Corpus Hippocraticum und
der Rhetorik des Anaximenes grofere Reichtum an literarischen Formen sich noch
nicht auf die spitern Typen des Handbuchs beschréinkte® und damit auch noch
kein Zwang der Gattung vorlag, bestimmte Themen in jedem Falle mitzubehan-
deln, wie er dann in der Spitantike besteht, wo selbst die knappsten Abrisse nicht
auf eine wenigstens stichwortartige Erwéihnung der Einleitungsfragen verzichten5s,

Wenn wir nachstehend versuchen, einige Punkte wiederzugewinnen, die nach
sophistischer Lehre fiir eine Techne konstitutiv sind, so sind dazu nur vor- bzw.
auBerplatonische AuBerungen herangezogen. Die hellenistische Diskussion, in der
der Einflu Platons und der spétern Philosophie entscheidend mitwirkt, ist dort
beniitzt, wo sie allgemeingiiltige Formulierungen gibt, die geeignet sind, die nur
in Einzelbeispielen vorliegende sophistische Lehre zu erhellen und auf das Grund-
sitzliche zuriickzufithren. Doch geschieht das nur fiir Sétze, die nicht aus Platon
entnommen oder entwickelt sein kénnen, deren Ubereinstimmung mit der sophisti-
schen Theorie daher die nachwirkende Bedeutung der vorplatonischen Gedanken
bezeugt.

Im wesentlichen lassen sich die Anforderungen, die Protagoras an eine Techne
stellt, in folgenden Punkten fassen:

1. Noch die stoische Schuldefinition téyvn éoti odornua éx xavatijpewy ovyye-
youvadudvwy mpds Tt Télog elyonorov 1@y év Td Piw®e hat zwei Merkmale bewahrt,
die schon vor Platon zur Wesensbestimmung der Techne gehorten: sie muB} ein
bestimmtes Ziel, eine bestimmte Aufgabe haben®’, und sie mul} sich damit als
niitzlich, lebensférdernd oder gar lebenserhaltend erweisen®s.

54 Norden (oben Anm. 51) 522 hat den Ursprung der von ihm postulierten Sonderform
des isagogischen Lehrbuchs in der Sophistik vermutet.

85 Ein Punkt, den man zuversichtlich auf die Sophistik zuriickfiihren darf, ist die origo
artis, die Genealogie der einzelnen Kiinste, die in den spitern Lehrschriften einen festen
Teil der Einleitung bildet. Sie konnte in der Form eines Enkomions den goéttlichen oder
heroischen Ursprung oder die Herkunft von Homer rithmen, wie das die Prolegomena der
Rhetorik (p. 19ff. R., vgl. L. Radermacher, Artium scriptores, SB Wien 227, 3 [1951]
A I-IV) oder das Proomium des ps.xenophontischen Cynegeticus tun. Sie konnte auch die
Urgeschichte der Kunst mit Wahrscheinlichkeitsargumenten erschlieBen: so V.M 3 fiir
die Medizin in einem Verfahren, das seine nichste Parallele in Thukydides’ Archdologie
hat, Quint. 3, 2 fiir die Rhetorik, mit Hinweis auf Cic. De inv. 1, 2 und Deor. 1, 33.

56 SVF 1 fr. 73; 2 fr. 93—97. Am ausfiihrlichsten sind die verschiedenen Definitionen und
Einteilungen der Techne in den Scholien zu Dion. Thrax (GG 1, 3, 108, 27-113, 13 Hilg.)
zusammengestellt.

57 Die allgemeine Formulierung Sext. Math. 2, 60 ndoa texvixy £ic mpds e Téloc Aaufd-
ver Ty dvagogdy ist in der Form stoisch, aber wie Quint. 2, 17, 22 asunt etiam omnes artes
habere finem aliquem propositum im Kern voraristotelisch; vgl. Arist. EE 1, 1218 b 20ff.
1227 a 7-18. b 25-33; EN 3, 112b 11-16; Pol. 1, 1257 b 25-28. Dagegen hat erst die
scholastische Spitzfindigkeit des spitern Hellenismus die Scheidung von télog und oxomds
durchgefiihrt, wie sie z. B. Gal. Def. med. 4 (19, 349 K.) gibt. Sextus 2, 61 bezeugt sie fiir
Ariston, den Schiiler des Kritolaos (fr. 2 Wehrli), Stob. 2, 7, 6 be (2, 76f. W.) fiir die Stoa;
vgl. M. Pohlenz, Die Stoa 2 (1949) 96. ;

58 Beide Punkte sind Plat. Rep. 1, 341 D und Charm. 165 CD schon vorausgesetzt, hier
mit der Doppelfrage ©{ yonolun éoriv; ¥l dmegydlerar; Ohne Riicksicht auf Schulgrenzen
gilt spiater die stoisch formulierte Feststellung Galens Protrept. 9 (1, 116 Marq.): dndooig
Ty émtndevudrwy odx Eote 10 Télog Puwpeléc, Tabt’ odx ciol Téyvar (vgl. auch Sext. Math.
2, 85 10 ovupéooy ... ndons téyvns év Td Plw téloc éoriv und Varro bei Cassiodor [GL 7,
213, 14] utilitatis alicuius causa omnium artium extitisse principia)., Die epikureische wie




118 Felix Heinimann

Um mit dem zweiten zu beginnen: In der sophistischen Kulturgeschichte er-
scheinen die Téyvat als das Mittel, der Menschheit zu helfen, ihre bedrohte Existenz
zu retten. Ob sie die Gabe des Prometheus gegen den Vernichtungsplan des Zeus
sind® oder ob — wie bei Anaxagoras, im platonischen Mythos des Protagoras und
bei Demokrit — hervorgehoben ist, dal die Menschen mit eigenem Zutun die natur-
gegebene Unterlegenheit gegeniiber den Tieren ausgleichen®®, immer dienen die
téyvar der owtnola der Menschheit, die ohne sie dem Untergang geweiht wireSl.

die aristotelische Definition stimmen in diesem Punkte mit der stoischen iiberein (alle drei
in den Scholien zu Dion. Thrax 108, 27-33). Daher behaupten die Vertreter der einzelnen
Téyvar den praktischen Nutzen ihrer Kunst: Die Grammatiker glauben nach Sext. 1, 270
(vgl. 6, 4) 70 frwpelic Tijc yoaupatixic xal meog eddatuoviay dvayxaiov nachweisen zu kén-
nen. Ael. Tact. 1, 7 nimmt fir die Taktik in Anspruch 7o uddnua Totro ndvrwy éoti ypsiw-
déoraroy ... mas oty dAdo Tic Hyroerar ... pddnua ... TH Pl udaliov yoewwdéoregov; Varro
R.r. 1, 2, 12 bestimmt das Telos (meta bzw. summa) der agricultura, wobei er ihr neben
utilitas auch voluptas zuschreibt (dazu unten Anm. 64). Quintilian muB, bevor er das
System der Rhetorik darstellt, in einem besondern Kapitel (2, 16) untersuchen, an utilis
ars oratoria. In derselben Tradition stehen die Artes des Celsus, die die lebensnotwendigen
Fertigkeiten der Landwirtschaft, der Medizin, der Rhetorik und der Kriegskunst lehren.
Die Ausrichtung auf die Lebenspraxis ist auch hier griechisches Erbe, nicht, wie W. Bickel,
Rh. Mus. 88 (1939) 16-18 meint, altrémische Art (vgl. dazu auch Fuhrmann [oben Anm. 15]
156). Auch wenn man den Gedanken, der die Artes des Celsus verbindet, mit W. Krenkel,
Philologus 103 (1959) 127{. schéarfer falt, dafl sie nimlich (nach Quint. 2, 15, 32 und Cels.
1, 1) alle dem Schutze des Menschen dienen, so ist in dieser Zielsetzung nur die urspriing-
liche sophistische These bewahrt, wonach die 7éyvat zur ewrnola der Menschen erfunden
wurden. Der Uberleitungssatz Cels. 1, 1 ut alimenta sanis corporibus agricultura, sic sanita -
tem aegris medicina promittit (vgl. dazu oben S. 106 Anm. 5) setzt iibrigens die bei Sext.
Math. 1, 50f. bezeugte Zweiteilung voraus, wonach die einen Kiinste, unter denen die des
Steuermanns der Musterfall ist, der efipeais Tév dperipwy, die andern, worunter die Medizin,
der &sclioig Téwv dyinodv dienen; der Ackerbau gehort zur ersten, die Kriegskunst zur
zweiten Gruppe. (Eine dhnliche Zweiteilung schon Plat. Leg. 11, 920 C-921 D; ganz an-
ders die Dreiteilung Eptnom. 974 D-976 B, die auf die zwei [demokritischen ?] Gruppen
der lebensnotwendigen — Ackerbau, Hausbau, Handwerk und Jagd — und der dem Spiel
dienenden, nachahmenden Kiinste als dritte eine Tetras von Hilfskiinsten folgen 1a8t, die
Kriegskunst, Medizin, Nautik und Rhetorik umfafit). Die Rhetorik mag Celsus als kronende
Ars beides haben umfassen lassen. Ob auch eine seiner philosophischen Schriften — daf
es mehrere waren, deutet Quint. 10, 1, 124 an und hat K. Barwick, Philologus 104 (1960)
239-246 wahrscheinlich gemacht — der Enzyklopidie angehérte, ist nicht ausgemacht. Vgl.
zuletzt H. Fuchs, RAC s.v. Enzyklopddie (1961) 510f.

5 Aesch. Prom. 226-236. 442-506; vgl. bes. wpéinua 251. 501; Plat. Prot. 320 C-322 D
(cwrnela 321 B).

8 Anaxag. VS 59 B 21b. Den Gedanken, daB der Mensch die korperliche Uberlegenheit
der Tiere durch den Geist wettmacht, spricht Euripides im A4iolos (fr. 27 N2) aus, ahnlich
der Tragiker Antiphon (fr. 4 N2): véyvy =pavotuey, dv pioer vixdueda. Auch Soph. Ant.
332-364 hebt, ohne diesen Gegensatz zu betonen, die im Kampf mit der auBermensch-
lichen Welt entscheidenden technischen Errungenschaften hervor; erst der SchluB des
Liedes, der im Kern die platonische Kritik der Techne vorwegnimmt, daB die Kunst an
sich wertneutral ist und es einzig auf ihren richtigen Gebrauch ankommt (Gorg. 456 C ff.;
Rep. 6,492/93; Phdr. 274 C-275 B u. 6.), gibt dem sophistischen éyxduiov Téxvne die sopho-
kleische Wendung. Demokrit V.S 68 B 144; vgl. B 154 und Galen, On medical experience,
ed. R. Walzer (Oxford 1944) 9, 5 S. 99. Dagegen sind die von K. Reinhardt fiir Demokrit s
Kulturentstehungslehre in Anspruch genommenen Texte (unter VS 68 B 5) nach dem
Nachweis von W. Spoerri, Spdthellenist. Berichte iiber Welt, Kultur und Gitter (Basel 1959)
132£f. hellenistische Kompilationen; wie weit unter ihren Ingredienzien auch demokriti-
sches Gut sein mag, bleibt abzukliren.

61 Vgl. Plat. Polit. 299 E ndoac ... ai téyvar mavrelds dv dndlowro fjuiv ... dote 6 Plog, dv
xal viv yalendg, eic Tov yodvov dxeivov dfiwtog yiyvorr’ dv To magdray. Der Verbesserung und
Verschonerung der Lebensbedingungen dienen die Kiinste nach der Auffassung, die vorliegt
bei Alcid. Soph. 26 Ta&v dAAwy Texvaw éni 1o Périov dyew Tov TdY dvBodmwy Blov eidiouévar
und Xen. Cyr. 7, 2, 13 ai téyvar, dc mnyds pao. Taw xaldw elvat.




Eine vorplatonische Theorie der zéyvy 119

Im einzelnen zeigt VM in kulturgeschichtlichem Zusammenhang, daB die Koch-
kunst notwendig wurde, weil der Mensch im Unterschied zu den Tieren rohe Kost
nicht ertrug, und daf man spiter die didtetische Medizin erfand, um die fiir den
Kranken immer noch zu schwere gekochte Nahrung leichter verdaulich und damit
gefahrlos und gesundheitsfordernd zu machen®. Fiir die Rhetorik nimmt Gorgias
bei Platon dieselbe lebenserhaltende Funktion in Anspruch, die er fiir die Medizin,
die Steuermannskunst oder den Geschiitzbau als selbstverstindlich voraussetzt,
in Ubereinstimmung mit einer These des historischen Gorgias, der von Palamedes
rithmt, dessen Erfindungen héitten das vorher nicht zu bewiltigende Leben fiir den
Menschen erst moglich gemacht®. Der Nachweis der Unentbehrlichkeit oder wenig-
stens des Nutzens ihrer Kunst bildete einen festen Teil der Epideixis der Sophisten.
Er entspricht ihrem allgemeinen Pragmatismus und ist — iiber den unmittelbaren
Werbezweck hinaus — mindestens bei Protagoras anscheinend auch tiefer begriin-
det, indem der Nutzen, das cvupégor — dpéAiuor, als letzter MaBstab und Wert an
die Stelle der objektiv nicht faBbaren Wahrheit tritt%,

In dieselbe Richtung fithrt die Formel, mit der das 1. Buch der hippokratischen
Epidemien das Ziel der Medizin bestimmt; nur ist ihr Anspruch, hippokratischer
Art entsprechend, bescheidener (Epid. 1, 11: 1, 190 Kw.): aoxeiy megl va voorjuara
o, dpelety 7) ur) BAarmreww. Wiewohl diese Schrift sich nicht an ein Laienpublikum,
sondern an Arzte richtet, muB die Formulierung iiber die Fachkreise hinaus ver-
breitet gewesen sein, da Thukydides sie schon vergleichsweise vom Arzt auf den
Politiker iibertragen kann®, Pointierter hebt der Autor Ilepi guody die Vorziige
der Techne fiir ihre NutznieBer hervor, indem er ihnen die Nachteile gegeniiber-
stellt, die sie dem ausiibenden zeyvizng bringt (Flat. 1, 1: 91, 2-4 CMG): eiol
Twes TOY TEyvéwy, ol Toiol udv xextnuévols elaly émimovol, Tolor 0 ypeopbrolg
SvrjioTor, xail Toior udy dnudtpow Evvdy ayalddv, Tolow 0¢ petayeipilouévols opag
Avzngal. Darin ist der Gedanke enthalten, den dann der platonische Sokrates ent-
wickelt: daB die Techne den Nutzen des ihr Anvertrauten, nicht den des Techniten

82 Hipp. VM c. 3-7, vgl. bes. 3 (38, 241.) efonrac éni 7] 100 dvipdmov vyely te xai cwrnoly
xal TPoP;]].

3 Plat. Gorg. 511 B-512 D; der Satz liegt in der Linie von Gorgias’ Denken, der Hel. 14
die Wirkung der Rede derjenigen von Medikamenten gleichsetzt. — Gorg. Palam. 30.

84 Gorgias fiilhrt Palam. 19 alle menschlichen Handlungen auf die zwei Motive zuriick,
entweder einen Vorteil zu gewinnen oder einem Nachteil zu entgehen. Zu Protagoras bei
Plat. Prot. 333 D-334 A und Theaet. 172 AB vgl. Nomos und Physis (oben Anm. 25)
116-118. 127-139. Nach Isokrates 15, 199-202 bestreiten seine Gegner den Nutzen seines
Unterrichts, um diesen so als Nicht-Techne zu erweisen. — Jiinger ist die zuerst fiir Poetik
und Rhetorik bezeugte Auffassung, sie hitten neben oder an Stelle des Nutzens der Lust
und Unterhaltung zu dienen. Sie hingt mit Demokrits Scheidung von zwei zeitlichen
Stufen in der Schopfung der Kiinste zusammen, einer ersten der lebensnotwendigen und
einer zweiten der aus dem nunmehr vorhandenen UberfluB hervorgehenden (VS 68 B
144); vgl. M. Pohlenz, NGG 1920, 142ff.; F. Wehrli, Phyllobolia Von der Miihll (Basel
1946) 10£f. Doch lieB sich der Gedanke auch nach seiner Systematisierung durch Aristot.
Met. 1, 981 a 13-20 naturgem&B nicht als Forderung auf alle Kiinste ausdehnen.

8 Thuec. 6, 14; vgl. K. Weidauer, Thukydides u. d. hippokr. Schriften (Heidelberg 1954)
72f. und zum hippokratischen Grundsatz W. Miiri, Arzt und Patient bes Hippokrates (Beil.
z. Jahresber. d. Stidt. Gymn. Bern 1936) 5-8.




120 Felix Heinimann

sucht®. Auch er erweist sich damit im Kern schon als Teil der sophistischen Kon-
zeption. Aus dieser diirfte er stammen, wenn er spéter z. B. bei Diodor begegnet,
der im Proomium den Historiographen das Verdienst zuschreibt, durch eigene
Miihen das allgemeine Wohl zu férdern, indem sie dem Publikum gefahr- und
miihelose Belehrung iiber das Zutrigliche vermitteln®’,

2. Uber die allgemeine Forderung der Niitzlichkeit hinaus ist auch der Grund-
satz, daBl jede Techne ihr ganz bestimmtes Ziel haben miisse, durch das sie sich
von andern unterscheide, schon vor Platon ausgesprochen. Die Telosbestimmun-
gen, die von verschiedenen Sophisten iiberliefert sind, haben zwar in der Regel die
Form von Werbeschlagwortern, sie setzen aber voraus, dafl die Notwendigkeit eines
{ibergeordneten Ziels erkannt und postuliert war. Man mag sogar vermuten, daf3
die Bezeichnung télo¢ dafiir schon in sophistischer Zeit geprigt worden ist. Sie
wird beim frithen Platon (Prot. 354 B; Gorg. 499 E) ganz unvermittelt und selbst-
verstindlich vorgebracht, fehlt aber in solcher Verwendung in allen spitern Dia-
logen und erscheint erst bei Aristoteles wieder — der ofter, als wir nachweisen
konnen, auf Vorplatonisches zuriickgreift®® —, um nun t. t. zu bleiben. Die Ein-
zelheiten sind im {ibrigen bekannt: eine Reihe schlagwortartiger Bezeichnungen
des Lehrziels, die bei Platon und andern fiir einzelne Sophisten bezeugt sind, stehen
sich formal als Abstraktkomposita mit - nahe: edfovAla fiir Protagoras®, edémeia
fiir Likymnios und Polos™; auch eddatuovia, von der wir freilich nicht wissen, wer
sie zuerst zum Telos erklirt hat™?*, ferner die eddvuin bzw. sdeorw oder adaufin
Demokrits™ und auch das technische Autarkieideal des Hippias” wird man davon

68 Plat. Rep. 1, 346 A-347 A; vgl. Arist. Pol. 3 1278 b 371f.

87 Zitate von Hipp. Flat. 1 finden sich von Plutarch und Lukian bis in die Spitantike;
sie sind behandelt von H. J. Frings, Sudh. Arch. 43 (1959) 1-12 und K. Schubring, Hermes
88 (1960) 451-456. Dagegen geht Diod. 1, 1, 1 nicht auf Fiaf. zuriick, sondern auf die ge-
meinsame Auffassung vom Beruf der Techne. Sie erscheint bei Sen. Ep. 85, 33ff. wieder:
die stoische 1éyvy mepl Tov Plov unterscheidet sich von den andern artes dadurch, daB sie
sowohl dem sapiens wie seiner Umwelt zugute kommt. (§ 36) gubernatoris ars alienum
bonbm est: ad eos, quos vehit, pertinet, quomodo medici ad eos, quos curat; commune bonum
est (sapientisy (add. Hense). alienum bonum, dAAéroiov dyadov, ist die Bezeichnung, mit
der Thrasymachos bei Plat. Rep. 343 C (vgl. 392 B und — wohl danach ? — Arist. Pol. 3,
1279 2 2-4; EN 5, 1130a 3. 1134 b 5) die Gerechtigkeit abwertet, wobei er den Begriff
mit T dvre als fremdes Zitat kennzeichnet. Dieser scheint zuerst von einer Kritik geprigt
worden zu sein, die gewissen 7éyvar vorwarf, sie brichten bloB den andern, nicht dem
teyvitne Nutzen. Auf welchem Wege das in die stoische Schuldiskussion bei Seneca ge-
langte, muBl offen bleiben. Fiir die Herkunft des Abschnitts ist bemerkenswert, daBl auch
der unmittelbar vorangehende Satz (§ 34) tranquillo enim, ut aiunt, quilibet gubernator est
seine nichste Parallele in Hipp. VM 9 hat (vgl. oben Anm. 23).

8 Dazu die wichtigen Ausfiithrungen von Gerh. Miiller, Mus. Helv. 17 (1960) 121ff. —
Natiirlich miilte man hier wie sonst immer auch den kaum zu bestimmenden EinfluBl der
verlorenen Sokratiker in Rechnung stellen. Doch fiihren Antisthenes, Aristipp und Eukleides
ja in noch hoherem MaBe als Platon neben sokratischen auch sophistische Anregungen fort.

8 Plat. Prot. 318 D; zum folgenden Bedeutsames bei O. Gigon, Grundprobleme der
antiken Philosophie (Bern 1959) 2561.

70 Plat. Phdr. 267 C.

708 Vgl. zuletzt W. Theiler in: Plotins Schriften, iibers. von R. Harder, Bd. Vb (Hamburg
1960) 309f. und G. Miiller (oben Anm. 68).

Y8 68A1, 45. A 166.169. B 4.

2 Plat. Hipp. min. 368 BC. Der Begriff adrdoxeia ist fiir Hippias nicht bezeugt. Bei
Demokrit, wo er zuerst erscheint (B 246, vgl. B 209. 210, etwas anders B 176), weist er in




Eine vorplatonische Theorie der téyvy 121

nicht trennen. Neben die privativ formulierte adaufin Demokrits stellt sich ferner
Antiphons GAvmia™; beide priludieren der drapaéia und Grnddeia der hellenistischen
Schulen. Wenn wir mit Recht annehmen, daBl mit der Verkiindigung eines der-
artigen Telos der Anspruch verbunden sein konnte, den Weg zum Lebensziel in
einem streng als Techne konstituierten Lehrgang zu vermitteln, so wire damit ein
vorplatonischer Ansatz zu einer systematischen Ethik gesichert. Denn von der
dltern Form parinetischer Sittenlehre in dmod7jxat unterscheidet sich philosophische
Ethik ja zunéchst dadurch, daB sie in methodischer Strenge ihre Forderungen von
einem letzten Ziel ableitet, wie es Platon zuerst im Protagoras tut, offensichtlich
in Auseinandersetzung mit Vorgingern?™®,

Umsténdlicher sind die Lehrziele von andern Sophisten formuliert: Gorgias
nennt die Rhetorik die Kunst des meliern™, Isokrates schreibt seiner Pidagogik
die Fihigkeit zu, die zum Reden Begabten zu vervollkommnen, die Unbegabten
wenigstens zu fordern?, und der Verfasser der Dissoi Logoi legt zum Abschlul
seiner Epideixis (c. 8) die Leistungen seiner Kunst gar in einer sechsteiligen Formel
dar. Der Arzt, der als wandernder Praktiker in dhnlicher Situation ist wie der
Sophist, iibernimmt von diesem die Methode, in einpréigsamer, schlagwortartiger
Knappheit zusammenzufassen, was seine Techne leisten kann8. So gibt der Hippo-
kratiker ITegi dtairng 6Eéwv seiner didtetischen Methode ein dreifaches Ziel: den
Kranken zu Gesundheit, den Gesunden zu gefestigtem Wohlergehen, den Gym-
nastiktreibenden zu guter Kondition zu verhelfen?. Damit ist die dreifache Zweck-
bestimmung der Medizin in VM verwandt (4: 38, 24f. CMG): (1} inTowen) elonra
i Tjj Tob drdodmov Vyely te xal cwtnein xai Teopi®. Ebenfalls dreiteilig ist das
Telos in De arte, wo der Verfasser die Behandlung seines eigentlichen Themas, der

die andere Richtung der geniigsamen Anspruchslosigkeit, die auf Kynismus und Epikur
vorausdeutet. Doch ist auch die Frage, ob der Einzelne autark und fiir seine Bediirfnisse
nicht auf die Fahigkeiten anderer angewiesen sei, nach Ausweis von Hdt. 1, 32, 8 (vgl.
Thue. 1, 41, 1) seit der friihen Sophistik erortert. Platon Rep. 2, 369 B ff. hat sie verneint
und daraus die Notwendigkeit der Staatsbildung abgeleitet. In diese Linie mul3 das Epan-
gelma des Hippias gehoren, das doch wohl mehr war als eine propagandistische Sensation.,

3 V8 87 A 6: téxvny dlvniag ovweorrioaro. Vgl. dazu W. Nestle (oben Anm. 19) 379f.
578. R. Kassel, Untersuchungen zur griech. u. rém. Konsolationsliteratur (Miinchen 1958) 91.
mochte darin eine Frithform der consolatio sehen.

"3a Dazu Gigon (oben Anm., 69) 34 ff.

4 Plat. Phil. 58 A und Gorg. 453 A sind in der Formulierung platonisch. Aus der Be-
stimmung, die Gorgias Hel. 8 und 13 von der ddvauic des Logos gibt, geht indes hervor,
daB sie der Sache nach auf Gorgias zuriickgehen. Der umstindliche Weg, den Sokrates
im Gorgias braucht, um den Rhetor schlieBlich zur Definition seiner Kunst zu bringen, ist
methodisch bedingt und schlieBt jedenfalls nicht aus, dall der historische Gorgias die
Leistung seiner Techne zu bestimmen und anzupreisen wullte.

5 Tsoc. 13, 14£.; vgl. Hipp. De arte 3 (unten Anm. 79).

76 Diese sozialen Voraussetzungen der drztlichen Berufsausiibung hat L. Edelstein (oben
Anm. 29) besonders 89-110 zum Verstindnis der hippokratischen Literatur herangezogen.

77 Hipp. Acut. 9 (1, 113 Kw.) 7oiot vocéovor maow & vyelny uéya v ddvarar xai roiow
Ypaivovary & dopdleiay xai Toiow doxéovowy & edekiny xal éc 8 Ti Exaarog édéAet.

8 Die Ahnlichkeit bestidtigt die (oben Anm. 32 betonte) nahe Verwandtschaft von Acut.
und VM, die in Stil, Wortschatz und wissenschaftlicher Haltung zum Ausdruck kommt.
Beide Schriften miissen ungefihr gleichzeitig in derselben Schule — wenn auch kaum vom
selben Verfasser — entstanden sein.

8 Museum Helveticum




122 Felix Heinimann

Verteidigung der Medizin, mit einer als Definition angekiindigten Zielbestimmung
erdffnet™: Aufgabe seiner Kunst sei es, die Kranken géinzlich von ihren Leiden zu
befreien, die Heftigkeit der Krankheiten zu lindern und sich nicht an hoffnungs-
losen Fillen zu versuchen.

Bemerkenswert ist an dieser Zielsetzung (wie an der obengenannten des Isokra-
tes) die Einschrinkung, die von vorneherein damit rechnet, da das eigentlich
Erstrebte, den Patienten gesund bzw. den Schiiler zum vollkommenen Redner zu
machen, nicht immer gelingt, und die fiir diese Félle eine bescheidenere Alternativ-
16sung vorsieht®?, Isokrates begriindet sie damit, dal die Kunst an der Physis
ihre Grenze finde, wie er iiberhaupt die drei Bildungsfaktoren Begabung, Ubung und
Belehrung, die vor ihm Protagoras als unerldfllich bezeichnet zu haben scheint®!,
in dieser absteigenden Folge bewertet. Die Einsicht des Hippokratikers, daB die
Medizin nicht allméchtig sei, mag banaler erscheinen (vgl. auch Soph. Ant. 3611.).
Fiir die Folgezeit gehort solches Wissen um die Grenzen der Kunst jedenfalls zu
den Kennzeichen des vollkommenen Arztes. Herophilos definiert diesen als den
Mann, der imstande sei, zwischen Moglichem und Unméglichem zu scheiden®?,
und dieselbe Bestimmung wendet Platon auf Steuermann und Arzt an®.

Parallel zu dieser neuen Zielsetzung der Medizin, die nicht schlechthin Heilung
des Patienten, sondern richtige Behandlung, d. h. unter Umsténden bloBe Linde-
rung der Leiden oder gar Verzicht auf jede Behandlung fordert, hat die Rhetorik
im 4. Jahrhundert das urspriingliche Telos des Gorgias, die Gewinnung des Hérers
(rwetdew), durch das bescheidenere des &b Aéyew ersetzt, das sich auch im Falle des
politischen oder gerichtlichen Mierfolges erreichen lieB8. Zu dieser Neufassung
haben vor allem die gleich zu besprechenden Einwéinde gegen den Techne-Charak-
ter der Rhetorik beigetragen. Daneben hat offenbar auch der Vorwurf Platons

"® Hipp. De arte 3 (10, 19£f.) ngwrov ye &ogtsvpac é vo,u[Cw Inrgmﬁv elvar - ©d &) mdumay
a:mMao'aew T@Y voasdwaw ToUg xaudrovs xal TaY voan,uataw Tag a«poégorntag aupiivery
xal T i) Eyyepéewy Toiol xexparnuévors Ymo TAY voonudrwy eiddrag, bti mdvra ddvvarel
inrounn) émavogdododar (zu Uberlieferung und Textgestaltung H. Diels, Hermes 48 [1913]
390-395). — Auch der Taktiker Aeneas hat nach dem Zeugnis Aelians Tact. 3, 4 eine Defi-
nition der zaxtix1 gegeben, zweifellos am Anfang einer seiner verlorenen 'réxvac, eine wert-
volle Bestétigung fiir den sophistischen Brauch solchen Beginns, zu dem allgemein M. Fuhr-
mann (oben Anm. 15) 126 Anm. 6 zu vergleichen ist. Die Proémientopik der Lehrschriften
sophistischer Zeit, deren #ltestes Beispiel aulerhalb der Hippocratica in Diogenes von
Apollonia (D. L. 9, 57 = V8 64 B 1) vorliegt (vgl. dazu Hipp. De arte 4 [11, 5f.] und VM
2 [37, 91.]), bediirfte einer zusammenfassenden Untersuchung.

80 Vgl. W. Miiri (oben Anm. 65) 8ff.

81 V8 80 B 3; danach Platon und Isokrates (bes. 15, 187) sowie weitere von C. P. Gun-
ning, De sophistis Graeciae praeceptoribus (Diss. Amsterdam 1915) 92ff. 133ff. angefiihrte
Stellen. Zur Vorstufe bei Pindar vgl. Nomos und Physts (oben Anm. 25) 98£f. und E. Schwartz,
Ethik der Griechen (Stuttgart 1951) 501,

82 Herophilos bei Stob. 4, 102, 9: dowrndels, Tic dv yévotro Téderog iatpds* ¢ Ta dwward,
Zpn, xal Ta ur Svvard Svwduevog diayeyvioxew. Vgl. die Warnung des Herophileers Hegetor
bei Apollonius von Kitium 23, 31 Schéne: u?) xaraxolovdeiv advvdroic émifolais.

83 Plat. Rep. 2, 360 E: olov xvfegvijtns dxgos 7 iarpdc Td e dddvara év tij Téyvy xal
ta dvvara SiatoPdverar. Zur Gruppe Arzt-Steuermann oben S. 110.

8¢ Zuerst bezeugt fiir Xenokrates durch Sext. Math. 2, 6; dann fiir Kleanthes-Chrysipp
bei Quint. 2, 15, 34 (vgl. 2, 17, 22ff.) und fiir Hermagoras von Temnos bei Sopatros, RG
5, 15, 16 W. (dazu K. Barwick, Philologus 105 [1961] 101f.).




Eine vorplatonische Theorie der téyvn 123

gegen die sittliche Indifferenz einer inhaltlich nicht bestimmten Uberredungskunst
mitgewirkt. Beiden Einwinden war mit der Zielbestimmung des &3 Aéyew, in der
(wie in &5 mpdrrew) die technische und sittliche Richtigkeit zusammenfallen, die
Spitze abgebrochen. Die Art, wie dann Aristoteles die Aufgabe aller Kiinste auf
das im jeweils gegebenen Stoff Mogliche einschriinkt, zeigt, dal dieser MaBstab
ganz unabhingig von moralischen Bedenken schon vor ihm in einer allgemeinen
Techne-Lehre gegeben worden sein muB®. Das fiihrt zum dritten Punkt hiniiber.

3. Es geniigt nicht, da die Techne ein bestimmtes, als niitzlich anerkanntes
Ziel kennt; sie muf} auch imstande sein, es zu erreichen. Am knappsten ist das in
der hellenistischen Erorterung formuliert: artes ... praestare debent, quod promattunt
(Sen, Ep. 85, 32). Ahnlich fiihrt Philodem unter den Eigenschaften der wahren
Techne, an denen er die Redekunst miBt, an®®: ndc veyvizne émayyélierar 1o
TéAog srojoety, wobei er — wie Quintilian — wohl weil, dal man gegen die Rhetorik
geltend macht, sie leiste eben das nicht: non praestari eum finem, qui promittatur
(Quint. 2, 17, 22).

Diese Bedingung 148t sich schon der sophistischen Diskussion vindizieren. Aller-
dings ist sie nur in De arte ausdriicklich genannt. Im AnschluB an die oben ange-
fithrte Definition der Medizin, wo deren Aufgaben bestimmt werden, erklirt der
Verfasser, er wolle in seiner weitern Darlegung nun zeigen, «daB sie diese auch
erfiillt und durchwegs sie zu erfiillen imstande ist »%7.

In den iibrigen sophistischen Quellen ist dieser Punkt nicht gesondert aufge-
fithrt, sondern mit einer weitern Forderung verbunden. Um zu erweisen, daf} die
Techne ihr Ziel erreicht, geniigt der Erfolg eines Unternehmens an sich noch nicht;
es ist auch zu zeigen, dal er tatsichlich der Techne verdankt wird. Denn der
Gegner, der die Technizitit in Frage stellt, sieht sich unter Umsténden gezwungen,
die handgreiflichen Ergebnisse zwar anzuerkennen; er bestreitet aber, daf sie auf
der Kunst beruhen, und fiihrt sie auf andere, auBertechnische Umstéinde zuriick,
die in der #ltern Diskussion gewohnlich im Begriff der Tyche zusammengefallt
sind®8. Dies ist der Vorwurf, gegen den De arte in den Kap. 4-7 die Medizin ver-
teidigt und der auch VM und der Schrift I1egi tdmwy 1@ xazr’ dvdowmor bekannt
ist, die beide hervorheben, da8 in der Medizin Tyche und Techne sich gegenseitig
ausschlieBen®.

85 Arist. Rhet. 1, 13556 b 10-14; EN 3, 1112 b 12; Top. 1, 3.

8 Philod. Rhet. 2 col. 5 (1 p. 25 = Suppl. 14, 16£f. Sudh.); vgl. 2, 125 fr. IX Sudh.
é\éyero ndca téyvy tvyydvew del tob Télovg 1} xard To mAsicrov und Sext. Math. 2, 13
ndoa Téyvn Tfror éotnxos Exer o Téloc xal mdyov, ¢ pilocopla xal yeauuatixi, 9 ToD ¢
T0 7ol Eyduevov, xaddmep ilarouer Te xal xvPegvyrixt). Zur Scheidung zwischen téyvar
agroyactixal, die ihr Ziel nicht immer, sondern bloB meistens (xard Td wieioror, d¢ ént vo
molv) erreichen, und solchen, die immer Erfolg haben, vgl. Sext. Math. 1, 72; Cic. Div.
1, 24f. und unten Anm. 92; sie ist fiir die vorliegende Frage zunichst unwesentlich.

87 Hipp. De arte 3 (11, 1) d¢ odv mowel Te tadra (sc. 7 Téxvn) xal oln é éotw Oid mavrdg
TTOLETY.

88 Vgl. dazu oben Anm, 18.

8 Hipp. De arte 4-7; VM 1 (36, 10-13). 12 (44, 2-7); Loc. hom. 46 (6, 342 L.). Vgl. ins-
besondere De arte 4 (11, 111.) 5jyoduar 68 Tolow uév xaxdc depamevouévoror voariuact Ta moiia
Ty drvyiny éneadar, toioe 68 &5 iy edrvyiny mit Loc. hom. 46 (6, 342, 19f.) &uol ydo do-




124 Felix Heinimann

Der analoge Einwand gegen die Rhetorik lautet, andere Mittel erreichten ebenso
gut oder besser als die Rede das Ziel, den Richter oder das Publikum zu gewinnen.
Schulbeispiel dafiir ist in der hellenistischen Erorterung der Prozel gegen Phryne,
die nicht durch Hypereides’ Verteidigung, sondern dank ihrer Schonheit frei-
gesprochen wurde?. Wiewohl dieses Argument gegen die Rhetorik erst aus dem
Hellenismus belegt ist, erlaubt die genaue Parallele in der hippokratischen Medizin,
es in sophistische Zeit zuriickzudatieren.

Solchen Einwénden gegeniiber hat der Vertreter der Kunst zu zeigen, da nur
sie mit Sicherheit zum Erfolg verhilft und dal dabei jedes Ungefihr und jeder
Zufallstreffer ausgeschlossen ist. Ob der Weg iiber die drztliche Behandlung, die
rednerische Gewinnung des Horers, die sophistische Belehrung oder andere Ver-
fahren fiihrt, entscheidend ist jedesmal der Nachweis, dal nur die Sachkunde des
Fachmanns das Erreichen des erstrebenswerten Ziels verbiirgt. Mit andern Wor-
ten: die Kunst setzt das Vorhandensein von Fachleuten voraus, die dank ihrem
technischen Konnen in jedem Falle richtiger handeln als ungelernte Laien.

Quintilian spricht die Regel (2, 17, 11) aus: dicunt non esse artis id, quod faciat
qus non didicerit. Ebenfalls in negativer Form erklirt VM, eine Verrichtung, in der
kein Unterschied zwischen den Fihigkeiten von Laien und Fachleuten bestehe,
konne nicht Techne heilen (4: 38, 27-39, 1): &i 6¢ un téyvn adry vouilerar elvae,
00x dreotxds * 7¢ yag undels otw idudrne, GAAa mdvree émioTijpoves ..., 0b mooTreL
Tadtng oddéva texviTny naléeoda®. Etwas abgewandelt ist der Grundsatz bei
Quintilian 2, 17, 42: in eo, quod qur didicerit melius faciat quam qui non didicerst,
esse artem.

Daf} die affirmative Wendung sich in den frithen Quellen nicht expressis verbis
findet, hingt damit zusammen, daB diese, in Ubereinstimmung mit dem von
Platon bezeugten antilogischen Charakter der Grundschrift des Protagoras, ge-
wohnlich von der Bestreitung der Techne ausgehen. Doch ist die Regel bei den
Angriffen auf die einzelnen Kiinste wie bei deren Verteidigung durchwegs als
MaBstab vorausgesetzt. Insbesondere liegt sie einem negativen Argumentenpaar
zugrunde, das von der Sophistik bis zur Kaiserzeit immer in derselben Folge er-
scheint und offensichtlich zum &ltesten Bestand der Diskussion gehért. Es macht
gegen den Techne-Charakter einer Betéitigung geltend: a) daB die vermeintliche
Kunst des Fachmannes sich vielfach als wirkungslos erweise, und b) dal oft auch
Laien das angeblich der Kunst vorbehaltene Ziel erreichten. So wendet man nach

xéovor xal SmiTvyydvew xal drvyely oi xaldg Te xal xaxdc mofEoaw émorduevor und dazu
Plat. Buthyd. 279 D-280 B, insbesondere sirvyéoregor dv oiet modrrewy pera gopoi modrrwy
7] uerd duadois; — 1) copla doa mavrayod ebrvyeiv moiel Tovs dvdeddmovg. Vgl. auch Aeschin.
Socr. fr. 8, 231f. 53 ff. Dittm. und (mit Hinweis auf die Medizin) fr. 11b. Anders Hdt. 7, 10 6,
der der Tyche groBern Anteil am Erfolg gibt und nur den Eigenwert des &3 bzw. xaxd¢
Povieveodar festhilt, eine Auffassung, die ihrerseits der entwickelten Techne-Lehre bei
Sen. Ep. 85, 30-33; Quint. 2, 17, 22-25; Prolegom. rhet. 32, 9-33, 5 Rabe (vgl. Sen. Benef.
4, 21, 3f.) seltsam nahekommt.

90 Philod. Rhet. 2 col. 2 (1, 20 = Suppl. 12, 1-4 Sudh.); Quint. 2, 15, 6-9; Sext. Math.
3, 2-4.

91 Vgl. Plat. Prot. 326 E-327 D.




Eine vorplatonische Theorie der téyvn 125

den hellenistischen Berichten gegen die Rhetorik ein: a) Es gelinge dem ausge-
bildeten Redner in manchen Fillen nicht, die Horer zu iiberzeugen®. b) Anderseits
gebe es Naturredner, die ohne Unterricht zu Erfolg gekommen seien, wie z. B.
Demades, der ehemalige Ruderknecht, oder Aeschines, der Schauspieler®. Analog
hat De arte die Medizin gegen den doppelten Einwand zu verteidigen, daf a) nicht
alle vom Arzt behandelten Patienten gesund werden und daf b) viele auch ohne
Behandlung genesen: a) (4: 11, 6f.) ¢ yag &vior éévylawoy T@v Fepamevouévaw
V70 inrouxis, Guoloyeitar® 6te & ob mdvtes, &v TolTw 7oy wéyerar 7 Téyvn®. b) (5:
11, 20£.) 8oei &7) 6 Tdvavtia Aéyawy, 8t moAdol 70 xal od yonoduevor inTted vooéoy-
Teg vyLdvinoa.

Geldufiger ist der Gedanke in der Form, in der er gegen die Sophisten und ihren
Unterricht geltend gemacht wurde. Dessen Technizitit wird damit bestritten,
daB a) manche Leute es trotz sophistischer Unterweisung zu nichts gebracht und
b) andere ohne Lehrer tiichtige Ménner, insbesondere Politiker, geworden seien.
Isokrates’ Programmschrift und die Dissoi Logoi fithren diesen Einwand des Geg-
ners mit fast denselben Worten an. Isoc. 13, 14 a) moAdol uév tév gpriocopnedytwy
idiotar dietédeoay dvtes. b) dAdor 08 Twves 0ddevi mwToTE OVYYeEvOuEVOL TAY OO-
PpLoTdy xai Aéyew xai moliredeadar dewol yeydvaow. Diss. Log. 6, 5f. (VS8 2, 414)
a) 7j0n Twés mapd goprotas EAddvTes 0Vdy dpéinder. b) moAlol ob ovyyevduevor
copiotals déior Adyw yeyévyrrar. In derselben paarweisen Verbindung und Reihen-
folge muB} das Argument in Polykrates’ Anklage gegen Sokrates erschienen sein,
mit der Verschirfung, daB Anytos, dem die Rede in den Mund gelegt war, den
Unterricht der Sophisten nicht bloB als nutzlos, sondern geradezu als schidlich
verwarf?. Der urspriinglich sachbezogene Gedanke ist hier in offensichtlich sekun-
direr Weise ad personam gewendet.

92 Quint. 2, 17, 22; Sext. Math. 2, 13; dazu Radermacher (oben Anm. 33) XI; ferner
Charmadas bei Cic. De or. 1, 91. Der Einwand richtet sich ebenso gegen Arzt, Steuermann,
Bogenschiitze und alle andern téyvar ovoyaovixai (oben Anm, 86): Philod. Rhet. 2 col. 6
(1, 26 = Suppl. 14, 18-21 Sudh.). ,

9 Quint. 2, 17, 7. 11f. = Sext. Math. 2, 16 = Philod. Rhket. 2 (2, 71 fr. VIII; 2, 97
fr. VIII Sudh.): Radermacher (oben Anm. 33) XII; Hubbell (oben Anm. 34) 370f.; Char-
madas bei Cic. De or. 1, 91. Verwandt ist der Einwand, die Leistungen, welche die Techne
fiir sich beanspruche, seien jederzeit, d. h. schon vor dem Bestehen einer eigentlichen Kunst
bzw. unabhingig von diesem vollbracht worden (Charmadas bei Cic. De or. 1, 90): selbst
Barbarenvolker verstinden zu reden, obwohl sie von keinem systematisch-technischen
Unterricht wiiBten; schon vor Korax und Teisias habe es Redner gegeben (Quint. 2, 17,
6f. mit Berufung auf Lysias) und schon vor Asklepios erfolgreiche Heiler (Philod. Rhet.
2 col. 6 [1, 26f. = Suppl. 15, 9-11 Sudh. in unsicher restituiertem Text]). Solchen Ein-
wanden konnte ein Enkomion der Techne, das ihre Anfinge bei Homer oder noch friiher
suchte (oben Anm. 55), Vorschub leisten. Der Hippokratiker, der die Urspriinge der Diite-
tik kulturgeschichtlich herleitet (VM c. 3), legt daher Wert auf die Feststellung, da8 die
Vorstufe der Medizin, die Kochkunst, noch nicht als Techne bezeichnet werden kénne
(4: 38, 27-39, 1; vgl. oben im Text).

94 Aus der hellenistischen Erorterung fiihrt Cic. ND 2, 12 zugunsten des Techne-Charak-
ters der Mantik die Parallele der Medizin an: ne aegri quidem, quia non omnes convalescunt,
ideirco ars nulla medicina est. Auch das fehlerhafte Verhalten des Patienten, das De arte 7
fir den BehandlungsmiBerfolg verantwortlich macht, zieht zum Vergleich noch Cyrill
C. Iul. 10 p. 354 D heran, um das Christentum als solches vom Versagen einzelner An-
hanger zu entlasten.

95 Polykrates bei Liban. Apol. Socr. 136. 155 (bes. 155 dueérjer Todg tois copiotais ob




126 Felix Heinimann

In den Dissoi Logoi steht diese Argumentation unter dem Thema cogpia x»ai
Gpety) el dudaxtdy. Die vielerérterte Frage nach der Lehrbarkeit der doer?, die vor
Platon die Sophisten aufgeworfen haben®, erweist sich damit als ein Sonderaspekt
des umfassenderen Problemkreises der Techne. Denn wenn der Fachmann, der
die Kunst gelernt hat, richtiger verfihrt als der Ungelernte, so ist die Lehrbarkeit
eo ipso zum bestimmenden Merkmal der Techne erhoben. Im Nachweis der Techni-
zitdt irgendeiner Tétigkeit ist zugleich der ihrer Lehrbarkeit eingeschlossen®.
Nach Isokrates (15, 205) anerkennt daher der allgemeine Consensus auf jedem
Gebiet jenen als reyvixwrarog, der imstande ist, seine Schiiler bzw. Lehrlinge zu
untereinander moglichst gleichartigen Fachleuten heranzubilden. Wer sich als
Sophist anheischig machte, Féhigkeiten, die man sich bisher in der Lebenspraxis
erworben hatte, als theoretische Techne zu lehren, mufite auf diesen Punkt beson-
deres Gewicht legen. Seinen Unterricht zu besuchen, war nur sinnvoll, wenn einer,
der die Lehre absolviert hatte, dem Ungelernten darin iiberlegen war, da8 er die
Kunst in jedem Falle mit besserem Erfolge iibte. Um dies einleuchtend zu machen,
hatte der Sophist nachzuweisen, dal die doer?) (wie es die Dissoi Logoi zeigen)
oder daf} die watdeia (wie es Isokrates tut) eine Techne sei®®.

4. Man konnte indes die Frage nach der Lehrbarkeit, d. h. nach der Existenz
ausgebildeter Fachleute, auch zuriicktreten lassen und einzig das fachgeméfBle Ver-
fahren, wie es unter Umsténden auch ein Nichtfachmann zufillig einmal iibt, zum
Kriterium der Technizitit machen. Wieder referiert Quintilian den Grundsatz
nach der hellenistischen Theorie (2, 17, 42): qua in re alius se inartificialiter, alius
artificialiter gerat, in ea esse artem. Eine Téatigkeit ist dann als technisch anzuerken-
nen, wenn sich in ihr kunstgerechtes und falsches Verfahren klar scheiden.

Fiir die sophistische Zeit bezeugt VM, dafl dieser Unterschied als Kennzeichen
der Techne gilt. Dafl es gute und schlechte Arzte gibt, ist fiir den Verfasser ein
Beweis fiir die Existenz der Medizin (1: 36, 9-13): eioiv dé¢ dnuiovgyol of uév
pailot, of 08 moAddv drapégovtes Smep, €8 ur) v intowe) SAws ..., odx v Ty, GAAd
ndvres ouolws avtijc dmetgol Te xal dvemioTripoves floav, Toyn O’ dv wdvta Ta TMY

ovyyevouévovs ¢ dyattove dvdpag yeyevnuévovg); dhnlich Anytos bei Plat. Men. 91 BC.
Platon hat beide Hilften der Argumentation in der Erorterung der Lehrbarkeit der Arete
auch sonst gelegentlich herangezogen, in souverin umgestaltender Freiheit. So fiihrt
Sokrates im Protagoras gegen die Lehrbarkeit an: 1. Es gibt offenbar keine Lehrer, sonst
konnte in Fragen, die modczixg) doers) erfordern, nicht jeder mitsprechen (319 B-D). 2. Die
besten Biirger haben ihren Séhnen die Arete nicht beibringen koénnen (319 D-320 A).
Diese beiden Punkte bringen auch die Dissoi Logoi 6, 3f. vor, neben dem oben im Text
genannten Paar. Sie lassen sich leicht auf jenes reduzieren: 1. Trotz dem Fehlen von
Lehrern ist Arete vorhanden. 2. Trotz geeigneter Lehrer fehlt sie.

9 Ein erstes Echo der sophistischen Erérterung bei Eur. Suppl. 913-915 mit gleicher
Argumentation fiir die Lehrbarkeit wie Diss. Log. 6, 12.

7 Daher ist fiir Platon év téyvy elvac bzw. téync éxsodae gleichbedeutend mit didaoxdaiwy
Exeadar (vgl. oben Anm. 7) und udénua mit véyvy fast synonym. Widersinnig ist es dagegen,
wenn eine Techne einen Gutveranlagten schlechter anstatt besser macht: Eur. fr. 186 N2
aus der Antiope midg ydo copdv Toit’ dotly, Tjris edpud [ Aafodoa Téxvn et Elnxe yelpova ;

98 Vgl. Quint. 2, 17, 42 (oben S. 124). Zu Diss. Log. c. 6 Taylor (oben Anm. 14) 114 und
Jeffré (oben Anm. 2) 52-55; zu Isoc. 15, 1971ff. (bes. 202f.) auch schon 13, 10 und Jaeger,
Paideia 3, 396 Anm. 12,




Eine vorplatonische Theorie der zéyvy 127

xauvovrwy Ooixeiro. Den guten oder schlechten Arzt unterscheidet er offenbar
nach dem Heilerfolg. Von diesem geht auch die eingehendere Erorterung in De
arte (c. 4/5) aus. Thr Verfasser behauptet, daBl selbst ein Patient, der ohne Arzt
gesund wird, seine Genesung der Techne verdanke. Denn die Heilung sei darauf
zuriickzufiihren, daB er — auch ohne eigentliche Fachkenntnisse — sich selbst tech-
nisch richtig verhalten oder behandelt habe®*. Dasselbe Argument dient in den
Dissoi Logoi dem Nachweis der Lehrbarkeit der dpezsj (6, 11): Auch wer ohne
Unterricht beim Sophisten tiichtig geworden ist, hat solchen Erfolg — abgesehen
von seiner natiirlichen Begabung — doch einem gewissen Lernen zu verdanken, das
dhnlich dem Erlernen der Muttersprache unter dem Einflufl der Umwelt unbewuflt
geschieht®. In beiden Fillen liegt der Nachdruck darauf, dal die Existenz der
Techne sich auch dort erweist, wo der Fachmann nicht mitwirkt. In der hippo-
kratischen Schrift ist diese Folgerung in einer abschlieBenden rhetorischen Frage
ausdriicklich gezogen (5: 12, 141.): dmov 16 te dpdov xai 10 w7 Godov Gpov Eyet
Endtegpov, s TovTo 0% dy Téyvn ein ;19 Der Arzt hilt damit in bemerkenswerter
Abstraktion eine Regel fest, die sich im wesentlichen mit dem oben ausgeschrie-
benen Satze Quintilians deckt. Die Klarheit, mit der hier als Bedingung der Techne
ein Kriterium fiir richtiges und falsches Verfahren aufgestellt ist, gibt einen Hin-
weis auf den hohen Grad der Differenzierung und der logischen Durchdringung,
den die vorplatonische Methodenlehre erreicht hat. De arte steht in diesem Punkte
unter den Hippokratikern nicht allein. Auch eine AuBerung in I7epi cairns d&éwy
ordnet sich im Lichte des angefiihrten Grundsatzes ein: Der Verfasser behauptet,
wenn in akuten Krankheiten jeder Arzt eine andere Diit vorschreibt, dann sei die
Folge, daB die Laien — nicht, wie zu erwarten wire, das Vertrauen in die Arzte
verlieren, sondern — die Existenz der Medizin bezweifeltenl®?, Der Verfasser muf}

98 Denselben Vorgang bespricht Sokrates im Alkibiades des Aeschines (fr. 116 Dittm.)
und fiithrt ihn auf dela poipa zuriick.

9 Die Argumentation mit der Spracherlernung wie Diss. Log. 6, 11 auch Plat. Prot.
327 E-328 A; Ale. I 111 A und Eur. Suppl. 914f,

100 Vgl, dazu Cic. Brut. 152 de ture civili in artem redigendo (zum Thema H. J. Mette,
Tus ctvile in artem redactum [Goéttingen 1954] 501f.; H. Fuchs, Mus. Helv. 16 [1959] 12. 25).
Danach wird die Rechtskenntnis erst zu einer ars mit Hilfe der Dialektik, die unter anderm
lehrt habere regulam, qua vera et falsa tudicarentur (wo regula fiir das mit dgog im iiber-
tragenen Sinne — so etwa Dem. 18, 296 — gleichbedeutende xavdv steht). — Bei Hipp. De
arte, wo es sich um Scheidung zweier Bereiche handelt, ist dpoc aus seiner urspriinglichen
Bedeutung leicht zu verstehen (vgl. Eur. Herc. 669 viv &’ 0ddeic dpoc éx Pedw yonoroic 0vde
xaxoic oagrc, ahnlich ist bei Eur. Hec. 800f. der Nomos dgog fiir Gerecht und Ungerecht).
Doch geht die Vorstellung der ‘Grenze’ schon bei Bakchyl. fr. 11 Sn. in den Begriff ‘Regel’,
‘Kriterium’ iiber, den auch der Gebrauch von 6pilziy Aesch. Cho. 927 voraussetzt. E. Fraen-
kel hat diese Seite der Bedeutungsgeschichte im Kommentar zu Aesch. Ag. 485 und 1154
erdrtert. Sie scheint mir auch den Rekurs auf die Musiktheorie, die H. Koller, Glotta 38
(1959) 70-72 zum Verstindnis des logischen Terminus dpog heranzieht, unnétig zu machen.
76 6086y ist Norm und Kennwort des auf die praktische Richtigkeit hinzielenden Denkens
sophistischer Zeit: AuBler De arte 1 und 6 (dof¢ Adyw, wozu Hdt. 2, 17; 6, 68 u. 8.) vgl.
die eddtn¢c dvoudrwy des Protagoras VS 80 A 24 und Prodikos V.8 84 A 11, deddrne Adyww
bei Gorgias VS 82 B 6, dopdoéneia bei Demokrit V'S 68 B 20a und den prignanten Gebrauch
von deddc seit Melissos V'S 30 B 8, Anaxagoras VS 59 B 17, Thrasymachos VS 85 B 1,
Antiphon V8 87 B 58. 60.

101 Hipp. Acut. 8 (1, 113, 1-3 Kw.) Scafoljy ye &xer 8An 1 téxvn moos tdv Snuotéwy
ueydiny, ¢ un doxeiv GAwg intouxny elvar. Vgl. VM 1 (36, 10, oben im Text S. 126).




128 Felix Heinimann

derartige Angriffe kennen und weil, daB sie sich auf einen strengen Methoden-
begriff stiitzen, wonach eine wahre Techne iiber ein eindeutiges Kriterium fiir
richtiges und falsches Verfahren verfiigt, wie es bei solchen sich widersprechenden
Distanweisungen offensichtlich fehlt. Man konnte im Hinblick darauf beinahe
behaupten — so fihrt er fort —, die Medizin stehe auf derselben Stufe wie die Mantik,
wo die Seher denselben Vogel bald als gutes, bald als schlechtes Omen deuten!?2,

Hinter dieser Einschitzung der Mantik steht nicht blo8 die aufklérerische Kritik
der Zeit, die sich mit besonderer Schirfe gegen Seher und Sehertrug wandte. Wenn
Vogel- und Opferschau als Gegenstiick zur Medizin und als Musterfall einer Kunst
herangezogen werden, der das sichere Kriterium fehlt, die daher nur Scheinkunst
ist, so hiingt das mit der Sonderstellung zusammen, die bei der Abgrenzung des Be-
griffs der Techne der Mantik zugewiesen wurde. Es ist darauf kurz einzugehen!%3,

Grundsitzlicher als der Hippokratiker, aber aus derselben Auffassung heraus
scheidet Cicero nach akademischer Lehre die Mantik als unechte Kunst von der
Medizin (ND 3, 15): quid simele medicina, cuius ego rationem wvideo, et divinatio,
quae unde oriatur non intellego?'% Ahnlich stellt ein Apophthegma des Kynikers
Diogenes den echten 7éyvat des Steuermanns, Arztes und Philosophen die falschen
des Sehers und Traumdeuters gegeniiber'®®, Wenn anderseits Platon der Mantik
zusammen mit Dichtung und Rhapsodik eine Sonderstellung anweist, weil sie
auf Inspiration, nicht auf Techne beruhe, so stuft er die drei Bereiche damit vor-
erst anscheinend hoher ein als menschliche Kunstiibung8, Fiir die Dichtung geht
diese Inspirationslehre bekanntlich mindestens auf Demokrit zuriick”, und daf3
der Seher iiber besondere Krifte verfiigt und zur Gottheit in engerer Beziehung
steht, ist dltester Glaube. Erst als im 5. Jahrhundert auch die Mantik zur ratio-
nalen Techne wird — das dlteste Zeugnis scheint der Prometheus zu seinl® — fiihrt

102 Hipp. Acut. 8 (1, 113, 3-12 Kw., bes. 71f.) oyedov dv xard ye tdv Totodtwy Ty Téxvy
gaiey duoidodar pavtingj, 6te xal of udvrieg Tov avrov dpwda, el pév doioTepds Eln, dyadov
voullovaw elvar, el 08 defids, waxdv — xal év iegooxoniy O¢ Toudde, dAAa én’ dArois —, Evior O
Tdv pavrioy va dvavria tovtwy.

103 Dje Einzelheiten der Auseinandersetzung zwischen Stoa und Akademie um die Techni-
zitit der Mantik zu erértern, wiirde eine Sonderbehandlung im Rahmen der gesamten
hellenistischen Wissenschaftslehre erfordern, die hier nicht gegeben werden kann; vgl. vor-
erst die oben Anm. 35 genannte Literatur.

104 Vgl, Sext. Math. 1, 182 1y teyviw ai puév Td Svre eiol Téyvar, d¢ 7 dvdoiavromouxy) xai
Cwygapla, ai 68 énayyéAuare uév elor Téyvar, 00 mdvrwe 08 xai xav’ aAfdeay, dg XaAdaixy ve
xal Qvreer. Vgl auch Philod. Rhet. 2 col. 18 (1, 42 = Suppl. 22, 3 Sudh.) und 2 col. 12
(Suppl. 18, 22-24); Cic. ND 3, 15. — Das vortechnische Denken sieht in Medizin und Mantik
verwandte Kiinste, wie es in dem vermutlich fiir Apollon geprigten Begriff iarpduavrig
(Aesch. Ag. 1624; Eu. 62; vgl. Ar. Plut. 11) zum Ausdruck kommt. Als zusammengehorig
stehen sie nebeneinander Aesch. Prom. 476-499 und Hdt. 2, 83f. (vgl. noch Macrob. Sat.
1, 20, 5). Ein Grund der Zuordnung liegt in der hohen Bedeutung, die der Prognose inner-
halb der frithen Medizin zukommt. _

105 P, L. 6, 24. Ahnlich Cic. Div. 2, 12 und Max. Tyr. 13, 4.

106 Plat. Jon 534 CD; Apol. 22 BC; Phdr. 244 A-245 A; vgl. Flashar (oben Anm. 2) 80f.
Dagegen ist die Mantik Charm. 173 C ohne Hoherbewertung als unechte Techne gekenn-
zeichnet. Vgl. auch Polit. 290 C.

107 78 68 B 17. 18. 21; dazu F. Wehrli, Phyllobolia (oben Anm. 64) 11ff.

108 Aesch. Prom. 484-499. Um 400 v. Chr. ist es in Athen selbstverstindlich, daB man
die Seherkunst ohne besondere Voraussetzungen aus Biichern lernen kann: Isoc. 19, 57.




Eine vorplatonische Theorie der zéyvn 129

das dazu, von dieser erlernbaren Kunst die hohere, inspirierte zu scheiden. Diese
Scheidung setzt Platon (Phdr. 244 D) voraus, aber sie ist offenbar auch schon
Herodot bekannt, wenn er einerseits von der Gottheit verliehene &upuros pavriej
nennt (9, 94, 3) und anderseits Melampus nachsagt, er habe sich als kluger Mann
seine Mantik selbst geschaffen (2, 49)1%, Hier liegen die Anfinge der stoischen
Lehre von der divinatio naturalis und artificiosa, die Ciceros Behandlung des
Themas in De divinatione zugrunde liegt'\?. Es fiigt sich in diese Entwicklung, da8
Xenophon, wenn er verschiedentlich je vier Unterarten der Mantik in wechselnder
Zusammenstellung aufzéhlt'!!, nur jene Formen — mit einer Ausnahme — anfiihrt,
die nach stoischer Lehre zum genus artificiosum gehoren. Vor den strengen metho-
dischen Anforderungen der sophistischen Techne hilt aber auch die &vteyvoc
pavtixij nicht stand2, so dafl die Mantik, an diesem Maf3stab gemessen, schlecht-
hin zur Scheinkunst entwertet wird.

Neben der Mantik steht als weitere Pseudo-Techne, der ein klares Kriterium fiir
Richtig und Falsch fehlt, die Spekulation der uerewpoddyor iiber die Dinge am
Himmel. Im wesentlichen iibereinstimmende AuBerungen von Gorgias, Euripides
und VM, die dhnlich in Quintilians Verteidigung des Techne-Charakters der
Rhetorik wiederkehren, werfen jener vor, ihr Gegenstand sei der Erkenntnis un-
zuginglich, ihre Behauptungen unverifizierbar'3. Dem Hippokratiker dient die

3 7

109 PDagegen steht Pind. P. 8, 60 pavrevudrov § épdyaro ovyydvoio téyvars die Techne
nicht im Gegensatz zur angeborenen Fihigkeit.

110 Tm Hellenismus hat man die Anfinge der Zweiteilung — wie die anderer Wissenschaf-
ten — auf Homer zuriickgefiihrt: Plut. Mor. 593 C; Ps. Plut. Vii. Hom. 212. A. St. Pease
(Illinois Studies 6, 2, 1920) zu Cic. Div. 1, 11. Entsprechend werden das reyvixdy und das
dreyvov uéooc auf die Priamoskinder Helenos und Kassandra verteilt: Cic. Div. 1, 89.

11 Xen, Mem. 1, 1, 3; Apol. 13; Cyr. 8,7, 3; Eq. mag. 9. Auch Cic. Div. gibt verschie-
dentlich Vierergruppen. GréfBer ist die Zahl bei Aesch. Prom. 484-499.

112 Die Stoa hat spéter versucht, die Technizitdt der Mantik mit Hilfe des empirischen
Wissenschaftsbegriffes zu retten; vgl. Philippson (oben Anm. 35). Wenn Chrysipp (SVF
2 fr. 939) unter anderm den Nutzen der Mantik betont, den Karneades (bei Cic. Div. 2,
20-25) bestreitet, so geht es in diesem Punkt ebenso um den Techne-Charakter wie in der
Forderung des Karneades (bei Cic. Div. 2, 48f.), Zeichen von mantischer Bedeutung miiten
gich in unverkennbarer Weise von solchen unterscheiden lassen, die auch der Zufall her-
vorbringen konnte; vgl. S. 123.

13 Gorg. Hel. 13 ... Todc tdv perewgoidywr Adyovs, oitives déEav dvri 8d&ns Taw uév dpeld-
pevor, Ty & dvegyacduevor Ta dmota xal ddnia {mota xal dfjia) (add. Immisch) paiveodar
Toic Tijc 00&nc duuacty énoinoav. Eur. fr. 913 N2 uevewgoloywy & éxac Epoupey | oxolias
dndzrag, dv drnga | yAdoo’ eixofolel megl Tdv dpaviw | 090€y yvduns peréyovoa. VM 1 (36,
16-21) ... Ta apavéa te xai dmogedueva, megl dv dvdyxn, 7y Tig et Te Aéyeww, dmoldéoer
xofiodas, oloy mepl T@Y peredpwy 7 T@y Ve yiy - 4 el Tic Aéyor xai ywdoxor dg Exet, 0BT Ay
avT@® T@H Aéyovri ofite Tois dxovovoe dijAa dv &in, elte dAndéa éotiv eive pij- od yap &ote, mEoS
8 T yo) dvevéyravra eldévar 1é capés. Dazu W. Capelle, Philologus 71 (1912) 414ff. und
Festugiére (oben Anm. 9) 33f. Auch die Verteidigung des Hippokratikers De aere 2 (57,
7-10 CMG) gegen den Vorwurf der uerewgoldoyia geht von derselben Voraussetzung aus. Sie
lebt weiter bei Quint. 2, 17, 37{.: ars earum rerum est, quae sctuntur. ... ‘sed nescit (sc. orator),
an verum sit quod dicit.’ ne i quidem, qut ignem aut aquam aut quattuor elementa ..., ex quibus
res ommnes inttium duzerint, tradunt, nec qui intervalla siderum et mensuras solis et terrae colli-
gunt: disciplinam tamen suam artem vocant. Als Bereich des Unerkennbaren stellt auch der
xenophontische Sokrates die Meteorologie dem menschlich WiBlbaren gegeniiber (Mem. 1,
1, 111f.), wobei er — wie Hipp. Acut. 8 gegen die Mantik — mit dem dissensus doctorum
argumentiert, den auch Hipp. Nat. hom. 1 (6, 32f. L.) gegen die Naturphilosophie ins Feld
fiihrt (etwas anders Isoc. 10, 3 und 15, 268); vgl. auch O, Gigon, Kommentar zum 1. Buch von
Xenophons Memorabilien (Basel 1953) 20.




130 Felix Heinimann: Eine vorplatonische Theorie der téyvy

uerewgooyia dabei als Gegenbeispiel, von dem er die wahre Techne des Arztes
abhebt. Er begriindet seine Ablehnung ausdriicklich damit, daB8 derartiger un-
fundierter Spekulation ein Kriterium fehle, an dem sich ihre Richtigkeit oder
Wahrheit feststellen lasse (VM 1: 36, 201.): 09 yap dott, mpog 6 tu 1) dvevéyxavta
eidévar 10 oagéc. Darin ist der Grundsatz impliziert, daB ein technisch einwand-
freies Verfahren seinen Bezugspunkt nicht ins Unbestimmte verlegen diirfe, weil
es sich sonst der Nachpriifung entziehe,

Man hat bezweifelt, daB eine Forderung, die ein so entwickeltes Methoden-
bewuBtsein voraussetzt, vor Platon mdéglich sei''%. Doch ist derselbe Grundsatz
auch Herodot bekannt. Im AnschluB an die Wissenschaftslehre seiner Zeit verwen-
det er ihn bei der Erorterung der Nilquellenfrage, die auch sonst fiir die Anféinge
des Beweisverfahrens aufschlufireich ist. Er schaltet dort die Hypothese, daB der
Nil aus dem Ozean komme, in der Weise aus der Diskussion aus, daf er sie als
unverifizierbar erklért, weil ihr ein zuginglicher Bezugspunkt fehle (2, 23): 6 8¢
7epl 10D *QRneavod Aékag éc dpavéc Tov utidov dvevelrag odx Exer EAeyyor1s,

Man konnte versucht sein, in der methodischen Forderung, da8 die wahre
Techne eines Kriteriums fiir Richtig und Falsch bedarf, nach dem sie sich in ihrem
Verfahren richtet, einen Widerspruch zur Subjektivitét des Protagoras zu sehen.
Sofern dieser indes einen solchen Bezug zwischen seinen verschiedenen Lehren
iiberhaupt herstellte!® und sich nicht darauf beschrinkte, zu zeigen, daB die vor-
handenen téyva: den an sie zu stellenden Bedingungen nicht geniigten, mochte er
argumentieren, da die technische Praxis, die der Forderung und Erhaltung des
Lebens dient, auch wenn die objektive Wirklichkeit sich nicht fassen laft, eines
sichern MaBstabes der Goddrn¢ bedarf, der ihren Erfolg gewihrleistet. Auch die
Erkenntnis, daB die grundsitzlich zu fordernde Prézision und Zuverlissigkeit
dieses Maflstabes nicht in allen Fillen erreichbar ist, gehort schon zur vorplatoni-
schen Methodenlehre, wie ich in einem spétern, zweiten Teil zu zeigen hoffe.

114 Diller (oben Anm. 9) 393 glaubt insbesondere, in (én)avapéoey mods (bzw. éni) e
‘auf ein Kriterium beziehen’ (V.M auch noch 9 [41, 21] und 10 [42, 13]) duBere sich ein
methodisches BewuBtsein, das ohne Platon nicht denkbar sei.

115 Vgl, zur Formulierung Antiphon Or. fr. 35 Bl. oi ydp dvfpwmor drra dv dodor Tfj dyee
moTdrega Nyotvrar 1) ol eic dpavés fjixer 6 Eleyyog Tijc alndelas. Da dpog in De arte 3, dva-
péoety in VM (vgl. auch dvapogr) De arte 4 [11, 16]) als Termini sophistischer Methoden-
lehre bezeugt sind, wird es Zufall der Uberlieferung sein, daB die aus Platon (z. B. Phdr.
237 CD) und Aristoteles (z. B. Part. an. 1, 639 a 13) geldufige Verbindung &ic bzw. mpds
doov dvapépewy aus dem 5. Jahrhundert nicht belegt ist.

118 Dafl man das in der Sophistik nicht ohne weiteres zu fordern berechtigt ist, hat
0. Gigon, Hermes 71 (1936) 186ff. am Beispiel des Gorgias gezeigt.




	Eine vorplatonische Theorie der technē

