
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 18 (1961)

Heft: 2

Artikel: Aeneas in Cumae

Autor: Merkelbach, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aeneas in Cumae

Von Reinhold Merkelbach, Erlangen

Helmut Berve zum 22. Januar 1961 gewidmet1

Die alten römischen Sagen scheinen auf den ersten Blick für den Historiker
wertlos. Aber die Köpfe der Römer waren voll von ihren alten Geschichten, und
ihre Gedanken und Handlungen wurden oft dadurch bestimmt. So werden wir
die Römer besser verstehen, wenn wir ihre bedeutungsvollen alten Sagen besser

kennen.
Mit der Landung des Aeneas in Cumae begann für die Römer die unmittelbare

Vorgeschichte ihrer Stadt. Beim ersten Betreten italischen Bodens war dem Heros
die Sibylle entgegengetreten und hatte ihm die Zukunft enthüllt. Tibull und Vergil
erzählen ausführlich von der Begegnung des Aeneas mit der Seherin. Manche

Einzelheiten sind von ungewöhnlichem Interesse.

I. Das Orakel der Sibylle bei Tibull
Als Messallas Sohn in das vornehme Collegium der quindecimviri sacris faciundis

gewählt worden war, widmete ihm Tibull zum Amtsantritt ein Gedicht (II 5).
Eine der wichtigsten Aufgaben der XVviri war, die sibyllinischen Orakel zu

konsultieren. Dies konnte nötig werden, wenn schreckhafte Prodigien eintraten;
es kam aber auch vor, daß man von den sibyllinischen Orakeln Aufschluß über
das Ritual erwartete, welches bei einem religiösen Fest zu befolgen war. So wurden
die Säkularspiele des Jahres 17 nach den Weisungen eines sibyllinischen Spruches
durch die XVviri sacris faciundis organisiert. Als Augustus das Amt des pontifex
maximus übernahm, ließ er die sibyllinischen Bücher im Tempel des Apollo auf
dem Palatin deponieren2. Apollo war der Orakelgott und zugleich der besondere

Schützer des Augustus.
Tibulls Gedicht beginnt mit einem Gebet an Apollo: Er bittet den Gott, bei

dem Opfer gegenwärtig zu sein, durch welches Messalinus im palatinischen Tempel
in sein Amt eingeführt wird, und seinem Priester künftig beizustehen bei der Deutung

der sibyllinischen Orakel, jener Verse, welche den Römern schon immer
geholfen haben, die für die Zukunft richtigen Entscheidungen zu treffen (1-18).

So hat die Sibylle einst dem Aeneas ein Orakel über die Zukunft gegeben, als

1 Aus der Strena Erlangensis, welche Helmut Berve zum 66. Geburtstag überreicht wurde.
2 Sueton Aug. 31. Der Plan, die sibyllinischen Bücher zum Palatin zu bringen, hat schon

um die Mitte der zwanziger Jahre bestanden, vgl. Verg. Aen. VI 72f. und Norden zur Stelle.
Vielleicht hat sich Sueton auch im Datum geirrt, und die sibyllinischen Bücher wurden
schon früher in den Apollotempel gebracht; s. Gagd, Melanges d'archeologie et d'histoire 48
(1931) 100; Grimal, Rev. Et. Anc. 56 (1954) 53.



84 Reinhold Merkelbach

er, aus Troja geflohen, als Fremder in Italien landete; das war zu einer Zeit, als

noch niemand an Romulus dachte, als auf dem Palatin Kühe weideten, auf dem

Kapitol Hütten standen, als Pan und die Hirtengöttin Pales die Götter der Gegend

waren, als Hirten auf dem Gebiet der späteren Weltstadt lebten (19-38); damals
also prophezeite die Sibylle dem Aeneas: «Das Ende deiner Irrfahrten ist
gekommen, Latium wird deine Heimat sein; jetzt ist Victoria den Trojanern hold,
und Turnus muß sterben; dein Sohn Ascanius wird Alba Longa gründen; Ilia, ein
Mädchen aus seinem Geschlecht, wird dem Mars Zwillinge gebären, und dann

wird auf den sieben Hügeln eine Stadt gegründet werden, die Herrin der Welt
werden soll» (39-64).

So sang die Sibylle. Alles andere, was die Sibyllen sonst prophezeiten, als Pro-
digien dazu Anlaß gaben - Kometen, Steinregen, rätselhafte Trompetensignale,
weinende Götterbilder, sprechende Tiere, Sonnenfinsternisse - möge der Vergangenheit

angehören (65-78)3.
Solche Prodigien halte fern, Apollo; nimm das dargebrachte Opfer für das

folgende Jahr gnädig an. Dann werden Getreide und Wein gut gedeihen, dann
wird der Hirt froh das Parilienfest feiern, das Festfeuer entzünden und durchs
Feuer springen; fröhlich werden die jungen Leute nach dem Opfer im Gras liegen,
trinken und mit den Mädchen scherzen (79-104); es wird Frieden sein, Pfeil und
Bogen werden abgeschafft, Amor selbst wird seine Pfeile nicht mehr haben dürfen,
die mir verliebtem Dichter so zu schaffen machen; und später, wennMessalinus
als Triumphator in Rom einzieht, werde ich ein Preislied auf ihn dichten. Dies

gewähre, Apollo (105-122).

Das Gedicht hat den Interpreten einiges Kopfzerbrechen bereitet. Man fand,
daß die berührten Themen kaum zusammenhingen: Was hat die Schilderung des

Hirtenlebens auf dem Gelände der späteren Weltstadt (21-38) mit der Einführung
des Messalinus in sein Amt zu tun Was soll die ausführliche Schilderung des

Parilienfestes in diesem Zusammenhang Gleitet Tibull, planlos assoziierend, von
einem Thema zum andern? Die Verteidiger der Einheitlichkeit des Gedichtes

operierten vor allem mit ästhetischen Überlegungen und zeigten, daß dies scheinbar

planlose Hin- und Herschwanken des Gedankens doch im ganzen ein sehr

reizvolles Gedicht ergehe4. Diese ästhetischen Urteile sind durchaus richtig, das

Gedicht ist gerade durch den Wechsel der Bilder so anmutig, und wer Sinn für
Poesie hat, wird empfinden, daß diese Elegie ein wohlgegliedertes Ganzes ist. Aber

3 Die Stelle ist schwierig. Mit Lenz und Ponehout versuche ich ohne die Annahme einer
Lücke auszukommen. Das Asyndeton nach 67 beim Übergang zu einem neuen Abschnitt
hat in 39 seine Parallele.

4 Die beste Würdigung hat Leo gegeben: Kiessling und Leo, Zu augusteischen Dichtern,
Philolog. Untersuch. 2 (Berlin 1881) 3-16. Er schrieb (S. 16): «Hier ist alles mit Beziehung
auf einander entworfen, wird alles in seiner Beziehung zu einander vom kunstverständigen
Hörer empfunden: der wundersame Wechsel des Gegenstandes und Tones, bald unmerklich
bald überraschend, aber zum Ganzen ebenmäßig abgewogen und ausgeglichen, erzeugt die
eine einheitliche elegische Stimmung. Das ist die Symmetrie der römischen Elegie.»



Aeneas in Cumae 85

es ist möglich, diese immerhin subjektiven ästhetischen Urteile durch sehr handfeste

Gründe sachlicher Art zu stützen: Wir wollen im folgenden zeigen, daß das

Gedicht für den römischen Leser auch inhaltlich eine Einheit bildete.
Wir beginnen mit dem Orakel der Sibylle für Aeneas, in dem die Gründung

Roms prophezeit wird. Dies Orakel hat Tibull nicht erfunden, denn im VI. Buch
der Aeneis steht ein ganz ähnliches Orakel (83-97). Es bezieht sich freilich nur
auf die Schicksale des Aeneas; die Prophezeiung über Alba Longa und Rom hat
Vergil dem Anchises in den Mund gelegt (756-853). Aber diese Aufteilung des

Orakels erklärt sich aus dem Plan des VI. Buches der Aeneis; ursprünglich gehören
die beiden Orakel zusammen5. Da weder Tibull von Vergil noch dieser von jenem
abhängig ist, hat man den Schluß gezogen, daß Tibull und Vergil eine
quasihistorische Tradition kannten, wonach die Sibylle dem Aeneas bei der Landung
in Italien ein Orakel gegeben hatte6. Offenbar hat es auch den Text dieses Orakels

gegeben; es mag etwa in sullanischer Zeit verfertigt worden sein7. Es muß das

Schicksal des Aeneas, seiner Nachkommen in Latium, die Gründung Roms und
dessen weitere Geschichte behandelt haben, vermutlich im Schema der saecula,

und das in der IV. Ekloge zitierte Cumaeum carmen war wohl eben diese berühmte

Prophezeiung der Sibylle an Aeneas, nicht etwa irgendein obskures orientalisches

Gedicht.
Dieses Orakel der Sibylle über die Gründung Roms also zitiert Tibull. Wir

verstehen nun besser, warum er ergänzend dazu eine Schilderung des Hirtenlebens
auf dem Platz der späteren Weltstadt gibt. Nicht ohne Absicht nennt er die Götter
der Hirten, Pan und Pales, auf den späteren Abschnitt über die Parilien
vorausdeutend. Aber der sachliche Zusammenhang ist noch viel enger: Die Parilien am
21. April waren der Tag, an welchem eben die Gründung Roms gefeiert wurde.
Man versetzte sich an diesem Tag zurück in die Zeit vor der Gründung der Stadt,
als Hirten auf dem späteren Gebiet Roms lebten; man lebte jenes Leben der Hirten,

welches Tibull 23-38 beschreibt. Ovid hat dem Fest im IV. Buch der Fasten

(721 ff.) eine ausführliche Beschreibung gewidmet, die sich in vielen Punkten mit
der Festbeschreibung Tibulls berührt. Man sprang durchs Feuer wie einst die

Hirten des Romulus bei der Stadtgründung (Dion. Hal. I 88) und lagerte sich auf
Streu. An diesem Tag hatten einst die Hirten ihr neues Jahr begonnen, an diesem

Tag begann später auch ein neues Jahr im Leben der Stadt.
Die Beschreibimg der Parilien hängt also eng mit dem Orakel der Sibylle an

Aeneas zusammen. Man wird weitergehen und erschließen dürfen, daß die

Einführung des Messalinus in sein Amt als XVvir sacris faciundis eben am Tag der

s Norden, Komm. zuAen. VI, S. 43: «Daß Anchises ein Doppelgänger der Sibylle ist,
ersieht man am deutlichsten aus dem ihm Vers 791 ff. in den Mund gelegten vaticinium auf
Augustus: wer sich an die zahEosen Prophetien unserer Sibyllinensammlung auf die
Caesaren erinnert, wird nicht bezweifeln, daß jenes vaticinium naturgemäß nur von der
SibyEe gegeben werden konnte.»

6 Norden zu Aen. VI 83-97.
7 So vermutet Otto Seel. - Die Hesychglosse xQvooQQayig egvog stammt wohl aus eben

diesem Orakel; vgl. den folgenden Abschnitt über den ramus aureus.



86 Beinhold Merkelbach

Parilien geschah. Nur unter dieser Voraussetzung begreift man, warum der
Festbeschreibung ein so breiter Kaum gewidmet wird: Es ist das heutige Fest. Der
anscheinend sprunghafte Übergang vom Abschnitt über die Prodigien, welche die

Sibyllen verkündet hatten (67-80), zu der Festbeschreibung (81ff.) erklärt sich so
aufs einfachste.

Die heilige Handlung, welche Tibull beschreibt, findet im Apollotempel auf
dem Palatin statt. Vor dem Tempel war jener Platz der Roma quadrata, an dem
einst Romulus die Grube in die Erde (mundus) gegraben hatte, um den
unterirdischen Göttern, den Gebern der Fruchtbarkeit, zu opfern8. Die casa Romuli
war nicht weit entfernt.

Die von Tibull in unserem Gedicht berührten Themen hingen also für den
zeitgenössischen Leser eng zusammen: Als Aeneas in Italien landete, empfing ihn die

Sibylle mit einer Prophezeiung der Zukunft. Dieses Orakel erfüllend, hat später
Romulus am 21. April die Stadt gegründet. An diesem Tag wurde in der Folgezeit
das Fest der Parilien gefeiert zur Erinnerung an die Gründung der Stadt; an
diesem Tag wurden die XVviri sacris faciundis in ihr Amt eingeführt, deren
vornehmste Aufgabe es war, die Sprüche der Sibylle zu interpretieren.

II. Der goldene Zweig

Ausführlicher als Tibull schildert Vergil das Gespräch des Aeneas mit der

Sibylle. Als der Held das Orakel gehört hat, bittet er die Seherin um Rat, wie er
in die Unterwelt hinabsteigen könne, um den Vater Anchises zu sehen. «Wenn

du dies wirklich unternehmen willst», sagt die Sibylle (VI 133ff.), «so höre, was
du vorher vollbringen mußt» (136-148):

latet arbore opaca
aureus et foliis et lento vimine ramus,
Iunoni infernae dictus sacer; hunc tegit omnis
lucus et obscuris claudunt convallibus umbrae,
sed non ante datur telluris operta subire
auricomos quam qui decerpserit arbore fetus,
hoc sibi pulchra suum ferri Proserpina munus
instituit. prima avulso non deficit alter

aureus, et similis frondescit virga metallo.
8 Plut. Romulus 11; Ovid Fast. IV 821-24. Festus p. 258 M. 310 L. Quadrata Roma

< locusy in Palatio ante templum Apollinis dicitur, ubi reposita sunt quae solent boni ominis
gratia in urbe condenda adhiberi, quia saxo munitus est initio in speciem quadratam. eius loci
Ennius (Ann. 157 V.) meminit cum ait: et quis est (qui sextus Hertz, Vahlen) erat Romae
regnare quadratae. Am Platz der Roma quadrata wurde bei den Saeoularspielen des Septimius
Severus Räucherwerk verteüt (CIL VI 32327 Zeile 12; Pighi, De Ludis saeeidaribus [Milano
1941] 146). - Über die Roma quadrata vgl. Szabo, Rh. Mus. 87 (1938) 160ff. und Werner
Müller, Kreis und Kreuz, Untersuchungen zur sakralen Siedlung bei Italikern und Oermanen
(Berlin 1938) 59-62. - Latte, Römische Religionsgeschichte 142 leugnet, daß der Platz der
Roma quadrata ein mundus ist. Er muß dahei annehmen, Plutarch (Romulus 11,2) habe den
mundus mit der Baugrube des Romulus «verwechselt». Nachdem dieses Zeugnis eliminiert,
ist, stellt er fest, daß von der «Verwechslung» der Roma quadrata mit dem mundus erst in
moderner Literatur die Rede sei.



Aeneas in Cumae 87

ergo alte vestiga oculis et rite repertum

carpe manu; namque ipse volens faeilisque sequetur,
si te fata nocant; aliter non viribus ullis
vincere nee duro poteris convellere ferro.

Man beachte hier das Wort instituit (Vers 143), welches das Einsetzen eines

Rituals bezeichnet, und das rite in Vers 145.

Während die Gefährten den Misenus bestatten, führen zwei Tauben den Aeneas

ins Innere des heiligen Waldes am Averner See (202-211):
tollunt se celeres liquidumque per aera lapsae
sedibus optatis gemina super arbore sidunt,
discolor unde auri per ramos aura refulsit.
quale solet silvis brumali frigore viscum

fronde virere nova, quod non sua seminat arbos,

et croceo fetu teretis circumdare truncos,
talis erat species auri frondentis opaca
ilice, sie leni crepitabat brattea vento.

corripit Aeneas extemplo avidusque refringit
cunctantem, et vatis portat sub tecta Sibyllae.

So hat Aeneas den wunderbaren goldenen Zweig gewonnen, der ihm den Weg
zur Unterwelt öffnen wird.

Die Episode ist berühmt und oft besprochen, und die symbolische Bedeutung
des Vergleichs mit der Mistel (viscum) darf als bekannt vorausgesetzt werden.
Das große Werk von Sir James Erazer, welches der modernen Welt die Bedeutung
des sakralen Königtums erschlossen hat, heißt The Golden Bough nach dem

ramus aureus Vergils.
Von einer Beziehung des goldenen Zweiges auf das Königtum des Aeneas ist

allerdings bei Frazer nicht die Rede. Und doch scheint es, als sei Vergil ein wichtiger
Zeuge für die Vorstellungen der Römer von einem uralten Königtum der Latiner.

Bekanntlich lag am Nemi-See, bei Aricia, ein sakrales Zentrum von Latium.
Den Dienst der Diana versah dort ein Priester, der Waldkönig (rex nemorensis,
Sueton Calig. 35). Das wichtigste Zeugnis steht bei Servius (zu Vers 136):

«lotet arbore opaca»: Orestes post occisum regem Thoantem in regione Taurica
cum sorore Iphigenia fugit, et Dianae simulacrum inde sublatum haud longe ab

Aricia collocavit. in huius tenvplo post mutatum ritum sacrificiorum fuit arbor

quaedam, de qua infringi ramum non licebat. dabatur autem fugitivis potestas, ut
si quis exinde ramum potuisset auferre, monomachia cum fugitivo templi sacerdote

dimicaret. nam fugitivus illic erat sacerdos, ad pristinae imaginem fugae. dimicandi
autem dabatur facultas quasi ad pristini sacrificii reparationem.

Über das Waldkönigtum sind noch zu vergleichen Strabon V 3, 12 p. 239 und
Pausanias II 27, 49.

9 Sämtliche Belege gibt Wissowa, Religion und Kultus der Römer 248; vgl. jetzt K. Latte,
Römische Religionsgeschichte (1960) 171.



88 Reinhold Merkelbach

Der arme entlaufene Sklave, welcher in historischer Zeit die Bolle des

Waldkönigs spielte, scheint auf den ersten Blick mit Aeneas wenig Ähnlichkeit zu haben.
Aber ein Priester, der den Titel Rex führte, dürfte in grauer Vorzeit eine wichtigere
Funktion innegehabt haben. Und nun sind die Parallelen zwischen Aeneas und
dem Waldkönig überraschend:

1. Der Waldkönig ist ein Flüchtling wie Aeneas. Das mythische Vorbild des

Waldkönigs ist nach Servius der Flüchtling Orest. Es ist nicht unwahrscheinlich,
daß einst neben der ätiologischen Bückführung des Waldkönigtums auf Orest eine

solche auf Aeneas gestanden hat; parallele ätiologische Erzählungen finden sich
oft10.

2. Der flüchtige Sklave wird zum Waldkönig designiert, indem er im Hain von
Nemi einen Zweig bricht11. Aeneas bricht den ramus aureus in einem Eichenwald.
Bald darauf wird er König der Latiner. Das Brechen des Zweiges scheint eine

Königsweihe zu enthalten.
3. Das Brechen des Zweiges im Hain von Nemi ist eine schwere Aufgabe.

Dasselbe gilt vom Brechen des Zweiges durch Aeneas: Wen das Schicksal ruft, dem

folgt der Zweig leicht; einem anderen ist es unmöglich, nicht mit Gewalt und nicht
mit dem Messer (Vers 146 ff.).

4. Der Waldkönig erringt sein Königtum durch den Sieg im Zweikampf mit
seinem Vorgänger. Aeneas wird König von Latium nach dem Sieg über Turnus.
Da Latinus die Ausübung der Herrschaft abgetreten hat (VII600 rerumque reliquit
habenas), ist Turnus der Herrscher von Latium (XII 58f., Amata zu Turnus:
decus imperiumque Laiini te penes). Aeneas verlangt, daß der Krieg durch
Zweikampf entschieden wird (XI117 f.; XII466 f.); dasselbe erwarten die Latinerinnen

(XI 218f.) und Drances (XI 220f. 370), und Turnus nimmt die Herausforderung
an (XI 434-438; XII 79 und 694f.). Die letzte Szene bringt den Zweikampf; mit
dem Tod des Turnus schließt die Aeneis12.

Denselben Sinn gibt das in VII 59-70 geschilderte Prodigium an. Aus der Ferne
kommt ein Bienenschwarm (67 examen, 69 agmen, also ein Heer) und umkreist
den Gipfel (66 apex) eines dem Apollo geweihten Lorbeerbaums; dann hängt sich

10 Natürlich ist die Erklärung aus dem griechischen Mythos überhaupt sekundär. Daraus
folgt aber nicht, daß sie wertlos ist. Der ätiologische Mythos gibt an, was die Menschen
sich bei einem Ritus gedacht haben. Dabei kann der Mythos variieren, ohne daß sich der
Sinn des Ritus ändert; denn man kann denselben Gedanken in verschiedenen Mythen
aussprechen. Daher vermittelt ein sekundärer Mythos oft den richtigen Sinn. - Wie fest in
Latium die Vorstellung sitzt, daß ein Flüchtling zum König wird, kann man aus Verg.
Aen. VIII 319ff. ersehen:

primus ab aetherio venit Saturnus Olympo
arma lovis fugiens et regnis exsul ademptis.
is genus indocile ac dispersum montibus aitis
composuit legesque dedit.

11 Der heilige Baum im Dianahain war vermutlich eine Eiche, s. Frazer, The Golden
Bough: The Magic Art I 41 f. und II 378ff. Die Albanerkönige, die Silvii, tragen bei Vergil
die Eiehenkrone (VI 772 umbrata gerunt civili tempora quercu).

12 Vielleicht hat nach früheren Traditionen Aeneas sogar den Latinus getötet: Nach
Cato (fr. 9 Peter) bei Serv. Aen. I 267 fiel Latinus in der Schlacht gegen Aeneas.



Aeneas in Cumae 89

der Bienenschwarm an einen grünenden Zweig (67 ramo frondente)13. Ein Seher

deutet das Vorzeichen (68-70): externum cernimus adventure virum et summa
dominarier arce. Das Orakel des Faunus sagt dasselbe (98): externi venient generi.
Hier haben wir den Fremden (Aeneas), der mit einem Heer kommt und sich den

apex, d. h. die Königskrone erringt, indem er den grünenden Zweig ergreift.
Die Parallelen sind so eng, daß an Zufall nicht zu denken ist. Aeneas wird bei

Vergil durch das Brechen des goldenen Zweiges zum König der Latiner designiert14.
Natürlich folgte der Dichter älteren Traditionen. Ich erinnere auch an den Albanerkönig

Aeneas Silvius, der den Waldkönig im Namen trägt und ursprünglich mit
Aeneas identisch gewesen sein muß. Er wird auch von Vergil genannt (Vers 769).
Des Aeneas Sohn hieß Silvius (Vers 763), die Mutter des Romulus Rhea Silvia.

Das Königtum der Latiner am Nemi-See hatte also, nach Vergil und der
altrömischen Tradition, in der Vorzeit eine ganz andere Bedeutung als später. Dies

paßt aber sehr gut zu der Vorstellung, die man sich von dem alten Latium machen

muß. Am Anfang stand der Bund der Latiner mit seinen heiligen Stätten am
Albaner- und Nemi-See: dem Albaner Berg mit dem Kult des Iuppiter Latiaris
und dem Dianaheiligtum am Nemi-See, wenige Kilometer südlich15. Da die Diana

von Nemi auch den Titel Vesta trug16, gab es in ihrem Heiligtum vermutlich auch

ein Bundesfeuer. Cato der Ältere17 hat berichtet, der Dictator Laiinus Egerius
Laevius aus Tusculum habe dort einen Bundesaltar geweiht. Daß siegreiche
Feldherrn nicht nur in Rom, sondern auch in monte Älbano triumphieren konnten, ist
bekannt18. Nahe Beziehungen der Latiner zu den Griechen von Kyme, wie sie die

Darstellung der Aeneassage bei Vergil voraussetzt, sind ebenfalls belegt19. Und
das Bundesfest der Latiner auf dem Albanerberg, das Latiar, soll gar von Aeneas

begründet worden sein20.

13 Schon im IV. Buch der Oeorgica hatte Vergil die Bienen als Gleichnis für ein Heer
verwendet mit Beziehung auf Augustus (Dahlmann, Der Bienenstaat in Vergils Oeorgica,
Abhandlungen der Mainzer Akad. 1954,551); hier bezieht es sich auf des Augustus
Ahnherrn und Vorgänger Aeneas.

14 Vermutlich darf das Hexameterfragment yovoooQayeq eovoq bei Hesych auf das
Orakel der Sibylle von Cumae zurückgeführt werden, s. oben S. 85. Das Motiv wäre also
bedeutend älter als Vergil, und Sibylle und goldener Zweig gehörten dann schon immer
zusammen. - Leider wissen wir von der Begegnung des Aeneas mit der Sibylle bei Naevius
fast nichts (s. Varro bei Lactanz, Inst. 16 Naevius fr. 18 Morel fr. 8 Mariotti fr. 29
Marmorale; Norden, Komm, zu Aen. VI 198).

13 Das Kultbild der Diana Nemorensis hat Alföldi kürzlich auf Münzen entdeckt, AJA
64 (1960) 137ff.; über die historischen Konsequenzen dieses Fundes s. denselben,
Gymnasium 67 (1960) 193-196 (Born und der Latinerbund um 500 v. Chr.). Die hier vorgelegte
Untersuchung verdankt Alföldi sehr viel.

13 CIL XIV 2213 Dessau 3243; Koch, RE VIII A 1722.
17 Cato fr. 58 Peter, bei Priscian IV 21 p. 129 VII 60 p. 337 H.; s. auch Festus 145

M. 128, 15 L.
18 Marquardt, Rom. Staatsverwaltung II 590; Mommsen, Staatsrecht I 134, 2.
13 Dion. Hal. VII 5; Livius II 14, 6: Bündnis von Aricia und Kyme.
20 Schol. Bob. in Cic. Or. pro Plancio 255 Or.: Latinae feriae a quo fuerint institutae,

dissentiunt plerique auctores alii vero ab Latinis priscis, atque inter hos ipsos causa sacrificii
non convenit: nam quidam id initum ex imperato Fauni contendunt, nonnulli post obitum
Latini regis ex Aeneae. Mommsen, Staatsrecht III 613, 1.

6 Museum Helveticum



90 Reinhold Merkelbach

Der Bund der Latiner umfaßte eine größere Zahl kleiner Städte. Eine nicht
geringe Rolle müssen aber in der frühen Zeit auch die kriegerischen latinischen
Hirten gespielt haben, die an den Hängen des Appennin lebten21.

Nach der Auffassung der Römer folgte auf die latinische Periode die Gründung
von Alba Longa, danach die von Rom. Auch Rom ist nach der Überlieferung von
kriegerischen Hirten gegründet worden. Rom hat dann bald ganz Latium
unterworfen. Um zu manifestieren, daß das Zentrum Latiums jetzt in Rom liege, haben
die Römer auf dem Aventin einen eigenen Dianatempel gegründet, der das alte
Heiligtum von Aricia ersetzte. Varro (De ling. Lat. V 43) nennt ihn commune
Latinorum templum; Livius berichtet, Servius Tullius habe die Latiner dazu
bewegt, ut Romae fanum Dianae populi Laiini cum populo Roma/no facerent; ea erat
confessio caput rerum Romam esse (I 45); ähnlich Dionysios von Halikarnass IV
25f. Der Eesttag in beiden Heiligtümern war derselbe, die Iden des August22. Mit
dem Kult der Diana war in Rom wie am Nemi-See ein Kult der Egeria verbunden.

Wenn man diese historischen Entwicklungen überdenkt, wird man sich nicht
mehr darüber wundern, daß dem rex nemorensis in späterer Zeit nur noch sakrale
Funktionen überlassen waren. Viel erstaunlicher ist, daß Vergil noch gewagt hat,
Aeneas in Verbindung zu dem Waldkönigtum zu bringen. Er ist damit ohne

Zweifel alten Traditionen gefolgt. Aber er hätte dies kaum getan, wenn diese

Anknüpfung an latinische Traditionen nicht gut zum Plan seines Werkes gepaßt
hätte. Der pius Aeneas ist für ihn ein Vorläufer des Augustus, Augustus ein neuer
Aeneas. Der in Velitrae geborene Herrscher stammte nicht aus römischem, sondern

aus latinischem Adelsgeschlecht, seine Mutter Atia aus Aricia23.

III. Die Sibylle und die ludi saeculares

Als Aeneas bei Vergil mit der Sibylle in die Grotte getreten ist, richtet er ein
Gebet an Apollo und an die Seherin. Darin heißt es (65-70):

tuque, o sanctissima vates

da Lotio considere Teucros

errantisque deos agitataque numina Troiae.

tum Phoebo et Triviae solido de marmore templum
instituam festosque dies de nomine Phoebi.

Hierzu bemerkt Norden (S. 143): «Bei den ludi Apollinares dachte der
zeitgenössische Leser weniger an die im Jahre 212 auf Grund eines sibyllinischen
Orakels eingerichteten als an die neuen von Augustus schon während des ganzen
ersten Jahrzehnts seines Prinzipats geplanten ludi saeculares, die vor allem dem

21 Für die Rolle der Hirten vgl. Tibull; ferner Alföldi, Die trojanischen Urahnen der
Römer (Basel 1957) 25. - Natürlich muß auch Lavinium ein altes Zentrum der Latiner
gewesen sein.

22 S. Wissowa, Religion und Kultus 250 (jetzt K. Latte a. O. [Anm. 9] 169); Alföldi, AJA
64 (1960) 144.

23 Cicero, Phil. 3, 6 (15) Aricina mater; Serv. Aen. V 568; Sueton Aug. 4.



Aeneas in Cumae 91

Apollo und der Diana galten.» Hier verspricht also Aeneas jenes Säkularfest zu
stiften, welches später auch Augustus wieder feiern sollte24.

Noch an einer zweiten Stelle spielt Vergil auf die ludi saeculares an. Als Anchises
seinem Sohn unter den Helden der römischen Zukunft Romulus, die Iulier und
Caesar gezeigt hat, weist er auf Augustus (791-794):

hiß vir hic est, tibi quem promitti saepius audis,
Augustus Caesar, divi genus, aurea condet

saecula qui rursus Latio regnata per arva
Saturno quondam.

Hier verweisen die Worte aurea condet saecula auf den Plan des Augustus,
Säkularspiele zu feiern25.

Wenn man den Beziehungen des VI. Buches der Aeneis zu den Säkularspielen
weiter nachgeht, zeigt sich ein unerwartet enger Zusammenhang. Das hat P. Gri-
mal in einem vorzüglichen Aufsatz nachgewiesen, aus dem einige Sätze zitiert
seien: «La descente aux enfers du livre VI de l'Eneide baigne dans l'atmosphere
religieuse qui sera Celle des Jeux seculaires de 17 av. J.-C. Le chant VI de
l'Enöide veut etre la prefiguration et la garantie mythique des Jeux seculaires

Virgile a voulu presenter la Descente aux Enfers comme une premiere image des

Jeux söculaires»26.

Wie richtig diese Sätze sind, wird die folgende Untersuchimg zeigen. Bevor wir
aber in sie eintreten, müssen wir uns vergegenwärtigen, nach welchen Prinzipien
man das Datum des Säkularfestes errechnet hat.

1. Die ältesten sicher belegten Säkularspiele fanden in den Jahren 24927 und
146 (statt 149) v. Chr. statt. Das Jahr 49 v. Chr. kam wegen des Bürgerkriegs für
eine Wiederholung des Festes nicht in Betracht. Vielleicht hat die Absicht
bestanden, es nach 110 Jahren, also im Jahr 39, nachzuholen. Dann würde die

IV. Ekloge auf ludi saeculares vorausverweisen28. Was oben S. 85 über das

Cumaeum carmen der IV. Ekloge gesagt wurde, würde dazu gut passen. Die
Beziehungen zwischen Ekl. IV und Aen. VI sind eng29. Sowohl in der Ekloge30 als

24 Vortreffliche Übersicht über die saeculares ludi bei Nilsson, RE I A 1696ff. Siehe auch
Pighi, De ludis saeeularibus (Mailand 1941), und Wagenvoort, Studies in Roman Literature,
Culture and Religion (Leiden 1956) 193ff.

26 Mommsen, Kl. Sehr. VIII 568, 3; Nilsson, RE I A 1710; Carcopino, Virgile et les
origines d'Ostie (1919) 728f.; Mattingly, CR 48 (1934) 161 sagt: «Virgil, in writing his
Sixth Aeneid, had in mind not merely the vague conception of a golden age, but a definite
ritual associated with its inauguration on earth.» - Ich zitiere hier noch eine Anmerkung
von Mattingly (163, 1): «Is it possible that there is some connexion between the famous
'Golden Bough' of the Sixth Aeneid and the boughs carried by the boys and girls in the
processional chorus to Apollo and Diana Cp. the sestertius of Domitian, Mattingly and
Sydenham, Roman Imperial Coinage II 201 no. 379.»

26 Rev. Et. Anc. 56 (1954); die Zitate stehen auf den Seiten 54, 58 und 59.
27 Diese Spiele kamen im Punischen Krieg des Naevius vor, s. Cichorius, Römische Studien

(Leipzig 1922) 47f. (Fr. 29 Morel 21 Marmorale 14 Mariotti).
28 Vgl. Mommsen, Kl. Sehr. VIII 581, 2; Sudhaus, Rh. Mus. 56 (1901) 37ff.; Lietzmann,

Der Weltheiland (1909) 35ff. Kl. Sehr. I 47ff.; Nilsson, RE I A 1708-1710.
22 Vgl. schon Mattingly, CR 48 (1934) 160ff.
20 Vers 10 tuus iam regnat Apollo. Nach Serv. zu Vers 4 ist Apollo-Sol der Gott des

letzten saeculum.



92 Reinhold Merkelbach

in der Aeneis als auch in den Säkularspielen des Jahres 17 tritt Apollo-Sol als

wichtigster Gott hervor. Man darf vermuten, daß das erschlossene griechische
Orakel der Sibylle an Aeneas die Jahrhunderte der kommenden trojanisch-römischen

Geschichte behandelt hat. Das cumaeische Orakel hat auch bei den Säkularspielen

des Septimius Severus eine Rolle gespielt31.
2. Nach anderer Rechnungsart knüpften die ludi saeculares an das Datum der

Gründung Roms an. Demgemäß sind in den Jahren 47, 147 und 248 n. Chr.
Säkularfeste gefeiert worden. Möglicherweise soll dieser Gedanke in dem oben

besprochenen Tibullgedicht anklingen (Parilien, Sibyllenorakel, Gründung Roms,
goldene Zeit; die XVviri sacris faciundis spielten bei den Säkularfesten eine wichtige

Rolle; Messalinus entstammte der gens Valeria, welche die Säkularspiele
begründet hatte32).

3. Augustus hat im Jahr 17 das Säkularfest abgehalten. Man hat damals fingiert,
daß schon in den Jahren 456, 346, 236, 126 solche Spiele gefeiert worden seien.

Wenn Domitian die Ordnung des Augustus eingehalten hätte, wäre das Fest im
Jahr 94 n. Chr. fällig gewesen; es wurde aber schon im Jahr 88 gefeiert. Septimius
Severus hat dann, auf Augustus zurückgreifend, im Jahr 204 gefeiert.

4. Domitian hat, wie gesagt, im Jahr 88 n. Chr. Säkularspiele abgehalten. Wenn

man von da 110 Jahre zurückrechnet, kommt man ins Jahr 23 v. Chr. Daraus
hat Hirschfeld33 geschlossen, daß Augustus ursprünglich die Absicht gehabt habe,
schon im Jahr 23 das Säkularfest zu feiern. Es sei dann wegen der tödlichen
Krankheit34 des Marcellus verschoben worden, der als präsumptiver Thronfolger
eine große Rolle bei den Feierlichkeiten hätte spielen müssen35. Domitian hätte
also auf die ursprüngliche Ordnung der Säkularspiele durch Augustus
zurückgegriffen.

Wenn man diese Hypothese in Erwägung zieht, muß man weiter fragen, wie
die römischen Antiquare das geplante Fest des Jahres 23 an frühere Feiern
angeknüpft haben mögen. Hier bietet sich zunächst, wie schon Hirschfeld gesehen

hat, der Nageleinschlag zu Beginn eines neuen Saeculum im Jahr 463 als

Fixpunkt an36. Wenn man für dieses Jahr Säkularspiele annahm, kam man über die
Reihe 463 - 353 - 243 - 133 - 23 in das gewünschte Jahr37.

31 In einem fragmentierten Vers des Säkularliedes des Jahres 204 liest man reddite
Gymaeo signantur s[; s. Hülsen, Rh. Mus. 81 (1932) 392; Diehl, Sitz.ber. Berliner Akad.
1932, Abh. 27, S. 775; Pighi, De ludis saecularibus 165 und 224.

32 Vgl. auch Wagenvoort, Studies 195. Über die von Valeriern geleiteten Säkularspiele
s. die Übersichten bei Nilsson, RE I A 1699 und Pighi, De ludis saecularibus 101; auch
Diehl, Rh. Mus. 83 (1934) 265.

33 Wien. Stud. 3 (1881) 102ff. Kl. Sehr. 438ff. nach Bergk.
34 Hirschfeld sprach vom Tod des Marcellus, was ungenau war; s. die folgende Anmerkung.
33 Gegen diese Annahme wurde eingewendet, daß Marcellus erst im Sommer gestorben

sei, während das Säkularfest schon im Frühjahr hätte stattfinden müssen. Aber Marcellus
war seit längerer Zeit krank, vgl. Serv. zu Aen. VI 862: hie sexto deeimo anno incidit in
valetudinem et periit octavo deeimo in Baiano.

38 Mommsen, Die römische Chronologie bis auf Caesar (1858) 171ff.; Nilsson, RE IA 1699
und 1711.

37 Man hat dagegen eingewendet, der clavus saecularis sei jeweüs in lOOjährigem Abstand
in den Jahren 463, 363, 263, 163, 63 eingeschlagen worden; die vorausgesetzte Ära sei also



Aeneas in Cumae 93

Man kommt aber noch auf einem anderen Weg auf das Jahr 23 als den Beginn
eines neuen Jahrhunderts der Stadt38. Horn war im Jahr 753 gegründet worden.
Beim Gallierbrand des Jahres 388 sank die Stadt in Asche. Die Volkstribunen
schlugen damals vor, nach Vei auszuwandern39. Die Stadt Rom, so mochte man
denken, hatte sich als unter ungünstigen Vorzeichen gegründet erwiesen. Auch
konnte die Stadt schon ziemlich alt erscheinen. Dieser Plan wurde, so erzählt
Livius, durch das Auftreten des Camillus, des zweiten Romulus und Stadtgründers,
vereitelt. Die den Göttern heiligen Plätze durften nicht verlassen werden. Die Lage
der Stadt war günstig, soll Camillus gesagt haben: argumento est ipsa magnitudo
tarn novae urbis; trecentensimus sexagensimus quintus annus urbis agitur (Livius
V 54, 5). Die Stadt war erst 365 Jahre alt. Offenbar wird hier mit einem großen
Jahr gerechnet, dessen Tage je ein gewöhnliches Jahr umfassen40. Die Stadt Rom
war also im Jahr 388 noch ganz jung, erst ein Jahr alt: 753—365 388. Wenn

man weiterrechnet (388—365 23), findet man, daß das zweite Jahr der Stadt
im Jahr 23 zu Ende war.

Nun haben andere Historiker den Gallierbrand ins Jahr 390 oder 389 datiert.
Der Grund für die Datierung des Livius war gewiß das große Jahr von 365

Jahrtagen. Aber natürlich kam es dem Livius nicht auf die rhetorische Pointe in der
Rede des Camillus an, sondern auf den Vorausverweis auf das Jahr 2341. Livius
muß gewußt haben, daß Augustus für dieses Jahr eine Jahrhundertfeier plante.
Er war ein neuer Romulus und Stadtgründer wie Camillus42.

Die Eeier hat nicht im Jahr 23 stattgefunden. Aber die einschneidenden politischen

Maßnahmen, welche dies Jahr zu einem Epochenjahr der römischen
Verfassungsgeschichte machen, dürften mit dem hier besprochenen Zyklus
zusammenhängen: Von diesem Jahr an bekleidete Augustus nicht mehr jährlich das

Konsulat, sondern begnügte sich mit der tribunicia potestas. Nominell wurde die

Regierung des Reiches wieder dem Senat übergeben, die republikanische Verfassung

wiederhergestellt43.
Die These, daß für das Jahr 23 ein Säkularfest geplant gewesen ist, hat also

viel für sich. Nun hat Vergil das VI. Buch der Aeneis um das Jahr 23 geschrieben44.

faktisch falsch. Aber dieses Argument ist irrelevant. Es kommt nicht darauf an, was historisch

gewesen ist, sondern darauf, was die Antiquare fingiert haben. Die vom Jahr 456
aufs Jahr 17/16 führende Ära ist nach allem Anschein auch faktisch falsch.

38 Natürlich schließen sich verschiedene Rechnungsmethoden in diesem Fall nicht aus.
39 Livius V 50, 8; Plut. Camillus 31.
40 Hubaux, Lea grands mythes de Borne (1945) 20; Rome et Veies (Li6ge 1958) 70ff.
41 Die ersten Bücher des Livius sind um das Jahr 27 geschrieben worden; IV 20 nimmt

auf Ereignisse dieses Jahres Bezug, s. Dessau, Hermes 41 (1906) 142 ff.
43 Nach Aen. VI 825 (referentem signa Camillum) hat Camillus die an die Gallier

verlorenen römischen Feldzeichen wiedergewonnen. Der Vorausverweis auf Augustus, der die
an die Parther verlorenen Feldzeichen des Crassus wiedergewinnen wird, ist klar. Augustus
hat auch in Spanien, Gallien und Dalmatien verlorene Feldzeichen wiedergewonnen (Res
gestae Divi Aug. 29, 1).

43 Die neuen Zensoren des Jahres 23 waren berufen, eine neue Epoche zu inaugurieren
(Grimal, Rev. Et. Anc. 56 [1954] 57f.).

44 Dies folgt bekanntlich aus Serv. zu Aen. VI 861 und der vita des Donat-Sueton 32
bzw. 47.



94 Reinhold Merkelbach

Die Beziehungen dieses Buches auf die ludi saeculares haben also eine ganz aktuelle
Bedeutung. Wenn man das VI. Buch unter diesem Gesichtspunkt genauer
betrachtet, findet man überraschend enge Beziehungen auch zu dem Ritual der
ludi saeculares, welches wir für das Jahr 17 durch die große Inschrift45 genau
kennen. Die Übereinstimmungen werden noch stärker, wenn wir berücksichtigen,
daß Vergil die Ordnungen des Jahres 17 nicht kennen konnte, sondern sich an die
Traditionen über ältere Säkularfeste halten mußte46. Der große Unterschied der
älteren Feiern zu der des Jahres 17 bestand darin, daß das Fest früher ein Fest
der unterirdischen Götter, des Dis Pater und der Proserpina, gewesen war47, während

man im Jahre 17 Apollo-Sol und Diana-Luna, die hellen Himmelsgötter,
in den Mittelpunkt des Festes stellte48. Aber freilich, die Götter des Himmels und
der Unterwelt hängen viel enger zusammen, als man auf den ersten Blick glauben
möchte; oft genug fallen sie für den tiefer Blickenden zusammen49.

Wir gehen den Zusammenhängen von Aeneis VI mit den Säkularspielen nun in
den Einzelheiten nach.

1. Aeneas steigt am Averner See in die Unterwelt hinab. Daß der Eingang zum
Hades dort lag, ergab sich aus den Schwefeldünsten, die dort noch heute aus der
Erde emporsteigen. - Das Opfer bei den ludi saeculares findet auf dem Marsfeld

statt, und zwar auf einem unterirdischen Altar, dem Tarentum. Auch dort stiegen
Dünste aus dem Boden empor; es war dort also ebenfalls ein Eingang zum Hades.
Wer das Opfer am Tarentum darbrachte, zelebrierte eine Katabasis50. Der Altar

46 CIL VI 32323 Dessau 5050; Mommsen, Kl. Sehr. VIII 570ff.; Pighi 108-119.
46 Dies hat schon Grimal hervorgehoben (Rev. Et. Anc. 66 [1954] 56).
47 Vgl. Varro De scaenicis originibus (fr. 70 bei Funaioli, Gramm. Born. Fr. I 216) bei

Censorinus, De die natali 17, 8 (über das Jahr 249): cum multa portenta fierent et ideo
libros SibyUinos XVviri adissent, renuntiarunt uti Diti patri et Proserpinae ludi Tarentini
in campo Mdrtio fierent tribus noctibus, et hostiae furvae immolarentur. Vgl. Ps. Acro zu
Horaz, Carm. saee. 8: Verrius Flaccus refert carmen saeculare et sacrificium Diti et
Proserpinae constitutum.

48 Mommsen, Reden und Aufsätze 353f.; Gesammelte Schriften VIII 581, 1. Ed. Fraenkel,
Horace 368.

49 Mattingly, CR 48 (1934) 161, schreibt: «If we look closer, Apollo and Diana in the
world of light, Dis and Proserpine in the dark below—what are they but the deities of the
Ludi Saeculares, in the new ritual and the old Apollo and Diana in heaven correspond
to Dis and Proserpine in hell.» Mattingly zitiert hierfür Serv. zu Georg. I öff. und weist
auf den Zusammenhang des Apollo mit Veiovis und dem unterirdischen Gott vom Soracte
hin (Apollo Soranus). Bei Vergil ist die Sibylle Priesterin des Apollo und der Trivia (Vers
35, 101) bzw. der Hekate (118, 564), Aeneas betet zu Apollo (66ff., bes. 69f.) und opfert
der Hekate (247).

50 Der Zusammenhang des Tarentum mit der Unterwelt ergibt sich klar aus Festus
p. 478, 15 L. 351 M. [Tarentum] in campo Martio loc[us ideo putatur Terentum] dicendum
fuisse, quod ter[ra ibi per ludos] saecularis Ditis patris [aram occulens terajtur ab equis
quadrigariis (Pighi, De ludis saecularibus 61). - Besonders wichtig ist die Geschichte des
Manius Valesius, die bei Val. Max. II 4, 5 und Zosimos II 1-3 (abgedruckt bei Diels, Sibyl-
linische Blätter 127ff., und Pighi, De ludis saecularibus 43ff.) steht: Valesius opfert auf
dem Marsfeld an einer Stelle, wo Rauch aus der Erde steigt, dem Dis pater und der
Proserpina und findet 20 Fuß unter der Erde einen Altar dieser beiden Götter, das Tarentum.
Auch das Pränomen Manius ist bedeutungsvoll. - Eingang zur Unterwelt im campus Mar-
tius: Seneca, Apocolocyntosis 13, 1. Vgl. Wagenvoort, Studies 206.



Aeneas in Cumae 95

war dem Dis pater und der Proserpina geweiht. Ein solcher Altar hieß mundusP1,

und auch das Tarentum ist als solcher anzusehen62; denn ein mundus ist «eine für
gewöhnlich geschlossene und nur am Tag des Festes geöffnete Grube, wie sie

nach römischer Vorstellung eine geeignete Opferstätte für die di inferi abgab»53,

und all dies trifft auf das Tarentum zu.
2. Das Opfer am Tarentum fand nachts statt. Ebenso opfert Aeneas vor der

Katabasis nachts (252 nocturnas aras; vgl. 893ff., Rückkehr durch das
elfenbeinerne Tor des Schlafs).

3. Bei den alten Säkularfesten opferte man nachts dem Dis pater und der

Proserpina, im Jahr 17 den Moiren, Eileithyien und der Terra Mater. - Aeneas

opfert der Hekate, der Mutter der Eumeniden (der Nacht)54 und ihrer Schwester

(der Terra)55, der Proserpina und dem Dis pater (247-2Ö2)56.

4. Bei den Säkularfesten opferte man Achivo ritu®. Das für die Feier des

Jahres 17 verfertigte Orakel58 sagt, man solle den Moiren opfern ägvag re xal
alyag xvaviag, der Gaia eine nhrfdo/ievr] fig juskaiva. Die Inschrift nennt agnas
feminas und capras feminas als Opfer für die Moiren, eine sus plena für Terra
Mater. - Auch Aeneas opfert Achivo ritu (Norden 202). Die Sibylle sagt zu ihm
(153):

due nigras peeudes; ea prima piacula sunto.
Das Opfer wird später etwas anders beschrieben, offenbar weil Vergil durch den
Tod gehindert wurde, eine glättende Schlußredaktion vorzunehmen (Norden 178).
Es heißt (243 ff.):

quattuor hic primurn nigranlis terga iuvencos

constituit...
ipse atri velleris agnarn

Aeneas matri Eumenidum magnaeque sorori

ense ferit sterilemque tibi Proserpina vaccam.
Daß der Charakter dieses Opfers dem des Säkularfestes entspricht, ist offensichtlich59.

51 Serv. Aen. III 134 aras deorum inferorum mundos.
82 Boyance, Melanges d'archiologie et d'hisloire 42 (1925) 138.
83 Wissowa, Religion und Kultus der Römer 234 (K. Latte, Römische Religionsgeschichte 141).
64 Die Eumeniden sind den Moiren und Eileithyien nahe verwandt.
85 Siehe Servius zur Stelle.
86 Nach Zosimos II 5, 2 (Diels, Sihyllinische Blätter 132, 14; Pighi, De Ludis saecularibus

54) opferte man bei den ludi saeculares der Kaiserzeit ebenfalls dem Hades und der
Persephone. Wenn dies richtig ist, stimmt das Opfer des Aeneas auch mit dem des Jahres 17
fast vollständig überein.

87 Dies sagt die Inschrift des Jahres 17 ausdrücklich. Das von Diels, Sibyllinische Blätter
55 behandelte Orakel (Phlegon Mirabilia 10; Diels 112) sagt 'A^aiarl.

88 Phlegon, Makrobioi 5, 4 Jacoby, F. Gr. Hist. 257 F 37 V 4); Zosimos II 6 (auch bei
Pighi, De ludis saecularibus 56f., Diels, Sibyllinische Blätter 133ff. und Kiessling-Heinze
467f.).

88 Die Ähnlichkeit des Rituals hat schon Grimal besprochen (Rev. Et. Anc. 56 [1954] 55).
Für sich allein würde diese Koinzidenz nicht sehr viel bedeuten. Das Opfer Achivo ritu
besagt zunächst nur, daß es auf Grund eines Sibyllenorakels dargebracht wird. Schwarze
Opfertiere sind im Kult der Unterirdischen notwendig. Im Zusammenhang mit den anderen
oben behandelten Entsprechungen werden die Parallelen aber doch bedeutsam.



96 Reinhold Merkelbach

5. Die Säkularspiele werden nach der Anweisung eines sibyllinischen Orakels

gefeiert. - Orakel und Anweisimg der Sibylle helfen dem Aeneas bei seiner Kata-
basis.

6. Die Säkularspiele wurden jeweils zu Beginn einer neuen Periode der
Geschichte Borns gefeiert. So sollen nach der Einrichtung der Republik im Jahr 509

unter dem Konsulat des P. Valerius Poplicola Säkularspiele gefeiert worden sein. -
Der Beginn der ersten Periode der römischen Geschichte war die Landung des

Aeneas in Cumae60.

7. Bei den Säkularspielen des Claudius (47 n. Chr.)61 und des Septimius Severus

(204 n. Chr.)62 gehörte das Trojaspiel, ein labyrinthähnlicher Tanz der vornehmen

jungen Reiter, zum Programm des Festes. Mit großer Wahrscheinlichkeit hat
Pighi das Trojaspiel auch in den Akten des Augustus ergänzt63. - Bei Vergil wird
das Trojaspiel zum erstenmal bei den Leichenspielen für Anchises gespielt (V
545-603). Diese gehen der Katabasis des Aeneas unmittelbar voraus; Aeneas

steigt dann in die Unterwelt hinab, um den Vater zu sprechen. Den Zusammenhang

des Trojaspiels mit der Katabasis hat Vergil noch deutlicher gemacht: Er
beschreibt zu Beginn von Buch VI die Türen des Dianatempels zu Cumae, welche
Daedalus gefertigt hatte; darauf war das kretische Labyrinth dargestellt, welches

Daedalus gebaut hatte (VI 27 hinc labor ille domus et inextricabilis error). Nim ist
das Trojaspiel eben ein Labyrinthtanz und hängt mit dem Totenkult zusammen
(Leichenspiele für Anchises); das kretische Labyrinth ist auch eine Art Jenseits,
und der Weg in das Labyrinth wurde in dem berühmten delischen Kranichtanz
von attischen Knaben dargestellt, welche Theseus und seine Mannschaft
vertraten61; die Tür des cumaeischen Tempels mit der Labyrinthdarstellung vertritt
ein Jenseitstor65. Daß die Katabasis des Aeneas mit dem Trojaspiel im V. Buch
zusammengehört, ist also klar. Wieder ergibt sich eine auffällige Parallele zum
Ritual der Säkularspiele.

60 In anderer Weise bezeichnet das Am. VIII 624-526 beschriebene Trompetenzeichen
den Beginn eines neuen Saeculum. Aeneas besucht Euander am Ort des späteren Rom.
Dieser schließt ein Bündnis mit den Trojanern und rät, sieh auch mit den Etruskern unter
Tarcho zu verbünden. Da ertönt ein tyrrhenisches Trompetensignal, von Venus geschickt,
aus hellem Himmel. Der Servius auctus bemerkt dazu: Varro De saeculis «auditum sonurn
tubae de caelo« dicit. (Den Trompetenton als Zeichen für den Beginn eines neuen Saeculum
nennt auch Plutarch Sulla 7, 6f.; vgl. ferner Tibull II 5, 73f.). Hier beginnt das neue
Saeculum nicht mit der Landung bei Cumae, sondern mit der Ankunft des Aeneas in
Rom. Der Sache nach kommt dies auf dasselbe heraus (Hinweis von L. Koenen).

61 Sueton, Claudius 21, 3 Traiae lusum exhibuit.
62 Neues Fragment der Akten bei Hülsen, Rh. Mus. 81 (1932) 393; Diehl, Berl. Sitzh.

1932, 772; Pighi, De ludis saecularibus 167 (fr. Va 76) und 173-175 (fr. IX mit den Namen
der Knaben, die an der Vorführung teilnahmen).

63 Zeile 164, Pighi 118. Vgl. schon v. Premerstein, Festschrift für 0. Benndorf (1898) 262,
1, und Gage, Becherches sur les Jeux siculaires (Collection d'ötudes Latines 11, Paris 1934)
60 und 74.

64 Plutarch, Theseus 21 (=Dikaiarchos fr. 85 Wehrli); Kerenyi, Labyrinthstudien 38
(Albae Vigiliae N.F. 10, Zürich 1950). Identität des delischen Chors mit Theseus und seinen
Knaben: Bakchylides 17, 124-129 und Snell, Hermes 67 (1932) 11; Die Entdeckung des
Geistes3 139.

35 Völkerkundliche Parallelen bei Kerönyi, Labyrinthstudien 21 ff. (nach Jensen) und
Layard, Eranos-Jahrbuch 5 (1937) 241-291.



Aeneas in Cumae 97

8. Die Säkularspiele sollen Segen und Glück für die Zukunft bringen. Dies geht
aus dem Carmen saeculare des Horaz klar hervor; man darf auch die Schlußverse
des sibyllinischen Orakels für das Jahr 17 anführen:

ravra toi ev cpgeal arjiaiv äel fieftvg/tevog elvai66,

xal aoi näaa %&wv 'Iraki] xal näaa Aaxivmv
alev vjtd oxrjntQoioiv enav/eviov Cvydv i£si.

In gleicher Weise wird die Zukunft Roms durch die Hadesfahrt des Aeneas
bestimmt. Anchises, der nur die Fortsetzimg der Prophezeiung der Sibylle gibt67,

zeigt Aeneas die Schar der römischen Helden, welche die große Zukunft der Stadt
heraufführen werden68, und schließt mit den berühmten Versen (851-853):

tu regere imperio populos Romane memento

- haec tibi erunt artes - pacique im/ponere morem,

parcere subiectis et debellare superbos.

Man darf wohl zusammenfassend feststellen, daß die Hadesfahrt des Aeneas

von Vergil als ahiov der ludi saeculares aufgefaßt worden ist. Von Aeneas ist
jenes Ritual begründet worden, welches später bei den Säkularspielen Anwendung
fand, und der Sinn des Opfers an die Mächte der Unterwelt und Fruchtbarkeit ist
immer derselbe geblieben: Gedeihen und Größe für das neue Troja, Rom.

Vergil hat das VT. Buch im Jahr 23 geschrieben, als die Säkularfeier unmittelbar
vor der Tür zu stehen schien. Aber äußere Umstände führten dazu, daß die Spiele
verschoben wurden: Marcellus war krank; des Augustus Mitkonsul Terentius
Varro Murena konspirierte gegen den Herrscher und wurde hingerichtet; Augustus
selbst erkrankte schwer. Er selbst gesundete wieder, aber Marcellus starb im
Herbst. Wir verstehen nun vielleicht noch besser, warum Vergil dem Marcellus
einen Platz am Ende der Heldenschau zugewiesen und ihn in so eindrucksvollen
Versen beklagt hat69. Die goldene Zeit, welche Marcellus hätte heraufführen sollen

und welche das VI. Buch der Aeneis als nahe bevorstehend ankündigt, ist noch
nicht angebrochen. Allzu glücksgesegnet wäre Rom gewesen. Noch war es nicht
so weit, daß man den Beginn der aetas aurea durch ein Säkularfest feiern durfte70.

Ein kurzer Blick auf Horaz' Carmen saeculare soll unsere Betrachtungen
abschließen. Wir werden unsere Interpretation von Aeneis VI durch Horaz bestätigt
finden.

Man hat die starken Anklänge des Carmen saeculare an Vergil längst
beobachtet: «The first sentence of the second part with Iliae turmae enters at once

68 Vgl. Vers 3 fieftvrjo&ai 'Pcofiale. - Das Orakel wird erst um das Jahr 17 verfaßt worden
sein, bedient sich aber älterer Formeln; vgl. Horaz Sat. I 4, 85 Romane caveto.

87 Siehe oben S. 85.
88 Man könnte die Heldenschau eine umgekehrte (in die Zukunft projizierte)

Ahnenprozession nennen. Vgl. auch Wagenvoort, Studies 227 über das Erscheinen der Totengeister

am Tag vor Neujahr.
88 Vgl. schon Grimal, Rev. Et. Anc. 56 (1954) 48 und 50.
70 Vgl. Mattingly, CR 48 (1934) 162.



98 Reinhold Merkelbach

the sphere of Roman history The influence of the Aeneid is in this part
strongly marked. The carmen saeculare is in fact the first great milestone on the
road over which the Aeneid was to travel through the centuries» (Fraenkel, Horace

375). Man kann dieses Urteil noch spezieller fassen: Horaz bezieht sich gerade
auf das VI. Buch der Aeneis. Man lese (37-44):

Roma si vestrum est opus Iliaeque
litus Etruscum tenuere turmae
iussa pars mutare lares et urbem

sospite cursu,
cui per ardentem sine fraude Troiam
castus Aeneas patriae superstes
liberum munivit iter, daturus

plura relictis
Hier wird dieselbe Landung an der Küste des tyrrhenischen Meeres, d. h. bei

Oumae, beschrieben, welche Vergil am Anfang des VT. Buches besungen hatte,
der Beginn der ersten Periode (saeculum) der römischen Geschichte. Damals war
Aeneas zum Hades herabgestiegen, wie jetzt Augustus zum Tarentum. Die Identität

des Augustus und Aeneas kommt kurz darauf schlagend heraus:

quaeque vos bobus veneratur albis

clarus Anchisae Yenerisque sanguis
Dieser Sproß des Anchises und der Venus ist der neue Aeneas, Augustus71, und
ihm wünscht Horaz

impetret, bellante prior, iacentem

lenis in hostem.

Das Zitat der berühmtesten Verse der Aeneis ist klar; aber man beachte, daß sie

die Heldenschau des VI. Buches krönen, in der Anchises die Zukunft Roms

bestimmt, wie hier der Dichter des Säkularliedes; ferner, daß das soeben angeführte
sibyllinische Orakel für das Jahr 17 inhaltlich vollständig mit den Versen Vergils
übereinstimmt.

Horaz fährt fort (53-60):
iam man terraque manus potentis
Medus Albanasque timet securis,

iam Scythae responsa petunt, superbi

nuper et Indi.

71 Hier ist auch der Münzen des Jahres 17 zu gedenken, welche (nach Mattingly's
Deutung, CR 48 [1934] 163f.) des Aeneas Sohn Iulus darstellen: Ein jugendlicher Kopf, über
dem das sidus Iuliurn strahlt. Auf der Rückseite sieht man den Herold der Saecularspiele
bzw. den Kopf des Augustus, des neuen Aeneas. Siehe Mattingly-Sydenhym, Roman
Imperial Coinage I 73 Nr. 141 (Tafel I 13) und Nr. 142. Die Münze bezieht sich offenbar
auf die Geburt des L. Caesar kurz vor den Saecularspielen (Dio Cassius 54,18,1; Grimal, Rev.
Et. Anc. 56 [1954] 58, 1). Daß das Jahrhundertfest im Jahr 17 abgehalten wurde, nicht
im Jahr 16 - wie es die Reihe erfordert hätte, s. oben S. 92 - dürfte damit zusammenhängen:
Die Geburt des Kindes sollte mit dem Beginn des neuen Saeculum zusammenfallen. Wieder
zeigt sich der enge Zusammenhang des VI. Buches der Aeneis mit der IV. Ekloge (Hinweis
von L. Koenen).



Aeneas in Cumae 99

iam Fides et Pax et Honos Pudorque

priscus et neglecta redire virtus
audet adparetque beata pleno

Copia cornu.
Auch hier wird bekanntlich das VI. Buch der Aeneis zitiert72 (Vers 792ff.):

Augustus Caesar divi genus, aurea condet

saecula qui rursus Lotio regnata per arva
Saturno quondam, super et Garamantas et Indos

proferet imperium
huius in adventum iam nunc et Caspia regna
responsis horrent divum et Maeotia tellus

Ich denke, der Schluß ist klar: Horaz zitiert in seinem Säkulargedicht das VI. Buch
der Aeneis deshalb, weil es das mythische Vorbild der jetzigen Säkularfeier
beschrieb.

72 Natürlich zitiert die Strophe 57 ff. auch die IV. Belöge (iam redit et Virgo, redeunt
Saturnia regna). Aber diese weist eben wahrscheinlich auch auf eine Saecularfeier voraus. -
Garm. saec. 2öff. bezieht sich zurück auf Ed. 4, 46f. Die IV. Ecloge und das VI. Buch der
Aeneis gehören für Horaz zusammen.


	Aeneas in Cumae

