Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 18 (1961)

Heft: 2

Artikel: Aeneas in Cumae

Autor: Merkelbach, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-17044

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aeneas in Cumae

Von Rewnhold Merkelbach, Erlangen
Helmut Berve zum 22. Januar 1961 gewidmet!

Die alten romischen Sagen scheinen auf den ersten Blick fiir den Historiker
wertlos, Aber die Kopfe der Romer waren voll von ihren alten Geschichten, und
ihre Geedanken und Handlungen wurden oft dadurch bestimmt. So werden wir
die Romer besser verstehen, wenn wir ihre bedeutungsvollen alten Sagen besser
kennen. .

Mit der Landung des Aeneas in Cumae begann fiir die Rémer die unmittelbare
Vorgeschichte ihrer Stadt. Beim ersten Betreten italischen Bodens war dem Heros
die Sibylle entgegengetreten und hatte ihm die Zukunft enthiillt. Tibull und Vergil
erzihlen ausfiihrlich von der Begegnung des Aeneas mit der Seherin. Manche
Einzelheiten sind von ungewohnlichem Interesse.

I. Das Orakel der Sibylle bei Tvbull

Als Messallas Sohn in das vornehme Collegium der quindecimvir: sacris faciundis
gewihlt worden war, widmete ihm Tibull zum Amtsantritt ein Gedicht (II 5).

Eine der wichtigsten Aufgaben der XVviri war, die sibyllinischen Orakel zu
konsultieren. Dies konnte notig werden, wenn schreckhafte Prodigien eintraten;
es kam aber auch vor, daB man von den sibyllinischen Orakeln AufschluB} iiber
das Ritual erwartete, welches bei einem religiosen Fest zu befolgen war. So wurden
die Sakularspiele des Jahres 17 nach den Weisungen eines sibyllinischen Spruches
durch die X Vwire sacris faciundis organisiert. Als Augustus das Amt des pontifex
maximus iibernahm, lieB er die sibyllinischen Biicher im Tempel des Apollo auf
dem Palatin deponieren?. Apollo war der Orakelgott und zugleich der besondere
Schiitzer des Augustus.

Tibulls Gedicht beginnt mit einem Gebet an Apollo: Er bittet den Gott, bei
dem Opfer gegenwiirtig zu sein, durch welches Messalinus im palatinischen Tempel
in sein Amt eingefiihrt wird, und seinem Priester kiinftig beizustehen bei der Deu-
tung der sibyllinischen Orakel, jener Verse, welche den Rémern schon immer ge-
holfen haben, die fiir die Zukunft richtigen Entscheidungen zu treffen (1-18).

So hat die Sibylle einst dem Aeneas ein Orakel iiber die Zukunft gegeben, als

1 Aus der Sirena Erlangensis, welche Helmut Berve zum 65. Geburtstag tiberreicht wurde.

2 Sueton Aug. 31. Der Plan, die sibyllinischen Biicher zum Palatin zu bringen, hat schon
um die Mitte der zwanziger Jahre bestanden, vgl. Verg. den. VI 72f. und Norden zur Stelle.
Vielleicht hat sich Sueton auch im Datum geirrt, und die sibyllinischen Biicher wurden
schon friiher in den Apollotempel gebracht; s. Gagé, Mélanges d’archéologie et d’histoire 48
(1931) 100; Grimal, Rev. Et. Anc. 56 (1954) 53.




84 Reinhold Merkelbach

er, aus Troja geflohen, als Fremder in Italien landete; das war zu einer Zeit, als
noch niemand an Romulus dachte, als auf dem Palatin Kiihe weideten, auf dem
Kapitol Hiitten standen, als Pan und die Hirtengottin Pales die Gotter der Gegend
waren, als Hirten auf dem Gebiet der spiteren Weltstadt lebten (19-38); damals
also prophezeite die Sibylle dem Aeneas: «Das Ende deiner Irrfahrten ist ge-
kommen, Latium wird deine Heimat sein; jetzt ist Victoria den Trojanern hold,
und Turnus muB sterben ; dein Sohn Ascanius wird Alba Longa griinden ; Ilia, ein
Midchen aus seinem Geschlecht, wird dem Mars Zwillinge gebédren, und dann
wird auf den sieben Hiigeln eine Stadt gegriindet werden, die Herrin der Welt
werden soll» (39-64).

So sang die Sibylle. Alles andere, was die Sibyllen sonst prophezeiten, als Pro-
digien dazu Anlal} gaben — Kometen, Steinregen, ratselhafte Trompetensignale,
weinende Gotterbilder, sprechende Tiere, Sonnenfinsternisse — moge der Vergan-
genheit angehéren (65-78)3.

Solche Prodigien halte fern, Apollo; nimm das dargebrachte Opfer fiir das
folgende Jahr gnéidig an. Dann werden Getreide und Wein gut gedeihen, dann
wird der Hirt froh das Parilienfest feiern, das Festfeuer entziinden und durchs
Feuer springen; fréhlich werden die jungen Leute nach dem Opfer im Gras liegen,
trinken und mit den Médchen scherzen (79-104); es wird Frieden sein, Pfeil und
Bogen werden abgeschafft, Amor selbst wird seine Pfeile nicht mehr haben diirfen,
die mir verliebtem Dichter so zu schaffen machen; und spéter, wenn Messalinus
als Triumphator in Rom einzieht, werde ich ein Preislied auf ihn dichten. Dies ge-
wihre, Apollo (105-122).

Das Gedicht hat den Interpreten einiges Kopfzerbrechen bereitet. Man fand,
daB die berithrten Themen kaum zusammenhingen: Was hat die Schilderung des
Hirtenlebens auf dem Geldnde der spiteren Weltstadt (21-38) mit der Einfiithrung
des Messalinus in sein Amt zu tun? Was soll die ausfiihrliche Schilderung des
Parilienfestes in diesem Zusammenhang ? Gleitet Tibull, planlos assoziierend, von
einem Thema zum andern? Die Verteidiger der Einheitlichkeit des Gedichtes
operierten vor allem mit #dsthetischen Uberlegungen und zeigten, daB dies schein-
bar planlose Hin- und Herschwanken des Gedankens doch im ganzen ein sehr
reizvolles Gedicht ergebe?. Diese idsthetischen Urteile sind durchaus richtig, das
Gedicht ist gerade durch den Wechsel der Bilder so anmutig, und wer Sinn fiir
Poesie hat, wird empfinden, daB diese Elegie ein wohlgegliedertes Ganzes ist. Aber

3 Die Stelle ist schwierig. Mit Lenz und Ponchout versuche ich ohne die Annahme einer
Liicke auszukommen. Das Asyndeton nach 67 beim Ubergang zu einem neuen Abschnitt
hat in 39 seine Parallele.

% Die beste Wiirdigung hat Leo gegeben: Kiessling und Leo, Zu augusteischen Dichtern,
Philolog. Untersuch. 2 (Berlin 1881) 3-16. Er schrieb (S. 16): «Hier ist alles mit Beziehung
auf einander entworfen, wird alles in seiner Beziehung zu einander vom kunstverstiandigen
Horer empfunden: der wundersame Wechsel des Gegenstandes und Tones, bald unmerklich
bald iiberraschend, aber zum Ganzen ebenméafBig abgewogen und ausgeglichen, erzeugt die
eine einheitliche elegische Stimmung. Das ist die Symmetrie der romischen Elegie.»




Aeneas in Cumae 85

es ist moglich, diese immerhin subjektiven #dsthetischen Urteile durch sehr hand-
feste Griinde sachlicher Art zu stiitzen: Wir wollen im folgenden zeigen, dafl das
Gedicht fiir den romischen Leser auch inhaltlich eine Einheit bildete.

Wir beginnen mit dem Orakel der Sibylle fiir Aeneas, in dem die Griindung
Roms prophezeit wird. Dies Orakel hat Tibull nicht erfunden, denn im VI. Buch
der Aeneis steht ein ganz dhnliches Orakel (83-97). Es bezieht sich freilich nur
auf die Schicksale des Aeneas; die Prophezeiung iiber Alba Longa und Rom hat
Vergil dem Anchises in den Mund gelegt (766-853). Aber diese Aufteilung des
Orakels erklirt sich aus dem Plan des VI. Buches der Aeneis; urspriinglich gehoren
die beiden Orakel zusammen5. Da weder Tibull von Vergil noch dieser von jenem
abhingig ist, hat man den Schlufl gezogen, daB Tibull und Vergil eine quasi-
historische Tradition kannten, wonach die Sibylle dem Aeneas bei der Landung
in Italien ein Orakel gegeben hatteS, Offenbar hat es auch den Text dieses Orakels
gegeben; es mag etwa in sullanischer Zeit verfertigt worden sein?. Es muf} das
Schicksal des Aeneas, seiner Nachkommen in Latium, die Griindung Roms und
dessen weitere Geschichte behandelt haben, vermutlich im Schema der saecula,
und das in der IV. Ekloge zitierte Cumaeum carmen war wohl eben diese berithmte
Prophezeiung der Sibylle an Aeneas, nicht etwa irgendein obskures orientalisches
Gedicht.

Dieses Orakel der Sibylle iiber die Griindung Roms also zitiert Tibull. Wir ver-
stehen nun besser, warum er ergéinzend dazu eine Schilderung des Hirtenlebens
auf dem Platz der spiteren Weltstadt gibt. Nicht ohne Absicht nennt er die Gotter
der Hirten, Pan und Pales, auf den spéteren Abschnitt iiber die Parilien voraus-
deutend. Aber der sachliche Zusammenhang ist noch viel enger: Die Parilien am
21. April waren der Tag, an welchem eben die Griindung Roms gefeiert wurde.
Man versetzte sich an diesem Tag zuriick in die Zeit vor der Griindung der Stadt,
als Hirten auf dem spiteren Gebiet Roms lebten; man lebte jenes Leben der Hir-
ten, welches Tibull 23-38 beschreibt. Ovid hat dem Fest im IV, Buch der Fasten
(7211f.) eine ausfiihrliche Beschreibung gewidmet, die sich in vielen Punkten mit
der Festbeschreibung Tibulls beriihrt. Man sprang durchs Feuer wie einst die
Hirten des Romulus bei der Stadtgriindung (Dion. Hal. I 88) und lagerte sich auf
Streu. An diesem Tag hatten einst die Hirten ihr neues Jahr begonnen, an diesem
Tag begann spiter auch ein neues Jahr im Leben der Stadt.

Die Beschreibung der Parilien hingt also eng mit dem Orakel der Sibylle an
Aeneas zusammen. Man wird weitergehen und erschlieBen diirfen, dafl die Ein-
fithrung des Messalinus in sein Amt als X Vvir sacris factundis eben am Tag der

5 Norden, Komm. zu Aen. VI, S. 43: «DaB Anchises ein Doppelginger der Sibylle ist, er-
siecht man am deutlichsten aus dem ihm Vers 791ff. in den Mund gelegten vaticinium auf
Augustus: wer sich an die zahllosen Prophetien unserer Sibyllinensammlung auf die
Caesaren erinnert, wird nicht bezweifeln, daB jenes vaticinium naturgemiB nur von der
Sibylle gegeben werden konnte.»

8 Norden zu 4en. VI 83-97.

7 So vermutet Otto Seel. — Die Hesychglosse ypvooppayés &ovoc stammt wohl aus eben
diesem Orakel; vgl. den folgenden Abschnitt iiber den ramus aureus.




86 Reinhold Merkelbach

Parilien geschah. Nur unter dieser Voraussetzung begreift man, warum der Fest-
beschreibung ein so breiter Raum gewidmet wird: Es ist das heutige Fest. Der
anscheinend sprunghafte Ubergang vom Abschnitt iiber die Prodigien, welche die
Sibyllen verkiindet hatten (67-80), zu der Festbeschreibung (81£f.) erklért sich so
aufs einfachste.

Die heilige Handlung, welche Tibull beschreibt, findet im Apollotempel auf
dem Palatin statt, Vor dem Tempel war jener Platz der Roma quadrata, an dem
einst Romulus die Grube in die Erde (mundus) gegraben hatte, um den unter-
irdischen Gottern, den Gebern der Fruchtbarkeit, zu opfern®. Die casa Romuli
war nicht weit entfernt.

Die von Tibull in unserem Gedicht berithrten Themen hingen also fiir den zeit-
genossischen Leser eng zusammen: Als Aeneas in Italien landete, empfing ihn die
Sibylle mit einer Prophezeiung der Zukunft. Dieses Orakel erfiillend, hat spiter
Romulus am 21. April die Stadt gegriindet. An diesem Tag wurde in der Folgezeit
das Fest der Parilien gefeiert zur Erinnerung an die Griindung der Stadt; an
diesem Tag wurden die X Vviri sacris factundis in ihr Amt eingefiihrt, deren vor-
nehmste Aufgabe es war, die Spriiche der Sibylle zu interpretieren.

I1. Der goldene Zweig

Ausfiihrlicher als Tibull schildert Vergil das Gesprich des Aeneas mit der
Sibylle. Als der Held das Orakel gehort hat, bittet er die Seherin um Rat, wie er
in die Unterwelt hinabsteigen konne, um den Vater Anchises zu sehen. «Wenn
du dies wirklich unternehmen willst», sagt die Sibylle (VI 133ff.), «so hore, was
du vorher vollbringen muBlt» (136-148):

' latet arbore opaca
aureus et foliis et lento vimine ramus,
Tunomi wnfernae dictus sacer; hunc tegit omnis
lucus et obscuris claudunt convallibus umbrae.
sed non ante datur telluris operta subire
auricomos quam qui decerpserit arbore fetus.
hoc sibi pulchra suum ferri Proserpina munus
institust. primo avulso non deficit alter
aureus, et similis frondescit virga metallo.

8 Plut. Romulus 11; Ovid Fast. IV 821-24. Festus p. 258 M. = 310 L. Quadrata Roma
{locus) in Palatio ante templum Apollinis dicitur, ubi reposita sunt quae solent boni ominis
gratia in urbe condenda adhiberi, quia saxo munitus est initio in speciem quadratam. eius locs
Ennius (Ann. 157 V.) meminit cum ait: et quis est (qui sextus Hertz, Vahlen) erat Romae
regnare quadratae. Am Platz der Roma quadrata wurde bei den Saecularspielen des Septimius
Severus Raucherwerk verteilt (CIL VI 32327 Zeile 12; Pighi, De Ludis saecularibus [Milano
1941] 146). — Uber die Roma quadrata vgl. Szabo, Rh. Mus. 87 (1938) 160ff. und Werner
Miiller, Kreis und Kreuz, Untersuchungen zur sakralen Siedlung bei Italikern und Germanen
(Berlin 1938) 59-62. — Latte, Romische Religionsgeschichte 142 leugnet, dafl der Platz der
Roma quadrata ein mundus ist. Er muB dabei annehmen, Plutarch (Romulus 11, 2) habe den
mundus mit der Baugrube des Romulus «verwechselt». Nachdem dieses Zeugnis eliminiert
ist, stellt er fest, daB von der «Verwechslung» der Roma quadrata mit dem mundus erst in
moderner Literatur die Rede sei.




Aeneas in Cumae 87

ergo alte vestiga oculis et rite repertum

carpe manu; namque vpse volens facilisque sequetur,
st te fata vocant; aliter non viribus ullis

vincere nec duro poteris convellere ferro.

Man beachte hier das Wort snstetuit (Vers 143), welches das Einsetzen eines
Rituals bezeichnet, und das rife in Vers 145.

Wihrend die Gefihrten den Misenus bestatten, fiihren zwei Tauben den Aeneas
ins Innere des heiligen Waldes am Averner See (202-211):

tollunt se celeres liquidumque per aéra lapsae
sedibus optatis gemina super arbore sidunt,
discolor unde auri per ramos auwra refulsit.
quale solet silvis brumals frigore viscum

fronde virere nova, quod non sua seminat arbos,
et croceo fetu teretis curcumdare truncos,

talis erat species aurt frondentis opaca

tlice, sic lent crepitabat brattea vento.

corripit Aeneas extemplo avidusque refringit
cunctantem, et vatis portat sub tecta Stbyllae.

So hat Aeneas den wunderbaren goldenen Zweig gewonnen, der ihm den Weg
zur Unterwelt 6ffnen wird.

Die Episode ist berithmt und oft besprochen, und die symbolische Bedeutung
des Vergleichs mit der Mistel (viscum) darf als bekannt vorausgesetzt werden.
Das grofle Werk von Sir James Frazer, welches der modernen Welt die Bedeutung
des sakralen Konigtums erschlossen hat, heilt The Golden Bough nach dem
ramus aureus Vergils, '

Von einer Beziehung des goldenen Zweiges auf das Konigtum des Aeneas ist aller-
dings bei Frazer nicht die Rede. Und doch scheint es, als sei Vergil ein wichtiger
Zeuge fiir die Vorstellungen der Rémer von einem uralten Konigtum der Latiner.

Bekanntlich lag am Nemi-See, bei Aricia, ein sakrales Zentrum von Latium.
Den Dienst der Diana versah dort ein Priester, der Waldkonig (rex nemorensis,
Sueton Calig. 35). Das wichtigste Zeugnis steht bei Servius (zu Vers 136):

«latet arbore opacar: ... Orestes post occisum regem Thoantem in regione Taurica
cum sorore Iphigenia ... fugit, et Dianae simulacrum inde sublatum haud longe ab
Aricia collocavit. tn huius templo post mutatum ritum sacrificiorum fuit arbor
quaedam, de qua infringe ramum non licebat. dabatur autem fugitivis potestas, ut
st quis exinde ramum potuisset auferre, monomachia cum fugitivo templi sacerdote
dvmicaret. nam fugitivus illic erat sacerdos, ad pristinae imaginem fugae. dimicands
autem dabatur facultas quast ad pristint sacrificii reparationem.

Uber das Waldkénigtum sind noch zu vergleichen Strabon V 3, 12 p. 239 und
Pausanias IT 27, 49,

® Samtliche Belege gibt Wissowa, Religion und Kultus der Romer 248 ; vgl. jetzt K. Latte,
Romische Religionsgeschichte (1960) 171.




88 Reinhold Merkelbach

Der arme entlaufene Sklave, welcher in historischer Zeit die Rolle des Wald-
konigs spielte, scheint auf den ersten Blick mit Aeneas wenig Ahnlichkeit zu haben.
Aber ein Priester, der den Titel Rex fiihrte, diirfte in grauer Vorzeit eine wichtigere
Funktion innegehabt haben. Und nun sind die Parallelen zwischen Aeneas und
dem Waldkoénig iiberraschend :

1. Der Waldkoénig ist ein Fliichtling wie Aeneas. Das mythische Vorbild des
Waldkonigs ist nach Servius der Fliichtling Orest. Es ist nicht unwahrscheinlich,
daf einst neben der dtiologischen Riickfiihrung des Waldkonigtums auf Orest eine
solche auf Aeneas gestanden hat; parallele dtiologische Erzdhlungen finden sich
oft10,

2. Der fliichtige Sklave wird zum Waldkonig designiert, indem er im Hain von
Nemi einen Zweig bricht!!, Aeneas bricht den ramus aureus in einem Eichenwald.
Bald darauf wird er Konig der Latiner. Das Brechen des Zweiges scheint eine
Konigsweihe zu enthalten.

3. Das Brechen des Zweiges im Hain von Nemi ist eine schwere Aufgabe. Das-
selbe gilt vom Brechen des Zweiges durch Aeneas: Wen das Schicksal ruft, dem
folgt der Zweig leicht ; einem anderen ist es unmdoglich, nicht mit Gewalt und nicht
mit dem Messer (Vers 1461f.).

4. Der Waldkonig erringt sein Ko6nigtum durch den Sieg im Zweikampf mit
seinem Vorgédnger. Aeneas wird Koénig von Latium nach dem Sieg iiber Turnus.
Da Latinus die Ausiibung der Herrschaft abgetreten hat (VII 600 rerumque reliquat
habenas), ist Turnus der Herrscher von Latium (XII 58f., Amata zu Turnus:
decus imperiumque Latini te penes). Aeneas verlangt, da der Krieg durch Zwei-
kampf entschieden wird (XI 117f.; XTI 466{.); dasselbe erwarten die Latinerinnen
(XTI 218f.) und Drances (XI 220f, 370), und Turnus nimmt die Herausforderung
an (XI 434-438; XII 79 und 6941.). Die letzte Szene bringt den Zweikampf; mit
dem Tod des Turnus schlieBt die Aeneis!2.

Denselben Sinn gibt das in VII 59-70 geschilderte Prodigium an. Aus der Ferne
kommt ein Bienenschwarm (67 examen, 69 agmen, also ein Heer) und umkreist
den Gipfel (66 apex) eines dem Apollo geweihten Lorbeerbaums; dann héngt sich

10 Natiirlich ist die Erklarung aus dem griechischen Mythos iiberhaupt sekundéar. Daraus
folgt aber mnicht, daBl sie wertlos ist. Der #tiologische Mythos gibt an, was die Menschen
sich bei einem Ritus gedacht haben. Dabei kann der Mythos variieren, ohne dal} sich der
Sinn des Ritus éndert; denn man kann denselben Gedanken in verschiedenen Mythen aus-
sprechen. Daher vermittelt ein sekundirer Mythos oft den richtigen Sinn. — Wie fest in
Latium die Vorstellung sitzt, daB ein Fliichtling zum Koénig wird, kann man aus Verg.
Aen. VIII 3191f. ersehen:

primus ab aetherio venit Saturnus Olympo
arma Iovis fugiens ef regnis exsul ademptis.
18 genus indocile ac dispersum montibus altis
composuit legesque dedit.

11 Der heilige Baum im Dianahain war vermutlich eine Eiche, s. Frazer, The Golden
Bough: The Magic Art I 41f. und II 378ff. Die Albanerkonige, die Silvii, tragen bei Vergil
die Eichenkrone (VI 772 umbrata gerunt civili tempora quercu).

12 Vielleicht hat nach friitheren Traditionen Aeneas sogar den Latinus getétet: Nach
Cato (fr. 9 Peter) bei Serv. den. I 267 fiel Latinus in der Schlacht gegen Aeneas.




Aeneas in Cumae 89

der Bienenschwarm an einen griinenden Zweig (67 ramo frondente)'®. Ein Seher
deutet das Vorzeichen (68-70): externum cernimus ... adventare virum ... et summa
dominarier arce. Das Orakel des Faunus sagt dasselbe (98): externs venient genert.
Hier haben wir den Fremden (Aeneas), der mit einem Heer kommt und sich den
apez, d. h. die Konigskrone erringt, indem er den griinenden Zweig ergreift.

Die Parallelen sind so eng, dal an Zufall nicht zu denken ist. Aeneas wird bei
Vergil durch das Brechen des goldenen Zweiges zum Konig der Latiner designiert!4,
Natiirlich folgte der Dichter dlteren Traditionen. Ich erinnere auch an den Albaner-
konig Aeneas Silvius, der den Waldkénig im Namen tréigt und urspriinglich mit
Aeneas identisch gewesen sein muf}. Er wird auch von Vergil genannt (Vers 769).
Des Aeneas Sohn hief Silvius (Vers 763), die Mutter des Romulus Rhea Silvia.

Das Konigtum der Latiner am Nemi-See hatte also, nach Vergil und der alt-
rémischen Tradition, in der Vorzeit eine ganz andere Bedeutung als spéter. Dies
palBit aber sehr gut zu der Vorstellung, die man sich von dem alten Latium machen
muB. Am Anfang stand der Bund der Latiner mit seinen heiligen Stétten am
Albaner- und Nemi-See: dem Albaner Berg mit dem Kult des Tuppiter Latiaris
und dem Dianaheiligtum am Nemi-See, wenige Kilometer siidlich5, Da die Diana
von Nemi auch den Titel Vesta trug!é, gab es in ihrem Heiligtum vermutlich auch
ein Bundesfeuer. Cato der Altere!? hat berichtet, der Dictator Latinus Egerius
Laevius aus Tusculum habe dort einen Bundesaltar geweiht. Da@ siegreiche Feld-
herrn nicht nur in Rom, sondern auch #n monte Albano triumphieren konnten, ist
bekannt!8. Nahe Beziehungen der Latiner zu den Griechen von Kyme, wie sie die
Darstellung der Aeneassage bei Vergil voraussetzt, sind ebenfalls belegt!®. Und
das Bundesfest der Latiner auf dem Albanerberg, das Latiar, soll gar von Aeneas
begriindet worden sein?,

13 Schon im IV. Buch der Georgica hatte Vergil die Bienen als Gleichnis fiir ein Heer
verwendet mit Beziehung auf Augustus (Dahlmann, Der Bienenstaat in Vergils Georgica,
Abhandlungen der Mainzer Akad. 1954, 551); hier bezieht es sich auf des Augustus Ahn-
herrn und Vorginger Aeneas.

1 Vermutlich darf das Hexameterfragment yovooppayés Zovoc bei Hesych auf das
Orakel der Sibylle von Cumae zuriickgefiihrt werden, s. oben S. 85. Das Motiv ware also
bedeutend élter als Vergil, und Sibylle und goldener Zweig gehérten dann schon immer
zusammen. — Leider wissen wir von der Begegnung des Aeneas mit der Sibylle bei Naevius
fast nichts (s. Varro bei Lactanz, Inst. I 6 = Naevius fr. 18 Morel = fr. 8 Mariotti = fr. 29
Marmorale; Norden, Komm. zu Aen. VI 198).

15 Das Kultbild der Diana Nemorensis hat Alf6ldi kiirzlich auf Miinzen entdeckt, AJA
64 (1960) 137ff.; iiber die historischen Konsequenzen dieses Fundes s. denselben, Gym-
nasium 67 (1960) 193-196 (Rom und der Latinerbund um 500 v. Chr.). Die hier vorgelegte
Untersuchung verdankt Alféldi sehr viel.

16 CIL XIV 2213 = Dessau 3243; Koch, RE VIII A 1722.

17 Cato fr. 58 Peter, bei Priscian IV 21 p. 129 = VII 60 p. 337 H.; s. auch Festus 145
M. = 128,15 L.

18 Marquardt, Rom. Staatsverwaltung II 590; Mommsen, Staatsrecht I 134, 2.

19 Dion. Hal. VII 5; Livius II 14, 6: Biindnis von Aricia und Kyme.

20 Schol. Bob. in Cic. Or. pro Plancio 255 Or.: Latinae feriae a quo fuerint institulae,
dissentiunt plerique auctores ... alii vero ab Latinis priscis, atque inter hos 1psos causa sacrificii
non convenit: nam quidam id initum ex tmperato Faunt contendunt, nonnulli post obitum
Latini regis ex Aeneae. Mommsen, Staatsrecht 111 613, 1.

6 Museum Helveticum




90 Reinhold Merkelbach

Der Bund der Latiner umfaflte eine grofere Zahl kleiner Stidte. Eine nicht
geringe Rolle miissen aber in der frithen Zeit auch die kriegerischen latinischen
Hirten gespielt haben, die an den Hingen des Appennin lebten?®!,

Nach der Auffassung der Romer folgte auf die latinische Periode die Griindung
von Alba Longa, danach die von Rom. Auch Rom ist nach der Uberlieferung von
kriegerischen Hirten gegriindet worden. Rom hat dann bald ganz Latium unter-
worfen. Um zu manifestieren, dafl das Zentrum Latiums jetzt in Rom liege, haben
die Romer auf dem Aventin einen eigenen Dianatempel gegriindet, der das alte
Heiligtum von Aricia ersetzte. Varro (De ling. Lat. V 43) nennt ihn commune
Latinorum templum; Livius berichtet, Servius Tullius habe die Latiner dazu be-
wegt, ut Romae fanum Dianae populi Latini cum populo Romano facerent; ea erat
confessio caput rerum Romam esse (I 45); dhnlich Dionysios von Halikarnass IV
261. Der Festtag in beiden Heiligtiimern war derselbe, die Iden des August?2, Mit
dem Kult der Diana war in Rom wie am Nemi-See ein Kult der Egeria verbunden.

Wenn man diese historischen Entwicklungen iiberdenkt, wird man sich nicht
mehr dariiber wundern, dafl dem rex nemorensts in spéterer Zeit nur noch sakrale
Funktionen iiberlassen waren. Viel erstaunlicher ist, daf Vergil noch gewagt hat,
Aeneas in Verbindung zu dem Waldkonigtum zu bringen. Er ist damit ohne
Zweifel alten Traditionen gefolgt. Aber er hétte dies kaum getan, wenn diese An-
kniipfung an latinische Traditionen nicht gut zum Plan seines Werkes gepalt
héatte. Der pius Aeneas ist fiir ihn ein Vorldufer des Augustus, Augustus ein neuer
Aeneas. Der in Velitrae geborene Herrscher stammte nicht aus rémischem, sondern
aus latinischem Adelsgeschlecht, seine Mutter Atia aus Aricia®.

II1. Die Sibylle und die ludy saeculares

Als Aeneas bei Vergil mit der Sibylle in die Grotte getreten ist, richtet er ein
Gebet an Apollo und an die Seherin. Darin heit es (656-70):
tuque, o sanctissima vates
......... .da .......... Latio considere Teucros
errantisque deos agitataque numina Troiae.
tum Phoebo et Triviae solido de marmore templum
instituam festosque dies de nomine Phoebi.

Hierzu bemerkt Norden (S. 143): «Bei den ludi Apollinares dachte der zeit-
genossische Leser weniger an die im Jahre 212 auf Grund eines sibyllinischen
Orakels eingerichteten ... als an die neuen von Augustus schon wihrend des ganzen
ersten Jahrzehnts seines Prinzipats geplanten ludi saeculares, die vor allem dem

21 Fiir die Rolle der Hirten vgl. Tibull; ferner Alféldi, Die trojanischen Urahnen der
Riomer (Basel 1957) 25. — Natiirlich muBl auch Lavinium ein altes Zentrum der Latiner
gewesen sein.

22 8, Wissowa, Religion und Kultus 250 (jetzt K. Latte a. O. [Anm. 9] 169); Alfsldi, AJA
64 (1960) 144.

23 Cicero, Phil. 3, 6 (15) Aricina mater; Serv. Aen. V 568; Sueton Aug. 4.




Aeneas in Cumae 91

Apollo und der Diana galten.» Hier verspricht also Aeneas jenes Sakularfest zu
stiften, welches spiter auch Augustus wieder feiern sollte®:,

Noch an einer zweiten Stelle spielt Vergil auf die luds saeculares an. Als Anchises
seinem Sohn unter den Helden der romischen Zukunft Romulus, die Tulier und
Caesar gezeigt hat, weist er auf Augustus (791-794):

hic vir hic est, tibt quem promitti saepius audis,
Augustus Caesar, divi genus, aurea condet
saecula qui rursus Latio regnata per arva
Saturno quondam.

Hier verweisen die Worte aurea condet saecula auf den Plan des Augustus,
Sékularspiele zu feiern,

Wenn man den Beziehungen des VI. Buches der Aeneis zu den Sikularspielen
weiter nachgeht, zeigt sich ein unerwartet enger Zusammenhang. Das hat P. Gri-
mal in einem vorziiglichen Aufsatz nachgewiesen, aus dem einige Sitze zitiert
seien: «La descente aux enfers du livre VI de ’Enéide baigne dans ’atmosphére
religieuse qui sera celle des Jeux séculaires de 17 av. J.-C. ... Le chant VI de
I’Enéide veut étre la préfiguration et la garantie mythique des Jeux séculaires ...
Virgile a voulu présenter la Descente aux Enfers comme une premiére image des
Jeux séculaires»?S,

Wie richtig diese Sitze sind, wird die folgende Untersuchung zeigen. Bevor wir
aber in sie eintreten, miissen wir uns vergegenwirtigen, nach welchen Prinzipien
man das Datum des Sikularfestes errechnet hat.

1. Die édltesten sicher belegten Sikularspiele fanden in den Jahren 249%7 und
146 (statt 149) v. Chr. statt. Das Jahr 49 v, Chr. kam wegen des Biirgerkriegs fiir
eine Wiederholung des Festes nicht in Betracht. Vielleicht hat die Absicht be-
standen, es nach 110 Jahren, also im Jahr 39, nachzuholen. Dann wiirde die
IV. Ekloge auf ludi saeculares vorausverweisen?. Was oben 8, 85 iiber das
Cumaeum carmen der IV. Ekloge gesagt wurde, wiirde dazu gut passen. Die Be-
ziehungen zwischen Ekl. IV und Aen. VI sind eng?®. Sowohl in der Ekloge?° als

2 Vortreffliche Ubersicht iiber die saeculares ludi bei Nilsson, RE I A 1696ff. Siehe auch
Pighi, De ludis saecularibus (Mailand 1941), und Wagenvoort, Studies in Roman Literature,
Culture and Religion (Leiden 1956) 193 ff.

3 Mommsen, Kl. Schr. VIII 568, 3; Nilsson, RE 1 A 1710; Carcopino, Virgile et les
origines d’Ostie (1919) 728f.; Mattingly, CR 48 (1934) 161 sagt: «Virgil, in writing his
Sixth Aeneid, had in mind not merely the vague conception of a golden age, but a definite
ritual associated with its inauguration on earth.» — Ich zitiere hier noch eine Anmerkung
von Mattingly (163, 1): «Is it possible that there is some connexion between the famous
‘Golden Bough’ of the Sixth Aeneid and the boughs carried by the boys and girls in the
processional chorus to Apollo and Diana ? Cp. the sestertius of Domitian, Mattingly and
Sydenham, Roman Imperial Coinage II 201 no. 379.»

2 Rev. Et. Anc. 56 (1954); die Zitate stehen auf den Seiten 54, 58 und 59.

27 Diese Spiele kamen im Punischen Krieg des Naevius vor, 8. Cichorius, Riomische Studien
(Leipzig 1922) 47f. (Fr. 29 Morel = 21 Marmorale = 14 Mariotti).

28 Vgl. Mommsen, KI. Schr. VIII 581, 2; Sudhaus, Rh. Mus. 56 (1901) 37{f.; Lietzmann,
Der Weltheiland (1909) 35ff. = KI. Schr. I 471f.; Nilsson, RE I A 1708-1710.

2 Vgl. schon Mattingly, CR 48 (1934) 160ff.

3 Vers 10 tuus iam regnat Apollo. Nach Serv. zu Vers 4 ist Apollo-Sol der Gott des
letzten saeculum.




92 Reinhold Merkelbach

in der Aeneis als auch in den Sikularspielen des Jahres 17 tritt Apollo-Sol als
wichtigster Gott hervor. Man darf vermuten, daBl das erschlossene griechische
Orakel der Sibylle an Aeneas die Jahrhunderte der kommenden trojanisch-romi-
schen Geschichte behandelt hat. Das cumaeische Orakel hat auch bei den Sikular-
spielen des Septimius Severus eine Rolle gespieltl.

2. Nach anderer Rechnungsart kniipften die ludi saeculares an das Datum der
Griindung Roms an. Demgemif sind in den Jahren 47, 147 und 248 n. Chr.
Sékularfeste gefeiert worden. Moglicherweise soll dieser Gedanke in dem oben
besprochenen Tibullgedicht anklingen (Parilien, Sibyllenorakel, Griindung Roms,
goldene Zeit; die X Vwirs sacris faciundrs spielten bei den Sékularfesten eine wich-
tige Rolle; Messalinus entstammte der gens Valeria, welche die Sikularspiele
begriindet hatte32),

3. Augustus hat im Jahr 17 das Sikularfest abgehalten. Man hat damals fingiert,
daB schon in den Jahren 456, 346, 236, 126 solche Spiele gefeiert worden seien.
Wenn Domitian die Ordnung des Augustus eingehalten hétte, wire das Fest im
Jahr 94 n. Chr. fillig gewesen ; es wurde aber schon im Jahr 88 gefeiert. Septimius
Severus hat dann, auf Augustus zuriickgreifend, im Jahr 204 gefeiert.

4. Domitian hat, wie gesagt, im Jahr 88 n. Chr. Sékularspiele abgehalten. Wenn
man von da 110 Jahre zuriickrechnet, kommt man ins Jahr 23 v. Chr. Daraus
hat Hirschfeld®? geschlossen, daB Augustus urspriinglich die Absicht gehabt habe,
schon im Jahr 23 das Sikularfest zu feiern. Es sei dann wegen der tédlichen
Krankheit3* des Marcellus verschoben worden, der als priasumptiver Thronfolger
eine grofle Rolle bei den Feierlichkeiten hétte spielen miissen®. Domitian hétte
also auf die urspriingliche Ordnung der Sikularspiele durch Augustus zuriick-
gegriffen.

Wenn man diese Hypothese in Erwégung zieht, muB man weiter fragen, wie
die rémischen Antiquare das geplante Fest des Jahres 23 an frithere Feiern an-
gekniipft haben mégen. Hier bietet sich zunichst, wie schon Hirschfeld gesehen
hat, der Nageleinschlag zu Beginn eines neuen Saeculum im Jahr 463 als Fix-
punkt an%, Wenn man fiir dieses Jahr Sikularspiele annahm, kam man iiber die
Reihe 463 — 353 — 243 — 133 - 23 in das gewiinschte Jahr%.

31 In einem fragmentierten Vers des Sikularliedes des Jahres 204 liest man reddite
Cymaeo signantur s[; s. Hiilsen, Rh. Mus. 81 (1932) 392; Diehl, Sitz.ber. Berliner Akad.
1932, Abh. 27, S. 775; Pighi, De ludis saecularibus 165 und 224.

82 Vgl. auch Wagenvoort, Studies 195. Uber die von Valeriern geleiteten Sikularspiele
8. die Ubersichten bei Nilsson, RE I A 1699 und Pighi, De ludis saecularibus 101; auch
Diehl, Rh. Mus. 83 (1934) 265. -

38 Wien. Stud. 3 (1881) 102ff. = KIi. Schr. 438ff. nach Bergk.

34 Hirschfeld sprach vom Tod des Marcellus, was ungenau war; s. die folgende Anmerkung.

38 Gegen diese Annahme wurde eingewendet, daB Marcellus erst im Sommer gestorben
sei, withrend das Sikularfest schon im Friihjahr hitte stattfinden miissen. Aber Marcellus
war seit langerer Zeit krank, vgl. Serv. zu Aden. VI 862: hic sexto decimo anno incidit in
valetudinem et periit octavo decimo in Baiano.

36 Mommsen, Die rémische Chronologie bis auf Caesar (1858) 1711f.; Nilsson, RE I A 1699
und 1711.

37 Man hat dagegen eingewendet, der clavus saecularis sei jeweils in 100jahrigem Abstand
in den Jahren 463, 363, 263, 163, 63 eingeschlagen worden; die vorausgesetzte Ara sei also




Aeneas in Cumae 93

Man kommt aber noch auf einem anderen Weg auf das Jahr 23 als den Beginn
eines neuen Jahrhunderts der Stadt®. Rom war im Jahr 753 gegriindet worden.
Beim Gallierbrand des Jahres 388 sank die Stadt in Asche. Die Volkstribunen
schlugen damals vor, nach Vei auszuwandern®®. Die Stadt Rom, so mochte man
denken, hatte sich als unter ungiinstigen Vorzeichen gegriindet erwiesen. Auch
konnte die Stadt schon ziemlich alt erscheinen. Dieser Plan wurde, so erzihlt
Livius, durch das Auftreten des Camillus, des zweiten Romulus und Stadtgriinders,
vereitelt, Die den Gottern heiligen Plétze durften nicht verlassen werden, Die Lage
der Stadt war giinstig, soll Camillus gesagt haben: argumento est vpsa magnitudo
tam novae urbis; trecentensimus sexagensimus quintus annus wrbis ... agitur (Livius
V 54, 5). Die Stadt war erst 3656 Jahre alt. Offenbar wird hier mit einem grofen
Jahr gerechnet, dessen Tage je ein gewshnliches Jahr umfassen®, Die Stadt Rom
war also im Jahr 388 noch ganz jung, erst ein Jahr alt: 753—365 = 388. Wenn
man weiterrechnet (388—365 = 23), findet man, dal das zweite Jahr der Stadt
im Jahr 23 zu Ende war.

Nun haben andere Historiker den Gallierbrand ins Jahr 390 oder 389 datiert.
Der Grund fiir die Datierung des Livius war gewi} das groBe Jahr von 365 Jahr-
tagen. Aber natiirlich kam es dem Livius nicht auf die rhetorische Pointe in der
Rede des Camillus an, sondern auf den Vorausverweis auf das Jahr 234, Livius
muBl gewuBt haben, daBl Augustus fiir dieses Jahr eine Jahrhundertfeier plante.
Er war ein neuer Romulus und Stadtgriinder wie Camillus??,

Die Feier hat nicht im Jahr 23 stattgefunden. Aber die einschneidenden politi-
schen Mafnahmen, welche dies Jahr zu einem Epochenjahr der rémischen Ver-
fassungsgeschichte machen, diirften mit dem hier besprochenen Zyklus zusam-
menhéngen: Von diesem Jahr an bekleidete Augustus nicht mehr jéhrlich das
Konsulat, sondern begniigte sich mit der {ribunicia potestas. Nominell wurde die
Regierung des Reiches wieder dem Senat iibergeben, die republikanische Verfas-
sung wiederhergestellt43,

Die These, daB fiir das Jahr 23 ein Sikularfest geplant gewesen ist, hat also
viel fiir sich. Nun hat Vergil das VI. Buch der Aeneis um das Jahr 23 geschrieben?4,

faktisch falsch. Aber dieses Argument ist irrelevant. Es kommt nicht darauf an, was histo-
risch gewesen ist, sondern darauf, was die Antiquare fingiert haben. Die vom Jahr 456
aufs Jahr 17/16 fiihrende Ara ist nach allem Anschein auch faktisch falsch.

88 Natiirlich schlieBen sich verschiedene Rechnungsmethoden in diesem Fall nicht aus.

39 Tivius V 50, 8; Plut. Camillus 31.

40 Hubaux, Les grands mythes de Rome (1945) 20; Rome et Véies (Liége 1958) T0ff.

41 Die ersten Biicher des Livius sind um das Jahr 27 geschrieben worden; IV 20 nimmt
auf Ereignisse dieses Jahres Bezug, s. Dessau, Hermes 41 (1906) 142 ff.

42 Nach Aen. VI 825 (referentem signa Camillum) hat Camillus die an die Gallier ver-
lorenen romischen Feldzeichen wiedergewonnen. Der Vorausverweis auf Augustus, der die
an die Parther verlorenen Feldzeichen des Crassus wiedergewinnen wird, ist klar. Augustus
hat auch in Spanien, Gallien und Dalmatien verlorene Feldzeichen wiedergewonnen (Res
gestae Divi Aug. 29, 1).

43 Die neuen Zensoren des Jahres 23 waren berufen, eine neue Epoche zu inaugurieren
(Grimal, Rev. Et. Anc. 56 [1954] 57£.).

y 44 Dies folgt bekanntlich aus Serv. zu den. VI 861 und der vita des Donat-Sueton 32

zw. 47.




94 Reinhold Merkelbach

Die Beziehungen dieses Buches auf die ludi saeculares haben also eine ganz aktuelle
Bedeutung, Wenn man das VI. Buch unter diesem Gesichtspunkt genauer be-
trachtet, findet man iiberraschend enge Beziehungen auch zu dem Ritual der
ludy saeculares, welches wir fiir das Jahr 17 durch die grofle Inschrift® genau
kennen. Die Ubereinstimmungen werden noch stirker, wenn wir beriicksichtigen,
daf Vergil die Ordnungen des Jahres 17 nicht kennen konnte, sondern sich an die
Traditionen iiber &ltere Sdkularfeste halten mufBte?s. Der groBe Unterschied der
dlteren Feiern zu der des Jahres 17 bestand darin, daB3 das Fest frither ein Fest
der unterirdischen Gotter, des Dis Pater und der Proserpina, gewesen war#?, wih-
rend man im Jahre 17 Apollo-Sol und Diana-Luna, die hellen Himmelsgotter,
in den Mittelpunkt des Festes stellte®®. Aber freilich, die Gotter des Himmels und
der Unterwelt hingen viel enger zusammen, als man auf den ersten Blick glauben
mochte; oft genug fallen sie fiir den tiefer Blickenden zusammen®®,

Wir gehen den Zusammenhingen von Aeneis VI mit den Sikularspielen nun in
den Einzelheiten nach.

1. Aeneas steigt am Averner See in die Unterwelt hinab. Daf der Eingang zum
Hades dort lag, ergab sich aus den Schwefeldiinsten, die dort noch heute aus der
Erde emporsteigen. — Das Opfer bei den luds saeculares findet auf dem Marsfeld
statt, und zwar auf einem unterirdischen Altar, dem Tarentum. Auch dort stiegen
Diinste aus dem Boden empor; es war dort also ebenfalls ein Eingang zum Hades.
Wer das Opfer am Tarentum darbrachte, zelebrierte eine Katabasis®, Der Altar

4 CIL VI 32323 = Dessau 5050; Mommsen, Kl. Schr. VIII 570ff.; Pighi 108-119.

46 Dies hat schon Grimal hervorgehoben (Rev. Et. Anc. 56 [1954] 56).

47 Vgl. Varro De scaenicis origintbus (fr. 70 bei Funaioli, Gramm. Rom. Fr. I 216) bei
Censorinus, De die natali 17, 8 (iiber das Jahr 249): cum multa portenta fierent ... et ideo
libros Sibyllinos X Vviri adissent, renuntiarunt uit Diti patri et Proserpinae ludi Tarentini
in campo Martio fierent tribus noctibus, et hostiae furvae tmmolarentur. Vgl. Ps. Acro zu
Horaz, Carm. saec. 8: Verrius Flaccus refert carmen saeculare et sacrificium ... Dits et Pro-
serpinae constitutum.

48 Mommsen, Reden und Aufsitze 353f.; Gesammelte Schriften VIII 581, 1. Ed. Fraenkel,
Horace 368.

4% Mattingly, CR 48 (1934) 161, schreibt: «If we look closer, Apollo and Diana in the
world of light, Dis and Proserpine in the dark below—what are they but the deities of the
Ludi Saeculares, in the new ritual and the old ? ... Apollo and Diana in heaven correspond
to Dis and Proserpine in hell.» Mattingly zitiert hierfiir Serv. zu Georg. I 5ff. und weist
auf den Zusammenhang des Apollo mit Veiovis und dem unterirdischen Gott vom Soracte
hin (Apollo Soranus). Bei Vergil ist die Sibylle Priesterin des Apollo und der Trivia (Vers
35, 101) bzw. der Hekate (118, 564), Aeneas betet zu Apollo (56£f., bes. 69f.) und opfert
der Hekate (247).

5 Der Zusammenhang des Tarentum mit der Unterwelt ergibt sich klar aus Festus
p- 478, 15 L. = 351 M. [Tarentum] in campo Martio loc[us ideo putatur Terentum] dicendum
fuisse, quod ter[ra ibi per ludos] saecularis Ditis patris [aram occulens teraltur ab equis
quadrigariis (Pighi, De ludis saecularibus 61). — Besonders wichtig ist die Geschichte des
Manius Valesius, die bei Val. Max. IT 4, 5 und Zosimos II 1-3 (abgedruckt bei Diels, Stbyl-
lintsche Bldtter 127ff., und Pighi, De ludis saecularibus 43ff.) steht: Valesius opfert auf
dem Marsfeld an einer Stelle, wo Rauch aus der Erde steigt, dem Dis pater und der Pro-
gerpina und findet 20 FuB unter der Erde einen Altar dieser beiden Gotter, das Tarentum.
Auch das Pranomen Manius ist bedeutungsvoll. — Eingang zur Unterwelt im campus Mar-
tius: Seneca, Apocolocyntosis 13, 1. Vgl. Wagenvoort, Studies 206.




Aeneas in Cumae 95

war dem Dis pater und der Proserpina geweiht. Ein solcher Altar hiel mundus5!,
und auch das Tarentum ist als solcher anzusehen®2; denn ein mundus ist «eine fiir
gewohnlich geschlossene und nur am Tag des Festes gedffnete Grube, wie sie
nach rémischer Vorstellung eine geeignete Opferstétte fiir die di vnfers abgab»%3,
und all dies trifft auf das Tarentum zu.

2. Das Opfer am Tarentum fand nachts statt. Ebenso opfert Aeneas vor der
Katabasis nachts (252 nocturnas aras; vgl. 893ff., Riickkehr durch das elfen-
beinerne Tor des Schlafs).

3. Bei den alten Sikularfesten opferte man nachts dem Dis pater und der
Proserpina, im Jahr 17 den Moiren, Eileithyien und der Terra Mater. — Aeneas
opfert der Hekate, der Mutter der Eumeniden (der Nacht)* und ihrer Schwester
(der Terra)38, der Proserpina und dem Dis pater (247-252)56,

4. Bei den Sikularfesten opferte man Achivo r#tu’. Das fiir die Feier des
Jahres 17 verfertigte Orakel5® sagt, man solle den Moiren opfern dovas te xai
alyas wvavéag, der Gaia eine mAndouévy O¢ uélawa. Die Inschrift nennt agnas
feminas und capras feminas als Opfer fiir die Moiren, eine sus plena fiir Terra
Mater. — Auch Aeneas opfert Achivo ritu (Norden 202). Die Sibylle sagt zu ithm
(153):

duc mgras pecudes; ea prima pracula sunto.
Das Opfer wird spiter etwas anders beschrieben, offenbar weil Vergil durch den
Tod gehindert wurde, eine glidttende SchluBredaktion vorzunehmen (Norden 178).
Es heilit (2431f.):

quattuor hic primum nigraniis terga iuvencos

constitust ...

1pse atre velleris agnam

Aeneas matri Eumenidum magnaeque sorors

ense ferit sterilemque tibi Proserpina vaccam.
DaB der Charakter dieses Opfers dem des Sakularfestes entspricht, ist offensicht-
lich5®,

51 Serv. Aen. III 134 aras ... deorum ... inferorum ... mundos.

52 Boyancé, Mélanges d’archéologie et d’histoire 42 (1925) 138.

53 'Wissowa, Reltgion und Kultus der Romer 234 (K. Latte, Romische Religionsgeschichte 141).

84 Die Eumeniden sind den Moiren und Eileithyien nahe verwandt.

85 Siehe Servius zur Stelle.

5% Nach Zosimos II 5, 2 (Diels, Sibyllinische Blitter 132, 14; Pighi, De Ludis saecularibus
54) opferte man bei den ludi saeculares der Kaiserzeit ebenfalls dem Hades und der Per-
sephone. Wenn dies richtig ist, stimmt das Opfer des Aeneas auch mit dem des Jahres 17
fast vollstandig iiberein.

57 Dies sagt die Inschrift des Jahres 17 ausdriicklich. Das von Diels, Sibyllinische Blitter
55 behandelte Orakel (Phlegon Mirabilia 10; Diels 112) sagt "Ayaioti.

58 Phlegon, Makrobioi 5, 4 (=Jacoby, F. Gr. Hist. 267 F 37 V 4); Zosimos II 6 (auch bei
Pighi, De ludis saecularibus 56f., Diels, Sitbyllinische Blitter 133ff. und Kiessling-Heinze
4671.).

89 Die Ahnlichkeit des Rituals hat schon Grimal besprochen (Rev. Et. Anc. 56 [1954] 55).
Fiir sich allein wiirde diese Koinzidenz nicht sehr viel bedeuten. Das Opfer Achivo ritu
besagt zundchst nur, daB es auf Grund eines Sibyllenorakels dargebracht wird. Schwarze

Opfertiere sind im Kult der Unterirdischen notwendig. Im Zusammenhang mit den anderen
oben behandelten Entsprechungen werden die Parallelen aber doch bedeutsam.




96 Reinhold Merkelbach

5. Die Sikularspiele werden nach der Anweisung eines sibyllinischen Orakels
gefeiert. — Orakel und Anweisung der Sibylle helfen dem Aeneas bei seiner Kata-
basis. A

6. Die Sikularspiele wurden jeweils zu Beginn einer neuen Periode der Ge-
schichte Roms gefeiert. So sollen nach der Einrichtung der Republik im Jahr 509
unter dem Konsulat des P. Valerius Poplicola Sékularspiele gefeiert worden sein, —
Der Beginn der ersten Periode der romischen Geschichte war die Landung des
Aeneas in Cumae®,

7. Bei den Sikularspielen des Claudius (47 n. Chr.)®! und des Septimius Severus
(204 n. Chr.)®2 gehorte das Trojaspiel, ein labyrinthdhnlicher Tanz der vornehmen
jungen Reiter, zum Programm des Festes. Mit groBer Wahrscheinlichkeit hat
Pighi das Trojaspiel auch in den Akten des Augustus ergéinzt®3, — Bei Vergil wird
das Trojaspiel zum erstenmal bei den Leichenspielen fiir Anchises gespielt (V
545-603). Diese gehen der Katabasis des Aeneas unmittelbar voraus; Aeneas
steigt dann in die Unterwelt hinab, um den Vater zu sprechen. Den Zusammen-
hang des Trojaspiels mit der Katabasis hat Vergil noch deutlicher gemacht: Er
beschreibt zu Beginn von Buch VI die Tiiren des Dianatempels zu Cumae, welche
Daedalus gefertigt hatte; darauf war das kretische Labyrinth dargestellt, welches
Daedalus gebaut hatte (VI 27 hinc labor ille domus et inexitricabilis error). Nun ist
das Trojaspiel eben ein Labyrinthtanz und héingt mit dem Totenkult zusammen
(Leichenspiele fiir Anchises); das kretische Labyrinth ist auch eine Art Jenseits,
und der Weg in das Labyrinth wurde in dem berithmten delischen Kranichtanz
von attischen Knaben dargestellt, welche Theseus und seine Mannschaft ver-
traten%; die Tiir des cumaeischen Tempels mit der Labyrinthdarstellung vertritt
ein Jenseitstor®, Dafl die Katabasis des Aeneas mit dem Trojaspiel im V. Buch
zusammengehort, ist also klar. Wieder ergibt sich eine auffillige Parallele zum
Ritual der Sikularspiele,

%0 In anderer Weise bezeichnet das Aden. VIII 524-526 beschriebene Trompetenzeichen
den Beginn eines neuen Saeculum. Aeneas besucht Euander am Ort des spiteren Rom.
Dieser schlieBt ein Biindnis mit den Trojanern und rit, sich auch mit den Etruskern unter
Tarcho zu verbiinden. Da ertont ein tyrrhenisches Trompetensignal, von Venus geschickt,
aus hellem Himmel. Der Servius auctus bemerkt dazu: Varro De saeculis cauditum sonum
tubae de caelo» dicit. (Den Trompetenton als Zeichen fiir den Beginn eines neuen Saeculum
nennt auch Plutarch Sulla 7, 6f.; vgl. ferner Tibull II 5, 73f.). Hier beginnt das neue
Saeculum nicht mit der Landung bei Cumae, sondern mit der Ankunft des Aeneas in
Rom. Der Sache nach kommt dies auf dasselbe heraus (Hinweis von L. Koenen).

61 Sueton, Claudius 21, 3 Troiae lusum exhibuit.

52 Neues Fragment der Akten bei Hiilsen, Rh. Mus. 81 (1932) 393; Diehl, Berl. Sitzb.
1932, 772; Pighi, De ludis saecularibus 167 (fr. Va 76) und 173-175 (fr. IX mit den Namen
der Knaben, die an der Vorfiilhrung teilnahmen).

83 Zeile 164, Pighi 118. Vgl. schon v. Premerstein, Festschrift fiir O. Benndorf (1898) 262,
1, und Gagé, Recherches sur les Jeux séculaires (Collection d’études Latines 11, Paris 1934)
60 und 74.

84 Plutarch, Theseus 21 (=Dikaiarchos fr. 85 Wehrli); Kerényi, Labyrinthstudien 38
(Albae Vigiliae N.F. 10, Ziirich 1950). Identitdt des delischen Chors mit Theseus und seinen
Knaben: Bakchylides 17, 124-129 und Snell, Hermes 67 (1932) 11; Die Entdeckung des
Getstes® 139.

68 Volkerkundliche Parallelen bei Kerényi, Labyrinthstudien 21ff. (nach Jensen) und
Layard, Eranos-Jahrbuch 5 (1937) 241-291.




Aeneas in Cumae 97

8. Die Sikularspiele sollen Segen und Gliick fiir die Zukunft bringen. Dies geht
aus dem Carmen saeculare des Horaz klar hervor; man darf auch die SchluBBverse
des sibyllinischen Orakels fiir das Jahr 17 anfiihren:

radrd tot v @oeai afjiow del pepuvnuévos elvads,

xal got wica ydaw Traiy) nai ndoa Aativer

aigy V7o axrmrootowy Emavyévioy Lvyor Eet.
In gleicher Weise wird die Zukunft Roms durch die Hadesfahrt des Aeneas be-
stimmt. Anchises, der nur die Fortsetzung der Prophezeiung der Sibylle gibt8?,
zeigt Aeneas die Schar der romischen Helden, welche die grofle Zukunft der Stadt
herauffiihren werden®, und schlieBt mit den berithmten Versen (851-853):

tu regere vmperio populos Romane memento

— haec tibi erunt artes — pacique vmponere morem,

parcere subiectis et debellare superbos.

Man darf wohl zusammenfassend feststellen, daBl die Hadesfahrt des Aeneas
von Vergil als aiTwy der ludi saeculares aufgefaBt worden ist. Von Aeneas ist
jenes Ritual begriindet worden, welches spéter bei den Sikularspielen Anwendung
fand, und der Sinn des Opfers an die Méichte der Unterwelt und Fruchtbarkeit ist
immer derselbe geblieben: Gedeihen und Grofe fiir das neue Troja, Rom.

Vergil hat das VI. Buch im Jahr 23 geschrieben, als die Sikularfeier unmittelbar
vor der Tiir zu stehen schien. Aber duflere Umsténde fithrten dazu, daB die Spiele
verschoben wurden: Marcellus war krank; des Augustus Mitkonsul Terentius
Varro Murena konspirierte gegen den Herrscher und wurde hingerichtet ; Augustus
selbst erkrankte schwer. Er selbst gesundete wieder, aber Marcellus starb im
Herbst. Wir verstehen nun vielleicht noch besser, warum Vergil dem Marcellus
einen Platz am Ende der Heldenschau zugewiesen und ihn in so eindrucksvollen
Versen beklagt hat®®, Die goldene Zeit, welche Marcellus hétte herauffithren sollen
und welche das VI. Buch der Aeneis als nahe bevorstehend ankiindigt, ist noch
nicht angebrochen. Allzu gliicksgesegnet wire Rom gewesen. Noch war es nicht
so weit, daBl man den Beginn der aetas aurea durch ein Sikularfest feiern durfte®.

Ein kurzer Blick auf Horaz’ Carmen saeculare soll unsere Betrachtungen ab-
schlieBen. Wir werden unsere Interpretation von Aeneis VI durch Horaz bestétigt
finden.

Man hat die starken Anklinge des Carmen saeculare an Vergil lingst beob-
achtet: «The first sentence of the second part with Iliae turmae enters at once

88 Vgl. Vers 3 usuvijodas “Pwpaie. — Das Orakel wird erst um das Jahr 17 verfaft worden
sein, bedient sich aber dlterer Formeln; vgl. Horaz Sat. I 4, 85 Romane caveto.

87 Siehe oben S. 85.

88 Man konnte die Heldenschau eine umgekehrte (in die Zukunft projizierte) Ahnen-
prozession nennen. Vgl. auch Wagenvoort, Studies 227 iiber das Erscheinen der Toten-
geister am Tag vor Neujahr.

% Vgl. schon Grimal, Rev. Et. Anc. 56 (1954) 48 und 50.

70 Vgl. Mattingly, CR 48 (1934) 162.




98 Reinhold Merkelbach

the sphere of Roman history ... The influence of the Aeneid ... is in this part
strongly marked. The carmen saeculare is in fact the first great milestone on the
road over which the Aeneid was to travel through the centuries» (Fraenkel, Horace
375). Man kann dieses Urteil noch spezieller fassen: Horaz bezieht sich gerade
auf das VI, Buch der Aeneis. Man lese (37-44):
Roma st vestrum est opus Iliaeque
litus ‘Etruscum tenuere turmae
wussa pars mutare lares et urbem
sospite cursu,
cut per ardentem sine fraude Trovam
castus Aeneas patriae superstes
liberum mumavit dter, daturus
plura relictis ...

Hier wird dieselbe Landung an der Kiiste des tyrrhenischen Meeres, d. h. bei
Cumae, beschrieben, welche Vergil am Anfang des VI. Buches besungen hatte,
der Beginn der ersten Periode (saeculum) der romischen Geschichte. Damals war
Aeneas zum Hades herabgestiegen, wie jetzt Augustus zum Tarentum. Die Iden-
titdt des Augustus und Aeneas kommt kurz darauf schlagend heraus:

quaeque vos bobus veneratur albis

clarus Anchisae Venerisque sanguss ...
Dieser SproB des Anchises und der Venus ist der neue Aeneas, Augustus™, und
ihm wiinscht Horaz

impetret, bellante prior, iacentem

| lents in hostem.

Das Zitat der beriithmtesten Verse der Aeneis ist klar; aber man beachte, daB sie
die Heldenschau des VI. Buches kronen, in der Anchises die Zukunft Roms be-
stimmt, wie hier der Dichter des Sikularliedes; ferner, daBl das soeben angefiihrte
sibyllinische Orakel fiir das Jahr 17 inhaltlich vollstindig mit den Versen Vergils
iibereinstimmt.

Horaz fihrt fort (53-60):

wam mars terraque manus potentis

Medus Albanasque timet securis,

tam Scythae responsa petunt, superbi
nuper et Inds.

1 Hier ist auch der Miinzen des Jahres 17 zu gedenken, welche (nach Mattingly’s Deu-
tung, CR 48 [1934] 163£.) des Aeneas Sohn Iulus darstellen: Ein jugendlicher Kopf, iiber
dem das sidus ITulium strahlt. Auf der Riickseite sieht man den Herold der Saecularspiele
bzw. den Kopf des Augustus, des neuen Aeneas. Siehe Mattingly-Sydenhym, Roman
Imperial Coinage I 73 Nr. 141 (Tafel I 13) und Nr. 142, Die Miinze bezieht sich offenbar
auf die Geburt des L. Caesar kurz vor den Saecularspielen (Dio Cassius 54,18, 1; Grimal, Rev.
Et. Anc. 56 [1954] 58, 1). DaB das Jahrhundertfest im Jahr 17 abgehalten wurde, nicht
im Jahr 16 — wie es die Reihe erfordert hitte, s. oben S. 92 — diirfte damit zusammenhingen :
Die Geburt des Kindes sollte mit dem Beginn des neuen Saeculum zusammenfallen. Wieder
zeigt sich der enge Zusammenhang des VI. Buches der Aeneis mit der IV. Ekloge (Hinweis
von L. Koenen).




Aeneas in Cumae 99

tam Fides et Pax et Honos Pudorque
priscus et neglecta redire virtus
audet adparetque beata pleno
Copia cornu.
Auch hier wird bekanntlich das VI. Buch der Aeneis zitiert™ (Vers 792ff.):
Augustus Caesar divi genus, aurea condet
saecula qui rursus Latio regnata per arve
Saturno quondam, super et Garamantas et Indos
proferet imperium ...
huvus vn adventum tam nunc et Caspia regna
responsts horrent divum et Maeotia tellus ...
Ich denke, der SchluB ist klar: Horaz zitiert in seinem Sakulargedicht das VI. Buch
der Aeneis deshalb, weil es das mythische Vorbild der jetzigen Sidkularfeier be-
schrieb.

"2 Natiirlich zitiert die Strophe 57ff. auch die IV. Ecloge (iam redit et Virgo, redeunt
Saturnia regna). Aber diese weist eben wahrscheinlich auch auf eine Saecularfeier voraus. -
Carm. saec. 25ff. bezieht sich zuriick auf Hecl. 4, 46f. Die IV. Ecloge und das VI. Buch der
Aeneis gehoren fiir Horaz zusammen.




	Aeneas in Cumae

