Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 1

Artikel: Trois cas d'asylie archaique

Autor: Berchem, Denis van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Trois cas d’asylie archaique*
Par Denis van Berchem, Bile

Le mot frangais asile dérive, par 'intermédiaire du latin asylum, de 'adjectif
grec dovlog (subst. dowdia), qui définit la condition de ce qui est soustrait au
droit de prise ou de représailles (0¥, ovAddr)l. Dans la société antique, & I'état
archaique, tout individu surpris hors du territoire de sa cité ou de sa communauté
est exposé & se voir dépouillé de son bien ou de sa liberté; privé de tout droit, il
ne peut se réclamer d’aucune protection juridique. Pour remédier & cet état de
choses, dont les inconvénients ont bien fini par apparaitre, les cités grecques ont
imaginé de conférer I'inviolabilité, ou asylie, aux personnes qu’elles avaient intérét
a ménager, ou de se la garantir réciproquement. L’asylie, reconnue par décret ou
par traité a des individus ou & des collectivités, est déja une forme évoluée de
droit international. Attestée a I’époque historique par de nombreux textes épi-
graphiques, elle est dépourvue de valeur religieuse, sinon dans la sanction que peut
prévoir, en cas de violation, le document qui I’établit. De cette asylie-la, il ne
sera pas question dans la présente étude.

Avant que ne se généralisdt parmi les Grecs et leurs voisins cette fagon de sauf-
conduit, le seul moyen de se soustraire & 1’hostilité et & la poursuite des hommes
était le recours aux dieux. Tout ce qui appartient & un dieu, autel, temple, sanc-
tuaire, est, en raison de la force divine qui ’habite, reconnu spontanément et
presque universellement comme inviolable. Le suppliant qui se consacre aux dieux
participe, en théorie du moins, & cette inviolabilité, étant entendu qu’a l’origine,
cette consécration doit s’opérer de la fagon la plus matérielle, par le refuge dans le
temple, par un lien physique établi entre I'individu menacé et la statue ou I'autel
du dien?. L’image d’Oreste étreignant ’omphalos de Delphes symbolise cette
forme locale d’asylie, qui est 'asylie des sanctuaires.

Attestée depuis une haute antiquité, elle nous est surtout connue par des docu-
ments d’époque hellénistique, qui en précisent les conditions d’application. Pour-
quoi de tels documents, puisqu’il s’agissait d’un droit religieux, et par conséquent
prééminent ? C’est que, dans des états régis par un ensemble complexe de lois et
de coutumes, et tout particuliérement sous I’autorité des rois hellénistiques, dont
I'absolutisme ne s’accommodait que de priviléges reconnus ou conférés par eux,
il était indispensable de délimiter avec rigueur le domaine du dieu et celui du
pouvoir temporel.

* Legon prononcée & la Faculté des Lettres de 1'Université de Genéve, le 3 juin 1959,
a I’occasion du Jubilé de cette Université.

1 E. Schlesinger, Die griech. Asylie, Diss. Giessen (1933).

2 M. P. Nilsson, Geschichte der griech. Religion I 2e éd. (Munich 1955) 77.




22 Denis van Berchem

Dans l’espace, d’abord. A cet effet, des bornes jalonnaient I’enceinte sacrée,
dont quelques-unes ont été retrouvées de nos jourss.

Dans ses effets pratiques, ensuite. Enumérons-en quelques-uns, empruntés a
deux domaines différents. 1. Il était entendu que la juridiction du pouvoir temporel
prenait fin & la frontiére de I'asile; les poursuites s’arrétaient au seuil du sanc-
tuaire. Mais encore, pour prévenir des abus aussi préjudiciables & la communauté re-
ligieuse qui I'habitait, qu’a la société qui I’entourait, convenait-il de fixer 4 I’avance
sous quelles conditions les diverses catégories de suppliants pouvaient y trouver un
refuge et un allégement & leur misére. Nous avons conservé plusieurs de ces régle-
ments, garantis par 'autorité civile, et qui traitent, par exemple, le cas des esclaves
en fuite ou des débiteurs insolvables®. 2. Toute transaction effectuée & 'intérieur du
territoire consacré échappait au contréle du pouvoir temporel, et les redevances
auxquelles elle pouvait donner lieu appartenaient de droit au trésor du dieu. Or les
sanctuaires, dans I’antiquité comme au moyen-dge chrétien, ont souvent abrité
d’'importantes foires8. Les jours de féte y faisaient converger des foules largement
pourvues de moyens d’achat; la neutralité qui y régnait était propice aux échanges
internationaux. On pourrait méme citer des cas oll temple et marché ont été créés
simultanément, le premier n’ayant d’autre fin que d’assurer le bon fonctionnement
du second’. La taxe sur les ventes, qui se montait souvent, en Orient, au dixiéme
de la valeur des marchandises (dime)8, constituait un revenu que I'autorité politique
pouvait étre tentée de détourner & son profit. De 14, & nouveau, le besoin d’un
contrat ou d’une charte. Les exemples que nous en avons montrent qu’en principe
les souverains ont soutenu les asiles & cet égard, le développement d’un centre de
commerce favorisant ’essor économique de tout le territoire environnant.

Enfin, de I’asylie des sanctuaires, on tend & distinguer ’asylie des villes. Nous
connaissons en effet nombre de cas oil ’asylie fut étendue & toute une ville, voire
au territoire de cette ville. D’importantes inscriptions, retrouvées & Smyrne, &
Magnésie du Méandre, & Téos et en d’autres places, et qui datent toutes de I'époque
hellénistique, retracent la procédure de cette extension. Il y fallait d’abord une
manifestation de la volonté divine, qui s’exprimait en général par une épiphanie
des divinités poliades, et que venait confirmer un oracle. Alors le souverain, au

3 L. Robert, dans Hellenica VI (1948) 32.

4 Pour les esclaves, voir SIQ, 3e éd., 736, XVI; cf. K. Latte, Heiliges Recht (Tiibingen
1920) 206. Pour les débiteurs, Macch. I 10, 43.

5 SIG 990 (Smyrne); OGIS 262 (Baetocaece); Macch. I 10, 31 (Jérusalem).

8 C’est un usage universel; qu’on songe au Temple de Jérusalem, avec ses marchands et
ses changeurs: Matth. 21, 12; Marec. 11, 15; Luc. 19, 45.

7 Nicolas de Damas (frg. 48, dans FGr Hist 90 F 44, 8) relate d’aprés Xanthos le
Lydien une anecdote bien intéressante a cet égard, puisqu’elle situe & ’aube du VIIIe
siécle, sous la dynastie des Héraclides, la fondation d’une place de commerce: on y voit
combinés un caravansérail, un marché et un temple, le tout mis par le roi au bénéfice d’une
franchise des droits normalement dus au pouvoir central. Hérodote (I 94) eut bien raison
de vanter le sens des affaires des seigneurs lydiens; ils ont souvent précédé les Grecs dans
I’organisation du grand commerce.

8 SIG 990 (Smyrne); aussi & Babylone: E. Bikerman, Institutions des Séleucides (Paris
1938) 116.




Trois cas d’asylie archaique " 23

royaume duquel appartenait cette ville ou ce territoire, proclamait leur «sainteté»
(mdAig, ydoa icod). En troisiéme lieu, il s’agissait d’obtenir des puissances étran-
géres, rois, peuples ou cités, la reconnaissance de I’asylie, corollaire de la sainteté.

Selon M. Henri Seyrig, qui a consacré plusieurs études & ce probléme?, il n’y
avalt d’asylie qu’en vertu d’un accord international, négocié directement par les
ambassadeurs de la ville intéressée. Un souverain hellénistique ne pouvait, affirme-
t-il, conférer & une ville sujette ou vassale que la sainteté, non 1’asylie. En fait,
il ne lui appartenait pas de le faire, puisque c¢’était en principe une prérogative
divine. Mais il prenait acte de cette asylie, et ’annoncait au reste du monde. C’est
ce qui s’est passé dans le cas de Smyrneld, et rien ne prouve qu’a Tyr ou & Séleucie
de Piérie, il en soit allé autrement. Au surplus, il faut bien voir que les importants
priviléges qu’implique & nos yeux le statut d’asile, soit I’autonomie judiciaire et
Pautonomie fiscale, procédaient plutét de cet abandon de souveraineté qu’était
la consécration d’une ville & son dieu. En y consentant, le roi créait la condition
indispensable & la reconnaissance internationale de 1’asylie. Mais cette derniére
demeurait nécessairement incompléte et ne pouvait avoir qu'une portée relative.
L’acte décisif était donc accompli par le roi cédant théoriquement au dieu, prati-
quement & la communauté en faveur de laquelle ce dieu s’était déclaré, ses droits
sur administration d’un territoire et tout particuliérement sur les revenus qu’il
en tirait. On le voit, I’asylie, ou mieux la sainteté qui en est inséparable, est une
forme religieuse de la liberté des villes.

Pourquoi, a I’époque hellénistique, tant de villes ont-elles recherché ce statut,
dans 'empire séleucide surtout, et pourquoi le roi s’est-il si souvent prété a le
leur reconnaitre ? On a répondu a cette question en invoquant l’insécurité qui
régnait alors, du fait des guerres que souverains ou prétendants se livraient presque
sans tréve, et de la piraterie qui se greffait sur I'état de guerre. Il est certain que
les premiéres villes 4 bénéficier de 1'asylie furent des villes cétiéres, et que les
peuples dont elles sollicitérent des actes de reconnaissance furent, dans la majorité
des cas, des peuples pirates, Etoliens ou Crétois. Il est manifeste aussi que la
décision par laquelle un roi agréait la sainteté et I’asylie d’une ville résultait souvent
d’une situation de crise, o1 le roi se voyait exposé & perdre cette ville au profit d’'un
rival: c’est ce que M. Seyrig a brillamment démontré pour Tyr!, et qui se retrouve
dans le cas de Smyrne, proclamée sainte et asile a un moment olt Séleucus II,
engagé en Syrie dans une campagne contre Ptolémée III, était incapable de la
protéger contre les entreprises des villes voisines acquises au parti de 'Egypte!?.

Y Antiquités syriennes 111 (Paris 1946) 1; IV (1953) 172 et 205. Voir aussi Cl. Préaux, Les
villes hellénistiques, dans La ville, Recueil de la Société J. Bodin VI (Bruxelles 1954) 113ss.

10 OGIS 229, 11: &ypayey 3¢ xai mpog Tovs Padilels xail Tovs dvrdoTas xai Tag woAes xal Td
&bvny déudoac drodétacdar v Te ieov Tijc Zrparovixidos Appoditns doviov elvar xal tip ndiw
NudY icgav xai doviov.

11 Notes on Syrian Coins, Num. Notes and Monographs 119 (New York 1950) 19ss.

12 0GIS 229, 1: éneidn) modtepdy te xal v xawpov 6 Pacideds Zédeviog dnepéfaley eig Ty
Zedevrida, modddy xai peydiwy xwddvoy megotdvroy Ty moAw fudy xai Ty ydoav, xTA.
Voir aussi OGIS 228, 8 avec la correction d’Haussoullier (ydgav mdrpiov), qui montre une
partie du territoire de Smyrne aux mains de ses ennemis.




24 Denis van Berchem

Mais cette fagon de voir dégage trop exclusivement le coté passif de 1’asylie, la
sécurité militaire. Elle ne met pas suffisamment en lumiére les possibilités de
développement économique que l’asylie offrait & une ville. Au surplus, toutes les
études faites jusqu’ici des effets de droit public de I’asylie des villes ont le tort de
n’avoir porté que sur les documents de I'époque hellénistique; 1’élargissement de
la notion d’asile, sa diffusion, la prolifération des garanties qui lui sont désormais
nécessaires et I'usure des mots qui la caractérisent sont cause que I'institution nous
apparait alors comme abétardie, exploitée & des fins qui ne sont pas celles qui
’avaient mise en honneur: voir les réflexions méprisantes qu’elle inspire & Tacite's.
Or T’asylie ou, si I’on préfére, le statut a la fois religieux et juridique que ce mot
implique, exista bien avant I'époque hellénistique. Nous en voulons pour preuve
les trois cas que nous allons envisager successivement et qui, tous les trois, sont
empruntés au Vle siécle avant notre ére.

I. Ephése

L’histoire d’Ephése nous offre un premier exemple, particuliérement typique,
d’asylie archaique. Lorsqu’a une date mal déterminée, des colons grecs prirent
pied au fond de la baie du Koressos, ils se fixérent sur le versant nord de la colline
aujourd’hui appelée Panajir Dagh, ol des tessons de céramique des VIIIe et
VIIe siécles ont révélé la place de leur établissement!®. A quelque distance, dans
I'axe de la vallée, la forteresse naturelle d’Ayasoluk portait une localité indigéne,
carienne ou lélége. Entre les deux agglomérations s’étendait une zone neutre, parce
que consacrée & une divinité dont le culte était pratiqué aussi bien par les immigrés
que par la population locale: une déesse anatolienne, assimilée par les Grecs &
leur Artémis. Son temple était assorti d’un port, connu sous le nom de Port Sacré,
et d’un marchél®. Cette combinaison permet de saisir le réle dévolu par les Grecs
au sanctuaire: il garantissait la sécurité des marchands, la liberté des échanges.

Une telle disposition n’est pas particuliére & Ephése. Elle se retrouve & la méme
époque dans plusieurs villes de la cte anatolienne, comme Milet et Halicarnasse!®.
Elle traduit la vocation commerciale qui fut & I’origine de ces colonies. Ephése
eut, toutefols, sur ses rivales, ’avantage de disposer de meilleures liaisons par
route avec I'intérieur du pays, entre autres avec Sardes, capitale de la Lydie, dont
les rois surent trés tot, et avec un remarquable esprit de suite, exploiter leur posi-
tion d’intermédiaires, entre les centres de production asiatiques et la mer Egéel”.
Grace & eux se développa un systéme perfectionné de routes caravaniéres, de

13 Ann. 111 60.

14 J, Keil, dans Osterr. Jahresh. XXIII (1926) Beibl. 250; XXIV (1929) Beibl. 45; cf.
Fiihrer durch Ephesos, 46 éd. (Vienne 1957) 58.

15 RE, art. Ephesos (Biirchner); I’emplacement de 1’agora primitive résulte d’Athénée
VIII 361 e.

16 K. Lehmann-Hartleben, Die antiken Hafenanlagen des Mittelmeeres, Klio Beiheft XIV
(1923) 20 et 32.

17 G. Radet, La Lydie et le monde grec au temps des Mermnades (Paris 1893).




Trois cas d’asylie archaique 25

gites d’étapes, de péages et de marchés, qui valut aux Mermnades de fabu-
leuses richesses, mais ol leurs partenaires grecs ne perdirent pas non plus leur
peine.

Le premier avatar connu de I’histoire d’Ephése est le conflit qui, dans la pre-
miére moitié du Vle siécle, opposa la ville & Crésus. Hérodote rapporte que, pour
se soustraire & la conquéte, les Ephésiens tendirent, entre leurs remparts et le
temple d’Artémis, une corde grice & laquelle 'investiture divine, et par suite
I'inviolabilité, devaient se transmettre & la ville!8. Ce stratagéme ne dut pas suffire
a les mettre hors de cause, puisque, sous le régne de ce méme Crésus, nous voyons
leur ville subir un changement, ol se marque la politique constamment appliquée
par ce roi aux cités grecques tombées en son pouvoir: le site primitif fut abandonné
et 'agglomération recréée dans la plaine, autour du temple!®. Le premier but de
ce déplacement fut assurément, 4 Ephése comme ailleurs, de mettre les habitants
a la discrétion du roi, en les délogeant d’une hauteur qui pouvait devenir une for-
teresse génante. Mais, & 1’encontre de ce qu’il fit avec les autres Grecs d’Asie,
Crésus n’annexa pas les Ephésiens & son royaume. Respectant leur autonomie, il
conclut avec eux un traité??, Sans rien connaitre des termes de ce traité, il n’est
pas difficile d’imaginer qu’il procédait d’une relation nouvelle entre la ville et le
sanctuaire. Au temps de l'empereur Tibére, les Ephésiens devaient défendre,
devant le Sénat, I'asylie de ’Artémision, en invoquant son origine quasi-mytho-
logique?L. 11 est clair que Crésus, qui prit une large part & la reconstruction du
temple, ne toucha pas & un privilége si joliment illustré par le récit d’Hérodote.
Mais, en reportant leur ville dans le bas-fond qu’occupait depuis des siécles 1’ Arté-
mis anatolienne, il semble qu’il ait, en quelque sorte, pris les Ephésiens a leur jeu,
en liant leur sort & celui de leur déesse, et en leur faisant partager ses droits.

Une preuve indirecte de la consécration d’Ephése & Artémis, au temps de
Crésus, nous est donnée par le comportement d’Alexandre & 1'égard de cette ville.
L’ayant reprise aux Perses, en 334 avant notre ére, il ordonna que les redevances,
payées jusqu’alors aux Perses, le fussent désormais au temple?2. Nous n’entrerons
pas ici dans I'immense question de la politique d’Alexandre & 1’endroit des villes
grecques. Il nous suffira de rappeler qu’il justifia son attaque contre les Perses
par la nécessité de libérer les Grecs d’Asie, soit de rendre & leurs cités leurs insti-
tutions traditionnelles. L’affectation des revenus d’Ephése au temple d’Artémis
a donec le caractére d’une restitution. Dans les autres villes d’Ionie, Alexandre
rétablit 'autonomie et la démocratie et renonga aux imp6ts pergus par les agents
du Grand Roi?3. C’est donc & une liberté pure et simple qu'il les appelait, tandis que
dans le cas d’Ephése, il rétablissait cette forme particuliére d’autonomie, qui est

18 T 26; cf. Polyain. Stratag. VI 50.
19 Strab. XIV 1, 21; cf. XIII 1, 25.
20 Polyain. VI 50.

21 Tac. Ann. III 61.

2 Arr. Anab. I 17, 10.

2 Tbid. I 18, 2.




26 Denis van Berchem

agylie, et dont les modalités avaient trouvé leur expression dans le traité de
Crésus.

Par une chance extraordinaire, les fouilles exécutées par les Anglais & 1’Arté-
mision leur ont fait retrouver un document qui date de sa reconstruction, vers
5560 av. J.-C., et qui démontre précisément la convergence des revenus publics
d’Ephése sur le trésor sacré?t, C’est, gravé sur une plaque d’argent, un compte en
mines d’or et d’argent, et peu importe de savoir 8’il 8’agit de revenus réguliers ou,
comme le croit son éditeur, de contributions exceptionnelles motivées par les
énormes frais de la batisse. Ce qui est significatif, c’est qu’a c6té d’un «fonds des
dons» (éx T@v dwpwr), qui a sa place indiquée dans le trésor d’un temple, nous y
trouvons mentionnés d’autres fonds qui réfletent ’administration complexe d’un
état théocratique: citons la régie du sel (éx Tod aAdg), la régie du bois (éx Tod ddga-
706)?5, 'impbt sur les marchandises introduites dans le port (éx 7Toi vavrixod) et
un dernier poste (€x mdiews) on, plutét qu'un prélévement sur une caisse propre
a la ville, nous préférons voir, par analogie avec le vavtixdv, le produit d’un octroi
ou, éventuellement, d’un imp6t pergu sur les objets manufacturés en ville?6.

On le voit, le régime privilégié, qui fut celui d’Ephése au milieu du VIe siécle,
offre déja les traits caractéristiques de I’asylie hellénistique: souveraineté nomi-
nale exercée par un dieu, autonomie de fait, perceptible dans ce cas sur le plan
financier, garantie octroyée par le roi dont les états entourent la ville. Ramenée
par les Achéménides & la condition des autres cités grecques (& moins qu’il ne
faille voir dans 1’assujétissement d’Epbése au tribut un effet de sa participation
& la ligue athénienne), elle recouvra avec Alexandre son ancien statut, mais pour
peu de temps. Car, sous le gouvernement de Lysimaque, dont on sait qu’il fut peu
favorable & I'indépendance des villes grecques, Ephése fut reconstruite & neuf a
I’emplacement que délimite aujourd’hui encore ’enceinte désignée par le nom de
ce prince. Obéissant & un souci contraire & celui de Crésus, Lysimaque voulut
mieux assurer la défense de la ville, tout en la dotant d’un port qui répondit aux
exigences de son époque. Mais ce transfert, qui éloignait la ville de 1’ Artémision,
rompit la convention établie par Crésus et nous n’entendons pas qu’a aucun mo-
ment, & ’époque hellénistique, I’asylie traditionnellement reconnue au sanctuaire
ait jamais été étendue a la nouvelle Ephése.

II. Naucratis

Que la ville de Naucratis, sur le bras canopique du Delta du Nil, soit issue d’une
colonie de Milet, est un des faits les mieux attestés de I’histoire. Nous en devons
Iaffirmation & Strabon®, mais, avant lui, il avait été 'objet de témoignages si

24 D. G. Hogarth, The archaic Artemision, dans Brit. Museum, Excavations at Ephesos
(Londres 1908) 120.

25 Nous retenons ici l'interprétation de J. Keil, citée par Hogarth, op. cit. 130.

26 Voir le poste équivalent mentionné sur la stéle de Naucratis, ci-dessous, p. 28.

7 XVII 1, 18.




Trois cas d’asylie archaique 27

nombreux?, que leur abondance méme, si elle ne laisse pas place au doute, donne
néanmoins a penser que les droits de Milet avaient été mis en question.

Nous savons ainsi qu’au temps du roi Psammétique Ier, qui, avec I’aide de mer-
cenaires grecs et cariens, libéra I’Egypte du joug assyrien et rétablit sous sa dynastie
Punité du royaume, les Milésiens fondérent un premier établissement dans le
Delta, & proximité de la mer (MiAnoiwy Teiyog), puis, remontant le fleuve & I'in-
térieur, se fixérent durablement & Naucratis, non loin de la résidence dynastique
de Sais.

On sait que la politique philhelléne de Psammétique Ier et de ses successeurs
immédiats, la situation prépondérante des mercenaires et des marchands grecs en
Egypte, finirent par y susciter une réaction nationaliste, qui détermina la chute du
pharaon Apriés et son remplacement par Amasis. Ce dernier dut résoudre, & son
avénement, un probléme délicat: satisfaire les exigences des Egyptiens, sans se
brouiller avec les Grecs, auxquels le royaume devait alors le principal de sa force
militaire et de son rayonnement international. On sait comment il 8’y prit; il
ramena toutes les garnisons grecques & Memphis?® et concentra les établissements
non militaires & Naucratis, instituant au profit de cette ville et de son port un
monopole absolu du commerce grec avec 'Egypte3.

Hérodote, visitant un siécle plus tard I’Egypte, devenue entre temps province
perse, vante les capacités administratives du roi Amasis, qu’il dépeint comme 1’ami
des Grecs, ce qui démontre pour le moins I’habileté de sa politique. Les renseigne-
ments recueillis par I’historien & Naucratis sont d’autant plus précieux que, par-
lant dans sa langue avec des compatriotes, il n’y était pas exposé aux méprises
qui compromettent son témoignage sur d’autres sites. Il faut lire attentivement
les chapitres 178 et 179 de son deuxiéme livre; les Milésiens, les Samiens, les Egi-
nétes avaient, nous dit-il, & Naucratis leur sanctuaire particulier, mais le plus
grand et le plus important était 1’Hellénion, & la fondation duquel participérent
onze villes, presque toutes ioniennes ou doriennes. Les fouilles exécutées & Nau-
cratis & la fin du siécle dernier y ont fait retrouver les fondations de la plupart de
ces édifices, y compris celui de Milet, qui semble le plus ancien, et 'Hellénion,
identifié par des inscriptions zoic deoic td@v "EAlppwnsl.

Il ressort du texte d’Hérodote qu’il y avait contestation entre les diverses com-
munautés grecques de Naucratis au sujet de ’Hellénion, dont Milet, entre autres,
était exclue®?, et la querelle dont il se fait I'écho se relie sans doute a celle de I'ori-
gine de Naucratis. Mais pourquoi se disputait-on la propriété du sanctuaire ?

28 Réunis et discutés par H. Prinz, Funde aus Naukratis, Klio Beiheft VII (1908), par
H. Kees, dans RE, art. Naukratis, et par F. W. von Bissing, Naukratis, dans Bulletin de la
Société archéol. d’Alexandrie XXXIX (1951) 33.

2 Sous le nom de Babylone, puis de Fostat (lat. fossatum), la forteresse établie & la pointe
du Delta constitue, jusque bien avant dans I’ére arabe, la position-clé qui assure 4 son occu-
pant la possession de I’Egypte.

3 Herod. IT 179.

31 Prinz, op. cit. 6ss.

32 I1 178: Tovrwv pév éoti Toiiro 10 téuevog, xai mpoordrag Tod éumopiov aldrar ai méAies
gioe ai mapéyovoar® oar 6é dAAar méhies peranotetvrar, 00éy opL peTedY pETATOETYTAL.




28 - Denis van Berchem

Parce que, nous donne-t-il & entendre, les ressortissants des villes associées dans
la construction de I’'Hellénion étaient aussi ceux qui désignaient les «préfets du
marché»33, Il y avait donc une relation étroite entre le temple et le marché, et 'on
peut en conclure que les préfets percevaient au profit de 1’'Hellénion les droits
auxquels étalent inévitablement soumises les marchandises écoulées sur ce marché.

On voit aussit6ét se dessiner une situation qui rappelle, & bien des égards, celle
que nous avons trouvée & Ephése. Dans un pays non grec, sous la garantie d’un
roi philhelléne, se crée, & des fins de commerce, un centre comportant port, marché
et sanctuaire. Vouée aux dieux grecs, nommés collectivement, la place s’offre aux
marchands qui la fréquentent comme un territoire neutralisé®. Le privilége insti-
tué par Amasis en faveur de ’Hellénion est la compensation réservée par cet
astucieux souverain aux communautés qu’il avait établies de force 4 Naucratis.
On congoit que les Milésiens, premiers occupants du site, en aient congu du dépit.
Soulignons qu’Amasis est I’exact contemporain de Crésus. Rapprochés par une
méme hostilité & la politique expansioniste des Perses, ils sont, I'un avec l'autre,
sur un pied d’alliance. Si nous songeons, en outre, au role que les Grecs jouent
dans leurs deux royaumes, nous ne saurions étre surpris de découvrir, & Ephése
et & Naucratis, deux régimes aussi semblables.

Le statut de Naucratis n’eut pas, du reste, une durée plus longue que celui
d’Ephése. La politique libérale des Perses en matiére économique n’était pas
favorable au maintien d’un monopole commercial. Au temps d’Hérodote, il
n’existait déja plus. Quant aux droits pergus sur le marché au profit du temple, ils
représentaient une source de revenus trop importante pour ne pas tenter la cupi-
dité des maitres successifs du royaume. Sur ces droits, par une chance égale &
celle qui vient d’étre signalée pour Ephése, nous avons un document, postérieur,
il est vrai, de deux siécles & Amasis, mais dont les données peuvent étre utilisées
pour son époque. Il s’agit d’une stéle, trouvée & Naucratis méme, et qui énumeére
les droits cédés par un souverain de la XXXe dynastie, Nectanébo Ier, & la déesse
de Sais, Neith?>. On y voit figurer, entre autres, une dime, prélevée dans un port,
sur tous les produits, naturels ou manufacturés, en provenance de la «mer grecque»
et une autre dime, prélevée sur tous les objets fabriqués & Naucratis méme3. Un

3 ITpoordrar tob éumopiov. Refusant de croire que les Milésiens aient pu étre désavantagés
dans l’organisation de 'emporium de Naucratis, Prinz est d’avis que chaque sanctuaire
avait son marché propre (op. cit. 5). Mais cette interprétation, éminemment contraire & la
notion fonctionnelle de 1'emporium, est contredite par I’emploi qu’Hérodote fait du méme
mot au chap. 179. Contre 'opinion de Prinz, voir aussi F. W. von Bissing, op. cit. 81,
et C. Roebuck, The Organisation of Naukratis, dans ClL Phil. XLVI (1951) 212.

3 Naucratis conserva son autonomie & travers toutes les péripéties de I'histoire égyp-
tienne: sous Alexandre, elle frappe ses propres monnaies (B. V. Head, Historia numorum,
2e éd. [Oxford 1911] 845) et, sous Ptolémée II, elle occupe une place & part dans le nome
saitique (B. P. Grenfell, Revenue-Laws of Ptolemy Philadelphus [1896] col. 60, 18).

% A, Erman et U. Wilcken, Die Naukratisstele, dans Zeitschrift fiir Agypt. Sprache und
Altertumskunde 38 (1900) 127. Sur I'identité du donateur, voir, en dernier lieu, F. K.
Kienitz, Die politische Geschichte Agyptens vom 7. bis zum 4. Jahrh. (Berlin 1953) 199.

8 J1 convient d’observer que, dans le texte hiéroglyphique, le nom du port n’est pas le
méme que celui de la ville. Mais la mention contigué de ces deux dimes suggeére, & elle seule,




Trois cas d’asylie archaique 29

roi ne peut offrir que ce qu’il posséde; la donation de Nectanébo prouve qu’a la
date ol elle eut lieu, ces revenus allaient au trésor royal. Mais si, comme ’ont admis
la plupart des commentateurs, I'origine des droits inserits sur la stéle de Naucratis
est antérieure & la premiére conquéte du royaume par les Perses, nous n’aurons
pas de scrupule & y reconnaitre ceux qu’Amasis concéda & 1'Hellénion, lorsqu'’il
établit au profit de Naucratis un strict monopole du commerce de ’Egypte avec
les Grecs. Deés lors, de nouveaux traits viennent accuser la ressemblance des statuts
de Naucratis et d’Epbése. On reconnaitra, en effet, dans la premiére dime, le
vavtixoy de la plaque de 1’Artémision, et dans la seconde, 'impdt désigné a
Ephése, d’une fagon un peu vague & notre gré, par les mots éx mdiews, auxquels
notre rapprochement confére désormais une signification plus précise. Nous nous
croyons donc en droit de présenter Naucratis comme un deuxiéme exemple d’asylie
archaique, non pas étroitement circonscrite par ’enceinte d’un sanctuaire, mais
étendue 4 un ensemble économique complexe.

III. Rome

En nommant Rome pour troisiéme exemple, peut-étre susciterons-nous quelque
surprise parmi nos auditeurs. Mommsen n’a-t-il pas déclaré avec force que la
notion d’asile, ou plus exactement son application & des individus, méme réfugiés
dans un sanctuaire, était étrangere au droit romain3? Une affirmation aussi
péremptoire a au moins I'avantage de montrer qu’a en juger par ce que nous savons
de 1’évolution de ce droit, les Romains n’auraient pas toléré, de leur propre gré,
une extension de I’asylie comparable & celle que nous constatons dans le monde
grec, tant & 1’époque archaique qu’a I’époque hellénistique. Et pourtant, si 'on
examine de prés les institutions de la Rome primitive, on y voit cette notion
affleurer assez souvent, pour qu’il vaille la peine d’en examiner chaque trace dans
son contexte.

1. Chacun connait 'asile que Romulus aurait institué pour attirer des habitants
dans la ville qu’il venait de fonder. A I’époque historique, on en montrait ’em-
placement soigneusement clos, sur le Capitole, dans la selle qui s’étendait entre
la Citadelle et le Temple de Jupiter3®. Il n’y a rien & retenir de cette légende, qui
vise manifestement & expliquer, en partant de la conception la plus tardive et la
plus discutable de I’asile, un nom attaché depuis un 4ge reculé & un espace dés-
affecté. On a vu qu’il n’y avait pas d’asile sans une présence divine; or I’asile du
Capitole ne comportait pas de sanctuaire et, de I’aveu de Denys d’Halicarnasse,

un rapport étroit entre les deux sites. Et puisque les liaisons par mer avec les centres d’ex-
portation grecs ont convergé sur Naucratis, exclusivement, d’abord, puis, sous la domina-
tion des Perses et jusqu’a la fondation d’Alexandrie, principalement, nous avons tout lieu
d’admettre que le port en question était celui de Naucratis.

37 Rom. Strafrecht (Leipzig 1899) 458ss.

38 Platner-Ashby, Topogr. Dictionary of anc. Rome (Oxford 1929) 55, avec toutes les
références.




30 Denis van Berchem

personne ne pouvait dire & quel dieu il était dédié3?. Peut-étre ferait-on bien de le
considérer comme une survivance d’'un état de chose fort ancien, antérieur &
Pérection, par les rois étrusques, de I’ Arx et du Capitole proprement dit, et ol la
colline tout entiére appartenait & un dieu dont le nom reste a trouver.

2. L’unique sanctuaire romain dont ’asylie soit attestée par un texte siir, anté-
rieurement & 'Empire, est le temple de Cérés®. Aprés Pexcellente thése que
M. Henri Le Bonniec vient de lui consacrer, 1'bistoire de ce temple peut aujour-
d’hui étre considérée comme suffisamment éclaircietl, Elevé sur les confins du
Forum Boarium, dans les premiéres années du Ve siécle, abritant un culte d’im-
portation grecque, il fut dés P'origine étroitement lié au destin de la plébe. Dans
ce quartier jouxtant le Tibre, vers lequel convergeaient, sur les deux rives, les
routes terrestres, premier port et premier marché permanent de Rome, la déesse
exergait, par le truchement des édiles, au profit des trafiquants de toute provenance
qui s’y rencontraient, la protection et la police indispensables au développement
des affaires, Le nom grec des édiles, dyopdvouot, exprime du reste la fonction qui
les faisait plus particuliérement connaitre des étrangers. Ils étaient liés au temple
de Cérés, tout comme & Naucratis, les «préfets du marché» 1’étaient 4 ’Hellénion.

3. Avant d’étre reconnue au temple de Céres, I’asylie semble bien avoir été le
privilége d’un autre temple, dont la date de fondation n’est pas connue, mais qui
remonte certainement & 1’époque royale: celui de Diane sur I’Aventin. L’asylie
du temple de Diane est affirmée par Denys d’Halicarnasse2. Le témoignage de
cet historien, qui s’applique & donner un visage grec aux institutions de Rome,
pourrait apparaitre suspect, 8'il était isolé. Mais nous avons d’autres indices. Ainsi
savons-nous, par Festus®, que la féte annuelle de la déesse, aux ides d’aofit, était
aussi le servorum dies festus. Pourquoi une féte des esclaves, si Diane n’avait été
pour eux la source d’une grice particuliére ¢ Nous voilad donc tentés de soupgonner
’existence d’une disposition analogue & la clause des esclaves fugitifs, qui figurait
obligatoirement dans le réglement d’une asylie grecque. C’est encore un asile que
postule le geste de Caius Gracchus, dans le dernier épisode de sa lutte contre le
parti sénatorial ; dénoncé par ses adversaires comme ennemi public, laché par 'ordre
équestre, il se réfugie dans le temple de Diane, comme 8’il avait espéré que les
forces lancées & sa poursuite reculeraient devant une extradition sacrilége®. Enfin
un troisiéme indice, et le plus probant & nos yeux, est la relation étroite qui existe
entre ce temple et ’Aventin, collts Dianae®, ainsi que le tabou religieux attaché
jusque sous ’Empire & cette colline, et dont nous allons parler.

3 Ant. Rom. II 15. Cette incertitude laissait le champ libre aux spéculations érudites,
comme celle dont témoigne Servius ad Aen. II 761; cf. F. Altheim, Rém. Religionsgeschichte
I (Baden-Baden 1951) 181ss.

40 Varro ap. Non. éd. Lindsay 44, 1.

41 Le culte de Cérés a Rome (Paris 1958).

42 TV 26. 43 Ed. Lindsay 460.

4 App. Bell. civ. 1 26, 115; Plut. C. Gracch. 16, ete.

45 Mart. VII 73, 1; XII 18, 3. Signalons & cette place que la Lex Icilia, qui prescrivait le
lotissement de I’Aventin et affectait, par li-méme, le statut du sanctuaire, avait été
affichée & l'intérieur de celui-ci, & cd6té de la charte de fondation: Dion, Hal. X 32.




Trois cas d’asylie archaique 31

La tradition littéraire unanime attribue la fondation du temple au roi Servius
Twullius. Il se serait inspiré de I’exemple de I’Artémision d’Ephése pour doter les
communautés latines d’'un sanctuaire fédéral’®, Les savants modernes ont rap-
proché la Diane de I’Aventin de la Diane d’Aricie, pour conclure au caractére
exclusivement latin de son culte. Quel que soit le bien-fondé de cette assimilation??,
le lien avec Ephése ne saurait étre mis en doute; I'image sacrée de la déesse repro-
duisait les traits de I’Artémis de Marseille, réplique elle-méme de 1’Artémis
d’Ephése®®. Sous la domination étrusque, Rome est déja, elle est méme beaucoup
plus qu’aux premiers siécles de la république une place d’échange. Des Grecs
prenaient une part active & son commerce, et I'influence de la civilisation grecque,
qu’elle s’exergit directement ou par I'intermédiaire des Etrusques, y était alors
prépondérante. Sans entrer dans le détail des discussions auxquelles a donné lieu
I'identité de Servius Tullius, notons que son régne coincide avec ceux de Crésus
et d’Amasis. Dans cette Méditerranée du VIe siécle, largement ouverte & la navi-
gation internationale, rien ne se propageait plus rapidement que des institutions
a caractére commercial. On s’explique donc aisément que le roi ait jugé bon de
créer un asile aux portes de la ville, pour y organiser des foires 4 date réguliére??.
Nous aimerions bien connaitre ces leges arae Dianae in Aventino monte, auxquelles
se référe encore, au début de I’époque impériale, le statut épigraphique de diverses
fondations religieuses®, Elles impliquent des priviléges dont on ne voit pas quelle
pourrait étre l’origine, si elles ne remontaient & la fondation du sanctuaire.

Nous avons fait allusion aux attaches du temple de Cérés avec la plébe de Rome,
mais le temple de Diane, lui aussi, passe pour un temple plébéien. Si I'on admet
qu’il a, le premier, bénéficié de I'asylie, comment ne pas voir que c’est toute 1’his-
toire de la plébe, et, en particulier, le probléme si discuté de ses origines, qui s’en
trouvent éclaircis? On se souvient que, peu d’années aprés l'institution de la
république, les plébéiens, en butte aux vexations des patriciens de souche latine
ou sabine, et privés de la protection que leur assurait le tyran étrusque, se reti-
rérent sur I’Aventin, selon une tradition, sur le «Mont Sacré», selon une autre
tradition5!, pour se constituer en assemblée indépendante et se donner des repré-
sentants chargés de les défendre, les tribuns. Ces deux traditions se raménent aisé-
ment & une seule si, par «Mont Sacré», nous entendons, de préférence a la colline
qui porte encore ce nom sur la Via Nomentana, I’Aventin lui-méme, frappé d’un
tabou religieux. Il est remarquable, en effet, que jusque sous I’empereur Claude,

48 Liv. I 45; Dion. Hal. IV 26, etc.

47 G. Wissowa, Religion und Kultus der Romer (Munich 1912) 249ss. On remarquera que
gArtémis d’Ephése avait été, elle aussi, une divinité indigéne, avant d’étre adoptée par les

Tecs. '

48 Strab. IV 179s.

4 Dion. Hal. IV 26.

50 CIL III 1933 (Salonae); XI 361 (Ariminum); XITI 4333 (Narbo). De méme, le statut
de I’Artémision sert de prototype pour les sanctuaires grecs d’Orient: SC de Aphrodisienss-
bus, dans OGIS 455.

81 Liv. II 32, ol I’Aventin a pour garant Calpurnius Pison. Cf. J. Bayet, dans Tite-Live
(Coll. G. Budé) III (Paris 1954) 126ss.




32 Denis van Berchem

I’Aventin, absorbé dés le IVe siécle dans ’enceinte de la ville, soit demeuré exclu
du pomerium®. Pour expliquer cette anomalie, les savants modernes ont avancé
toute sorte de raisons, dont aucune n’emporte la conviction®. Les anciens aussi,
d’ailleurs, qui n’étaient pas plus au clair que nous sur ce point, et qui y trouvaient
prétexte a des considérations aussi oiseuses qu’érudites. Bornons-nous & citer ici
Sénéque, qui reproduit, sans les prendre & son compte, les propos d’un quidam:
Aventinum montem extra pomervum esse, ut ille adfirmabat, propter alteram ex
duabus causis: aut quod plebs eo secessisset, aut quod Remo auspicante illo loco aves
non addiazissent®t. La seconde explication est négligeable, et la premiére n’est pas
beaucoup plus satisfaisante, dans ’énoncé de Sénéque, mais elle suggére une issue.
Car ce qu’il importe de savoir, ¢’est pourquoi la plébe avait choisi I’Aventin pour
lieu de retraite. Parce qu’elle s’y trouvait au bénéfice d’une exterritorialité, ot
nous pouvons désormais reconnaitre ’asylie du temple de Diane.

On s’est souvent demandé pourquoi les patriciens avaient composé avec la
sédition, au lieu de chercher & la réduire. On a voulu saisir le fondement juridique
du pouvoir des tribuns, en déterminant la nature des actes qui I’établirent; les
leges sacratae de Tite-Live, citées & ce propos, sont devenues un casse-téte pour les
historiens®s. On aura, croyons-nous, fait un large pas vers la solution de ces pro-
blémes, lorsqu’on se sera avisé que I’autonomie de la plébe et la puissance tribu-
nicienne procédent 'une et 1’autre d’un statut bien antérieur au conflit qui les
fit naitre: I’asylie conférée & d’autres fins par Servius Tullius au temple de Diane,
et dont les magistrats de la république, héritiers des rois, ne pouvaient encore, au
début du Ve siécle, suspendre ou ignorer les effets. Est-il nécessaire d’observer
que l'inviolabilité des tribuns et des édiles n’est qu'une réplique de celle qui, en
pays grec, couvrait les agents des sanctuaires en mission hors du territoire con-
sacré, comme ces théores qui allaient de ville en ville annoncer 'imminence des
fétes célébrées en 'honneur de leur dieu; et que, pour désigner la notion romaine
d’inviolabilité, les auteurs grecs usent des deux adjectifs iepoc xai dovdog, qui
résument & eux seuls le statut privilégié, dont nous avons essayé de decrlre I’origine
et 'application en droit public ?

Ephése, Naucratis, Rome, autant d’exemples d’asylie archaique. Nous nous
réservons d’y revenir plus longuement, dans le cadre d’une étude générale sur
asylie antique. Nous en avons dit suffisamment, toutefois, pour mettre en lumiére
leurs traits communs. Sur le Caystre comme sur le Nil ou sur le Tibre, on constate,
& la méme époque, I'extension & une communauté urbaine de la condition & la

82 Gell. XIII 14; cf. G. Lugli, Fontes ad Topographiam vet. urb. Romae pert. I (Rome
1952) 125ss.

53 A. Merlin, L’ Aventin dans Uantiquité (Paris 1906) 54 ss.

5¢ De brev. vit. 13, 8.

5 Voir en dernier lieu F. Altheim, op. cit. 221; C. Gioffredi, dans Studia et documenta
historiae et iuris XI (1945) 37; G. De Sanctis, dans Studi e Testi CXXV (= Miscellanea
G. Mercati V) (1946) 539; K. von Fritz, dans Studies pres. to D. M. Robinson II (Washing-
ton 1953) 893; J. Bayet, op. cit. 145ss.



Trois cas d’asylie archaique

fois religieuse et juridique reconnue normalement au seul sanctuaire. Dans
trois cas, le souverain qui I'autorise semble obéir & un souci d’ordre économiqy
il s’agit pour lui de favoriser I’essor d’une place de commerce. Mais alors qj
Ephése et & Naucratis, la communauté privilégiée s’identifie plus ou moins ay
la cité, & Rome, elle demeure en marge de celle-ci, comme 1’Aventin demeure |
méme exclu de la ville servienne des quatre régions. Mommsen a défini la plé
et ses institutions comme un état dans I’état’; pour commencer, ce fut plutét
état & c6té de l'autre. De tous les cas d’asylie que nous ayons rencontrés, ¢’
bien celui dont les effets furent & la fois les plus imprévisibles et les plus durabl

56 Staatsrecht 11 3e éd. 280: Gemeinde in der Gemeinde.

8 Museum Helveticum




	Trois cas d'asylie archaïque

