Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)
Heft: 4
Rubrik: Beitrage aus der Thesaurusarbeit XII

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beitriige aus der Thesaurusarbeit XII*

innocens (zur pelagianischen Definition)

Vor Hans Wieland

(. de Plinval® belegt die Vorliebe des Pelagius fiir Definitionen, die ihn mit seinen
Zeitgenossen verbinde, unter anderm auch mit der Definition des innocens im
Brief an Celantia, cap. 72; ich gebe gleich auch den fiir das Folgende notwendigen
Text: mazimam ... partem aequitatis vmplevit que nulls nocust. ... (Christiana anima,)
neque manu tantum aut lingua, sed corde quoque custodiat innocentiam mec modo
opere, sed voto etiam nocere formadet. ... mults nostrorum llum absolute et integre
definvunt innocentem, qui ne in eo quidem nulli noceat, quod prodesse deststat. Die
negative Bestimmung von innocens® erfihrt hier die Ergéinzung, die durch die
starke Annéherung an positive Bezeichnungen wie sustus, aequus u. 4. bedingt ist.
Die vnnocentia wird zum Hauptbestandteil der aequitas (= wustitia). Nicht zu
schaden, geniigt fiir sich allein nicht mehr. Man kann auch schaden, indem man
aufhort zu niitzen?. Die christliche Gegeniiberstellung von opus und votum findet
ihre Parallele in dem Reichenauer Fragment einer ebenfalls pelagianischen Epistel5.
Dort steht Z. 206 £f.: integra innocentia non est in illo, qui licet factum malitiae non
habeat, habet tamen votum. non est innocens, quia vel sibt nocet; vmmo certus nocens
est, quia mec sibt parcit; et qui sibi non parcit, cui st possit alteri pepercisset?® Der
Ausdruck voto nocere (= die Absicht haben zu schaden) im Brief an Celantia ist
leicht unlogisch, er versteht sich lediglich im Gegensatz zu opere”. Das Reichenauer
Fragment gibt eine Begriindung fiir die Schédlichkeit des wotum malitiae: opus
(factum) wird auf die innocentia gegeniiber anderen, votum auf die Haltung des
tnnocens gegeniiber sich selbst bezogen. Dadurch wird der logische Mangel, der

* Vgl. zuletzt Mus. Helv. 16 (1959) 159ff.

1 Fssai sur le style et la langue de Pélage 17.

2 Hier. Epist. 148 = Paul. Nol. Epist. app. 2.

3 z. B. Cic. T'usc. 5, 41 innocens is dicitur non qui leviter nocet, sed qui nihil nocet.

4 Wie weit das iiber die bloBe tnnocentia hinausgeht, zeigt beispielsweise Cic. Off. 3, 64
vir bonus est 18, qui prodest quibus potest, nocet nemini. Vgl. auch Ambrosiast. In Rom. 5,
6/7 p. 90D justum exercitio significans, bonum vero natura, qui simplicitate innocens dicatur.
Aug. De mend. 19, 40 p. 461, 6 innocentia est, qua nulli nocemus; benivolentia, qua etiam
prosumus, cut possumus. Op. imperf. In Maith. 28 p. 779C zum Unterschied zwischen
tustus und innocens. Theod. Mops. In psalm. 25, 1 p. 128, 8 hoc vocat innocentiam suam,
nihil quod alicus incommodet atque obsit operari.

5 RevBén. 46 (1934) 5ff., jetzt auch Migne Suppl. 1, 1699ff.; vom Editor Morin als
Fastidius’ Schrift De vita christiana angesehen, doch s. de Plinval, Pélage 30.

¢ Diese Stelle wire im Thes. 1. L. VII 1, 1700, 83 nachzutragen.

? Man konnte nocere allerdings im Gegensatz zu innocens (= iustus) als nocentem (= reum)
esse auffassen; das wiirde aber die folgende Gegeniiberstellung von prodesse schwéchen.




226 Beitrige aus der Thesaurusarbeit

im Brief an Celantia vorliegt, aufgehoben. Zugleich wird der Begriffsbereich der
tnnocentia weiter an den der wustitia angenéihert.

DaB diese Gedankengéinge nicht ausschlieBlich pelagianisches Gut sind, beweist
ein Blick in Augustins Psalmenkommentar. Augustinus argumentiert ganz dhnlich
wie das Reichenauer Fragment (In psalm. 93, 1): qus ... timore snnocens fit, non
est innocens, quamvis non noceat, cut vult nocere. non enim nocet alters per factum
malum, sed sibi plurimum per cupiditatem malam. Die Erklirung zu Psalm 93 ist,
wie man annimmt, im Jahr 414 verfaf3t®. Aber es gibt noch eine friihere Stelle bei
Augustinus, an der wir die Gedanken des Briefes an Celantia und des Reichenauer
Fragments beisammen finden. Sie steht im Traktat iiber Psalm 100, der ins Jahr
395 datiert wird (In psalm. 100, 4)°: ¢nnocens esto et perfecists vustitiam. duobus
enim modis nocet homo ...: aut faciendo miserum aut deserendo miserum (vgl. an
Celantia). ... quis est innocens? qui cum alit non nocet, nec sibr nocet. qui envm siby
nocet, nom est tNNOCENS. ... St se 1PSUm corrumpit, ... quid exspectas, ut in alios faciat
masericordiam et parcat miseris? (vgl. Reichenauer Fragment)!®, Augustinus setzt
auf Grund der beiden Gesichtspunkte, die den Begriff der innocentia in positiver
Richtung ergéinzen — 1. auch sich selbst nicht schaden, 2. auch niitzen — innocentia
und wustitia gleich.

Der Brief an Celantia verwendet den ersten dieser Gesichtspunkte nicht, stellt
also das der gedanklichen Entwicklung nach friihere Stadium dar. Doch darf man
daraus kaum Schliisse fiir die Prioritéit ziehen. Denn es handelt sich bei beiden
Punkten um alte Gedanken, die auch die griechische Philosophie kennt. Der erste,
die Schidlichkeit der bésen Absicht fiir den Bosen selbst, ist eine Weiterentwick-
lung des sokratischen Gedankens, daB, wer Unrecht tut, sich selbst schade. Er
erscheint mit dem zweiten Punkt vereint bei Sen. Dial. 8, 3, 5: qut se deteriorem
facit, non sibi tantummodo nocet, sed etiam omnibus eis, quibus melior factus prodesse
potutsset. Die Stoa kennt ihn auch in der Beschreibung des Weisen, z. B. Chrysipp
bei Diog. Laert. VII 123 (= SVF III 588) GfAafeis Te elvar (tods cogots): od(Te)
yap dAdove BAdmrewy ofire adrods. Angesichts der zahllosen Moglichkeiten kann
man die Wege, auf denen diese Gedanken zu Pelagius und Augustinus gelangten,
nicht mehr aufspiiren. Jedenfalls waren sie dem Christentum schon frith vertraut®.

8 Die Datierungen sind entnommen aus Corp. Christ. 38 S. XV{f. (nach Zarb, Chronologia
Enarrationum 8. Aug. in Psalm., Malta 1948).

9 Zu Vers 100, 2, den auch der Brief an Celantia im Kontext anfiihrt (in der Form des
Gallicanum: in snnocentia mea perambulabam; Aug. hat deambulabam).

10 Ahnlich In psalm. 139, 4 innocens est, qui non nocet, non autem qui sibi nocet. tibi autem
gquomodo potest non nocere, qui sibi nocet? Auffallig ist die Ubereinstimmung in der Frage-
form der SchluBfolgerung. Vgl. auflerdem noch Aug. Serm. 278, 8 quomodo est innocens,
qut non parcit sibi? und Epist. 155, 3 p. 433, 5 cus tam parcat, ..., qui 8ibi ipse non parcit?
(Letzteres bezieht sich auf den Freitod des Weisen).

11 s verdient jedoch angemerkt zu werden, daB es sich um Probleme der «natiirlichen»
Ethik handelt, die besonders im Abendland erst dann in der patristischen Literatur eine
gewisse Bedeutung erlangten, als es notwendig wurde, die christliche Auffassung auch als
natiirlich begriindet zu erweisen. Aber auch bei Augustinus ist noch spiirbar, dafl sie an
zweiter Stelle rangieren. Zum Beispiel gibt er Quaest. hept. 5, 55 p. 415, 3 zu Deut. 32, 5
peccaverunt non er die Erklarung qui peccat, non deo peccat, id est non deo nocet, sed siby
in einer den Gedanken beinahe storenden Parenthese und _fiigt am SchluB des Abschnitts




Beitrage aus der Thesaurusarbeit 227

DaB die Ehebrecher sich selbst schaden, sagt Klemens von Alexandrien!2; derselbe
sieht anderwirts die Gerechtigkeit nicht allein in der Enthaltung vom Bosen be-
griindet, sondern fordert dariiber hinaus die gute Tat und die Einsicht®. Das
Auftreten dieser Gedanken bei Klemens macht es weiter wahrscheinlich, daf sie
iiber die Stoa ins Christentum gedrungen sind'4. Zum zweiten Punkt ist auBerdem
noch die sogenannte goldene Regel'® in Betracht zu ziehen, die in der negativen
Form bei Tob. 4, 15 (6 utoeis, undevi momjoyg), in der positiven bei Matth. 7, 12
(7edvra oty Soa éay Félyre Iva mowdow duiv ol dviewnor, oltwe xai duceis moteite
avroig) erscheint. Der vierte Abschnitt des pelagianischen Traktats «Humanae
referunt litterae» (Tract. Pelag. 2, 4 p. 18, 231f.) handelt iiber die Notwendigkeit,
die negative und die positive Vorschrift zu verbinden. Die Ergéinzung einer nega-
tiven Vorschrift durch die positive ist eine naheliegende und oft geiibte Form1,
beispielsweise in dem von Tract. Pelag 2, 3 p. 18, 20 zitierten Psalmvers 33, 15
Exndivov amo xaxo® xal moinaoy ayaddv'?’. Auf die innocentia bezogen, findet sich
diese Form auch noch bei Theod. Mops. In psalm. 40, 13a p. 2569, 10 Aoc est ...
quod tnmocentiam (gr. dxaxiav) vocat, nullum in nullo laedere et puras omnibus
amicitias exhibere.

In diesem Zusammenhang stieB ich noch auf einen anderen Fall, wo stoisches
Gedankengut im Pelagianismus auftaucht. Gleichzeitig bietet er ein schones Bei-
spiel fiir die jeweils charakteristische Art und Weise, in der sich Pelagius und
Augustinus von der stoischen Doktrin unterscheiden. Das Wiener Fragment!®
enthélt ein Zitat, das bis jetzt noch der Identifizierung harrt (Dold Z. 1514f.):
eleganter quidam ‘beatus’ inquat, ‘qus eo perduzerit animum suum, ut non solum nolit
peccare, sed etiam non possit’. Es handelt sich um die Rolle der Gewéhnung im

die gleiche Deutung noch einmal ganz unorganisch als eine weitere, ihn hier nicht beschéf-
tigende Erklirungsmoglichkeit an.

12 Paedag. 2, 10, 90, 4; vielleicht beeinflullt durch I Cor. 8, 18 eic 70 idiov odua duagrdver,
aber nicht mit derselben Betonung der Schidigung des Leibes. Vgl. auch timore innocens
bei Aug. mit @dfe ... dyadds Strom. 4, 22, 143, 5.

13 Strom. 6, 12, 103, 2 o ydg J dmeyduevos udvov Tijc xaxfjc modfewe Oixaiog, éav um
ngoaekegydonrar xal To €J motely xal TO YwdoREw USW.

14 Vgl, auBerdem Ambr. In psalm. 35, 6 (zu V. 2 dizit intustus ut delinquat sibi) intustus
tgitur et alits inutilis et 8ibi noxius. Der Text des Psalterium Mediolanense leistet der Inter-
pretation des Ambrosius Vorschub. Die meisten Psalterien haben in semetipso nach dem
Griech. (év éavt®, wie es scheint, ohne Variante éavr®). Man koénnte mit Cassiodor z. St.
an ‘apud se’ denken, das leicht auch durch ‘sibi’ ausgedriickt werden konnte (Aug. und
Theod. Mops. erkliren als ‘occulte’, wohl nach Gen. 18, 12). Es ist wohl nicht ganz abwegig,
fiir die Interpretation des Ambrosius eine stoische Parallele anzufiihren: Marc. Aurel. 9, 4
6 duagrdvaw éavtd auaptdvel. Derselbe kennt auch den umgekehrten Gedanken (7, 74):
u1) ody xduve dpeloduevos év ¢ dpeleig. Zu der Forderung in der Definition der innocentia,
man diirfe nicht unterlassen zu niitzen, vgl. noch 9, 5 ddixel moAAdxic ¢ u7n moi@y T, od
udvoy 6 moLdy Ti.

15 Nachweise iiber das Vorkommen in RGG? III 1688 und bei Klostermann im Komm.
zu Matth. 7, 12 (Hdb. 2. NT 4, 19272, 68).

18 Die negative als Erginzung der positiven z. B. Cic. Off. 3, 64 (oben Anm. 4).

17 Vgl. die Erklarungen z. St. bei Theod. Mops. und Aug.; ferner Theod. Mops. In psalm.
14, 2 p. 88, 5 qui et ab omni malo se abstinet et bona facere non omittit. Aulerdem s. oben
Anm. 13.

18 Morin, RevBén. 34 (1922) 266ff. und Dold, RevBén. 51 (1939) 1281f.; jetzt auch Migne
Suppl. 1, 1561 ff.




228 Beitrige aus der Thesaurusarbeit

pelagianischen Denken. Da die Siinde auf der Gewohnheit beruht, mull man con-
suetudinem consuetudine exstinguere!®, Dall dabei ein Zustand erreicht wird, in
dem man nicht mehr siindigen kann, ist nicht eigentlich pelagianisch. Es wiirde
der These possumus peccare et non peccare®® widersprechen. Die possibilitas non
peccands hat die possibilitas peccands zur Voraussetzung?'. Das obige Zitat diirfte
also dem Themenkreis entstammen, in dem es eine — zu erwerbende — dvagagrnola
gibt: Chrysipp bei Diog. Laert. VII 122 (= SVF III 556) avauaptijrovs (elvac
7005 dopots) T® ameptrdrovs elvar duagrijpate. Vielleicht darf man sogar die im
pelagianischen Zusammenhang nicht bedeutsame Einleitung durch ‘beatus’ als
Relikt der stoischen Herkunft betrachten; Philo verbindet die Gliickseligkeit und
die Siindlosigkeit (In gen. 4, 92 = SVF I1I 583): vita sapientis ... plena est felicitate,
nulla relicta parte vacua, in quam vrreperet peccatum?®. Und wieder bei Seneca findet
sich die Stelle, die dem Wortlaut im pelagianischen Text am néchsten kommt, ja,
hier sogar als Vorbild angesprochen werden darf (Epist. 94, 50): sapientia, quae
tam eo perduxerit anvmum, ut moveri nequeat nist in rectum?®3. Schlieflich darf man
auch bei Augustinus einen Anklang an diese Formulierung annehmen, wenn er
am Ende der Civitas Dei die Gliickseligkeit im ewigen Leben beschreibt (22, 30
p. 632, 29 D.): ut ad eam perducatur libertatem, vn qua peccare non possit®*. Augusti-
nus wihlt das Passiv: der Mensch wird von der Gnade gefiihrt. Und er verlegt die
vita beata ins Jenseits®®, wodurch er das stoische Ideal der arauapTnaeia reiner er-
halten kann als Pelagius.

Zu entscheiden, ob es tatsdchlich Pelagius selbst oder nicht doch eher einer
seiner Schiiler war, der im Wiener Fragment die Diskrepanz zwischen dem Inhalt
des Zitats und der Lehre von der possibilitas non peccands fiir tragbar hielt oder
sogar iiberhaupt nicht empfand, méchte ich Berufeneren iiberlassen.

monachium (Cod. Iust. 1, 2,13)
Von Adolf Lumpe

Das lateinisch-deutsche Handworterbuch von Georges enthélt ein Stichwort
monachium, -7, welches von griech. uovayeiov abgeleitet und mit «Kloster» iiber-

19 Pelag. Ad Demetr. 17 p. 31D.

20 Bei Aug. Nat. et grat. 49, 57.

21 Allerdings gibt es im Pauluskommentar (Rom. 7, 20) die consuetudo peccandi als
necessitas. Aber nirgends ist die consuetudo non peccandi ebenfalls als necessitas betrachtet.

22 Qrigenes scheint diese Verbindung zu kennen: Rufin. Hom. Orig. in num. 27, 12 p. 273,
19 beata ... est anima quae nullis iam vitiis carnis urgetur. Hier. Hom. Orig. in Kzech. 1, 12
p- 336, 5 initium felicitatis est carere a peccato.

23 Vgl. Clem. 1, 6, 4 si quis tam bene purgavit animum, ut nihil obturbare eum amplius possit
aut fallere. Epist. 25, 6 dum te efficis eum, cum quo peccare non audeas.

2 Vgl. C. Pelag. 4, 7, 17 donec perducatur ad gloriam, ubi ei perfectius nulla insit macula
et ruga.

%8 s{7g1. C. Pelag. 4, 11, 33 perfectam ... tustitiam, quae non possit habere peccatum, in alia
vita futuram eis, qui tuste hic vizerint, praemium. Retract. 1, 2 (mit Bezug auf Beat. vit. 35)
displicet ... quod tempore vitae hutus in solo animo sapientis dixi habitare beatam vitam.




Beitrage aus der Thesaurusarbeit 229

setzt wird; dasselbe finden wir bei Forcellini, Stephanus und in vielen anderen
lat. Lexika. Aber an der angefiihrten Belegstelle Cod. Iust. 1, 2, 13 (= Novell.
Marc. 5, 2) lesen wir: sive vidua sive diaconissa ... testamento vel codicillo suo ...
ecclesiae vel martyrio vel clerico vel monacho vel pauperibus aliquid ... crediderit
relinquendum. Die kritischen Apparate vermerken an beiden Fundstellen zu
monacho keinerlel Varianten; was clerico betrifft, enthilt Cod. Iust. eine Neben-
iiberlieferung clero (Hss. R und M). In der Ubersetzung von B. Schilling (Leipzig
1832) heiflt es an der fraglichen Stelle: «... der Kirche oder der Kapelle eines
Heiligen oder der Geistlichkeit oder einem Kloster oder den Armen ...»; die Wie-
dergabe «der Geistlichkeit» setzt voraus, daB in der vom Ubersetzer beniitzten
Ausgabe clero stand; ebenso kann die Ubersetzung «einem Kloster» nur auf ein
monachio der Vorlage zuriickgehen.

Wie ist dieses monachio in die dlteren Ausgaben hineingekommen ? Entweder
haben wir es mit einer einfachen Korruptel oder mit einer Konjektur zu tun. Im
ersteren Falle lag es nahe, dafl man es in Analogie zu dem Kollektivum clerus als
«Kloster» (d. h. Gesamtheit der Monche eines Klosters) auffalte; da man die
Korruptel nicht durchschaute, war eben durch die Verbindung mit der (wahr-
scheinlich falschen) Variante clero bedingt, denn neben clerico wire monachio leicht
als Entstellung von monacho zu erkennen gewesen. Betrachtet man monachio
jedoch als eine Konjektur, so hitte man sich die Sache wohl so zu denken, dafl
der Urheber dieses Emendationsversuches in seiner Vorlage die Verbindung clero
vel monacho gefunden und zu clero ein entsprechendes Kollektivum gesucht hétte.
Dies wiirde voraussetzen, dafl ihm ein Wort monachium = «Kloster» bereits an-
derswoher bekannt war. Mit der anderweitigen Bezeugung des Wortes ist es jedoch
sowohl fiir die éltere Latinitét als auch fiir das Mittellatein schlecht bestellt.
Du Cange fiihrt unter diesem Stichwort neben unserer Stelle aus dem Cod. Tust.
lediglich einen auf Konjektur beruhenden Beleg Concil. Rotomag. ann. 1231
apud Marten. t. 4 Anecdot. col. 182 an: cum contingat interdum quasdam ex-
communicationes generales ab abbatibus in suo monacho (leg. monachio) promulgar.
Im Material des Mittellat. Worterb. in Miinchen befindet sich nach freundlicher
Auskunft des Instituts kein Beleg fiir monachium. Ich halte es daher fiir wahr-
scheinlicher, daB wir es an unserer Stelle mit einer einfachen Korruptel zu tun
haben.

Wie aber steht es mit dem griechischen uovayeiov, auf das das angebliche lateini-
sche Wort monachium zuriickgehen soll? Der Thesaurus Graecae linguae von
Stephanus enthilt in eckiger Klammer ein Stichwort wovayeiov i.q. povactijptor,
fiir das jedoch als einziger Beleg unsere Stelle aus dem Cod. Iust. angegeben wird;
die neueren Worterbiicher fithren es iiberhaupt nicht auf. Das angebliche griechi-
sche Wort upovayeciov ist also lediglich aus dem vermeintlichen lateinischen
monachium erschlossen worden.

Zusammenfassend konnen wir feststellen, da ein Wort monachium, -22 im
antiken Latein nicht belegt ist.

16 Museum Helveticum




230 Beitrage aus der Thesaurusarbeit

Textkritisches

1. Cic.Inv. 1,30
Von Adolf Primmer

nthil prodest marratio tum, cum ab adversario re exposita nostra nmihil interest
iterum aut alio modo narrare; aut ab ws, qui audiunt, 1ta tenetur negotium, ut
nostra nihil intersit eos alio pacto docere.

Die im Druck hervorgehobene Wendung ist so von Strobel beibehalten, bei an-
deren Herausgebern hat sie jedoch Anstof erregt: Weidner las #te[ru]m, Friedrich
wollte eodem vor aut ergéinzen. Beide Vorschlige suchen den vor aut alio modo
mit Recht vermifiten Begriff «ebenso, auf dieselbe Weise» einzufiigen, welchen
tterum schwerlich mittragen kann. Denn was sich zum zweiten Mal ereignet, wird
wohl in der Mehrzahl der Fille, mufl aber nicht auf gleiche Weise geschehen.
Dieser Uberlegung entspricht der Befund im Material des Thesaurus genau: nicht
allzu oft, doch schon von Plautus an (z. B. Rud. 579) betont zum mindesten eine
adverbiale Bestimmung, daf sich dem «ersten Mal» gegeniiber etwas gedndert
hat, so auch bei Cicero, z. B. Verr. II 3, 177 sterum gessit hereditariam quaesturam?®,
Brut. 86 paucis interpositis diebus iterum Laelium multo diligentius meliusque
diaisse. Spéter hat sich iibrigens, gerade von diesem Gebrauch ausgehend, fiir
wterum anndhernd die Bedeutung «ebenso» herausgebildet?”; begreiflich, da die
Gleichheit um so mehr in Worten betont werden mufBte, je weniger die Identitit
der Sachen vorhanden war.

Bliebe an unsrer Stelle also die Wahl zwischen den vorgeschlagenen Anderungen ;
aber ist aut alio modo richtig iiberliefert ? Ich glaube, dal die Antithese ‘gleich —
anders’ aus mehreren Griinden fehl am Platz ist und mochte daher aut tilgen28,
Zunéchst diirfte von vornherein klar sein, daB eine zweite unverinderte Wieder-
gabe desselben Tatbestandes iiberfliissig ist; warum lehnt sie dann Cicero nur
bedingungsweise ab (tum, cum)? Angenommen, er tut das doch, dann hilt er sie
fiir eine von zwei gleich erwigenswerten Méglichkeiten, die er wohl eher durch
vel oder -ve geschieden héitte (damit wire zugleich die Nachbarschaft des folgenden
aut vermieden, die den Satz nicht gerade iibersichtlicher und ausgewogener macht).
Oder nihil interest miite zuerst «es macht keinen Unterschied» heilen, dann «es

26 Wir haben entweder hereditariam pradikativ zu verstehen — was sich wegen der haufigen
Verbindung von Amtstitel und Zahladverb, die man nicht antasten sollte, eher empfiehlt —
oder wir miiBiten iéterum durch «beim zweiten Mal» (so bei Liv. 10, 28, 2) wiedergeben (beim
ersten Mal war es ja keine quaestura hereditaria; vgl. Verr. IT 1, 90). Zum ironischen Unter-
ton von ceine Erbschaft machen» vgl. Thes. 1. L. VI 2640, 52ff.

27 Vgl. etwa Gloss.L Abba IT 4 ilem: iterum. Siehe auch Norberg, Eranos 41 (1943) 36f.

28 Sprachlich ist die dadurch entstehende Verbindung iterum alio modo zu vergleichen
mit Stellen wie Prop. 2, 16, 10 alias iterum naviget Illyrias, Bened. Reg. 11 post quibus
lectionibus sequantur ... psalmi ...; post quibus sterum legantur aliae quattuor lectiones.




Beitrige aus der Thesaurusarbeit 231

ist fiir uns ohne Belang», was nicht sehr wahrscheinlich ist (zudem steht beide
Male nostra dabei).

Als voll berechtigt erweisen sich unsere Zweifel am iiberlieferten Text schlief3lich
durch sachliche Parallelen. In § 28 lesen wir, wie die narratio kurz gehalten werden
kann : st non modo 1d, quod obest, verum etiam id, quod nec obest nec advuvat, praeteri-
bitur; et sv semel unum quicque dicetur. Vermeidung des Belanglosen und der
Wiederholung sind also zwei verschiedene Dinge. An unserer Stelle, die ja gerade
quod nec obest nec adiuvat naher ausfithrt, darf darum #terum nicht mit der iteratio
in Zusammenhang gebracht werden, welche in der rhetorischen Terminologie die
Figur der beabsichtigten oder ungewollt fehlerhaften Wort- und Begriffs-, auch
Gedankenwiederholung meint?®. Eher kann schon mit einer zweiten narratio der
Ausdruck devregodoyla zu tun haben, den wir bei spidteren griechischen Rhetori-
kern finden?®0, Sie bezeichnen damit eine Rede, die das gleiche Thema behandelt
wie die eines Vorredners, des spoxarnyopdy oder mpoaywvilduevos (oder auch —
was aber nicht hierher gehort — die dvaxepalalwois bzw. recapitulatio im Schluf-
teil einer Rede). Als eine ihrer Arten fithrt Hermogenes Meth. 24 diese an: 7a
adta 0 dedregos Ay odx adibet uév, mpoatidna 86 i 7 dpatpel donep xaropd@dyst
0 cignuéva. Es geht also — wie bei Cicero — nicht um Wiederholung, sondern um
Richtigstellung und Ergénzung des von anderen Gesagten; das heifit: der Begrift
«auf dieselbe Weise» hat hier keinen Platz32. Wir finden ihn auch in keiner anderen
vergleichbaren Formulierung der Vorschriften iiber die narratio: Cic. De orat.
2, 330 neque envm s1 nota res est nec dubium, quid gestum sit, narrare oportet, nec
st adversarius narravit, nist st refellemus und Quint. Inst. 4, 2, 5 (narrare ist nicht
notwendig) cum ... aut ante iudici nota sunt omnia aut priore loco recte exposita
(beide Stellen im Vergleich zu Inv. 1, 30 nur mit vertauschten Gliedern). Und
Marius Victorinus, dessen Kommentar zu Ciceros De inventione ja nicht viel mehr
als eine Paraphrase ist, scheint den fraglichen Passus auch ohne aut gelesen zu
haben (Rhet. 1, 21 p. 208, 22): nihil autem prodest narratio, cum tta ab adversariis
causa wudictbus exposita est, ut a nobis aliter narrandum non sit.

Sehr zu erwdgen wire dann noch, ob nicht aut nur an falscher Stelle tradiert
und hinter cum zu transponieren ist3 (natiirlich ohne Interpunktion nach narrare);
der Text liest sich so viel fliissiger.

2% Belegstellen im Index von Halms Rhetores minores; ferner etwa Quint. Inst. 4, 2, 43
(auch hier vom Belanglosen unterschieden), Serv. den. 1, 507. 545; 2, 756 u. 6.

30 Vgl. z. B. Walz, Rhet. gr. V 390 gavegdv dvraw Td@v moayudrwy megirtov 10 dupyeiodar
(= narrare), 6nep paciy év devregodoyiars edploreodar. Siehe auch Volkmann, Die Rhetorik
der Griechen und Romer (18852%), 149 (auch 144. 146).

31 Boneg deswegen, weil die Deuterologie bei Hermog. immer die Vertretung ein und des-
selben (anders bei Cic. die des gegenteiligen) Standpunktes durch den zweiten Redner ist.
Wir diirfen aber unbesorgt den Terminus auf unsere Stelle beziehen: Cicero spricht eben
nur vom genus iudiciale. Allgemeiner formuliert Quint. Inst. 4, 2, 5 priore loco (nicht ab
adversario) exposila.

82 Ubrigens auch aus dem Grund nicht, weil devregoloyla fiir iterum den strikten Sinn des
Zahladverbs fordert und nicht etwa zusatzlich den der Gleichheit.

8 cum aut, allerdings unter Beibehaltung des aut nach iterum, schreiben schon einige
integri.




232 Beitrige aus der Thesaurusarbeit

2. Cic. Fam. 9, 15, 3
Von Adolf Lumpe

An der genannten Stelle des Briefes Ciceros an Paetus lesen wir nach der Uber-
lieferung: quod autem altera epistula purgas te nmon dissuasorem mahi emptionss
Neapolitanae fuisse sed auctorem moderationis urbanae, neque ego aliter accepr.
Madvig (ad Cic. De fin. 8. 806f.) nahm an dem fast nur der nachklassischen Zeit
angehorenden adverbialen Gebrauch von neque im Sinne von «auch nicht» An-
stol und las moderationis, urbane ; auf diese Weise 148t er dem neque einen ellipti-
schen Hauptsatz (urbane = «das hast du fein gesagt») vorangehen. Die neueren
Ausgaben folgen Madvig. Madvigs Konjektur hat jedoch den groBen Nachteil,
daf sie die parallele Gliederung von dissuasorem ... emptionis Neapolitanae und
auctorem moderationis urbanae zerstort. Es erhebt sich die Frage, ob sich der
iiberlieferte Text nicht halten 1aBt, wenn wir ihn im Sinne eines antithetischen
Parallelismus interpretieren. Der auctor («Anrater») steht im Gegensatz zum
dissuasor («Abrater») und urbanus = Romanus zu Neapolitanus. Unter der mode-
ratio urbana wire dann ein lingeres Verbleiben in der Hauptstadt zu verstehen,
wie sich aus dem Kontext ergibt. Aber konnte Paetus dieses so bezeichnen, oder
miissen wir dann nicht mit Lambinus und Gulielmus moderationis durch ein geeig-
neteres Wort (Lambinus: commorationis, Gulielmus: demorationts) ersetzen ? Hier
kann uns § 5 weiterhelfen. Dort wird auf Caesars Luxusgesetz angespielt und zu-
gleich angedeutet, daBl sich Paetus in Neapel nichtsdestoweniger seinen Tafel-
freuden hingab. Anscheinend wurde die Einhaltung des Luxusgesetzes in Rom
strenger iiberwacht als auBerhalb der Hauptstadt. So konnte Paetus seinen Rat,
Cicero solle mehr in Rom bleiben, sehr wohl in die Worte kleiden, er solle sich
mehr der chauptstidtischen MéBigung» hingeben. Die Konjekturen von Lambinus
und Gulielmus sind somit iiberfliissig. Was jedoch Madvigs syntaktischen Ansto
betrifft, so ist adverbiales neque bei den Klassikern zwar ungewohnlich, aber doch
nicht ganz ausgeschlossen®%. Ich neige also zu der Ansicht, daB der iiberlieferte
Text auctorem moderationis urbanae beizubehalten ist und fasse die ganze Stelle
auf wie folgt: «<Was aber das betrifft, daB du dich in deinem zweiten Briefe ent-
schuldigst, du habest mir nicht grundsétzlich abraten wollen, mich in Neapel an-
zukaufen, sondern mir nur zuraten wollen, mich mehr der hauptstidtischen M&8i-
gung hinzugeben, so habe ich das auch nicht anders aufgefaft.»

3. Ov. Trist. 2, 541-542
Von P. R. Ruhstaller

In einem Versuch Ovids, Augustus davon zu iiberzeugen, daB} sein Verban-
nungsspruch nicht gerechtfertigt gewesen sei, stehen die Verse:

34 Vgl. Kiihner-Stegmann II® 44, Schmalz-Hofmann 641.




Beitrage aus der Thesaurusarbeit 233

carminaque edideram, cum te delicta notantem
praeterii totiens tnrequietus eques.

Fiir inrequietus hat Bentley ¢nrevocatus lesen wollen. Einen Ritter, den Augustus
zu riigen fand, hétte er, nachdem jener schon an ihm voriibergeritten war, wieder
zuriickgerufen®. Also wiirde ¢nrevocatus soviel bedeuten wie «unbeanstandet»,
und diesen Sinn hat man immer wieder hinter dem Worte gesucht. Dal} indessen
weder Bentleys Konjektur noch sonst irgendeine der fiir tnrequietus vorkommen-
den Varianten der schlechteren Hss. oder der vorgeschlagenen Emendationen das
Richtige trifft, hat Hiltbrunner3® gezeigt. Der Anstol, den Bentley genommen
hatte, bleibt dennoch in vollem Umfange bestehen, denn inrequietus vermag den
geforderten Sinn «unbeanstandet» nicht auszudriicken.

Aber man darf sich fragen, ob eine solche Forderung iiberhaupt berechtigt ist.
Wie wiire der Satz zu verstehen, wenn ¢nrequietus zunichst einmal iibersehen
wird ? Die Sperrstellung praeteris — eques, die den Wortern ein besonderes Gewicht
verleiht, heift «als ein Ritter», nicht als ein des Ranges entkleideter, sondern als
einer, der Ritter geblieben ist, «bin ich voriibergeritten». Wenn der zu Priifende
vor dem Richter, der die censura morum ausiibt, vorbeigeritten ist, so bedeutet
das an sich allein schon, daB er die Musterung mit Erfolg bestanden hat. Die
Prignanz des Gebrauches von praeterire entspricht ungefihr der Weise, wie im
Deutschen die Schiiler beim Examen «durchkommeny; niemand empfindet das
Bediirfnis, bei diesem allen Beteiligten bekannten Vorgang eigens auszudriicken,
daB gemeint sei «unbeanstandet», d.h. mit Erfolg «durchkommen». Damit ist
aber tnrequietus von einer Funktion, die man ihm aufgebiirdet hatte, entlastet.

Nun legt der Zusammenhang fiir inrequietus eine andere Bedeutung nahe. In
den vorangehenden Versen betont Ovid mehrfach die lange Zeit, die zwischen
dem Bekanntwerden seiner erotischen Gedichte und dem Tag, da sie zum Anla8
seiner Verbannung genommen wurden, verstrichen ist. Er sagt, da er im An-
schluB} an eine anerkannte literarische Tradition das Thema schon lange vorher
behandelt habe (V. 539): nos quogue iam pridem scripto peccavimus isto. Der fol-
gende Vers nimmt das Motiv nochmals auf mit non nova culpa, wobei nova ganz
eigenartig zwischen den beiden Bedeutungen «frisch» und «neuartig» schwankt.
Die Zeitenfolge in unserem Distichon, edideram im Hauptsatz, praeterit im Neben-
satz, weist erneut auf die Zeitspanne hin. Warum legt Ovid auf die Zeit ein solches
Gewicht ¢ Um zu zeigen, daB Augustus schon lange und oft — ndmlich bei jeder der
periodisch wiederkehrenden Musterungen der Ritterschaft — Gelegenheit gehabt
hitte, seine MiBbilligung kundzugeben, wenn er dazu einen wahren Grund gehabt
hitte. Seine Werke, die jetzt plotzlich als Verbannungsgrund herhalten miissen,
konnen diesen Grund also in Wirklichkeit nicht geliefert haben. Dal Augustus
hiéufig Gelegenheit zur Riige gehabt hitte, driickt zundchst das totiens aus, das

35 DaB dies die formelle Verfahrensweise gewesen wiire, daB also der priifende Beamte die
nota nicht bereits dann ausgesprochen hétte, wenn der zu Degradierende vor ihm erschien,
sondern ihn zuerst hatte voriiberziehen lassen, ist unbezeugt.

36 Philologus 104 (1960).




234 Beitriige aus der Thesaurusarbeit

sehr viel stiarker affektgeladen ist, als es ein bloBes saepe wire. Aber Ovid geht
noch dariiber hinaus. Er will auch von sich selbst sagen, daB er diese Gelegenheit
nicht gemieden habe. Im Glauben, ein gutes Gewissen zu haben (V. 543: mhi non
nocitura putave scripta), hat er jedesmal an der Musterung teilgenommen, so oft
sie fillig war. Dafiir verwendet Ovid das starke Wort snrequietus «unablissig», das
sonst nur fiir ununterbrochene oder rasch aufeinanderfolgende Titigkeiten ge-
braucht wird. Als Hyperbel gefalt, kann also snrequietus in seinem gewohnlichen
Sinne durchaus gehalten werden. Dabei ist das Stilmittel der Ubertreibung Ovid
durchaus geldufig und in unserem Zusammenhang sogar sehr verstéindlich. Nicht
nur «oft», nein «jedesmal» hat sich Ovid dem Sittengericht des Censors gestellt.
So gibt also erst inrequietus dem Gedanken sein volles Gewicht. Die Stelle wire
demnach so zu fassen: «Und ich hatte ja die Gedichte schon publiziert, als ich,
unabléssig seine Pflicht erfiillender Ritter, an dir ..., und zwar so oft, (un-
beanstandet) vorbeigeritten bin». Auf Grund dieser Uberlegungen scheint mir die
Uberlieferung haltbar zu sein.

4. Plin. Nat. 28, 130
Von Otto Hiltbrunner

Das Rezept fiir ein mit Milch herzustellendes Augenheilmittel drucken die

neueren Ausgaben in der Form:
tnunguntur etiam oculy in lactis heminas additis sesamae
drachmus 1111 tritis in luppitudine.

Die Herausgeber vor Sillig haben heminis geschrieben. Sie hatten richtig beob-
achtet, dal Plinius in seiner Sprache genau zu unterscheiden pflegt: addere in
aliquid, wenn es sich um ein Zusetzen handelt, durch das die Materie vermehrt
werden soll (Thes. 1. L. I 583, 441f.); addere in aliqua re, wenn keine Vermehrung
beabsichtigt ist, z. B. beim Zufiigen von Salz in einen Trank, beim Ansetzen einer
Droge in einer Fliissigkeit (Thes. 1. L. I 586, 66). Da hier zweifelsfrei der letztere
Fall vorliegt, war der Anstofl am acc. pl. heminas sehr wohlbegriindet. Wenn aber
heminis additts so nebeneinander stehen, obgleich additis nicht mit heminis, son-
dern mit drachmis I1II tritis zu verbinden ist, wird die Ubersicht iiber den Satz-
bau in unertriglicher Weise verwirrt, Die alten Herausgeber haben daher auch
die Wortfolge noch umgestellt: heminis sesamae additis drachmis usw.

Merkwiirdigerweise scheint sich niemand dariiber Gedanken gemacht zu haben,
wie das Rezept auszufithren wire. Es ist in dieser Form unsinnig, denn neben der
genauen Maflangabe «4 Drachmen Sesam, pulverisiert» ist natiirlich auch eine
Angabe dariiber notig, in wieviel heminae Milch das bezeichnete Quantum Sesam
anzusetzen sei. DaB ein distributiver Plural vorlige («bei jeder Ausfithrung des
Rezeptes je eine hemina»), wird kaum jemand fiir wahrscheinlich halten wollen.
Die Losung, welche beide postulierten Punkte, den abl. und die MaBangabe, dar-




Beitrige aus der Thesaurusarbeit 235

bietet, liegt auf der Hand und erfordert keine Anderung der Uberlieferung, son-
dern nur deren verniinftige Deutung : #n lactis hemina S. Das Abkiirzungszeichen S
= semsts hat sich in neckischer Weise versteckt, seine Verwendung in der Rezept-
literatur ist aber ganz gelsufig.

5. Fronto p. 218, 14ff. v. d. H. (= p. 230 N.)

Von Victor Reichmann

In De feriis Alsiensibus erzéhlt Fronto, wie Juppiter den Somnus beauftragt,
fiir die Nachtruhe der Menschen zu sorgen. Zu den Gaben, die Somnus zur Er-
filllung seiner Aufgabe bekommt, gehoren auch die Trédume. In diesem Zusam-
menhang benutzt Fronto mit teilweise wortlichen Ankldngen an Lucr. 4, 962ff.
den in der antiken Literatur viel behandelten Gedanken3’, daB Menschen im
Traume das gleiche wie im wachen Zustande zu tun oder zu erleben meinen:

ad hoc, quo wcundior hominibus Somnus esset, donat ev multa somnia amoena, ut,
quo studio quisque devinctus esset,ut histrionem vn somnis fautor spectaret, ut tibicinem
audiret, ut aurigae agitandt monstraret, milites somndtyo vincerent, imperatores
somnio triumpharent, peregrinantes sommio redirent. Lachmann zu Lucr. 4, 962
dndert den Text folgendermaBlen: ut ... {a)ut histrionem in somnirs fautor spectaret
{ayut tibicinem audiret, ut aurigae agitands monstra dare(n)t®, milites somnio vin-
cerent eqs.; durch Anderung des zweiten und dritten ut zu aut faBt er die beiden
ersten Beispiele enger zusammen, mit ut aurigae monstra darent wiirde eine zweite
Beispielgruppe beginnen, die ein Handeln im Traum beschreibt im Gegensatz
zum bloflen Wahrnehmen. Aber man wird sich nicht entschlieflen, so starke Text-
dnderungen hinzunehmen; denn die Leidenschaft fiir Schauspieler, Flotenspieler
und Wagenlenker ist studium im engsten Sinne und gehort zum Bereich der ludi,
so daB es nicht berechtigt ist, das dreimalige u¢ zu beseitigen®®, das diese Beispiele
in eine Linie bringt, wihrend die 3 folgenden Glieder den Gedanken insofern ab-
wandeln, als es sich nun um die Erfiillung von Wiinschen handelt; diese werden
durch das dreimalige somnio zusammengehalten.

AnlaB zu den Anderungen gab in erster Linie der Ausdruck agitands monstraret.
Bei van den Hout findet man eine Fiille von Verbesserungsvorschligen ; die ersten
von ihnen begegnen bereits in den Ausgaben A.Mais. Man édndert agitandi zu
agitants (Mai2, Naber, Haines) oder sucht unter Beibehaltung des Gerundiums
eine Ergiinzung wie artem, peritiam, rationem, spatium. — Aber gegen das Verfah-
ren, ein regierendes Substantiv zu ergénzen oder die Form des Gerundiums durch
irgendeine Anderung zu beseitigen, erheben sich Bedenken aus der Haufigkeit der

37 Vgl. A. S. Pease zu Cic. Div. 1, 45; hinzuzufiigen ist Greg. Nyss. De hominis opificio 13
(Migne gr. 44, 165ff.).

38 Trrig Naber und van den Hout daret.

3 Zum pleonastischen u?#, das schon in der altlat. Umgangssprache begegnet, vgl. Leu-
mann-Hofmann® 829, Lofstedt, Syntactica 1T 227. Bei Fronto z. B. p. 168, 2ff. v.d. H. (=
p. 177 N.).




236 Beitriage aus der Thesaurusarbeit

Fille®, in denen es angewandt wurde, so oft man sich das Gerundium nicht er-
kliren konnte. Es ist vielmehr daran zu erinnern, dal der Infinitiv schon friih in
Konkurrenz zum Gen. ger. trat, so z. B. Ter. Phorm. 885 summa eludends occasiost
mihy nunc senes et Phaedriae curam adimere argentariam®, Wer sich vor dieser
sprachlichen Entwicklung hiiten wollte, konnte umgekehrt so weit gehen, daB er
Gen. ger. auch da setzte, wo kein regierendes Substantiv in der Nihe steht und
der Infinitiv zu erwarten war (die bekannten Stellen Tac. Ann. 13, 26, 3. 15, 5,
3. 15, 21, 2)%2. Fiir Gen. ger. an Stelle eines Objektinfinitivs haben wir sichere
Beispiele freilich erst aus dem Spétlatein, z. B. Claud. Don. Aen. 6, 200 p. 536,
22 usque ad Avernum pervemisse (sc. columbas) et ... alis quaesisse transeundi®,
wenn man mit der gebotenen Vorsicht von den umstrittenen Fillen wie Tac.
Ann. 2, 43, 4 Plancinam ... Augusta monuit aemulatione muliebri Agrippinam
wnsectandi*® und CE 1588 (saec. I1 %) vivendo fit minus una dies; commemora tecum
nel stomacands: haec nobis d(omus) perpetua® absieht; aber da es die Tendenz ist,
vom Alltiglichen und Gewohnlichen abzugehen, die bei Tacitus zu den oben er-
wiihnten drei Fillen gefiihrt hat, und diese Tendenz bekanntlich auch bei Fronto
vorliegt, ist die Wendung agitandi monstraret fiir agitare monstraret nicht so un-
glaubwiirdig, daB man zur Annahme einer Korruptel gezwungen wire. Wenn man
auch vermuten konnte, daB dem Verfasser ein Substantiv wie rationem vorge-
schwebt hat dhnlich, wie man einst auch zu Tac. Ann. 13, 26, 3 munus und 15, 5, 3
wus oder potestas ergdnzen wollte, so scheint es doch geraten, den Fronto-Text genau
so zu behandeln wie heute die Tacitus-Stellen und nichts zu konjizieren. Was die
spitere Verwendung des Gen. ger. betrifft, so ist darauf hinzuweisen, daB der
Sprachgebrauch weit iiber das hinausgegangen ist, was bei Fronto und Tacitus
gerade noch moglich war; denn es gibt dann Fille, bei denen nicht einmal mehr
die Moglichkeit eines in Gedanken vorschwebenden Substantivs zur Erklirung
herangezogen werden kann, z. B. Hilarian. Curs. temp. p. 163, 5 Christum ... in
quo credends si vellent eqs., Ven. Fort. Mart. 3, 246 omnia sunt solt qui nulla
requirit habendiS,

monstrare im Sinne von praectpere, hortari begegnet bekanntlich schon im Alt-
latein, z. B. Plaut. Men. 787 quotiens monstrave tibt, viro ut morem geras, Mil. 256
haec ei dice, monstra, praecipe. Bei Cato Agr. 151, 1 leitet ad hunc modum monstravit
ein Kapitel mit Anweisungen ein. Mit dem Infinitiv kann es einfach das Ver-

40 Bahrens, Bestrdge zur lat. Syntax 4801f.

41 P, Aalto, Untermchungen tiber das lat. Gerundium und Gerundivum (Helsinki 1949) 62
mit dieser Stelle und weiteren Belegen.

42 Lofstedt, Zum Stil des Tacitus, Dragma M. P. Nilsson 1939, 2971f.

43 Weitere Beispiele bei Lofstedt a. O. 301f£f.

4 Nach Nipperdey-Andresen abhéngig von aemulatione, nach Furneaux von monuit unter
Berufung auf Ann. 1, 67, 1 (dann hitte diese Stelle natiirlich mit den vorhergenannten
nichts gemein), tnsectans Madvig, insectars Halm.

45 Lofstedt a. O. 299: «konnte man wohl auch hier daran denken, den Gen. ger. als Er-
satz eines Inf. aufzufassen, vgl. CE 118 nols stomacare. Aber sicher ist das natiirlich nicht
usw.n,

46 Lofstedt a. O. 302.




Beitrage aus der Thesaurusarbeit 237

anlassen, Raten bedeuten (z. B. Verg. Aen. 9, 44 ets¢ conferre manwum pudor iraque
monstrat, wo Servius ‘licet ... hortaretur’ erkldrt, Plin. Nat. 17, 139 ratio ... scrobes
fodere monstravit, Stat. Silv. 5, 3, 237 pandere fata ... monstrabas, wo vorher
stimulare entspricht), oder es nimmt dazu die Nuance des «sichtbar Vormachens»
an (Ov. Fast. 3, 769 ridet ... deus limumque inducere monstrat; hic paret monitis
eqgs., Val. FL. 3, 435 vincula solvere monstrat [sc. sacerdos] prima pedum, Iust. 2, 6,
b arare ... ac serere frumenta glandem vescenttbus monstrarunt sc. Athenienses). Da-
nach ist die Fronto-Stelle folgendermalen zu verstehen: «dafl der fautor den
Wagenlenker mahnt, (die Pferde) zu treiben bzw. (seinen Wagen irgendwie) zu
lenken», wobei agitare (absolut) natiirlich die gesamte Tétigkeit des Wagenlenkers
umfaBt mit allen Kunstgriffen, die dazu gehoren®’. Was das Verhalten der Zu-
schauer betrifft, so ist bekannt, daB es sich bis zu — oft freilich zwecklosen — Zu-
rufen an den Wagenlenker und zu leidenschaftlichen Gesten steigertet.

Die Beriicksichtigung der Fronto-Stelle im Zusammenhang mit der Diskussion
iiber den Gebrauch des Gen. ger. statt des Infinitivs diirfte aus den angegebenen
Griinden nicht zu umgehen sein.

47 Anschauliche Schilderung z. B. Manil. 5, 72ff.
48 Vgl. Sil. 16, 338ff. und Friedlinder, Sittengeschichte 11° 49.




	Beiträge aus der Thesaurusarbeit XII

