
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 4

Rubrik: Beiträge aus der Thesaurusarbeit XII

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge aus der Thesaurusarbeit XII*

innocens (zur pelagianischen Definition)

Von Hans Wieland

G. de Plinval1 belegt die Vorliebe des Pelagius für Definitionen, die ihn mit seinen

Zeitgenossen verbinde, unter anderm auch mit der Definition des innocens im
Brief an Celantia, cap. 72; ich gebe gleich auch den für das Folgende notwendigen
Text: maximum... partem aequitatis implevit qui nulli nocuit.... (Christiana anima)
neque manu tantum aut lingua, sed corde quoque custodial innocentiam nec modo

opere, sed voto etiam nocere formidet. multi nostrorum illum absolute et integre

definiunt innocentem, qui ne in eo quidem nulli noceat, quod prodesse desistat. Die
negative Bestimmung von innocent erfährt hier die Ergänzung, die durch die
starke Annäherung an positive Bezeichnungen wie iustus, aequus u. ä. bedingt ist.
Die innocentia wird zum Hauptbestandteil der aequitas iustitia). Nicht zu
schaden, genügt für sich allein nicht mehr. Man kann auch schaden, indem man
aufhört zu nützen4. Die christliche Gegenüberstellung von opus und votum findet
ihre Parallele in dem Reichenauer Fragment einer ebenfalls pelagianischen Epistel®.
Dort steht Z. 206 ff.: integra innocentia non est in illo, qui licet factum malitiae non
habeat, habet tarnen votum. non est innocens, quia vel sibi nocet; immo certus nocens

est, quia nec sibi parcit; et qui sibi non parcit, cui si possit alteri pepercisset?6 Der
Ausdruck voto nocere die Absicht haben zu schaden) im Brief an Celantia ist
leicht unlogisch, er versteht sich lediglich im Gegensatz zu opere1. Das Reichenauer

Fragment gibt eine Begründung für die Schädlichkeit des votum malitiae: opus
(factum) wird auf die innocentia gegenüber anderen, votum auf die Haltung des

innocens gegenüber sich selbst bezogen. Dadurch wird der logische Mangel, der

* Vgl. zuletzt Mus. Helv. 16 (1959) 159ff.
1 Essai sur le style et la langue de Pelage 17.
2 Hier. Epist. 148 Paul. Nol. Epist. app. 2.
3 z. B. Cie. Tusc. 5, 41 innocens is dicitur non qui leviter nocet, sed qui nihil nocet.
4 Wie weit das über die bloße innocentia hinausgeht, zeigt beispielsweise Cic. Off. 3, 64

vir bonus est is, qui prodest quibus potest, nocet nemini. Vgl. auch Ambrosiast. In Rom. 5,
6/7 p. 90D iustum exercitio significans, bonum vero natura, qui simplicitate innocens dicatur.
Aug. De mend. 19, 40 p. 461, 6 innocentia est, qua nulli nocemus; benivolentia, qua etiam
prosumus, cui possumus. Op. imperf. In Matth. 28 p. 779C zum Unterschied zwischen
iustus und innocens. Theod. Mops. In psalm. 25, 1 p. 128, 8 hoc vocat innocentiam suam,
nihil quod alicui incommodet atque obsit operari.

6 RevBen. 46 (1934) 5ff., jetzt auch Migne Suppl. 1, 1699ff.; vom Editor Morin als
Fastidius' Schrift De vita Christiana angesehen, doch s. de Plinval, Pelage 30.

8 Diese Stelle wäre im Thes. 1. L. VII 1, 1700, 83 nachzutragen.
7 Man könnte nocere allerdings im Gegensatz zu innocens iustus) als nocentem reum)

esse auffassen; das würde aber die folgende Gegenüberstellung von prodesse schwächen.



226 Beiträge aus der Thesaurusarbeit

im Brief an Celantia vorliegt, aufgehoben. Zugleich wird der Begriffsbereich der
innocentia weiter an den der iustitia angenähert.

Daß diese Gedankengänge nicht ausschließlich pelagianisches Gut sind, beweist
ein Blick in Augustins Psalmenkommentar. Augustinus argumentiert ganz ähnlich
wie das Reichenauer Fragment (In psalm. 93, 1): qui timore innocens fit, non
est innocens, quamvis non noceat, cui vult nocere. non enirn nocet alteri per factum
malum, sed sibi plurimum per cupiditatem madam. Die Erklärung zu Psalm 93 ist,
wie man annimmt, im Jahr 414 verfaßt8. Aber es gibt noch eine frühere Stelle bei

Augustinus, an der wir die Gedanken des Briefes an Celantia und des Reichenauer

Fragments beisammen finden. Sie steht im Traktat über Psalm 100, der ins Jahr
395 datiert wird (In psalm. 100, 4)9: innocens esto et perfecisti iustitiam. duobtts

enim modis nocet homo ...: aut facienda miserum aut deserendo miserum (vgl. an
Celantia). quis est innocens? qui cum alii non nocet, nec sibi nocet, qui enim sibi
nocet, non est innocens. si se ipsum corrumpit,... quid exspectas, ut in alios faciat
misericordiam et parcat miseris? (vgl. Reichenauer Fragment)10. Augustinus setzt
auf Grund der beiden Gesichtspunkte, die den Begriff der innocentia in positiver
Richtimg ergänzen - 1. auch sich selbst nicht schaden, 2. auch nützen - innocentia
und iustitia gleich.

Der Brief an Celantia verwendet den ersten dieser Gesichtspunkte nicht, stellt
also das der gedanklichen Entwicklung nach frühere Stadium dar. Doch darf man
daraus kaum Schlüsse für die Priorität ziehen. Denn es handelt sich bei beiden
Punkten um alte Gedanken, die auch die griechische Philosophie keimt. Der erste,
die Schädlichkeit der bösen Absicht für den Bösen selbst, ist eine Weiterentwicklung

des sokratischen Gedankens, daß, wer Unrecht tut, sich selbst schade. Er
erscheint mit dem zweiten Punkt vereint bei Sen. Dial. 8, 3, 5: qui se deteriorem

facit, non sibi tantummodo nocet, sed etiam omnibus eis, quibus melier foetus prodesse

potuisset. Die Stoa kennt ihn auch in der Beschreibung des Weisen, z. B. Chrysipp
beiDiog. Laert. YII 123 SVF III 588) aßXaßeiq re elvai (rovq aoepovq) • ov(re}
yäg äXXovg ßMmeiv ovte avrovg. Angesichts der zahllosen Möglichkeiten kann

man die Wege, auf denen diese Gedanken zu Pelagius und Augustinus gelangten,
nicht mehr aufspüren. Jedenfalls waren sie dem Christentum schon früh vertraut11.

8 Die Datierungen sind entnommen aus Corp. Christ. 38 S. XVff. (nach Zarb, Chronologia
Enarrationum S. Aug. in Psalm,., Malta 1948).

8 Zu Vers 100, 2, den auch der Brief an Celantia im Kontext anführt (in der Form des
Gallicanum: in innocentia mea perambulabam; Aug. hat deambulabam).

10 Ähnlich In psalm. 139, 4 innocens est, qui non nocet, non autem qui sibi nocet, tibi autem
quomodo potest non nocere, qui sibi nocet? Auffällig ist die Übereinstimmung in der Frageform

der Schlußfolgerung. Vgl. außerdem noch Äug. Serm. 278, 8 quomodo est innocens,
qui non parcit sibi? und Epist. 155, 3 p. 433, 5 cui iam parcat, qui sibi ipse non parcit?
(Letzteres bezieht sich auf den Freitod des Weisen).

11 Es verdient jedoch angemerkt zu werden, daß es sich um Probleme der «natürlichen»
Ethik handelt, die besonders im Abendland erst dann in der patristischen Literatur eine
gewisse Bedeutung erlangten, als es notwendig wurde, die christliche Auffassung auch als
natürlich begründet zu erweisen. Aber auch bei Augustinus ist noch spürbar, daß sie an
zweiter Stelle rangieren. Zum Beispiel gibt er Quaest. hept. 5, 55 p. 415, 3 zu Deut. 32, 5
peccaverunt non ei die Erklärung qui peccat, non deo peccat, id est non deo nocet, sed sibi
in einer den Gedanken beinahe störenden Parenthese und_fügt am Schluß des Abschnitts



Beiträge aus der Thesaurusarbeit 227

Daß die Ehebrecher sich selbst schaden, sagt Klemens von Alexandrien12; derselbe
sieht anderwärts die Gerechtigkeit nicht allein in der Enthaltung vom Bösen

begründet, sondern fordert darüber hinaus die gute Tat und die Einsicht13. Das
Auftreten dieser Gedanken bei Klemens macht es weiter wahrscheinlich, daß sie

über die Stoa ins Christentum gedrungen sind14. Zum zweiten Punkt ist außerdem
noch die sogenannte goldene Regel18 in Betracht zu ziehen, die in der negativen
Eorm bei Tob. 4, 15 (S fiiaeig, firjdevl noirjcrrjq), in der positiven bei Matth. 7, 12

(ndvra ofiv 8aa eäv &e^Tjre Iva muöaiv vfxlv ol är&Qconoi, ovrcoq xal vpelq notelre
avTotq) erscheint. Der vierte Abschnitt des pelagianischen Traktats «Humanae

referunt litterae» (Tract. Pelag. 2, 4 p. 18, 23ff.) handelt über die Notwendigkeit,
die negative und die positive Vorschrift zu verbinden. Die Ergänzung einer negativen

Vorschrift durch die positive ist eine nahehegende und oft geübte Form16,

beispielsweise in dem von Tract. Pelag 2, 3 p. 18, 20 zitierten Psalmvers 33, 15

exxhvov and xaxov xal noirjcrov äya&öv17. Auf die innocentia bezogen, findet sich
diese Form auch noch bei Theod. Mops. In psalm. 40, 13a p. 259, 10 hoc est

quod innocentiam (gr. äxaxiav) vocat, nullum in nullo laedere et puras omnibus

amicitias exhibere.

In diesem Zusammenhang stieß ich noch auf einen anderen Fall, wo stoisches

Gedankengut im Pelagianismus auftaucht. Gleichzeitig bietet er ein schönes

Beispiel für die jeweils charakteristische Art und Weise, in der sich Pelagius und
Augustinus von der stoischen Doktrin unterscheiden. Das Wiener Fragment18
enthält ein Zitat, das bis jetzt noch der Identifizierung harrt (Dold Z. 151 ff.):
eleganter quidam 'beatus' inquit, 'qui eo perduxerit animum suum, ut rum solum nolit
peccare, sed etiam non possit'. Es handelt sich um die Rolle der Gewöhnung im

die gleiche Deutung noch einmal ganz unorganisch als eine weitere, ihn hier nicht beschäftigende

Erklärungsmöglichkeit an.
18 Paedag. 2,10, 90, 4; vielleicht beeinflußt durch I Cor. 6, 18 eis rä löiov oä>(ia äfiaoTavei,

aber nicht mit derselben Betonung der Schädigung des Leibes. Vgl. auch timore innocens
bei Aug. mit <poß<ü äyadög Strom. 4, 22, 143, 5.

13 Strom. 6, 12, 103, 2 ov yäg 6 anexopevoq povov rrjg xaxrjg ngat-eoog öixaiog, eäv pi]
nQoae^EQydorjrai xal rö ei noieiv xal to yiväaxeiv usw.

14 Vgl. außerdem Ambr. In psalm. 35, 6 (zu V. 2 dixit iniustws ut delinquat sibi) iniustus
igitur et aliis inutilis et sibi noxius. Der Text des Psalterium Mediolanense leistet der
Interpretation des Ambrosius Vorschub. Die meisten Psalterien haben in semetipso nach dem
Griech. (iv iavrä>, wie es scheint, ohne Variante iavrqj). Man könnte mit Cassiodor z. St.
an 'apud se' denken, das leicht auch durch 'sibi' ausgedrückt werden konnte (Aug. und
Theod. Mops, erklären als 'occulte', wohl nach Cen. 18, 12). Es ist wohl nicht ganz abwegig,
für die Interpretation des Ambrosius eine stoische Parallele anzuführen: Marc. Aurel. 9, 4
<5 dfiagravcov iavrä) äpaoravei. Derselbe kennt auch den umgekehrten Gedanken (7, 74):
fiij otiv xdfive dxpelovpevog iv <%> dxpeXeig. Zu der Forderung in der Definition der innocentia,
man dürfe nicht unterlassen zu nützen, vgl. noch 9, 5 ädixel noXXdxiQ o pr\ noiärv vi, ov
fiövov 6 noiärv rt.

15 Nachweise über das Vorkommen in BGG3 III 1688 und bei Klostermann im Komm,
zu Matth. 7, 12 (Hdb. z. NT 4, 1927», 68).

18 Die negative als Ergänzung der positiven z. B. Cic. Off. 3, 64 (oben Anm. 4).
17 Vgl. die Erklärungen z. St. bei Theod. Mops, und Aug.; ferner Theod. Mops. In psalm.

14, 2 p. 88, 6 qui et ab omni malo se abstinet et bona facere non omittit. Außerdem s. oben
Anm. 13.

18 Morin, RevBen. 34 (1922) 266ff. und Dold, RevBen. 51 (1939) 128ff.; jetzt auch Migne
Suppl. 1, 1561 ff.



228 Beiträge aus der Thesaurusarbeit

pelagianischen Denken. Da die Sünde auf der Gewohnheit beruht, muß man con-
suetudinem consuetudine exstinguere19. Daß dabei ein Zustand erreicht wird, in
dem man nicht mehr sündigen kann, ist nicht eigentlich pelagianisch. Bs würde
der These possumus peccare et non peccare20 widersprechen. Die possibilitas non
peccemdi hat die possibilitas peccandi zur Voraussetzung21. Das obige Zitat dürfte
also dem Themenkreis entstammen, in dem es eine - zu erwerbende - ava/iagrrjala
gibt: Chrysipp bei Diog. Laert. VII 122 SVF III 556) dva/aaQr-grovg (ehat
robg oopovg) rä> aoieQtmcoTovg elvat äfiaQrp/j.an. Vielleicht darf man sogar die im
pelagianischen Zusammenhang nicht bedeutsame Einleitung durch 'beatus' als

Relikt der stoischen Herkunft betrachten; Philo verbindet die Glückseligkeit und
die Sündlosigkeit (In gen. 4, 92 SVF III 583): vita sa/pientis... plena est felicitate,
nulla relicta parte vacua, in quam irreperet peccatum22. Und wieder bei Seneca findet
sich die Stelle, die dem Wortlaut im pelagianischen Text am nächsten kommt, ja,
hier sogar als Vorbild angesprochen werden darf (Epist. 94, 50): sapientia, quae
iam eo perduxerit animum, ut moveri nequeat nisi in rectum23. Schließlich darf man
auch bei Augustinus einen Anklang an diese Formulierung annehmen, wenn er

am Ende der Civitas Dei die Glückseligkeit im ewigen Leben beschreibt (22, 30

p. 632, 29 D.): ut ad earn perducatur libertatem, in qua peccare non possit2i. Augustinus

wählt das Passiv: der Mensch wird von der Gnade geführt. Und er verlegt die

vita beata ins Jenseits25, wodurch er das stoische Ideal der avapa<yir\ala reiner
erhalten kann als Pelagius.

Zu entscheiden, ob es tatsächlich Pelagius selbst oder nicht doch eher einer
seiner Schüler war, der im Wiener Fragment die Diskrepanz zwischen dem Inhalt
des Zitats und der Lehre von der possibilitas non peccandi für tragbar hielt oder

sogar überhaupt nicht empfand, möchte ich Berufeneren überlassen.

monachium (Cod. lust. 1,2,13)

Von Adolf Lumpe

Das lateinisch-deutsche Handwörterbuch von Georges enthält ein Stichwort
monachium, -ü, welches von griech. povayelov abgeleitet und mit «Kloster» über-

19 Pelag. Ad Demetr. 17 p. 31D.
90 Bei Aug. Nat. et grat. 49, 57.
21 Allerdings gibt es im Pauluskommentar (Rom. 7, 20) die consuetudo peccandi als

necessitas. Aber nirgends ist die consuetudo non peccandi ebenfalls als necessitas betrachtet.
22 Origenes scheint diese Verbindung zu kennen: Rufin. Horn. Orig. in num. 27, 12 p. 273,

19 beata est anima quae nullis iam vitiis carnis urgetur. Hier. Horn. Orig. in Ezech. 1, 12

p. 336, 5 initium felicitatis est carere a peccato.
23 Vgl. Clem. 1, 6, 4 si quis tarn bene purgavit animum, ut nihil obturbare eum amplius possit

aut fattere. Epist. 25, 6 dum te efficis eum, cum quo peccare non audeas.
24 Vgl. C. Pelag. 4, 7, 17 donec perducatur ad gloriam, ubi ei perfectius nulla insit macula

ei ruga.
25 Vgl. C. Pelag. 4, 11, 33 perfectam iustitiam, quae non possit habere peccatum, in alia

vita futuram eis, qui iuste hie vixerint, praemium. Retract. 1, 2 (mit Bezug auf Beat. vit. 35)
displicet quod tempore vitae huius in solo animo sa/pientis dixi habitare beatam vitam.



Beiträge aus der Thesaurusarbeit 229

setzt wird; dasselbe finden wir bei Forcellini, Stephanus und in vielen anderen
lat. Lexika. Aber an der angeführten Belegstelle Cod. lust. 1, 2, 13 Novell.
Marc. 5, 2) lesen wir: sive vidua sive diaconissa testamento vel codicilb suo
ecdesiae vel martyrio vel clerico vel monacho vel pauperibus aliquid crediderit

relinquendum. Die kritischen Apparate vermerken an beiden Fundstellen zu
monacho keinerlei Varianten; was clerico betrifft, enthält Cod. Iust. eine

Nebenüberlieferung clero (Hss. R und M). In der Übersetzung von B. Schilling (Leipzig
1832) heißt es an der fraglichen Stelle: «... der Kirche oder der Kapelle eines

Heiligen oder der Geistlichkeit oder einem Kloster oder den Armen ...»; die

Wiedergabe «der Geistlichkeit» setzt voraus, daß in der vom Übersetzer benützten
Ausgabe cbro stand; ebenso kann die Übersetzung «einem Kloster» nur auf ein
monachio der Vorlage zurückgehen.

Wie ist dieses monachio in die älteren Ausgaben hineingekommen Entweder
haben wir es mit einer einfachen Korrupte! oder mit einer Konjektur zu tun. Im
ersteren Falle lag es nahe, daß man es in Analogie zu dem Kollektivum clerus als

«Kloster» (d.h. Gesamtheit der Mönche eines Klosters) auffaßte; daß man die

Korruptel nicht durchschaute, war eben durch die Verbindimg mit der
(wahrscheinlich falschen) Variante clero bedingt, denn neben cbrico wäre monachio leicht
als Entstellung von monacho zu erkennen gewesen. Betrachtet man monachio

jedoch als eine Konjektur, so hätte man sich die Sache wohl so zu denken, daß

der Urheber dieses Emendationsversuches in seiner Vorlage die Verbindung cbro
vel monacho gefunden und zu clero ein entsprechendes Kollektivum gesucht hätte.
Dies würde voraussetzen, daß ihm ein Wort monachium «Kloster» bereits
anderswoher bekannt war. Mit der anderweitigen Bezeugung des Wortes ist es jedoch
sowohl für die ältere Latinität als auch für das Mittellatein schlecht bestellt.
Du Cange führt unter diesem Stichwort neben unserer Stelle aus dem Cod. Iust.
lediglich einen auf Konjektur beruhenden Beleg Concil. Rotomag. ann. 1231

apud Marten, t. 4 Anecdot. col. 182 an: cum contingat interdum quasdam ex-
communicaliones generates ab abbatibus in suo monacho (leg. monachio) promulgari.
Im Material des Mittellat. Wörterb. in München befindet sich nach freundlicher
Auskunft des Instituts kein Beleg für monachium. Ich halte es daher für
wahrscheinlicher, daß wir es an unserer Stelle mit einer einfachen Korruptel zu tun
haben.

Wie aber steht es mit dem griechischen /jLovayeTov, auf das das angebliche lateinische

Wort monachium zurückgehen soll? Der Thesaurus Graecae linguae von
Stephanus enthält in eckiger Klammer ein Stichwort jmvay/iov i.q. fiovaorgQiov,
für das jedoch als einziger Beleg unsere Stelle aus dem Cod. Iust. angegeben wird;
die neueren Wörterbücher führen es überhaupt nicht auf. Das angebliche griechische

Wort fjjovayclov ist also lediglich aus dem vermeintlichen lateinischen
monachium erschlossen worden.

Zusammenfassend können wir feststellen, daß ein Wort nwnachium, -ii im
antiken Latein nicht belegt ist.

16 Museum Helveticum



230 Beiträge aus der Thesaurusarbeit

Textkritisches

1. Cic. Inv. 1,30

Von Adolf Primmer

nihil prodest narratio tum, cum ah adversario re exposita nostra nihil interest

iterum aut alio modo narrare; aut ah iis, qui audiunt, ita tenetur negotium, ut
nostra nihil intersit eos alio pacto docere.

Die im Druck hervorgehobene Wendung ist so von Ströbel beibehalten, bei
anderen Herausgebern hat sie jedoch Anstoß erregt: Weidner las ite[ru]m, Friedrich
wollte eodem vor aut ergänzen. Beide Vorschläge suchen den vor aut alio modo

mit Recht vermißten Begriff «ebenso, auf dieselbe Weise» einzufügen, welchen
iterum schwerlich mittragen kann. Denn was sich zum zweiten Mal ereignet, wird
wohl in der Mehrzahl der Fälle, muß aber nicht auf gleiche Weise geschehen.
Dieser Überlegung entspricht der Befund im Material des Thesaurus genau: nicht
allzu oft, doch schon von Plautus an (z. B. Rud. 579) betont zum mindesten eine

adverbiale Bestimmung, daß sich dem «ersten Mal» gegenüber etwas geändert
hat, so auch bei Cicero, z. B. Verr. II 3,177 iterum gessit hereditariam quaesturam26,
Brut. 86 paucis interpositis diebus iterum Laelium multo diligentius meliusque
dixisse. Später hat sich übrigens, gerade von diesem Gebrauch ausgehend, für
iterum annähernd die Bedeutung «ebenso» herausgebildet27; begreiflich, da die
Gleichheit um so mehr in Worten betont werden mußte, je weniger die Identität
der Sachen vorhanden war.

Bliebe an unsrer Stelle also die Wahl zwischen den vorgeschlagenen Änderungen;
aber ist aut alio modo richtig überliefert Ich glaube, daß die Antithese 'gleich -
anders' aus mehreren Gründen fehl am Platz ist und möchte daher aut tilgen28.
Zunächst dürfte von vornherein klar sein, daß eine zweite unveränderte Wiedergabe

desselben Tatbestandes überflüssig ist; warum lehnt sie dann Cicero nur
bedingungsweise ab (tum, cum) Angenommen, er tut das doch, dann hält er sie

für eine von zwei gleich erwägenswerten Möglichkeiten, die er wohl eher durch
vel oder -ve geschieden hätte (damit wäre zugleich die Nachbarschaft des folgenden
aut vermieden, die den Satz nicht gerade übersichtlicher und ausgewogener macht).
Oder nihil interest müßte zuerst «es macht keinen Unterschied» heißen, dann «es

26 wir haben entweder hereditariam prädikativ zu verstehen - was sich wegen der häufigen
Verbindung von Amtstitel und Zahladverb, die man nicht antasten sollte, eher empfiehlt -
oder wir müßten iterum durch «beim zweiten Mal» (so bei Liv. 10, 28, 2) wiedergeben (beim
ersten Mal war es ja keine qtiaestura hereditaria-, vgl. Verr. II 1, 90). Zum ironischen Unterton

von «eine Erbschaft machen» vgl. Thes. 1. L. VI 2640, 52ff.
27 Vgl. etwa Gloss.L Abba IT 4 item: iterum. Siehe auch Norberg, Eranos 41 (1943) 36f.
28 Sprachlich ist die dadurch entstehende Verbindung iterum alio modo zu vergleichen

mit Stellen wie Prop. 2, 16, 10 alias iterum naviget IUyrias, Bened. Reg. 11 post quibus
lectionibus sequantur psalmi ...; post quibus iterum legantur aliae quattuor lectiones.



Beiträge aus der Thesaurusarbeit 231

ist für uns ohne Belang», was nicht sehr wahrscheinlich ist (zudem steht beide
Male nostra dabei).

Als voll berechtigt erweisen sich unsere Zweifel am überlieferten Text schließlich
durch sachliche Parallelen. In § 28 lesen wir, wie die narratio kurz gehalten werden
kann: si non modo id, quod obest, verum etiam id, quod nec obest nee adiuvat, praeteri-
bitur; et si semel unum quieque dicetur. Vermeidung des Belanglosen und der

Wiederholung sind also zwei verschiedene Dinge. An unserer Stelle, die ja gerade
quod nec obest nec adiuvat näher ausführt, darf darum iterum nicht mit der iteratio
in Zusammenhang gebracht werden, welche in der rhetorischen Terminologie die

Figur der beabsichtigten oder ungewollt fehlerhaften Wort- und Begriffs-, auch

Gedankenwiederholung meint29. Eher kann schon mit einer zweiten narratio der
Ausdruck devzsgoXoyia zu tun haben, den wir bei späteren griechischen Rhetorikern

finden30. Sie bezeichnen damit eine Rede, die das gleiche Thema behandelt
wie die eines Vorredners, des nQOxarrjyoQwv oder ngoaycoviCopievog (oder auch -
was aber nicht hierher gehört - die ävaxepaXaieooig bzw. recapitulatio im Schlußteil

einer Rede). Als eine ihrer Arten führt Hermogenes Meth. 24 diese an: rä
avrä o devregog Xiycov ovx av£ei fxev, n^ooxvdr\at de ri ij äcpaigel &otieq xaxood&vzl
rä elgrjfieva. Es geht also - wie bei Cicero - nicht um Wiederholung, sondern um
Richtigstellung und Ergänzung des von anderen Gesagten; das heißt: der Begriff
«auf dieselbe Weise» hat hier keinen Platz32. Wir finden ihn auch in keiner anderen

vergleichbaren Formulierung der Vorschriften über die narratio: Cic. De orat.
2, 330 neque enim si nota res est nec dubium, quid gestum sit, narrare oportet, nec
si adversarius narravit, nisi si refellemus und Quint. Inst. 4, 2, 5 (narrare ist nicht
notwendig) cum aut ante iudici nota sunt omnia aut friere loco recte exposita
(beide Stellen im Vergleich zu Inv. 1, 30 nur mit vertauschten Gliedern). Und
Marius Victorinus, dessen Kommentar zu Ciceros De inventione ja nicht viel mehr
als eine Paraphrase ist, scheint den fraglichen Passus auch ohne aut gelesen zu
haben (Rhet. 1, 21 p. 208, 22): nihil autem prodest narratio, cum ita ah adversariis

causa iudieibus exposita est, ut a nobis aliter narrandum non sit.
Sehr zu erwägen wäre dann noch, ob nicht aut nur an falscher Stelle tradiert

und hinter cum zu transponieren ist33 (natürlich ohne Interpunktion nach narrare);
der Text liest sich so viel flüssiger.

29 Belegstellen im Index von Halms Rhetores minores; ferner etwa Quint. Inst. 4, 2, 43
(auch hier vom Belanglosen unterschieden), Serv. Aen. 1, 507. 545; 2, 756 u. ö.

30 Vgl. z. B. Walz, Rhet. gr. V 390 <pavegä>v ovrorv növ Jigay/mrmv negmov to dirjyeio&ai
narrare), oneg tpaalv iv demegohoytaig evgiaxEO&ai. Siehe auch Volkmann, Die Rhetorik

der Griechen und Römer (18852), 149 (auch 144. 146).
31 ebonsg deswegen, weil die Deuteroiogie bei Hermog. immer die Vertretung ein und

desselben (anders bei Cic. die des gegenteiligen) Standpunktes durch den zweiten Redner ist.
Wir dürfen aber unbesorgt den Terminus auf unsere Stelle beziehen: Cicero spricht eben
nur vom genus iudiciale. Allgemeiner formuliert Quint. Inst. 4, 2, 5 priore loco (nicht ab
adversario) exposita.

32 Übrigens auch aus dem Grund nicht, weil devregohoyla für iterum den strikten Sinn des
Zahladverbs fordert und nicht etwa zusätzlich den der Gleichheit.

33 cum aut, allerdings unter Beibehaltung des aut nach iterum, schreiben schon einige
integri.



232 Beiträge aus der Thesaurusarbeit

2. Gc. Fam. 9,15, 3

Von Adolf Lumpe

An der genannten Stelle des Briefes Ciceros an Paetus lesen wir nach der
Überlieferung: quod autem altera epistula purgas te non dissuasorem mihi emptionis
Neapolitaner fuisse sed auetorem moderationis urbanae, neque ego alitor aeeepi.

Madvig (ad Cic. De fin. S. 806f.) nahm an dem fast nur der nachklassischen Zeit
angehörenden adverbialen Gebrauch von neque im Sinne von «auch nicht»
Anstoß und las moderationis, urbane; auf diese Weise läßt er dem neque einen elliptischen

Hauptsatz (urbane «das hast du fein gesagt») vorangehen. Die neueren
Ausgaben folgen Madvig. Madvigs Konjektur hat jedoch den großen Nachteil,
daß sie die parallele Gliederung von dissuasorem emptionis Neapolitaner und
auetorem moderationis urbanae zerstört. Es erhebt sich die Frage, ob sich der
überlieferte Text nicht halten läßt, wenn wir ihn im Sinne eines antithetischen
Parallelismus interpretieren. Der auetor (((Anrater») steht im Gegensatz zum
dissuasor (<(Abrater») und urbanus Romanus zu Nea/politanus. Unter der mode-

ratio urbana wäre dann ein längeres Verbleiben in der Hauptstadt zu verstehen,
wie sich aus dem Kontext ergibt. Aber konnte Paetus dieses so bezeichnen, oder
müssen wir dann nicht mit Lambinus und Gulielmus moderationis durch ein
geeigneteres Wort (Lambinus: commorationis, Gulielmus: demorationis) ersetzen? Hier
kann uns § 5 weiterhelfen. Dort wird auf Caesars Luxusgesetz angespielt und
zugleich angedeutet, daß sich Paetus in Neapel nichtsdestoweniger seinen
Tafelfreuden hingab. Anscheinend wurde die Einhaltung des Luxusgesetzes in Rom

strenger überwacht als außerhalb der Hauptstadt. So konnte Paetus seinen Rat,
Cicero solle mehr in Rom bleiben, sehr wohl in die Worte kleiden, er solle sich

mehr der «hauptstädtischen Mäßigung» hingeben. Die Konjekturen von Lambinus
und Gulielmus sind somit überflüssig. Was jedoch Madvigs syntaktischen Anstoß

betrifft, so ist adverbiales neque bei den Klassikern zwar ungewöhnlich, aber doch

nicht ganz ausgeschlossen34. Ich neige also zu der Ansicht, daß der überlieferte
Text auetorem moderationis urbanae beizubehalten ist und fasse die ganze Stelle

auf wie folgt: «Was aber das betrifft, daß du dich in deinem zweiten Briefe
entschuldigst, du habest mir nicht grundsätzlich abraten wollen, mich in Neapel
anzukaufen, sondern mir nur zuraten wollen, mich mehr der hauptstädtischen Mäßigung

hinzugeben, so habe ich das auch nicht anders aufgefaßt.»

3. Ov. Trist. 2, 541-542

Von P. R. Ruhstaller

In einem Versuch Ovids, Augustus davon zu überzeugen, daß sein

Verbannungsspruch nicht gerechtfertigt gewesen sei, stehen die Verse:
34 Vgl. Kühner-Stegmann II3 44, Schmalz-Hofmann 641.



Beiträge aus der Thesaurusarbeit 233

carminaque edideram, cum te delicto, notantem

fraeterii totiens inrequietus eques.

Für inrequietus hat Bentley inrevocatus lesen wollen. Einen Ritter, den Augustus
zu rügen fand, hätte er, nachdem jener schon an ihm vorübergeritten war, wieder

zurückgerufen35. Also würde inrevocatus soviel bedeuten wie «unbeanstandet»,
und diesen Sinn hat man immer wieder hinter dem Worte gesucht. Daß indessen

weder Bentleys Konjektur noch sonst irgendeine der für inrequietus vorkommenden

Varianten der schlechteren Hss. oder der vorgeschlagenen Emendationen das

Richtige trifft, hat Hiltbrunner36 gezeigt. Der Anstoß, den Bentley genommen
hatte, bleibt dennoch in vollem Umfange bestehen, denn inrequietus vermag den

geforderten Sinn «unbeanstandet» nicht auszudrücken.
Aber man darf sich fragen, ob eine solche Forderung überhaupt berechtigt ist.

Wie wäre der Satz zu verstehen, wenn inrequietus zunächst einmal übersehen

wird Die Sperrstellung praeterii - eques, die den Wörtern ein besonderes Gewicht

verleiht, heißt «als ein Ritter», nicht als ein des Ranges entkleideter, sondern als

einer, der Ritter gebheben ist, «bin ich vorübergeritten». Wenn der zu Prüfende

vor dem Richter, der die censura morum ausübt, vorbeigeritten ist, so bedeutet
das an sich allein schon, daß er die Musterung mit Erfolg bestanden hat. Die
Prägnanz des Gebrauches von praeterire entspricht ungefähr der Weise, wie im
Deutschen die Schüler beim Examen «durchkommen»; niemand empfindet das

Bedürfnis, bei diesem allen Beteiligten bekannten Vorgang eigens auszudrücken,
daß gemeint sei «unbeanstandet», d. h. mit Erfolg «durchkommen». Damit ist
aber inrequietus von einer Funktion, die man ihm aufgebürdet hatte, entlastet.

Nun legt der Zusammenhang für inrequietus eine andere Bedeutung nahe. In
den vorangehenden Versen betont Ovid mehrfach die lange Zeit, die zwischen
dem Bekanntwerden seiner erotischen Gedichte und dem Tag, da sie zum Anlaß
seiner Verbannung genommen wurden, verstrichen ist. Er sagt, daß er im
Anschluß an eine anerkannte literarische Tradition das Thema schon lange vorher
behandelt habe (V. 539): nos quoque iam pridem scripto peccavimus isto. Der
folgende Vers nimmt das Motiv nochmals auf mit non nervo culpa, wobei nova ganz
eigenartig zwischen den beiden Bedeutungen «frisch» und «neuartig» schwankt.
Die Zeitenfolge in unserem Distichon, edideram im Hauptsatz, praeterii im Nebensatz,

weist erneut auf die Zeitspanne hin. Warum legt Ovid auf die Zeit ein solches

Gewicht Um zu zeigen, daß Augustus schon lange und oft - nämlich bei jeder der

periodisch wiederkehrenden Musterungen der Ritterschaft - Gelegenheit gehabt
hätte, seine Mißbilligung kundzugeben, wenn er dazu einen wahren Grund gehabt
hätte. Seine Werke, die jetzt plötzlich als Verbannungsgrund herhalten müssen,
können diesen Grund also in Wirklichkeit nicht geliefert haben. Daß Augustus
häufig Gelegenheit zur Rüge gehabt hätte, drückt zunächst das totiens aus, das

35 Daß dies die formelle Verfahrensweise gewesen wäre, daß also der prüfende Beamte die
nota nicht bereits dann ausgesprochen hätte, wenn der zu Degradierende vor ihm erschien,
sondern ihn zuerst hätte vorüberziehen lassen, ist unbezeugt.

38 Philologus 104 (1960).



234 Beiträge aus der Thesaurusarbeit

sehr viel stärker affektgeladen ist, als es ein bloßes saepe wäre. Aber Ovid geht
noch darüber hinaus. Er will auch von sich selbst sagen, daß er diese Gelegenheit
nicht gemieden habe. Im Glauben, ein gutes Gewissen zu haben (V. 543: mihi non
nocitura putavi scripta), hat er jedesmal an der Musterung teilgenommen, so oft
sie fällig war. Dafür verwendet Ovid das starke Wort inrequietus «unablässig», das

sonst nur für ununterbrochene oder rasch aufeinanderfolgende Tätigkeiten
gebraucht wird. Als Hyperbel gefaßt, kann also inrequietus in seinem gewöhnlichen
Sinne durchaus gehalten werden. Dabei ist das Stilmittel der Übertreibung Ovid
durchaus geläufig und in unserem Zusammenhang sogar sehr verständlich. Nicht
nur «oft», nein «jedesmal» hat sich Ovid dem Sittengericht des Censors gestellt.
So gibt also erst inrequietus dem Gedanken sein volles Gewicht. Die Stelle wäre
demnach so zu fassen: «Und ich hatte ja die Gedichte schon publiziert, als ich,
unablässig seine Pflicht erfüllender Ritter, an dir und zwar so oft,
(unbeanstandet) vorbeigeritten bin». Auf Grund dieser Überlegungen scheint mir die
Überlieferung haltbar zu sein.

4. Plin. Nat. 28,130

Von Otto Hilthrunner

Das Rezept für ein mit Milch herzustellendes Augenheilmittel drucken die

neueren Ausgaben in der Form:
inunguntur etiam oculi in lactis heminas odditis sesamae

drachmis IUI tritis in lippitudine.
Die Herausgeber vor Sillig haben heminis geschrieben. Sie hatten richtig
beobachtet, daß Plinius in seiner Sprache genau zu unterscheiden pflegt: addere in
aliquid, wenn es sich um ein Zusetzen handelt, durch das die Materie vermehrt
werden soll (Thes. 1. L. I 583, 44ff.); addere in aliqua re, wenn keine Vermehrung
beabsichtigt ist, z. B. beim Zufügen von Salz in einen Trank, beim Ansetzen einer

Droge in einer Flüssigkeit (Thes. 1. L. I 586, 66). Da hier zweifelsfrei der letztere
Fall vorliegt, war der Anstoß am acc. pl. heminas sehr wohlbegründet. Wenn aber
heminis odditis so nebeneinander stehen, obgleich odditis nicht mit hominis,
sondern mit drachmis IIII tritis zu verbinden ist, wird die Übersicht über den Satzbau

in unerträglicher Weise verwirrt. Die alten Herausgeber haben daher auch
die Wortfolge noch umgestellt: hominis sesamae odditis drachmis usw.

Merkwürdigerweise scheint sich niemand darüber Gedanken gemacht zu haben,
wie das Rezept auszuführen wäre. Es ist in dieser Form unsinnig, denn neben der

genauen Maßangabe «4 Drachmen Sesam, pulverisiert» ist natürlich auch eine

Angabe darüber nötig, in wieviel heminae Milch das bezeichnete Quantum Sesam

anzusetzen sei. Daß ein distributiver Plural vorläge («bei jeder Ausführung des

Rezeptes je eine hemina»), wird kaum jemand für wahrscheinlich halten wollen.
Die Lösung, welche beide postulierten Punkte, den abl. und die Maßangabe, dar-



Beiträge aus der Thesaurusarbeit 235

bietet, liegt auf der Hand und erfordert keine Änderung der Überlieferung,
sondern nur deren vernünftige Deutung: in lactis hemina S. Das Abkürzungszeichen S

semis hat sich in neckischer Weise versteckt, seine Verwendung in der
Rezeptliteratur ist aber ganz geläufig.

5. Fronto p. 218,14JF. v. d. H. p. 230 N.)

Von Victor Reichmann

In De feriis Alsiensibus erzählt Fronto, wie Juppiter den Somnus beauftragt,
für die Nachtruhe der Menschen zu sorgen. Zu den Gaben, die Somnus zur
Erfüllung seiner Aufgabe bekommt, gehören auch die Träume. In diesem

Zusammenhang benutzt Fronto mit teilweise wörtlichen Anklängen an Lucr. 4, 962 ff.
den in der antiken Literatur viel behandelten Gedanken37, daß Menschen im
Traume das gleiche wie im wachen Zustande zu tun oder zu erleben meinen:

ad hoc, quo iucundior hominibus Somnus esset, donat ei multa somnia amoena, ut,

quo studio quisque devinctus esset, ut histrionem in somnis fautor spectaret, ut tibicinem

audiret, ut aurigae agitandi monstraret, milites somn(i)o vincerent,imperatores
somnio triumpharent, peregrinantes somnio redirent. Lachmann zu Lucr. 4, 962

ändert den Text folgendermaßen: ut... (a)ut histrionem in somniis fautor spectaret

<a)ut tibicinem audiret, ut aurigae agitandi monstra daretriyt9*, milites somnio
vincerent eqs.; durch Änderung des zweiten und dritten ut zu aut faßt er die beiden

ersten Beispiele enger zusammen, mit ut aurigae monstra darent würde eine zweite

Beispielgruppe beginnen, die ein Handeln im Traum beschreibt im Gegensatz

zum bloßen Wahrnehmen. Aber man wird sich nicht entschließen, so starke
Textänderungen hinzunehmen; denn die Leidenschaft für Schauspieler, Flötenspieler
und Wagenlenker ist Studium im engsten Sinne und gehört zum Bereich der ludi,
so daß es nicht berechtigt ist, das dreimalige ut zu beseitigen39, das diese Beispiele
in eine Linie bringt, während die 3 folgenden Glieder den Gedanken insofern
abwandeln, als es sich nun um die Erfüllung von Wünschen handelt; diese werden

durch das dreimalige somnio zusammengehalten.
Anlaß zu den Änderungen gab in erster Linie der Ausdruck agitandi monstraret.

Bei van den Hout findet man eine Fülle von VerbesserungsVorschlägen; die ersten

von ihnen begegnen bereits in den Ausgaben A. Mais. Man ändert agitandi zu
agitanti (Mai2, Naber, Haines) oder sucht unter Beibehaltung des Gerundiums
eine Ergänzung wie artem, peritiam, rationem, spatium. - Aber gegen das Verfahren,

ein regierendes Substantiv zu ergänzen oder die Form des Gerundiums durch
irgendeine Änderung zu beseitigen, erheben sich Bedenken aus der Häufigkeit der

37 Vgl. A. S. Pease zu Cio. Div. 1, 45; hinzuzufügen ist Greg. Nyss. De hominis opificio 13
(Migne gr. 44, 165ff.).

38 Irrig Naber und van den Hout daret.
39 Zum pleonastischen ut, das schon in der altlat. Umgangssprache begegnet, vgl.

Leumann-Hofmann6 829, Löfstedt, Syntactica II 227. Bei Fronto z.B. p. 168, 2ff. v. d. H.
p. 177 N.).



236 Beiträge aus der Thesaurusarbeit

Fälle40, in denen es angewandt wurde, so oft man sich das Gerundium nicht
erklären konnte. Es ist vielmehr daran zu erinnern, daß der Infinitiv schon früh in
Konkurrenz zum Gen. ger. trat, so z. B. Ter. Phorm. 885 summa dudendi occasiost

mihi nunc senes et Phaedriae curam adimere argentariam*1. Wer sich vor dieser

sprachlichen Entwicklung hüten wollte, konnte umgekehrt so weit gehen, daß er
Gen. ger. auch da setzte, wo kein regierendes Substantiv in der Nähe steht und
der Infinitiv zu erwarten war (die bekannten Stellen Tac. Ann. 13, 26, 3. 15, 5,
3. 15, 21, 2)42. Für Gen. ger. an Stelle eines Objektinfinitivs haben wir sichere

Beispiele freilich erst aus dem Spätlatein, z. B. Claud. Don. Aen. 6, 200 p. 536,
22 usque ad Avernum fervenisse (sc. columbas) et alis quaesisse transeundi43,

wenn man mit der gebotenen Vorsicht von den umstrittenen Fällen wie Tac.
Ann. 2, 43, 4 Plancinam Augusta monuit aemulatione muliebri Agrippinam
insectandi44 und CE 1588 (saec. II vivendo fit minus una dies; commemora tecum
nil stomacandi: haec nobis d(omus) perpetua45 absieht; aber da es die Tendenz ist,
vom Alltäglichen und Gewöhnlichen abzugehen, die bei Tacitus zu den oben
erwähnten drei Fällen geführt hat, und diese Tendenz bekanntlich auch bei Fronto
vorliegt, ist die Wendung agitandi monstraret für agitare monstraret nicht so

unglaubwürdig, daß man zur Annahme einer Korruptel gezwungen wäre. Wenn man
auch vermuten könnte, daß dem Verfasser ein Substantiv wie rationem
vorgeschwebt hat ähnlich, wie man einst auch zu Tac. Ann. 13, 26, 3 munus und 15, 5, 3

ius oder potestas ergänzen wollte, so scheint es doch geraten, den Fronto-Text genau
so zu behandeln wie heute die Tacitus-Stellen und nichts zu konjizieren. Was die

spätere Verwendung des Gen. ger. betrifft, so ist darauf hinzuweisen, daß der
Sprachgebrauch weit über das hinausgegangen ist, was bei Fronto und Tacitus
gerade noch möglich war; denn es gibt dann Fälle, bei denen nicht einmal mehr
die Möglichkeit eines in Gedanken vorschwebenden Substantivs zur Erklärung
herangezogen werden kann, z. B. Hilarian. Curs. temp. p. 163, 5 Christum in
quo credendi si vellent eqs., Ven. Fort. Mart. 3, 246 omnia sunt soli qui nulla
requirit habendi*3.

monstrare im Sinne von praecipere, hortari begegnet bekanntlich schon im
Altlatein, z. B. Plaut. Men. 787 quotiens monstravi tibi, viro ut morem geras, Mil. 256
haec ei dice, monstra, praecipe. Bei Cato Agr. 151,1 leitet ad hunc modum mcmstravit
ein Kapitel mit Anweisungen ein. Mit dem Infinitiv kann es einfach das Ver-

40 Bährens, Beiträge zur tat. Syntax 480ff.
41 P. Aalto, Untersuchungen über das tat. Gerundium, und Oerundivum (Helsinki 1949) 02

mit dieser Stelle und weiteren Belegen.
42 Löfstedt, Zum Stil des Tacitus, Dragma M. P. Nilsson 1939, 297 ff.
42 Weitere Beispiele bei Löfstedt a. O. 301 ff.
44 Nach Nipperdey-Andresen abhängig von aemulatione, nach Furneaux von monuit unter

Berufung auf Ann. 1, 67, 1 (dann hätte diese Stelle natürlich mit den vorhergenannten
nichts gemein), insectans Madvig, insectari Halm.

46 Löfstedt a. O. 299: «könnte man wohl auch hier daran denken, den Gen. ger. als
Ersatz eines Inf. aufzufassen, vgl. CE 118 noli stomacare. Aber sicher ist das natürlich nicht
usw.».

44 Löfstedt a. O. 302.



Beiträge aus der Thesaurusarbeit 237

anlassen, Eaten bedeuten (z. B. Yerg. Aen. 9, 44 etsi conferre manum pudor iraque
monstrat, wo Servius 'licet... hortaretur' erklärt, Plin. Nat. 17, 139 ratio scrobes

fodere monstramt, Stat. Silv. 5, 3, 237 pandere fata monstrahas, wo vorher
stimulare entspricht), oder es nimmt dazu die Nuance des «sichtbar Vormachens»

an (Ov. Fast. 3, 759 ridet deus limumque inducere monstrat; hie paret monitis

eqs.,Val. Fl. 3, 435 vineula solvere monstrat [sc. saeerdos] prima pedum, lust. 2, 6,
5 arare ac severe frumenta glandem vescentibus monstrarunt sc.Athenienses).
Danach ist die Fronto-Stelle folgendermaßen zu verstehen: «daß der fautor den

Wagenlenker mahnt, (die Pferde) zu treiben bzw. (seinen Wagen irgendwie) zu
lenken», wobei agitare (absolut) natürlich die gesamte Tätigkeit des Wagenlenkers
umfaßt mit allen Kunstgriffen, die dazu gehören47. Was das Verhalten der
Zuschauer betrifft, so ist bekannt, daß es sich bis zu - oft freilich zwecklosen -
Zurufen an den Wagenlenker und zu leidenschaftlichen Gesten steigerte48.

Die Berücksichtigung der Fronto-Stelle im Zusammenhang mit der Diskussion
über den Gebrauch des Gen. ger. statt des Infinitivs dürfte aus den angegebenen
Gründen nicht zu umgehen sein.

47 Anschauliche Schilderung z. B. Manil. 5, 72 ff.
48 Vgl. Sil. 16, 338ff. und Friedländer, Sittengeschichte II* 49.


	Beiträge aus der Thesaurusarbeit XII

