
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 3

Artikel: Die Dichterbegegnung in Theokrits "Thalysien"

Autor: Puelma, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien»

Von Mario Puelma, Fribourg

Unter den Idyllen Theokrits nimmt das «Thalysienfest» (VII) einen Ehrenplatz
ein, nicht nur wegen der besonderen künstlerischen Qualitäten, die diesem Gedicht

allgemein nachgerühmt werden, sondern auch wegen der singulären Bedeutung,
die es dank seinem selbstbiographischen Charakter für den Einblick in Leben und
Werk des Dichters besitzt1.

Lange Zeit konzentrierte sich das Hauptinteresse der Forschimg auf die

Auswertung des Idylls als Hauptquelle für die Künstlerbiographie Theokrits. Erst in
der neuesten Zeit hat sich in der Interpretation auch der «Thalysien» das Anliegen
stärker durchgesetzt, den Sinngehalt der Darstellung aus der subjektiven
Perspektive und Zielsetzung des Dichters selbst nachzuerleben. In dieser Richtung
will auch die folgende Untersuchung über die Hauptszene des Thalysienidylls,
die Begegnung der Dichter Simichidas und Lykidas, einen Beitrag leisten.

Jede Sinndeutung dieser zentralen Begegnungsepisode (w. 10-131), in der
offenbar das Hauptanliegen des Gedichtes liegt2, muß sich zunächst mit der Frage
nach der biographischen Realität, die der Dichter dem von ihm dargestellten
Ereignis und den daran beteiligten Personen zugesprochen haben will, auseinandersetzen.

Im Gegensatz zu manchen anderen, deutlich als imaginär gekennzeichneten
autobiographischen Berichten alexandrinischer Dichter3 hat Theokrit seinem
Selbsterlebnis der «Thalysien» einen ausgesprochen «historischen» Anstrich
gegeben4. Seine Absicht bringt er klar in der chronikartigen Exposition 1-9 zum
Ausdruck, die zusammen mit dem thematisch verbundenen Epilog den Rahmen
der ganzen Erzählung bildet. Hier wird dem Bericht der denkwürdigen Begeben-

1 Übersicht über die Literatur zu Id. VII (bis 1954) bei A. S. F. Gow, Theocritus II 581.
Seitdem ist an Bemerkenswertem hinzugekommen: V. Bongi, Natura, poeti e personaggi nel
VII idillio di Teocrito, Ann. Sc. Norm. Pisa 1946,149; Cataudella, Lycidas, Studi in on. di
U. Paoli 1955, 160; M. Sanchez-Wildberger, Theokrit-Interpretationen, Diss. Zürich 1955,
62ff.; J. H. Kühn, Die Thalysien Theokrits, Hermes 1958, 66. Vgl. hiezu nooh u. Anm. 60.

2 Darauf deutet nicht nur der äußere Umfang (111 von 157 Versen), sondern auch die
zentrale Stellung der Begegnungsszene hin. Richtig bemerkt Kühn (Anm. 1) 42, daß nicht
der Rahmen des Gedichtes dessen letzten Sinn abgeben kann, auch wenn er seinem Motiv
nach für modernes lyrisches Empfinden ansprechender sein mag. Vgl. hiezu u. S. 155f.

3 So die «Träume» des Kallimachos (Aitienprolog) und Herondas (Mimiamb. VIII). Dazu
u. S. 161 f. und Anm. 59.

4 Daß der Berichterstatter sich als Simichidas einführt, kann keinen ernsthaften Einwand
gegen seine Identität mit dem Dichter Theokrit bilden, die übrigens von der antiken Kritik
auch nie angezweifelt worden ist. Gegen die häufig vertretene Auffassung der Namen
Simichidas und Lykidas als ad hoc erfundener Pseudonyme spricht schon die Tatsache,
daß im gleichen Gedicht Philetas und Asklepiades mit auch sonst üblichen Namen (letzterer
als Sikelides) genannt werden. Zum Problem cf. Gow II 128, u. Anm. 48.



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 145

heiten des koischen Thalysientages gleichsam das Siegel des äfiaQTvgov ovdb
äeldco im Sinne eines vnofivrjfxa aufgesetzt®.

Das gilt nicht nur für die Teilnahme am Erntedankfest beim koischen Haieis
sowie für die Wanderung des Dichters dorthin, sondern auch für die Begegnung
des Dichters mit dem Ziegenhirten Lykidas, die ja nur einen Teilaspekt der
Wanderung darstellt. Der Dichter läßt denn auch diese Begegnung in Anwesenheit
der gleichen Augenzeugen geschehen, die ihn von der Stadt nach dem Ort des

Festes begleiten6, so daß die Ereignisse der Rahmenerzählung und der zentralen
Begegnungsszene durch die gleichen teilnehmenden Personen verbunden und so

prinzipiell auf die gleiche Wirklichkeitsstufe gestellt erscheinen. Die Umstände
des Zusammentreffens mit Lykidas werden auch mit nicht geringerer Exaktheit
geschildert als die der Zusammenkunft mit den vornehmen koischen Freunden
auf dem Landgut des Phrasidamos7.

Es drängt sich der Schluß auf, daß Theokrit seinem Publikum den Ziegenhirten
Lykidas als eine Person vorstellen wollte, der er bei der geschilderten koischen

Episode einmal wirklich begegnet war. Eine bloß imaginäre Gestalt mit rein
allegorischer oder symbolischer Bedeutung in ihm zu erblicken8, hieße dem Wort
des Dichters nicht den ihm gebührenden Aussagewert zuerkennen.

Was nun die nähere biographische Identität der Lykidasgestalt betrifft, so

haben sich mehrere Philologengenerationen darum bemüht, ohne zu einem allgemein

befriedigenden oder überzeugenden Ergebnis gelangen zu können®. Eine klare
Entscheidung in diesem Punkte wird wohl nie gelingen. Nicht nur aus Mangel an
Belegmaterial. Vielleicht liegt sie auch gar nicht im Sinne unseres Gedichtes; denn
daß der Stoff der Wirklichkeit auch hier den gerade der bukolischen Dichtung
eigenen Gesetzen poetischer Transposition unterworfen ist, darf von vornherein

4 Zeit, Ort und Personen der Handlung werden mit größter Exaktheit aufgezählt. Die
Genealogie der Gastgeher im Prolog ist nach Art gelehrter Chronik wiedergegeben. Die
Lokalisierung auf Kos ist dank den eingehenden Orts- und Personenangaben gut gesichert
und für den Leser der Epoche wohl noch klarer als für uns (cf. Gow bes. zu v. 1. 3. 6f.).
Den Memoirenstil zeichnet schon die Einleitungsformel fjg xgövog ävixa.

• Eukritos und Amyntas (v. 1 f.). Die beiden werden v. 131, am Ende der Begegnungsszene,

wieder mit Namen als Begleiter genannt. Für die Begegnung selbst spricht Theokrit
auch im Namen seiner Freunde (v. lOf. 6ddv aw/iet;, evgo/iEc;). Zur Topographie des Festortes
vgl. u. Anm. 58.

7 v. lOff. kennzeichnet Theokrit den Ort, 21 f. die Tageszeit, 11 ff. führt er den Hirten
mit Namen und Ethnikon ein und bietet außerdem eine sehr eingehende realistische
Beschreibung seines Aussehens. 130f. gibt er wieder mit Ortsnamen die Richtung an, in der
der Hirte weitergeht.

8 So neuerdings Sanchez-Wildberger und Kühn (o. Anm. 1) in Anlehnung an Deutungen
des letzten Jahrhunderts. Wenn Lykidas als bloß allegorisch-symbolische Figur - für
«bukolische Dichtung» oder für das «zweite Ich» Theokrits (so Kühn) - aufgefaßt wird,
dann müßten folgerichtigerweise auch die gesamte Szenerie und alle Ereignisse des Gedichtes
so gedeutet werden, was der Darstellungsart Theokrits widerspricht und selbst von den
genannten Autoren nicht angenommen wird. Inmitten eines durchaus realen Geschehens
aber eine derartige allegorische Figur eingesetzt zu denken, ist weder nötig noch möglich.

• Über die verschiedenen Identifizierungsversuche bietet einen guten Überblick Catau-
della a. O. (Anm. 1). Im allgemeinen hat man sich heute mit Recht von der « Maskerade»-
Theorie abgewandt, die ja in diesem Gedicht auch nur für den einen Partner, Lykidas,
zuträfe, da ja Simichidas überhaupt nicht als Hirt, sondern als Städter auftritt (cf. v. 2/26).



146 Mario Puelma

angenommen werden. Für die Sinndeutung des Gedichtes als Kunstwerk kommt
es jedenfalls nicht so sehr darauf an, wer die und jene der in ihr auftretenden
Gestalten als selbständige Personen des realen Lebens gewesen ist, als vielmehr
darauf, in welcher Funktion der Dichter sie im dramatischen Spiel seines Idylls
eingesetzt hat. Dieser Funktion im Falle der Dichterbegegnung Simichidas-Lyki-
das nachzugehen, sei darum unsere nächste Aufgabe.

Wir betrachten hiefür am besten jene Aspekte, bei denen dem Dichter
unabhängig von der «Authentizität» der Personen weitgehende Gestaltungsfreiheit
zustand, nämlich die Art und Weise, wie die Personen auftreten, handeln, sprechen.

Die Worte, mit denen Theokrit die Begegnung mit Lykidas anzeigt, folgen
unmittelbar auf die einleitende Angabe von Weg und Ziel der Wanderung: «Ich war
einmal in Begleitung von Eukritos und Amyntas unterwegs von der Stadt nach
dem Landgut des Phrasidamos, um dort das Thalysienfest mitzufeiern (1-9),
als, kaum daß wir die Hälfte der Strecke zurückgelegt hatten - es war gerade am
Grabmal des Brasilas, ein Mann plötzlich auftauchte ...» (lOff.)

ijg XQOvog avix* iyojv xe xai Evxgixog et? xov "AAevxa 1

elQTio/xeg ix noXiog avv xai XQixog äjijtiv 'Ajivvxag...

xovTKD xäv fisaaxav oöov äw/ieg ovde xö aäua 10

ajj.lv rd BgaaiXa xaxeq>aivexo xai xiv' ödixav
iodkov avv Moiaaiai Kvdwvixov cvQOjieg ävdga

Auffällig ist die Eindrücklichkeit, mit der der Dichter hier in der Art spannenden
Erzählerstils das Plötzliche und Unerwartete der Erscheinung des Lykidas
unterstreicht. Die Empfindung, die er damit zum Ausdruck bringen will, ist - wie ein

Vergleich mit der frappant parallelen Begegnungsszene der Simaitha mit ihrem
Geliebten Delphis in den Pharmakeutrien (II 75ff.) bekräftigen kann10 - offenbar
die des freudigen Staunens und unverhofften Glücks, wie es sich eben für eine Be-

10 Die Parallelität beider Begegnungen ist bestechend. In beiden Fällen berichtet der
Erzählende in Ich-Form über ein unvorhergesehenes Zusammentreffen, das in Begleitung
einer Drittperson vorgefallen ist. Beidemale wird das Motiv der Wegesmitte, die nach einem
bekannten Baudenkmal näher gekennzeichnet ist, verwendet mit der Funktion, das
Gefühl spannungsvoller Erwartung zu untermalen. An beiden Stellen wird die Glückhaftigkeit
der plötzlichen Erscheinung durch den Hinweis auf eine Gottheit, deren Wesen in Verbindung

zur Natur der begegnenden Person steht, unterstrichen. Bei Delphis ist es Apollon,
bei dessen Heiligtum seine Gestalt auftaucht, so daß sie der verliebten Simaitha wie eine
Epiphanie des Gottes in ihrer strahlenden Schönheit erscheint (cf. bes. v. 78ff.), bei Lykidas
sind es die Musen, die die Begegnung beschatten, so daß Lykidas wie ihr Abgesandter
erscheint (vgl. hiezu u. S. 155ff. zur Überreichung seines Hirtenstabes als «Gastgeschenk
der Musen»). Die Entsprechung läßt sich bis in den Wortlaut der Formulierung hinein
verfolgen:

II 66ff. VII Iff.
fjvd' ä tarvßovXoio xavaipogog ägfiiv 'Ava$w fjg xgdvog ävix' iyd> re xai Evxgirog ig rov
äXaog ig 'Agrifiidog lycb öi ol ä "Akevra j eignofieg

fieyakoirog / d)(idgrsvv
ö' eioa fieoav xax" äpdl-irov, ä rd xovna> räv fieodrav öddv äw/ieg, ovöi rö aäfia

Avxcovog, äfiiv rd BgaalXa xaretpalvezo, xai rtv'
eldov AiXfiv dölrav

ia&Xdv avv Moiaaiai... evgo/ieg ävdga
Avxlöav



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 147

gegnung ergibt, die von vornherein als «göttliche Fügung» (ovvMoiaaiai... evgo/ieg)

gekennzeichnet ist11. So unvermittelt wie Lykidas mitten aus der mittäglichen
Landschaft aufgetaucht war, verschwindet er auch wieder (v. 128ff.). Ohne ein
Wort zu sagen, übergibt er dem Simichidas nach dessen Lied seinen Hirtenstab
und zieht seines Weges.

Der Eindruck des Außergewöhnlichen, Geheimnisvollen, den das Auf- und
Abtreten des Wanderers Lykidas im Bericht des Simichidas erweckt, tritt auch in der

Schilderung seiner äußeren Wirkung zutage:

Der homerisierende Ton dieser Partie war wohl für jeden griechischen Hörer klar
erkenntlich. Die Formel ovde xe xig viv rjyvoirjcrev ist bei Homer vorgeprägt für
die Erscheinung göttlicher Wesen, deren Sein oder Denken den ihnen Begegnenden
sofort an bestimmten untrüglichen Merkmalen erkennbar ist12. Auch bei dem
unvermittelt auftauchenden Wanderer (riv' odirav 11) «war es jedermann sofort klar,
daß das nur der Kydoniker Lykidas, der Ziegenhirte, und kein anderer sein konnte».
Als spezifisches Erkennungsmerkmal dafür nennt der Dichter die Tatsache, daß

Lykidas unter allen Hirten in ganz singulärem Maße die typischen Attribute eines

Ziegenhirten deutlich wahrnehmbar aufwies; das bekräftigt der Erzähler durch
ein anschauliches Bild aller Züge, die den Wanderer gleichsam als «vollkommenen

Ziegenhirten» erscheinen lassen13.

11 Treffend gibt Bignone, Teocrito 33 wieder: «... incontrammo un valentuomo Cidonio
che a noi mandavan le Muse, Licida il nome ...» Cf. Anm. 35.

12 So Od. 5, 77 beim Erscheinen des Hermes in der Höhle der Kalypso: ovöi fiiv ävrtjv |

fjyvolrjaev Idovaa KaXwpm, äia ftedcov oder II. 1, 536 ovde fiiv "Hqtj \ rjyvoirjoev Idovd Srt oi
avfjupQaaacno ßovläg \ doyvQonet.a Oerig II. 13, 28 beim Erscheinen Poseidons äraXXe di
xrfce' vji' avrov... add' rjyvoltjaev ävaxra, auch II. 2, 807 handelt es sich um die Worte einer
Gottheit (Iris), deren Befolgung mit der Formel oihi &eäg enog riyvoirjaev gekennzeichnet
wird. Es kommt hier immer darauf an, daß durch Sehen oder Hören eine Gottheit oder
ihre Gedanken sofort an ihrer unmißverständlichen Wirkung erkannt werden können.

13 Das unbestimmte riv' odirav vor dem bestimmenden ovvo/ia fiiv Avxidav, ffg ö' abiokog
kennzeichnet, zusammen mit dem folgenden ovde ng ryyvolifoev läwv, gut den Vorgang der
Identifizierung eines zunächst unbekannten Fremdlings. Es ist gleichsam eine Identifizierung

auf den ersten Blick, und zwar nach Indizien: dem Aussehen nach zu schließen
(inei abi6Xu> e&x' icoxei) war kein Zweifel möglich: der Fremde war Lykidas «Der Ziegenhirte»

(ovvofta fiiv Avxlöag rjg ö'abiolog): ovde xe rig viv rfyvoirjoev iöihv (sc. Avxidav rovalnoXov
övra). icijxei nimmt das vorangehende läwv auf; es bezeichnet hier den Eindruck, den die
Erscheinung auf die Zuschauer macht, nicht etwa den Kontrast zwischen Sein und Schein
der erscheinenden Person (eine Auffassung, die den Schlüssel zur sogenannten « Maskeraden»-
Theorie der Thalysien abgab: Lykidas «schien» bloß ein Ziegenhirte zu sein, war also in
Wirklichkeit «verkleidet»): «anzusehen war er ein Ziegenhirte wie er im Buche steht»;
ISoxa neben Imxei ist hier von besonderer Bedeutung: es schränkt nicht ein - «schien nur,

e^QOfieg ävdga 12

ovvofia fiev Avxidav, "Pjc; d' ainoXog, ovde xe rig viv
rjyvoirfOev Idibv, inei alnoXcp eigo% ecpxei.

ex fiev yaq laaioio daavrgiyog elye xqdyoio
xvaxdv deg/u' w/ioiai veag xafiiaoio noxöadov

äfiqjl de oi axrßeaai yigcov eatpiyyero nenkog

CcoaxfjQi nXaxegä), goixäv d' eyev äygieXaico

de^ixiga xogvvav.

15



148 Mario Puelma

Lykidas wird so geradezu als ideale Verkörperung des ainoXog und, da diese

Hirtenart in der Hierarchie der Bukolik die niederste und damit markanteste
Stufe des Hirtendaseins darstellt, als Muster- oder Idealhirt überhaupt vorgestellt.

Es ist nun auffällig, daß der Dichter zur Kennzeichnung dieser Eigenschaft des

Ziegenhirten sich wieder einer homerischen Wendimg bedient, die in ähnliche

Richtung wie die oben erwähnte weist; denn die Worte ejtei abiohn %£ox' ecpxei
lehnen sich deutlich an epische Formeln an, die - vor allem in der Odyssee - an
Stellen erscheinen, wo eine Gottheit in Menschengestalt einem Sterblichen
begegnet14.

Zum gleichen Bereich gehört ein weiterer charakteristischer Zug, mit dem Theo-

krit die Gestalt des Lykidas ausgestattet hat: das Lächeln. Die erste Reaktion des

Ziegenhirten auf die Begegnung mit Simichidas zeichnet dieser 19f.:

also war es nicht» -, sondern verstärkt den ersten Eindruck zur völligen Sicherheit: er war
es, «Der Ziegenhirte» (»Je 8'abidXog). Nur so entsteht kein Widerspruch zwischen rjg 8'aind-
Xog und alndXtp iwxEi, wie es bei den meisten Interpretationen dieser Stelle der Fall ist
(cf. Gow 130).

Für die biographische Situation der Thalysienbegegnung ergibt sich aus dieser
Interpretation, daß es sich bei Lykidas um einen Hirtendichter mit dem Beinamen «<S abiokog*
handelt. Man denkt dabei an jenen Astakides von Kreta, dem Kallimachos Ep. 24 das
gleiche Epitheton beigibt. Lykidas mit diesem Astakides in Deckung zu bringen, ist aber
darum nicht unbedingt nötig. Der Zeitmode entsprechend kann es solche abtdXoi an
verschiedenen Orten gegeben haben. Man erwartet hier eher einen koischen Lokal-alndXog
(dann aus einem koischen Kydonia stammend, cf. Gow ad v. 12 und u. S. 162).

Weiter ergibt sich aus der Art, wie Theokrit den Lykidas von Simichidas identifiziert
werden läßt, daß dieser den abi6Xog bei der geschilderten Begegnung zum ersten Mal sieht,
ihn aber vom Hörensagen als sagenhaften Dichterhirten gut kennt; das wird durch die
Begrüßungsworte des Simichidas 27ff. bestätigt: Avxtäa tplXe, tpavri tv ndvrsg | ijfiev
avgcxrdv jiby' vneigoyov ev tb vo/ievoiv \ ev t' ä/mrrjoeaai. Hiezu vgl. u. Anm. 19.

" Cf. Od. 24, 445ff
avrög iymv elöov &eov äfißgorov, og q' 'OSvarji
iryyv&Ev iorqxEi xal Mivrogi ndvra ewxei.
ä&avarog 8i &edg tote (iev ngondgoi&' 'Oövafjog
tpaivero &agavv(ov, tote 8e

Mit der gleichen, an Theokrits e^o% ewxei erinnernden Formel ndvra iwxei Od. 4, 653f.
ßaivovr' ivorjoa / Mevtoqu »Je #edi>, r<ji 8' avrcö ndvra ewxei. Am häufigsten von Athene bei
ihren verschiedenen Erscheinungen in Menschengestalt: mit der Formel ÖEfiag 8'rjixro
yvvatxl Od. 3, 796. 13, 288. 16, 157. 20, 30, mit eldofiivr] 1, 115 sldofiivr) fefwp Tacpicov

1\yrfioQi Mivrr), 6, 21. Am beachtenswertesten ist als Parallele zur Thalysienbegegnung die
Szene der Begegnung Athenes in der Gestalt eines Hirten mit dem eben auf Ithaka gelandeten

Odysseus 13, 221:
axEÖö&sv öe oi fjk&Ev 'A&rjvrj

dvdgi dsfiag Eixvia vim, Imßdyrogi firfiaiv
navandku), olol tb dvaxraiv naldeg Saat,
dinxvyov dfiip' ä/ioiaiv lyova' EVEgysa Xmnrjv •

noooi 5' vnd Ämagotoi nidiX' e-/e, yEgai 8' äxovra.
rrjv 8' 'OSvaevg ytj&rjosv idouv xal ivdvriog r/X&E
xai (tiv tpoivrjoag snsa nrtEQOEvra ngoarpiSa

Bemerkenswert ist an dieser «bukolischen» Erscheinung der Odyssee vor allem die genaue
Schilderung des äußeren Aussehens des Hirten, die zeigt, daß im Ausdruck slxvia imßco-
toqi (irjXmv nicht so sehr die «Verkleidung» zum Ausdruck kommt als vielmehr die Tatsache,
daß der Anblick in allen Stücken dem eines wirklichen Hirten, wie er sein soll, entsprach.
Daß diese berühmte Begegnungsszene der bei den Alexandrinern so beliebten Odyssee
Theokrit - und seinen antiken Lesern - bei der Thalysienbegegnung vorschwebte, ist wohl
anzunehmen. Daß dadurch auf die Erscheinung des Ziegenhirten ein weiterer Zug der
Verklärung - als ob in ihm eine Gottheit in Menschengestalt erscheine - fällt, liegt auf der
Hand.



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 149

xai ft' ärQeftag ehie aeaaqwg
öfi/ian ftetdiocovxi, yeXojg de ol eiyexo yetXeog

Für dieses eigentümliche Begrüßungslächeln des Lykidas hat man die verschiedensten

psychologischen Erklärungen aus der Situation heraus zu finden versucht16.

Daß es jedoch zumindest nicht allein in der Situation begründet ist, zeigt die
Tatsache, daß es an zwei weiteren Stellen in stereotyper Weise wiederkehrt, wo es

psychologisch schwerer oder gar nicht erklärbar ist.
Als Lykidas zum zweiten Male das Wort ergreift, um Simichidas das

Ehrengeschenk der Hirtenkeule zu versprechen, heißt es:

&g icpdfiav enixadeg • o d'alnöXog add yeXdaaag f... etpa ...' (42ff.)

Und zum dritten Mal wiederholt sich das Lächeln, als der Ziegenhirt die
versprochene Keule als Musengeschenk überreicht (128f.):

xoaa' eqtdfiav • 8 de /tot xo XaycoßoXov, add yeXdaaag
d>g Tidgog, ex Motaäv t-eivrjiov ämaaev rj/tev.

Konnte man in den beiden ersten Fällen das Lächeln als «Ironie» erklären, so

versagt diese Begründung an der dritten Stelle. Es handelt sich offenbar, unbeschadet
der Möglichkeit einer teilweisen Situationsbegründung, um ein typisches Lächeln,
worauf schon die formelhafte Wiederholung hinweist16.

Wir kennen solches Lächeln in ähnlicher Formulierung aus typischen Situationen

namentlich der epischen Dichtung, wo es oft jene leutselig-ironische
Liebenswürdigkeit kennzeichnet, die Ausdruck natürlicher Überlegenheit ist, etwa von
Alteren gegenüber Jüngeren, Göttern gegenüber Menschen17. Das epische Adverb
äxßEfiag, das Theokrit dem lächelnd sprechenden Lykidas v. 19 beigibt, paßt gut

15 Ist es die Müdigkeit der Wanderer, die den Ziegenhirten erheitert, oder umgekehrt
ihre Eüe? (Gow nimmt in etwas widersprüchlicher Weise beides an: zu v. 19 Lycidas is
amused at the eagerness of the party, zu 21 It appears however from 24ff. that the party
has surprised Lycidas by its briskness.) Vergnügt ihn die städtische Eleganz der Simichidas-
Gruppe mitten in der staubigen Mittagslandschaft oder das Staunen des Simichidas über
die ungewöhnliche Erscheinung des Ziegenhirten? Jede dieser Erklärungen ist möglich,
keine direkt im Text präzisiert.

le Die beiden letzten Stellen, die das Lächeln des Lykidas mit dem Motiv der Stabüberreichung

verbinden, setzt der Dichter in ausdrücklichen Bezug zueinander durch die am
gleichen Platz wiederkehrende Formel äöv yeXdaaag und den Rückverweis tue naqog v. 129.

17 Cf. Od. 13, 287, wo Athene in Menschengestalt Odysseus begegnet: &g <pdxo • fielörjoev
6i &eä yXavxätmg 'Adrjvrj. / geigf T® lxiv xarege^e II. 21, 507f. Zeus zu Leto ri)v öä jzqotI
ol/ elXe naTrjQ Kgovidrfg, xai äveigero fjdii yeXdaaag. - &g qxxto • fxeitnqaev öe kehrt als Formel
sehr häufig wieder: von Göttern Od. 5, 180; II. 1, 595; 5, 426; 6, 404; 14, 222; 15,47. Von
Erwachsenen gegen junge Leute und Kinder Od. 4, 609; 23, 111 (Vater-Sohn); II. 23, 555
(Achill-Antilochos), nur einmal von Jüngerem zu Älterem (Telemachos-Odysseus) Od. 16,
476. - Dafür daß dieser Topos des Lächelns auch von den Alexandrinern mit besonderer
Vorliebe auf Götter angewandt wurde, vgl. Kallim. Hymn. Artem. III 28 nazrjQ 6' eneveoae
yeXdaaag / epfj de xaraggifav (von Zeus zur kleinen Artemis); Ovid verwendet das Motiv
gerne bei Gesprächen göttlicher Personen mit dem Dichter (sicher nach alexandrinischen
Vorbildern) in den Fasten, z. B. I 91 (Janus); IV 5 (Venus) mit der Formel risit et... dixit.
Bei Horaz vgl. beispielshalber Od. I. 10, lOff. puerum minaci voce dum terret risit Apollo,
oder Od. III 66 f. aderat querenti perfidum ridens Venus. Od. II 8, 13. Cf. in Id. VII noch
v. 156 von Demeter <3 öi yeXaaaai...



150 Mario Puelma

dazu; es bezeichnet die Haltung ruhiger Selbstsicherheit und Gelöstheit, wie sie

bei Homer vor allem Göttern und Helden im Kampfe eignet18.

Eine weitere Eigentümlichkeit, die in die gleiche Sphäre gehört, verdient
vermerkt zu werden, nämlich die ganz unrealistische Art, wie der plötzlich auftauchende

Ziegenhirt den Simichidas, als sei er ein alter Freund, sofort mit Namen
und sehr familiär anspricht, obgleich die reale Frage, ob die beiden Wanderer
einander schon kennen, völlig in der Schwebe gelassen wird. Das ist die Art, wie im
Epos vor allem Götter einander oder den Menschen begegnen19.

Ob Theokrit in der Begegnungsszene der «Thalysien» die Erinnerung an eine
bestimmte Episode der homerischen Epen wecken wollte, mag dahingestellt sein,
sicher ist, daß die Reihe homerischer Züge, mit denen er Gestalt und Auftreten
des Lykidas ausstattet, diesem den Nimbus des älog aljioAog im eigentlichen Sinne
des Wortes verleihen. Gleich welche biographische Realität hinter der Erscheinung
des geheimnisvollen Ziegenhirten steht, Theokrit hat sie offenbar mit Bedacht
über das natürlich Wirkliche hinaus stilisiert und mit jenem Hauch der Verklärung

umgeben, der einem mythischen Hirten, wie der eben im Liede des Lykidas
(v. 73ff.) als Idealhirte gepriesene ßovrag Daphnis und amoÄog Komatas einer
ist20, gebührt.

Welche Funktion, so muß man sich nun fragen, kommt dieser Mythisierung des

Lykidas, auf die der Dichter anscheinend besonderes Gewicht legt, in der
Gesamtökonomie des Idylls zu

Wenn der berichtende Dichter die Begegnung mit dem Ziegenhirten von vorn-

18 drgi/uag wird bei Homer verbunden mit eväeiv, iaravcu, rja&ai, e%eiv. Vergleiche «wie
Eisen» (Od. 18, 212), «wie eine Säule» (II. 13, 437) passen zu ärge/na;. Es kennzeichnet in
aktivem Sinn die ruhige Haltung dessen, der sich nicht aus der Fassung bringen läßt, daher
häufig für die Gefaßtheit im Kampfe verwendet (II. 13, 437. 557; 15, 318). An unserer
Stelle wird durch dieses Adverb die Überlegenheit des Lykidas unterstrichen.

19 Daß die beiden Begegnenden faktisch als einander persönlich nicht bekannt vorausgesetzt

werden, wurde o. Anm. 13 festgestellt. Wenn Simichidas den Lykidas mit Namen
anredet, so ist das logisch in Ordnung, da er ihn ja v. 11 ff. identifiziert hat. Daß dagegen
Lykidas den Simichidas, ohne daß eine Erklärung dafür gegeben wird, mit seinem ersten
Wort namentlich anredet, ist außergewöhnlich. Ein weiterer Zug seiner souveränen
Überlegenheit, deren Betonung dem Dichter am Herzen liegt. Die im vorangehenden angeführten
Züge, mit denen Theokrit Gestalt und Erscheinung des Lykidas auszeichnet, geben deutlich

zu erkennen, daß der ahtoXog als der Ältere gegenüber dem Jüngeren, der Meister gegenüber

dem Jünger empfunden werden soll. Dazu paßt auch die etwas burschikose joviale
Tonart, die der Ziegenhirt dem Simichidas gegenüber anschlägt 21 ff. (begleitet von seinem
überlegenen Lächeln) und die sicher nicht nur die Rustizität des Hirten kennzeichnen soll.
Vgl. u. S. 152ff., bes. Anm. 27 und 28.

20 Es liegt wohl in der Absicht Theokrits, beim Leser Assoziationen zwischen dem Musterhirten

Lykidas und dem von diesem in seinem Lied besungenen Idealbukoliker, dem &eZoq
Komatas (78ff.), hervorzurufen. Beide sind - was in der Bukolik eher zu den Seltenheiten
gehört - abiökoi (cf. v. 78), beide Musenlieblinge (cf. v. 82 u. 12. 95. 129). Im Epilog zu
seinem Lied (83ff.) läßt Theokrit den Lykidas sich geradezu mit Komatas als seinem idealen
Wunschbild identifizieren: er sieht sich als Hirt von Komatas' Herden. Da Komatas auf
einer Stufe mit dem berühmten mythischen Hirtendichter Daphnis erscheint, fällt in diesem
ganzen Zusammenhang auch auf die Gestalt des Lykidas ein verklärendes Licht (vgl. hiezu
u. Anm. 31). Daß die Szene gerade zur Mittagszeit stattfindet (21ff.), gibt der Begegnung
ein besonderes Kolorit. Es ist die Tageszeit, zu der die Natur am stärksten dichterische
Inspiration ausströmt (cf. Piaton Phaidros 241 e f. vtiö tcöv Nvnq>ä>v ev&ovoidao)
oxeSov r/Srj /lEOrj/ußgla laraxai).



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 151

herein unter den Stern der Musen stellt (v. 12), so bedeutet das natürlich, daß der
abtoXog für ihn in erster Linie als Dichter wichtig ist. Das bestätigen auch die
ersten Worte des Simichidas an ihn (27 ff.):

Avxi'öa <piXe, (pavxi xv ndvxeg

?l/j,£v avgixxdv fiey' VTieigoyov ev rs vofievaiv
£v t' ä/uaxijgeooc

Lykidas, der Musterhirte, wird gleichzeitig als Meisterdichter vorgestellt21.
Er erscheint danach gleichsam als Musterbukoliker. Diesen vorbildlichen Dichterhirten

ganz unerwartet mitten auf den Feldern, wo sein eigentlicher «Herrschaftsbereich»

ist, anzutreffen, bedeutet für den berichtenden Simichidas, der sich selbst

zu den noch unfertigen Jüngern der bukolischen Muse zählt22, ein besonders glück-
haftes evgrjpta, bietet es doch die nicht alltägliche Gelegenheit zum ßovxoXid£ea§at
mit einem anerkannten Meister der Hirtendichtung.

Wie sehr diese Aussicht den Simichidas erfüllt, kommt darin plastisch zum
Ausdruck, daß er, bevor er überhaupt auf die Frage des Lykidas nach Ziel und Sinn
seiner Wanderung antwortet, sein Anliegen vorbringt, sich mit dem Meister-
bukoliker im Lied messen zu dürfen (28ff.)23:

rd dfj fxaXa dvpidv iaivei
äfietEQOv • xaixoi xax' e/uov v6ov locxpagi^eiv

üXjzoptai...
äXX' äye dtf, ijwä ydg odog £vvd öe xal äa>g, 35

ßovxoXtaadd)/uea&a

Auf diese Aufforderungen zum ßovxoXid£ea&ai geht der Ziegenhirte ein mit den
Worten: äXX' äye ßovxoXixäg xa%ea)g äg£d>pied-' äoidäg, Uipiiyiöa, und es folgen
darauf hintereinander die Lieder der beiden Partner (52-89/92-127)24.

Die Figur des Lykidas spielt demnach, dem äußeren Motiv entsprechend, im
zentralen Teil des Idylls die Rolle des ßovxoXiaa/idg-Partners, und die ganze Szene

scheint sich soweit im Rahmen des üblichen Hirtenwettsingens zu halten, wie man

21 NB. die parallele Formulierung ainoXm cfojj' imxei v. 14 und avgixräv fiiy' vneigoypv
Iv rs vofievaiv v. 28f. Lykidas ist in beiderlei Hinsicht etwas Außergewöhnliches.

22 Simichidas zählt sich zwar auch zu den äv' wgea ßovxoXiovreg (92, was hier deutlich
metaphorisch gemeint ist, da er ja sonst in diesem Gedicht als «Städter» gezeichnet ist),
jedoch Zu den Anfängern, wie er in v. 33ff. gleich vorwegnimmt (dazu u. S. 153ff.).

23 Die Wirkung von Simichidas' «verkehrter» Antwort auf Lykidas' Frage ist die, daß
das ßovxoXid^ea&ai mit Lykidas nun als Hauptziel und -zweck von Simichidas' Wanderung
aufs Land in den Vordergrund rückt, was ja, wie sich zeigen wird, auch dem Sinn des ganzen
Gedichtes entspricht, nämlich den Zugang zum Thalysienfest an der Nymphenquelle Burina
durch die Sängerprobe mit Lykidas förmlich erringen zu lassen (dazu u. S. 155ff.).

24 Zu diesen beiden Liedern s. o. Anm. 20 und u. S. 154 u. Anm. 31. Der Begriff ßovxo-
Xid£eoöai bezeichnet an sich nur den Vortrag eines Liedes im Stile der ßovxdXoi. Der Begriff
ist allgemein so weit gefaßt, daß er nicht nur auf die Kategorie der ßovxdkoi im engeren
Sinne beschränkt ist (hier wird er ohne weiteres für den abidkog mitverwandt), wie denn
überhaupt die ganze ländliche Terminologie in dieser Dichtung stark von der Wirklichkeit
abstrahiert, metaphorisch gebraucht erscheint (cf. Anm. 46). In der Praxis der bukolischen
Dichtung tritt das ßovxolid^eaftai, die ßovxohxrj Movaa, gewöhnlich als Wechselgesang im
Wettkampf auf (cf. V 44; IX 1. 5. 28; VIII 31).



152 Mario Puelma

es in Varianten in den Idyllen V, VI, VIII und IX vorfindet. Bei näherem Zusehen

weicht jedoch die Darstellung des «Thalysien»-Bukoliasmos in wesentlichen Aspekten

vom Normalschema ab.
Bei allen bukolischen Wechselgesängen der Alexandriner handelt es sich um

Wettkämpfe, die mit dem Sieg einer Partei oder einem Unentschieden enden25.

In unserem Falle nun geht es, obwohl beide ßovxofoa£6pcevoc abwechselnd je ein
Lied als Probe ihrer bukolischen Muse vortragen26, ganz offenkundig überhaupt
nicht um Sieg oder Niederlage.

Zunächst muß auffallen, daß trotz ausdrücklicher Erwähnung der Anwesenheit

von zwei Unbeteiligten, den Begleitern des Simichidas, doch kein Schiedsrichter

aufgestellt wird, wie es sonst meist üblich ist (Id. V, VIII, IX). Sodann spricht
auch keiner der Sänger selbst an irgendeiner Stelle etwas davon, daß ein Sieg in
Frage stehe26. Im Gegenteil, jeder der beiden Dichter betont ausdrücklich, daß er

nur aus Gefälligkeit dem 9oiXog gegenüber aus dem eigenen Liederschatz etwas

Ausgesuchtes vortragen wolle. Die immittelbaren Einleitungsworte zu jedem der
zwei Lieder bekunden deutlich diese Haltung:

äXX' dys ßovxoXcxäg xa%scog äqid)/j,e&' aovbäg,

Ei[ii%ida' xrjycb pcsv - öqt), cpiXog, sc toi aqsoxec
rov-ß' ort Jtqäv sv öqei to /xeXvöqcov sS-ETidvaoa

sagt Lykidas (50 ff.),
Avxcda (pile, noXXä pcsv äXXa

Nvfxcpac xrifis 6c8a£av av utgsa ßovxoXeovxa

io&Xa, Ta. nov xa.l Zr/vog eni dqdvov äyaye (pdpca •

dXXa Toy' ex navxcov pcsy' vjis'iqoypv, w tv ysqacqscv
äqj-evpc' • äXX' vndxovaov, ensc cpcXog snXeo Mocoaig

entgegnet Simichidas (91 ff.), wobei er klar zu erkennen gibt, daß er das Lied des

Ziegenhirten richtig als hohe Gunstbezeugung würdigt und nun die bestmögliche
Gegenleistung ihm bieten will: sein Lied soll ein yegag, eine Ehrengabe sein, nicht
Kampfinstrument27.

25 Sieg einer Partei in Id. V, VIII, unentschieden VI, IX. Unklar ist der Ausgang im Agon
Silen-Pan Pap. Vindob. Rainer 29801. Einen Sonderfall büdet Id. I, insofern dort nur
ein Horte, Thyrsis, sein Lied vorträgt, während der Konkurrent (ahzoXoc) von vornherein
darauf verzichtet. Der Gegenstand, den dieser dem Thyrsis für sein Lied anbietet und
überreicht, der bekannte Efeubecher, ist daher nicht eigentlich ein Kampfpreis, sondern eine
Gegengabe für die Gunst, die Thyrsis mit dem Vortrag seines Liedes erweist; als solche
wird der Becher denn auch schon vor dem Liede in Aussicht gestellt (v. 23ff.). Vgl. hiezu
u. S. 154f. u. Anm. 33.

26 Bezeichnenderweise fehlen in Id. VII für das ßovxohd^ea&ai von Simichidas und Lykidas
die zur Kennzeichnung der Kampftendenz sonst üblichen Termini, wie igi^eiv (cf.

Id. I 24; V 23. 30. 60. 67. 136; VI 5), vixäv (cf. VIII 7. 84; V 28; VI 46) oder äe&Xov
finden ausgesetzten Preisgegenstand (cf. VIII 13). 'Egl&iv und vixäv verwendet dagegen
Simichidas v. 40f. gegenüber Philetas und Asklepiades, doch nur um in anschaulicher
Weise theoretisch sein künstlerisches Höchstziel zu formulieren (dazu u. S. 158ff.). Zu
iotxpaQlCeiv, womit Simichidas das Ziel seines ßovxofoä&a&ai mit Lykidas bezeichnet, u.
Anm. 28.

27 In ihrer galanten Höflichkeit erinnern diese Komplimente an Id. VI, wo allerdings
zwei Kampfpreise ausgesetzt werden. Zu beachten ist der fühlbare Unterschied in der



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 153

Im Einklang mit der hier sichtbar respektvollen Haltung des Simichidas

gegenüber dem Ziegenhirten stehen auch seine ersten Worte, die er v. 27 ff. an
diesen richtet. Wenn er dort, nach der einleitenden Begrüßung des Lykidas als

«anerkannt ersten unter den Bukolikern» (s. o. S. 151), bemerkt:

to örj fidXa dv/xov iaivei
äfiixEQov • xaixoi xax' e/uöv voov locxpagiCeiv

ihtopai,

so spricht aus dieser betont höflichen Formel nicht herausfordendes Uberlegen-
heitsgefühl und Siegerwille, sondern vielmehr das Streben nach aemulatio eines

als überlegen verehrten Künstlers, an dessen Zustimmung zur eigenen Kunst dem
Simichidas sehr viel gelegen ist28. Dieser verbindet denn auch seine anschließende

Aufforderimg zum Bukoliasmos mit der erklärenden Bemerkung, daß er vom Wert
der eigenen Dichtung trotz dem Ruf, den sie ihm bisher eingetragen habe29, noch

keineswegs voll überzeugt sei (37ff.)30. Er verleiht damit dem von ihm gesuchten
Bukoliasmos mit Lykidas für sich den Charakter eines Probe-Agons, bei dem dem

Ziegenhirten eher die Rolle eines arbiter über seine künstlerische Reife als «Bukoli-
ker» als die eines echten Agon-Partners zugedacht wird. Das folgende Lied des

Qualifikation beider Lieder: Simichidas sucht das Allerbeste aus seinem Repertoire (ex
ndvxcov fiiy' 6jieIqo%ov), um Lykidas damit zu ehren (yegalQEiv), Lykidas greift nur ein
kleines Muster aus seiner Kollektion heraus, ein ngäv peAtöQiov. Die Überlegenheit des
Lykidas ist dadurch um eine weitere Nuance bereichert.

28 «Daß du als der beste Bukoliker gütst (und ich dich antreffe), das freut mich tief im
Herzen: und doch (obgleich du so groß bist) hoffe ich, es auf deinen Rang bringen zu
können.» Kax' ipöv vdov zu ifawpai hinzu unterstreicht die Stärke von Simichidas' Wunsch
nach aemulatio des Lykidas. Iaopagl^eiv, der epischen Sprache angehörig, ist als Terminus
zur Kennzeichnung des Zieles eines Bukoliasmos-Teilnehmers in der bukolischen Dichtung
singular; es drückt mehr das Streben zum Einholen, Nachholen als zum Übertreffen aus
(cf. Hes. Erga 490 othoj x' öipaQoxrjg jiQanrjQdxr) loopaglCoi). Die Wendung &vfiöv latvsi dfiixegov
drückt nicht etwa Konkurrenzeifer aus, sondern die freudige Verehrung des Simichidas
für den weitberühmten Lykidas; die darin enthaltene Anerkennung von Lykidas'
Überlegenheit äußert sich auch deutlich in der verschiedenen Nuancierung der Leistungen beider:
Lykidas soll der ovqixxäg jiky1 inelgoyot; sein (27f.), Simichidas dagegen nennt sich nur einen
in der Meinung der Leute äoidöv äoioxov - woran er aber selbst nicht glaubt (37ff.). Diese
Nuance stimmt mit der verschiedenen Qualifikation der Lieder (Anm. 27) und mit der
sonstigen Zeichnung des Ziegenhirten, wie o. S. 3ff. ausgeführt, überein. - Diese klar
gezeichnete Überlegenheit des Lykidas läßt ihn klar als den älteren Meister, Simichidas als
den Jüngeren erscheinen, der noch viel zu lernen hat: Diesen Gedanken bringt Simichidas
v. 36 mit der Formel xax' coxeQog aXhav ävrjaei, die er natürlich in erster Linie auf sich selbst
bezieht, was aus der folgenden, die Bukoliasmos-Forderung rechtfertigenden Schüderung
seines geringen Könnens, völlig deutlich wird.

29 Simichidas ist nicht ein ganz blutiger Anfänger, sondern ein zwar noch nicht reifer,
doch immerhin schon durch eigene Leistungen hervorgetretener Dichter (cf. 37f. xat yäg fydt
Moiaäv xajivgöv axöjia, xrj/iä Xiyovxi / ndvxeg äoidöv ägiaxov und 91 ff. fiöv äXXa / Nvfttpai
xfjfii ölda^av dv' cbgea ßovxoXiovxa j ia&Xd, xd nov xal Zrjvög inl &qovov äyaye qidfia. Diese letzte
Formulierung durch Gleichsetzung von Zeus mit dem Ptolemäerkönig als Beweis für eine
dichterische Tätigkeit Theokrits in Alexandrien vor der geschilderten koischen Episode zu
verwenden, wie es gewöhnlich geschieht, besteht kein begründeter Anlaß. Es braucht sich
nicht um mehr als eine sprichwörtliche Redensart für besonderes Ansehen in der
Öffentlichkeit zu handeln, so auch im bukolischen Gedicht Pap. Vindob. Rainer 29801 A 60
gebraucht (Süen an Pan): Jifj oeo <p[wvrj; / nfj fietecov xXiog evgö xö xal Atög ovax' la[ivei;
Beide Stellen klingen an die homerische Formel xMog ovgavöv ixei an.

30 Dazu s. u. S. 158ff.

11 Museum Helveticum



154 Mario Puelma

Lykidas erhält danach von vornherein die Funktion des Musterliedes, das Lied
des Simichidas die des Probeliedes31.

Die Sonderstellung des Thalysien-Agons, wie sie aus deD Worten des Simichidas
deutlich wird, bekundet sich auch in einem Motiv, das zu den Grundbestandteilen
pastoraler Konkurrenzen gehört: der Preisverteilung.

Sichtbarer Ausdruck des Hirtenagons ist jeweils der Kampfpreis, den einer der
Konkurrenten oder häufiger ein Schiedsrichter überreicht, wobei gelegentlich für
jeden der Wettkämpfer je ein Preis im voraus ausgesetzt wird32.

Auch die Gesangsszene der «Thalysien» enthält die Überreichung einer im voraus

versprochenen Gabe (43 f.), nämlich des keulenartigen Stabes, der xoqvvol
(KaywßoXov) des Ziegenhirten Lykidas, die Simichidas nach Abschluß seines Liedes

(129f.) von seinem Partner überreicht wird.
Diese Schenkung der «Thalysien» aber nimmt unter allen bekannten Parallelfällen

der bukolischen Dichtung einen eigenen Platz ein. Einmal wird trotz der
Zweizahl der ßovxohaCöjusvoi nur einem von ihnen, Simichidas, eine Gabe
offeriert. Das ist sonst nirgends bei Theokrit der Fall, mit Ausnahme von Idyll I33.

Dort aber ist es der als unterlegen gezeichnete Ziegenhirte, der dem Meistersänger
Thyrsis mit seiner Gabe ein Lied entlockt und honoriert, in den «Thalysien»hingegen

ist es umgekehrt der überlegene Meister Lykidas, der dem lernbegierigen -
offenbar als jung gedachten34 - Adepten der Musenkunst die Gabe anbietet. Sie

wird - ein singulärer Fall in den Bukolika - weder als Sieges- oder Kampfpreis
im Wettsingen noch als Anreiz zum Vortrag eines Liedes eingesetzt.

Was eigentlich die Funktion dieser Gabe sein soll, die Simichidas vom Ziegen-

31 Was den Inhalt beider Lieder betrifft, so enthält dasjenige des Lykidas alles, was zu
einem vorbildlichen ßovxoXixov gehört: die Motivkreise Liebe-Musik und Gesang-Wein-
Landleben. Das ländliche Fest mit dem abschließenden Loblied auf das Bukolikerideal
bildet durchaus eine organische Einheit mit dem Ausgangsmotiv der Liebeserklärung, aus
dem es assoziativ entwickelt ist. Das Schwergewicht des Liedes aber liegt in dem auf
Lykidas selbst bezogenen Schlußteil (vgl. o. Anm. 20). Sinn und Wert des Liedes muß aus
seiner Funktion im Gesamten des Thalysiengedichtes verstanden werden. In diesem
Zusammenhang verdient vermerkt zu werden, daß das Lykidaslied nicht nur in der Figur des
Komatas, wie oben ausgeführt, Bezüge zum Rest des Thalysiengedichtes aufweist. Das
Bild des ländlichen Symposions 63 ff. bildet eine Parallele zum Symposion an der Quelle
Burina, mit dem das Idyll schließt. Das Liederpaar des Tityros (72ff.) erinnert an das
Liederpaar des ßovxofoaofiög Lykidas-Simichidas. - Simichidas' Lied ist weniger augenfällig
«ländlich» (very superficially tinctured with rusticity, Gow zu v. 92), darum aber nach
der Zeitauffassung nicht weniger «bukolisch» (NB. die parallele Charakterisierung der Lieder
durch Lykidas und Simichidas v. 51 tov&' Sri ngäv iv ögei rö /xekvdgiov iiendvaaa, 92
Nvfupat xtf/ii öldagav dv' ä>gea ßovxoXsovra lo&Ad Zum Begriff «bukolisch» vgl. o.
Anm. 24 und u. Anm. 48 und 60.

32 So Id. VIII Ilff.; der Fachausdruck ist äe&Xov xaxaxi&ivai. In Id. VI tauschen beide
Sänger Gaben aus (unentschieden), V 138ff. fordert der Schiedsrichter den Unterlegenen
zur Stellung einer Gabe an den Sieger auf, IX teilt der Schiedsrichter seihst die Preise aus.
Zu Id. I cf. Anm. 33. Zum Ausdruck öcagi'nxofiai v. 43 cf. Anm. 50.

33 Id. I ist kein eigentlicher Agon, weswegen der ausgesetzte Preis einen eigenen Charakter
hat'(vgl. o. Anm. 25). Gemeinsam ist Id. I und Id. VII, daß jeweüs der Unterlegene den
Überlegenen zum ßovxofad£eo&at auffordert sowie daß eine Gabe im voraus versprochen
wird. Stellung des Gebenden und Sinn der Gabe sind aber grundverschieden. Der
Herausgeforderte, nicht der Herausforderer bietet in Id. VII die Gabe an.

34 Cf. Anm. 19 und 28.



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 155

hirten erhält, sagt der Dichter hei der Überreichung mit deutlichen Worten: es

soll ein «musisches £eivrjiovr> sein:

röaa' iqxxfiav, o de fioi to XayojßdXov, ädv yeXaooag
dig Tidoog, ex Moioäv l-eivrfiov ämaaev fj/uev (128f.)

Der Ausdruck läßt es in der Schwebe, ob das |etvrfCov eine Gabe ist, die die
Bruderschaft des Lykidas mit Simichidas im Geiste der Musen besiegeln soll, oder
ob es eine Gabe ist, die, von den Musen gestiftet, in ihrem Auftrag überreicht
wird; vielleicht liegt beides darin35, auf jeden Fall aber wird daraus klar, daß der

Ziegenhirte nicht etwa einen Sieg des Simichidas über ihn selbst damit belohnt,
sondern einen Akt der Auszeichnung durchführt, wie er einem Meister gegenüber
einem Jünger der Dichtkunst, der seine Bewährungsprobe erfolgreich bestanden

hat, zukommt. Denn mit der Überlassung seines charakteristischen Hirtenstabes
erkennt der «Musterhirte» Lykidas den «Städter» Simichidas als seinesgleichen

an; er gibt ihm gleichsam den Ritterschlag zum «Hirten», d. h. zum Hirtendichter
im vollen Sinne des Wortes, und sanktioniert so seinen Anspruch auf laocpaqi^eiv
mit dem Meisterbukoliker und auf Zugehörigkeit zum Volk der Bukoliker, zu den
av' diQsa ßovxoXeovxeg (92)36.

Wenn Simichidas nun mit dem Hirtenstab, dem Bukolikermerkmal, in der
Hand am ländlichen Erntefest der Thalysien erscheint, so erhält dieses Fest nach
der vorangehenden Bukoliasmosszene und ihrem eben besprochenen Abschluß die

Bedeutimg eines Weihefestes für den Bukoliker Simichidas. Die Feststätte, an
der Simichidas sich niederläßt, ist denn auch der Wohnort der Nymphen, deren
Funktion sich gerade für den Bukoliker mit der der Musen überschneidet; wofür
eben unser Gedicht ein Beispiel bietet in den Worten, mit denen Simichidas sein

Probelied einleitet (91 ff.):
Avxi'öa <piXe, TioXXä juev äXXa

Nv/u<pai xrifie dida£av äv' dopea ßovxoXeovra eo&Xd

äXX' vjiaxovoov ejiel tpiXog ejiXeo Moioaig.
36 Ob ix Moioäv zu ieivrj'Cov oder zu ämaaev (fjfiev) näher zu beziehen ist, ist nicht genau

auszumachen. Es liegt eine der bei Theokrit nicht seltenen änd ttouoö-Konstruktionen vor
(cf. Anm. 55). Jedenfalls ist der Ausdruck ex Moioäv hier viel zu prägnant gebraucht, als
daß man es in blaß metaphorischem Sinne auffassen könnte, etwa S-eivrfCov ex Moioäv
'Lohn für das Lied' (so H. Fränkel, Philos. und Dichtung des frühen Griechentums 549, 11),
was sachlich für den Zweck der Stabüberreichung auch nicht ganz stimmt (cf. u. S. 159).
Ebensowenig ist die Bedeutung von avv Moloaioiv v. 12 damit erschöpft, daß es «indicates
that the meeting is to result in music» (Gow zu v. 12; vgl. o. S. 147 u. Anm. 11).

38 Zu diesem Anspruch vgl. Anm. 29 und S. 160. Simichidas' Lied wird durch diese
Stabüberreichung als in vollem Sinne «bukolisch» anerkannt (unbeschadet dessen, daß es uns
heute wenig «ländlich» vorkommen mag, cf. Anm. 31). Wenn Simichidas anfangs deutlich
als «Städter» gekennzeichnet wird (v. 2 ausdrücklich elgnofieg ex nöXiog-, v. 26 Anspielung
auf seine städtische Kleidung, cf. Gow 129 Simichidas «a city-bred poet», id. zu v. 26), im
Gegensatz zum urländlich gezeichneten Lykidas (14ff.; den Kontrast des städtischen
Simichidas zur mittäglichen ländlichen Landschaft läßt der Dichter den Lykidas stark
unterstreichen 21ff.), so erscheint auf diesem Hintergrunde die Zeremonie der Stabüberreichung

ganz besonders bedeutungsvoll als Sinnbüd der vollen Anerkennung als «Bukoliker»

durch eine dafür kompetente Persönlichkeit, den als Musterbukoliker gezeichneten
Ziegenhirten Lykidas. Für die literarsymbolische Verwendung des Motives Stadt-Land
ist das Thalysienidyll innerhalb der alexandrinischen Dichtung besonders beachtenswert.

11* Museum Helveticum



156 Mario Puelma

Daß die Nymphen von Simichidas v. 148 als Nvfupai KaataXideg angesprochen werden,

was eher für die Musen üblich ist, bekräftigt diesen Zusammenhang37. Das
anschauliche Bild des koischen Nymphenhaines (135 ff.) mit seiner Höhle und
reinen Quelle, mit den den Dichter Simichidas umschwirrenden Vögeln, Zikaden
und Bienen - alles bei den Alexandrinern beliebte, gern stilsymbolisch verwendete
Motive - stellt sich deutlich in die Reihe der bekannten Musenquellbilder, wie sie

uns vor allem aus Kallimachos' Aitienprolog und seinen römischen Nachahmungen
bekannt sind, für die aber auch Philetas, der von Theokrit in den «Thalysien» (40)

gerühmte koische Dichter, vorbildlich gewesen zu sein scheint, dem Begriff der

aquae Philetaeae bei Properz nach zu schließen38.

Das Rahmenmotiv des Idylls, der Thalysienhain mit seiner Quelle, steht, wie

man sieht, in einem klaren Kausalzusammenhang zur zentralen Bukoliasmosszene.
Es erscheint von dieser her zweckbestimmt39. Der junge Simichidas tritt nach
bestandener Bukolikerprobe in den Dichterhain, zu dem er von Anfang an, «aus

der Stadt» aufbrechend, gestrebt hatte40. Diese innere Verbindung von Rahmen
und Kern des Idylls hat der Dichter an den Kompositionsfugen gut kenntlich
gemacht. Auf das Eingangsbild von Simichidas' Wanderziel und dem Hain an der
Quelle Burina (1-9)41, folgt unmittelbar die Erscheinung des Ziegenhirten Lykidas
mit dem Hinweis auf die «Fügung der Musen», die über ihr waltet; dem Eintritt des

Simichidas in den Nymphenhain (131 ff.) unmittelbar voraus aber geht die Übergabe

des Hirtenstabes durch Lykidas, als ob es der Zauberstab wäre, der den Weg
zur «heiligen Quelle»42 öffnet-es ist ja auch das « Gastgeschenk der Musen» (129).

37 Zur Verbindung Musen-Nymphen vgl. Id. I 12. 141; IV 29; V 149. Bei der damals
beliebten Verwendung des Musenquellmotivs lag die Assoziation zu den Musen, die ja
ursprünglich Quellnymphen sind, besonders nahe. Die Bedeutung der Niederlassung des
Simichidas am Nymphenquell und des abschließenden kleinen Hymnus an die Nymphen
(148ff.) wird erst dann voll erfaßt, wenn man diese Episode mit Simichidas' Worten 91ff.
zusammenstellt (Einleitung zu seinem Lied): Nv/itpat xryiX öläa^av dv' wgea ßowcoMovxa
ia&Xd..., die deutlich Hesiods Verse Theog. 22f. at (sc. Movaat) vv 7io&' 'Haioöov xaXrjV iölöa£av
äoiötfv | ägvag Jtoifiatvov&' 'EXtxtövog vno £a&doio zum Vorbild haben. Simichidas' eben
genannte Worte sind bedeutungsgleich mit v. 37 xal yäg £yd> Moiaäv xojivqöv axdfia. NB. die
Parallelität der Formel Nv/utpat KaoraXtöeg Ilagvdoiov abzog lyoioaz zu Theog. lf. Movodwv
'EXixcovtddcov dg%(ofie&' deldeiv, al &' 'EXtxwvog iyovatv Soog fiirya re £a&edv re. Es wird
schon daraus deutlich, daß Theokrit bzw. Simichidas v. 148 ff. mit einem Hymnus an
die Nymphen anhebt (daher auch die Bezeichnung der Nymphen, die natürlich mit den
koischen Quellnymphen von v. 137 identisch sind, mit ihrem Ursprungsepitheton nach der
«Geburtsstätte», der Kastalischen Quelle am Parnaß). Dieses selbständige Lied (148-157),
mit dem das Idyll schließt, verbindet gleichsam die Vergangenheit und Gegenwart des
Dichters, indem es so angefügt ist, als ob das ein Lied wäre, das der berichtende Simichidas
damals bei der Thalysienfeier vortrug und nun vom Dichter aus seiner Gegenwartssituation
als Beminiszenz wiederholt wird. (NB. das Schlußgebet an Demeter, das natürlich bei der
Thalysienfeier selbst sinnvoll war.) - Zur Verbindung des Begriffs «Kastalisch» mit den
Musen cf. Gow zu v. 148.

38 Cf. Prop. III 3, 52; IV 6, 3. Die Tatsache, daß hier Philetas mit den Cyrenaeae aquae,.
also Kallimachos' Musenquell, zusammen genannt wird, läßt vermuten, daß auch Philetas
dieses Motiv an programmatisch wichtiger Stelle verwendet hat.

39 Cf. die Anm. 20 und 31 erwähnten Parallelen des Lykidasliedes zur Rahmenerzählung.
40 Vgl. Anm. 36.
41 Zum Problem der Quelle Burina w. 6-9 und ihres Verhältnisses zur Nymphenquelle

vv. 136f. vgl. u. Anm. 58.
42 v. 136 legdv vScoq / Nvpupäv £§ ävrgoto xaTezßöfievov. Cf. Kallim. Hymn. Ap. llOff. Atjol



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 157

Die Bedeutung dieser Stabübergabe im Sinne der « Musenfügung», die Simichidas
direkt zur Nymphenquelle führt, wo er «zwischen Bienen und Zikaden» ruht,
kann erst dann voll erfaßt werden, wenn man sich - was für jeden gebildeten
antiken Leser ohne weiteres klar sein mußte - vergegenwärtigt, daß Theokrit mit
der rustiken xoQvva des Musterhirten Lykidas, die er als sein Attribut an bevorzugter

Stelle der Ekphrasis erwähnt (15ff.), deren hohen Wert als würdige Gabe

für ein Aioq eqvog er dann rühmt (43f.) und die er schließlich als «Musenpfand»
weitergeben läßt (129), natürlich die Assoziation zum berühmten Zweig wecken

wollte, den die Musen dem askräischen Hirten Hesiod, dem Ahnherrn der Hirtenpoesie

und hochverehrten Patron der koisch-alexandrinischen Dichtergruppe,
einst am Helikon als Dichterstab überreicht hatten43.

Damit aber mußte sich von selbst für die Begegnungsszene der Thalysien mit
ihrer Zeremonie der Stabübergabe die Parallele zur bekannten hesiodeischen
Dichterweihe Theog. 22 ff. ergeben, das um so mehr, als gerade bei den Dichtern
der hellenistischen «Neuen Schule» diese hesiodeische Szene gleichsam als

«Grundsteinlegung» der Ae7rro'-n??-Poesie galt und dementsprechend oft nachgeahmt und
variiert wurde, darunter vor allem von Kallimachos, dem Haupt des alexandrini-
schen Kreises, vermutlich aber auch von Philetas, dem Anführer des koischen
Kreises, beide Male in Verbindung mit dem ebenfalls von Theokrit verwendeten
Quellmotiv.44

Theokrit hat, so läßt sich nach allem schließen, in der selbstbiographischen
Erzählung der «Thalysien» über die denkwürdige Begegnung mit dem geheimnisvollen

Hirtendichter Lykidas als Vorspiel zum Eintritt in den Nymphenhain an
der «heiligen Quelle» auf der Insel Kos eine Variante sui generis, nämlich
nicht als Vision, wie etwa bei Kallimachos, sondern im realistischen Stil des

bukolischen Mimus, zum damals modischen Thema der «hesiodeischen Berufung»

<5' ovx äjid namog fideog tpogiovoi plXiaaai / aXX' fjrtg xaHaorj re xal dxgdavrog ävdgnei / mdaxog
iegfjg öXlyrj Xißdg äxgov äcorov. Hier auch das Motiv der Bienen, die um die Quelle fliegen,

wie Id. VII 142 tkotwvto Sov&ai negl nldaxag aptpl plXiaaai. An beiden Stellen auch das
Motiv des Demeterfestes.

43 Theog. 22ff., bes. 30 xal fiot axrjmgov idov dd<pvrjg igidvjXlog ofov / dgeytaaat drjtjxdv •

ivhivevaav de p' aoidrjv / üeaniv. Die Bedeutung der xogvva ist in Id. VII natürlich von ganz
anderer Kraft als im pseudotheokritischen Id. IX 23, wo es sich um einen gewöhnlichen
Preisgegenstand handelt; es wird dort eine bagatellisierende Nachahmung von Id. VII
vorliegen. - Theokrit hat Motive aus Hesiods Theogonie-Prooimion auf verschiedene Stellen von
Id. VII verteilt, so v. 92 Nvptpai xrjpe dlöa^av av' &gea ßovxoXeovxa Theog. 22, cf. Anm.
38). Ein Widerspruch zwischen diesem Vers und der Auffassung der Stabüberreichung als
«Dichterweihe» liegt nicht vor, insofern es sich bei der letzteren nicht um den Beginn der
«bukolischen» Tätigkeit des Simichidas handelt, sondern nur um seine endgültige Anerkennung

als Bukoliker, gleichsam seine «Krönung». Vielleicht hat Theokrit, um diesen
Gradunterschied anzudeuten, v. 92 von den «Nymphen» gesprochen, während er die Begegnung
mit Lykidas und die Übergabe des Stabes ausdrücklich als Werk der Musen bezeichnet.

44 Cf. Anm. 38. Zur Verbreitung des Dichterweihe-Motivs in Verbindung mit dem Musenquell

cf. Herter, Bursians Jahresber. 1937, 115f., Waszink, Mnemos. 1950, 215ff., Pfeiffer,
Callim. ad fr. 2 und 2 a 16ff. - Von allen uns bekannten Dichtern der alexandrinischen
Epoche ist Theokrit der einzige, der das hesiodeische Stab-Motiv verwendet hat. Bei den
römischen Alexandrinern erscheint es durch den Trunk aus dem Musenquell ersetzt (cf.
z. B. Prop. III 52). Wie es in Kallimachos' Aitienprolog genau war, läßt sich nicht
übersehen.



158 Mario Puelma

geschaffen. Dabei hat er die Funktion, als musengesandter Vermittler «hesio-
deischer» Legitimation zu wirken, auf die Gestalt des Ziegenhirten Lykidas
übertragen. Das erklärt die auffällige Mythisierung seiner Erscheinung, die der ihm
zugedachten Mission das nötige Relief verleihen soll45.

Was Theokrit im Gewand des koischen Treffens der «Thalysien» gleichsam in
zweiter Dimension vorführen wollte, kann nach alledem nichts anderes sein als
seine eigene «Dichterweihe». Er spiegelt darin seine offizielle Aufnahme in die
Zunft der bukolischen Muse und damit gleichzeitig der modernen Kunstdichtung
überhaupt, als deren Hauptexponent ja die Bukolik galt48.

Will man diesen von Theokrit in bukolischer Verklärung dargestellten Vorgang
in seiner vollen literarhistorischen Tragweite erfassen, so muß man sich daran
erinnern, daß sein Schauplatz kein geringerer als die Insel Kos ist, Wiege und Mittelpunkt

der Sehlde des Philetas, der zusammen mit Asklepiades als Gründer und
Führer des Neuen Stils galt47. Hier durch einen ahtöXog den Dichterstab überreicht
zu erhalten, mußte von ganz spezifischer programmatischer Bedeutung sein. Worin
diese besteht, darüber erteilt der Dichter genaue Auskunft im Prologgespräch zur
Liederpartie.

Seiner Aufforderung zum ßovxoXia£eo&ai (35f.) fügt Simichidas begründend hin-
zu, er habe zwar musische Interessen und besitze schon allgemein einen guten Ruf
als Sänger, doch sei er selbst noch nicht so recht von seinem Talent überzeugt,
denn mit Asklepiades und Philetas könne er es noch lange nicht im Wettkampf
aufnehmen, das wäre wie wenn ein Frosch gegen Zikaden aufträte (37 ff.):

xal yäg iyä> Moiaäv xcmvgov oröfxa xrj/xe Xeyovri
ndvreg äoidov ägiarov • eyeb de rig ov raxvnee&rjg,
ov Aäv. ov yag na> xar' ifiov voov ovre rov eo&Xov

EixeXidav vixtjfii töv ex Edfico ovre &i?Jrav

äeidwv, ßargaxog de nor' äxgidag wg rig eglodco.

Diese Worte, mit denen sieh Simichidas dem Ziegenhirten zur Sängerprobe
stellt, enthalten nicht nur ein Kompliment an die Adresse von Philetas und
Asklepiades, sondern vor allem ein klares Bekenntnis zu ihnen als den vorbildlichen

Archegeten der bukolischen Muse; sie geben die Norm ab für die erstrebenswerte

Höchstleistung des bukolischen Dichters48.

46 In der Gestalt des Ziegenhirten Lykidas hat Theokrit Züge und Funktionen der hesiode-
ischen Musen mit solchen eines Hesiodus redivivus vereinigt.

46 Cf. Kallim. Ep. 22, wo die um den alnoAoq Astakides trauernden Dichter des alexan-
drinischen Kreises insgesamt noißheg genannt werden notftevsg, 'Aaraxlörjv <3' a'iiv äei-
oöfie&a.

47 Cf. die Rolle des Philetas als Vorbüd der Leptotes-Dichtung bei Kallimachos, Aitien-
prolog fr. 1, 9ff. (dazu Verf., Mus. Helv. 1954, 101 ff.; Philologus 1957, 90ff.).

48 Bemerkenswert ist, daß hier Philetas und Asklepiades ganz offenkundig zu den «Buko-
likern» gerechnet werden. Sie gehören zu den Dichtern, mit denen man wie mit den «Hirten»
in Wettstreit tritt (vixäv, iglCeiv). Oh darin ein Beweis erblickt werden kann, daß auch diese
beiden Dichter «Hirten»- Gedichte im engeren Sinne verfaßt haben, bleibt fraglich. Jedenfalls

zeigt diese Stelle in eindrücklicher Weise, wie weit der Begriff der «Bukolik» damals
gefaßt wurde, wenn Philetas und Asklepiades gleichsam als Protagonisten der bukolischen



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 159

Auf diese bekenntnishaften Worte hin bietet Lykidas sofort in spontaner
Begeisterung dem Simichidas seinen Hirtenstab an mit der — zu seinem ominös

überlegenen Lächeln und seinem mythischen Wesen passenden - orakelhaft
feierlichen Begründung: «... weil du in Wahrheit ein Sproß des Zeus bist» (43f.):

' Tav r01' ecpa 'xogvvav dcogvrrofiai, ovvexev iaai
7iäv etz' aXa&Eia TiSTzXao/nsvov ix' Aidg egvog.

Ob Theokrit mit dieser Formel die Tatsache begründen lassen wollte, daß
Simichidas überhaupt ein Geschenk oder daß er gerade dieses Geschenk, den Hirtenstab,

zugesprochen erhält49, ist nicht klar abzugrenzen; beide Nuancen mögen
mitschweben. Jedenfalls ist es klar, daß diese Gabe dem Simichidas unabhängig
von seinem erst angekündigten Liedvortrag schon im voraus zugesagt50 wird, und
zwar auf Grund oder zur Belohnung für die Haltung, die er mit seinen unmittelbar
vorangehenden Worten bekundet hat (37 ff.)51. Was ist das für eine Haltung

Man meint gewöhnlich, es sei die unschuldvolle Bescheidenheit oder Aufrichtigkeit,

mit der Simichidas seine Unterlegenheit gegenüber Philetas und Askle-

piades offen zugebe, und ist dann geneigt, die Wendung eji dXa&eia mit TZBTzXaofiivov

zusammen als «in ehrlicher Gesinnung geformt», «wahrheitsliebend» aufzufassen52.

Es mag sein, daß in Lykidas' Antwort eine mit leichter Ironie gemischte moralische

Anerkennung für Simichidas' Bescheidenheit enthalten ist, der Hauptgrund
für sein Geschenk kann sie aber nicht sein. Die Funktion eines Hirtenstabes, der
als «Gastgeschenk der Musen» bezeichnet wird, muß über das bloß Moralische

hinausgehen. Zudem ist es auch mit Simichidas' «Bescheidenheit», genau besehen,

gar nicht so weit her. Denn wenn er sagt: «Ich bringe es noch nicht fertig, über

Muse gelten konnten. «Hirten»-Dichtung wird damit weitgehend identisch mit «moderner
Dichtung» im «schlichten Stil». Vgl. Anm. 24 und 31. Das Bekenntnis zu Philetas und
Asklepiades hat natürlich nur Sinn als Bekenntnis Theokrits selbst, was der kräftigste
Beweis für die Identität des in Ich-Form berichtenden Simichidas mit dem Dichter Theokrit
selbst ist.

49 Nicht nur Simichidas' Natur, die die xogvva verdiene, ist damit hervorgehoben, sondern
auch die Bedeutung des Stabes, der eben als Geschenk für eine so edle Natur paßt (cf.
Gow z. St. «I give you my staff, a piece of wood as unblemished as yourself»). Darin ist
wohl ein Anklang an die Wertung von Hesiods Hirtenstab als daipvrjs igi&tjMog ö£og
(Theog. 30) enthalten; die für Simichidas' «untadelig adlige Natur» (jtäv ex Aid? egvog)
gewählte Metapher Sgvog könnte auch, wie ö£og, auf einen Stab angewendet werden. Der
Ausdruck ex Aid g egvog bezeichnet die außergewöhnliche ägenrj, die Simichidas in Lykidas'
Augen auszeichnet (cf. Gow zu Id. XVII 137). Cf. Anm. 55 und 56.

50 Der singuläre Ausdruck dcogvrrofiai, gleich ob er präsentisch (ich gebe dir) oder
futurisch (ich will dir geben, ich setze dir aus) aufgefaßt wird, ist mit keiner Bedingung an
einen Sieg verbunden. Vielleicht ist die Verwendung dieses öhtaf Xey. hier mitbedingt durch
die singuläre Art des Bukoliasmos unseres Idylls (cf. o. S. 154f.). Davon daß der Stab als
«result of the exchange of songs» (Gow) ausgesetzt werde, steht nichts im Text.

51 Die Haltung oder Eigenschaft des Simichidas, auf die Lykidas mit der begründenden
Formel ovvexev iooi / ex Aidg egvog anspielt, muß sich natürlich dem Ziegenhirten aus
Verhalten und Worten des ihm begegnenden Simichidas, so wie sie der Dichter bis dahin
geschildert hat, ergeben. Es kann sich also nicht einfach um dessen «adlige Natur» im
allgemeinen, unabhängig vom spezifisch literarkritischen Motiv der Begegnung, handeln.

52 So Gow: «Lycidas' compliment seems to turn on the candour with which Simichidas
has admitted his inferiority to Asclepiades and Philetas ...» Zum syntaktischen Bau des
oßvexev-Satzes cf. Anm. 55.



160 Mario Puelma

Philetas und Asklepiades zu siegen», so bekundet er damit, daß gerade das sein

eigentliches Ziel ist: Er möchte den höchsten Anforderungen bukolischer Dichtung
gewachsen, d. h. einem Philetas und Asklepiades ebenbürtig sein können.

Deswegen unterzieht er sich überhaupt der Bukoliasmosprobe mit dem Meistersänger
Lykidas: er hofft von ihm als looqxxQiCcov, also den hohen Ansprüchen philetäischer
Kunst genügend, anerkannt zu werden53.

Dieses unbestechliche, von keiner falschen Einbildung über bisherige Leistungen54

getrübte Streben des Simichidas nach künstlerischer Vollendung, das ist es,

was ihm die spontane Zusage des Hirtenstabes durch Lykidas einträgt. Sie

bedeutet die Anerkennung für eine künstlerische Haltung, die den angehenden Bu-
koliker als echten Jünger des philetäischen Aejrro'rjye-Ideals ausweist. Dazu gehört
das «Understatement» in der Beurteilung des eigenen Könnens ebenso wie der

Ehrgeiz, es zur letzten Perfektion zu bringen, wie sie Philetas und Asklepiades
verkörpern. Simichidas ist - das hat er durch seine Worte bewiesen — ein edler

Jünger der «wahren Kunst» (näv in' äXa&eia nenXao/iivov ix Aids Sqvos)55: Dafür
verdient er die Auszeichnung des «hesiodeischen» Dichterstabes56; denn Philetäer
sein, heißt Hesiodeer sein im Gegensatz zu den Homeriden, wie die Fronten im
Stilkampf der Zeit lauten.

Eben dieser letztgenannte Gedanke ist es, den die an das Versprechen des

Hirtenstabes anschließenden Worte des Lykidas enthalten (45ff.):

ä>g /Mi xai xsxxcov fiiy' ajiiyptxai öoxis igevvfj
loov ÖQsvg xoQVipä xeXeoai äo/uov 'Qgo/nedovrog,

xal Moioäv oQviyeq öaoi noxl Xtov äoidöv

ävxta xoxxv£orres excoaia [xoy&i^ovxi

« denn mir sind zuwider alle Monumentalkünstler, insbesondere die großsprecherischen

Homeriden, das vulgäre 'Hühnervolk' unter den Dichtem», die Philetäer

53 Cf. Anm. 28 und 36.
61 Cf. S. 153 und Anm. 29.
55 In der an dnd «otroC-Konstruktion grenzenden Wendung näv in' aXa&slq. nenXaofiivov

ix Aids Sqvos ist wohl eher n. i. ä. nsnXaa/iivov als (erklärende) Apposition zu ix Aids Sqvos
aufzufassen und nicht nsnXaofiivov ix A.i. mit verstärkendem näv i. d. in der blassen Bedeutung

'ganz und gar wahrlich ein Sproß des Zeus'. IlXdooeiv steht naidevsiv nahe und soll
offenbar auf die «Bildung» hindeuten, die die niyyrj und aoq>ia des philetäischen Dichters
auszeichnen soll; das dieses nXdoOEO&ai näher kennzeichnende in' äXrj&eia muß dann 'im
Geist, in der Gesinnung der Wahrheit', d. h. der 'wahren Kunst' bedeuten. Die Betonung
des «wahren Weges» im Gegensatz zur großen, uneinsichtigen Masse ist ein in der phüo-
sophischen Dichtung häufig vorgeprägter Topos (cf. Pannen. B 1; 2, Emped. B 114); er
tritt zum ersten Mal bei Hesiod im Theogonie-Prooimion 26ff. auf: noifieves äygavXoi,
xdx' iXeyysa, yaorigss olov / id/xev rpevösa noXXa Xiysiv irv/uoiaiv öpola j lö/xev ö' etir' i&iXco-
[iev, äXrj&ia yrjQvoao&ai. Das berühmte kallimacheische Programmwort äfidgrvQov
oödiv äsiäco steht in seiner Tradition (fr. 612 Pf.). Hier hätte man eine weitere Variante
dieses alten Topos im Sinne des «wahren» Weges der Kunst, der dem Weg der «wenigen
Auserwählten» (ix Aids Sqvos) gegenüber den noXXoi - wie der selbstverständlich hier zu
ergänzende, bei den Vertretern des «Neuen Stils» beliebte Gegensatz lautet (cf. Kallim.
Ep. 7; 28; fr. 1, 25ff.) - entspricht.

63 Der (hier: künstlerischen) dgetr) des ix Aids Sqvos entspricht die als ix Moioäv (sivrftov
(v. 129) wertvolle xogvva (vgl. Anm. 35).



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 161

dagegen - so läßt sich der Gedanke logisch ergänzen als deren einen du dich
bekennst, sind meine Freunde57.

Simichidas wird so mit seinem poetischen Anliegen, wie es im gewünschten
Bukoliasmos sichtbaren Ausdruck findet, vom Meisterbukoliker Lykidas in die
Fronten der zeitgenössischen Dichtung - Philetäer und Homeriden - eingereiht
und mit seinem Credo zu Philetas für gut befunden. Mit diesem Credo hat Simichidas

gleichsam den ersten, theoretischen Teil seiner Meisterprüfung vor Lykidas
bestanden: er erhält dafür den Hirtenstab zugesprochen; überreicht wird dieses

ihm dann erst, als er auch den zweiten, praktischen Teil der Prüfung, sein Probelied,

erfolgreich absolviert hat. Damit ist Simichidas als vollwertiges Mitglied
in den koischen Philetaskreis aufgenommen, er ist vom « Städter» zum vollwertigen
«Hirten» geworden - er kann nun an die heilige Quelle des koischen Nymphenhaines

treten, um in der Gemeinschaft der koischen Freunde das Erntedankfest,
das Bukolikerfest, zu feiern.

Eine Besonderheit der Bolle des Ziegenhirten Lykidas verdient zum Schluß
noch näher betrachtet zu werden. Es muß auffallen, daß das Programm des anti-
homeridischen Stils, das Theokrit dem Lykidas in seiner Entgegnung auf
Simichidas' Philetasbekenntnis in den Mund legt, mit einer doktrinären Schärfe
formuliert ist, die man nirgends sonst bei Theokrit findet und eher von Kallimachos
her gewöhnt ist. Diese Eigenart steht sicher in Zusammenhang mit der spezifischen
Situation dieses Gedichtes. Denn der geeignetste Ort für Programmverkündungen
ist, wie wir etwa aus Kallimachos' Aitienprolog und dessen römischen Parallelen

(Properz III 3, Vergil Buc. VI) wissen, die Situation der Dichterweihe mit der

Erscheinung einer Autorität, die dem angehenden jungen Dichter den «wahren

Weg» weist und sein Schaffen sanktioniert. Genau das aber ist die Funktion, die

Lykidas in den «Thalysien», wie wir sahen, zu erfüllen hat. Es ist nur natürlich,
daß er, der «Initiant» des jungen Simichidas, diesem auch das Stilprogramm zu
erläutern hat.

Sobald das einmal erkannt ist, läßt sich die uns schon bekannte Parallele der

«Thalysien» zum Aitienprolog des Kallimachos in einem weiteren, bedeutenden

Aspekt ergänzen: Wie Kallimachos dort die Weisimg zur antihomeridischen Lep-
totes mitteilt, die ihm einst als jungem Dichter der Gott Apollon in einer
visionären Begegnung mit auf den Weg gegeben hat (fr. 1, 21 ff.), so berichtet hier
Theokrit, wie an einem fernen Tage der mit der Autorität eines Kunstrichters
ausgestattete Meistersänger Lykidas, dem er unter wunderbaren Umständen
begegnete, das Grundgesetz des «feinen Stils» verkündete, das lautet: «Du sollst
die Homeriden und ihr Kunstprinzip verabscheuen.» Und wie auf die Initiation

67 Die immer wieder vorgebrachte Annahme, daß das tertium comparationis des Bildes
vom unerreichbaren Oromedon und Homer in der « Bescheidenheit» des Simichidas gegenüber
Philetas und Asklepiades liege, erledigt sich schon auf Grund der einfachen Überlegung,
daß dann diese beiden Dichter auf eine Stufe mit den vyirjlci zu liegen kämen, was programmatisch

vom Standpunkt Theokrits aus gesehen ein Widersinn wäre; das ganz abgesehen
davon, daß Simichidas dem Wortlaut des Gedichtes nach alles andere als eine recusatio
gegenüber Philetas und Asklepiades ausspricht (cf. o. S. 159f.).



162 Mario Puelma

durch den Dichtergott hin Kallimachos den Weg zum Musenhain an den Quellen
des Helikon fand (fr. 2), so tritt Theokrit nach der «Weihe» durch den Musterhirten

in den Nymphenhain am koischen ieqov vöcoq (v. 136 ff.)58.

58 In diesem Zusammenhang stellt sich ein bisher kaum beachtetes Problem, das hier
wenigstens aufgeworfen sei, nämlich die Frage nach dem Verhältnis der Quelle Burina
der Prologpartie (6ff.) zur Nymphenquelle der Epilogpartie (136ff.).

Die communis opinio, gestützt auf die seit dem letzten Jahrhundert durchgeführten
topographischen Erhebungen auf der Insel Kos, setzt die Quelle Burina mit der heutigen,
etwa 7 km südsüdwestlich der Stadt Kos entspringenden Quelle gleich, die denselben Namen
trägt; den Schauplatz des Thalysienfestes, das Landgut des Phrasidamos, lokalisiert man
dagegen irgendwo gegen die Nordküste oder das Zentrum der Insel hin, wofür man sich
hauptsächlich auf die mögliche Identifizierung der Ortsnamen Haieis (1) und Pyxa (130)
mit heutigen Örtlichkeiten beruft, was allerdings sehr im Unsicheren bleibt (die einschlägigen

Sach- und Literaturangaben bei Gow zu vv. 1. 6. 130 sowie Taf. VI und VII). Man
darf sich allerdings fragen, ob man mit rein antiquarischen Überlegungen dem Problem der
Ortsangaben in diesem Gedicht gerecht werden kann. Geht man jedenfalls von der
künstlerischen Ökonomie des Gedichtes aus, so ergibt sich ein ganz anderes Bild.

Theokrit hat ganz offenkundig die Prolog- und Epüogpartie der «Thalysien» (1-9;
128-157) nach bekannter alexandrinischer Rahmentechnik als Etappen Aufbruch zum
Ziel - Ankunft am Ziel motivisch eng aufeinander abgestimmt. An beiden Orten erwähnt
der Dichter sich und seinen Begleiter Eukritos (1~131) sowie den Gastgeber Phrasidamos
(3~131) und das auf dessen Landgut veranstaltete Demeterfest (3~155ff.), an beiden
beschreibt er einen Quellhain: rai 6i nag1 avräv (sc.Bovoivav xgavav) / alyeinoi jireXsai te
ivoxtov älaog vipaivov / yXcoQolaiv netaloiai xarrjQstphg xopöcooai (7 f.) ~ noXXal ö' äp/tiv
•SytEQ&E xrxxd xgdrog öoveovto / alysigoi TireXeai re" to <5' iyyv&ev ieqov vöojq / Nv/xipäv

ävrooio xaTEißöfievov xeXaQvfe (135ff.).
Die Entsprechung bis in den Wortlaut hinein ist hier um so auffälliger, als die Verbindung

alyeigoi nxeMai re keiner homerischen Formel entstammt und bei Theokrit und der uns
sonst bekannten hellenistischen Dichtung singulär bleibt. Es muß schwer fallen, bei dieser
Parallelität des Ausdrucks - zumal bei einem Dichter alexandrinischer Technik - an einen
Zufall zu glauben. Vielmehr liegt die Annahme auf der Hand, daß der Dichter damit die
Identität des Quellhaines in Prolog und Epilog betonen wollte, mit anderen Worten, daß
in der Darstellung Theokrits die Quelle Burina mit der Nymphenquelle gleichgesetzt, also
als Mittelpunkt des Thalysienhaines auf dem Landgut des Phrasidamos gedacht werden soll.
Dafür spricht auch der Umstand, daß es ein Vorfahre eben des Phrasidamos ist, der als
«Gründer» der Quelle Burina gerühmt wird (6f.); sie erscheint gleichsam als «Hausquelle»
von Phrasidamos' Geschlecht. Was liegt da für den Leser näher als der Gedanke, daß diese
Quelle auf Grund und Boden des koischen Gutsbesitzers und Gastgebers selbst gelegen ist,
eben an jenem Ort, an dem die von ihm veranstalteten Thalysien stattfinden sollen Ganz
abgesehen von der Parallelität zum Quellbild der Epilopgartie läßt die ausführliche und
liebevolle Schilderung von Herkunft und Qualitäten des Burina-Quellhaines im ganzen
Zusammenhang des Prologs an sich schon eine für Phrasidamos und den auf sein Landgut
hinauswandernden Dichter aktuelle Bedeutung erwarten. Diese Erwartung scheint nur dann
erfüllt, wenn die Quelle Burina und ihr Hain es sind, die den Schauplatz jener Thalysien-
feier schmücken, die von Anfang an als des Simichidas Wanderziel dargestellt wird. Das
idyllische Gemälde des herrlich schattigen, kühlen Burinahaines (7 ff.) steht ja auch in
wirkungsvollem Kontrast zur unmittelbar folgenden Begegnungsszene in der heißen
Mittagssonne auf offener Landschaft (10ff., cf. bes. 21 ff.) und wirkt sowie das vorangestellte
Ziel einer mühsamen Wanderung. Dynamik und Rhythmus des ganzen Gedichtes fordern
geradezu die Gleichstellung der Burina mit der Thalysienquelle.

Der mögliche Einwand, daß die Burina - falls sie tatsächlich mit der heutigen Quelle
gleichen Namens identisch ist - in einem tholosartigen Quellhaus gefaßt gewesen zu sein
scheint, während die Nymphenquelle des Epilogs einem ävrgov, also einer Naturgrotte,
entspringt (137), dürfte nicht allzu schwer wiegen. Denn das Bild der Nymphengrotte
braucht auf jeden Fall nicht mehr als der Ausdruck poetischer Stilisierung oder
Idealisierung über das natürlich Wirkliche hinaus zu sein, wie sie anerkanntes Vorrecht des
Dichters war und von Theokrit gerade im Thalysien-Idyll bewußt angewandt wurde
(vgl. oben S. 150 zur Gestalt des Ziegenhirten Lykidas). Vielleicht gilt überhaupt auch für die
«Thalysien» in gewissen Grenzen die methodische Forderung, die Gow Introd. p. XX für
die übrigen Idyllen aufstellt: «... it seems better to suppose that geographical names are



Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien» 163

Die Entsprechungen lassen erkennen, daß die «Thalysien» im Werke Theokrits
ihrer programmatischen Funktion nach den Platz einnehmen, den bei Kallimachos
der Aitienprolog innehat. Ob eine direkte Abhängigkeit in der einen oder anderen

Richtung vermutet werden darf, mag dahingestellt bleiben. Als gesichert kann
jedenfalls angenommen werden, daß es sich beim «Thalysien»-Idyll um die Variante
eines Typus Programmgedicht handelt, der in den Dichterkreisen des «Neuen
Stils» Mode war. Kallimachos und Theokrit werden wohl nicht die einzigen
Verfasser solcher selbstbiographischer Initiationsgedichte hesiodeischer Tradition in
der Epoche gewesen sein; zumindest von Philetas darf begründeterweise ein
Gleiches vermutet werden59.

Wenn wir zuletzt noch auf die Frage nach dem biographischen Realitätswert
der Lykidasepisode, von der wir ausgegangen sind, zurückkommen, so können wir
nunmehr sagen, daß Theokrit in den «Thalysien» in der Brechung bukolischer
Stilisierung den entscheidenden Augenblick seiner poetischen Laufbahn festhält, als

er in den Kreis des Philetas von Kos eingeführt wurde. In dem Ziegenhirten Lyki-
das, gleich welche historische Persönlichkeit das sein mag, verehrt er jenen Dichter,

der kraft seiner Autorität durch Anerkennung und Förderung ihm die Tore zu
diesem Bukolikerkreis geöffnet hat. Mit der Pietät des dankbaren Schülers hat
ihm Theokrit in den Thalysien ein Denkmal gesetzt, worin er die erste Begegnung
mit ihm in die mythische Verklärung einer «Hirten»-Weihe durch einen Archi-
bukoliker gehoben hat. Die Wärme, mit der Theokrit die Person des Bukoliker-
meisters sowie die Begegnung mit ihm geschildert hat, stellt das «Thalysien»-Idyll
in die Reihe der bedeutenden antiken Lehrerdarstellungen, deren berühmteste
Piatons Sokrates war. Vielleicht gehört auch Lykidas zu jenen großen Meistern,
die nichts Schriftliches hinterlassen, sondern nur durch die Macht des Wortes und
ihrer Persönlichkeit gewirkt haben, wie sie in Theokrits Dichtung weiterlebt60.

used, like those of persons, to give an air of precision and verisimilitude to the scene, but that
the setting is no more strictly local than the dialect...»

Es sei zum Schluß noch auf zwei Tatsachen hingewiesen, die zur Klärung des Burina-
Problems beitragen könnten: Die Quelle Burina hat offenbar schon im Werk des Philetas
von Kos eine Rolle gespielt, wie noch aus fr. 24 Powell (in den Scholien zu Theokrits
«Thalysien» zitiert) ersichtlich ist, dessen Text und Inhalt allerdings unsicher sind; es war
dort von den ngoxoai der fieXdßneroog (oeXa/m. codd.) Bovgiva die Rede. Vielleicht hat die
Quelle von dort her für den «Philetäer» Simichidas der «Thalysien» eine besondere Bedeutung

gehabt. - Die Baumgruppe alyeigoi und nreXiai ist, soweit ich sehe, nur noch an einer
einzigen Stelle in der alexandrinischen Dichtung anzutreffen, wenn auch in loserer
Verbindung, nämlich im Demeterhymnus des Kallimachos bei der Schilderung des Demeterhaines

(äXaog vv. 25. 36): ev jieyaXai nreXiat eoav (27) - tfg öd ng alyeigog (37). Ist das
ein Zufall Auch bei Theokrits Thalysienhain handelt es sich ja um einen Demeterhain.

6* Cf. S. 156 und Anm. 38. In die Reihe dieser Gedichte alexandrinischer Zeit gehört auch
in seiner Art der «Traum» des Herondas (Mimiamb. VIII), worin der Dichter sich in einem
«bukolischen» Wettkampf um einen Preis darstellt, der offenbar seine Stellung als Iambo-
graph begründen soll. Bemerkenswert im Hinblick auf Theokrits «Thalysien» ist, daß auch
Herondas in seinem Bericht sich einem abidXog gegenüberstellt, dessen Aufmachung in einer
Art eingehend geschildert wird (v. 28ff.), die an die Ekphrasis von Lykidas' Aussehen v. 15ff.
erinnert.

•° Zur Ergänzung der in Anm. 1 angeführten Literatur zum Thema seien noch zwei
nach Abschluß dieses Aufsatzes erschienene Arbeiten nachgetragen: B. A. van Groningen,
Quelques aspects de la bucolique grecque: Le sujet des Thalysies, Mnemosyne 1959, 24ff., und



164 Mario Puelma: Die Dichterbegegnung in Theokrits «Thalysien»

F. Lasserre, Aux origines de VAnthologie: Les Thdlyaiea de Thiocrite, Rhein. Mus. 1959,
307ff. Der erste dieser Aufsätze bietet einen wertvollen Beitrag zum Verständnis der von
Theokrit verwendeten bukolischen Metaphorik und Darstellungstechnik des bukolischen
Wettsingens; er trifft sich in manchem Detail mit den hier gemachten Beobachtungen
über den Begriff «Bukolik» und die Technik des Bukoliasmos, für die dort wichtige
Ergänzungen zu finden sind (vgl. bes. o. Anm. 24ff.). Was die von Lasserre vorgebrachte
Hypothese betrifft, daß die beiden Bukoliasmos-Lieder der «Thalysien» eine Art parodi-
stisches Epigramm-Cento und das ganze Idyll eine Huldigung an eine soeben erschienene
Epigramm-Anthologie (27cogds) darstellen sollen, so beruht sie meines Erachtens auf viel zu
dürftigem Material an Parallelstellen, um einer Prüfung ernsthaft standhalten zu können.
Und wenn etwas daran sein sollte, so kann es höchstens die Arbeitsstufe der
«Materialsammlung» des Dichters betreffen, nie aber den inneren Sinn des Gedichtes als
künstlerisches Ganzes erklären.


	Die Dichterbegegnung in Theokrits "Thalysien"

