Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 3

Artikel: Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre
Autor: Miuller, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol, 17 1960 Fasc. 3

Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre

Von Gerhard Miiller, Miinster ©. W.
Willy Theiler zum 24. Oktober 1959

I

Es ist anerkannt, dal die aristotelische Ethik sittliche Auffassungen und Wer-
tungen des alten Griechentums in begriffliche Gestalt iiberfiihrt, wie denn iiber-
haupt Aristoteles, so sehr er auf Platons Schultern steht, im Gegensatz zu diesem
in gewissen Grundziigen seiner Lehre die Summe vorplatonischen Griechentums
zu ziehen scheint!. Platon ist es, der eine Kluft aufreilt zur geistigen Welt der Ver-
gangenheit; durch den Radikalismus seiner Zweiweltenlehre und die Konsequen-
zen, die er aus ihr zieht, verneint er unerbittlich Kunst, Glauben, Poesie und
Staat des alten Griechentums. Beharrliche Bemiihungen, an denen es in der Philo-
logie der letzten Jahrzehnte nicht fehlt, geschweige denn in einer Platon gewid-
meten Schriftstellerei, dieses Faktum abzuschwichen oder wegzuinterpretieren,
setzen sich zu dem, was die Texte lehren, in einen unverantwortbaren Gegensatz.
Dagegen findet eine Betrachtungsweise, die Ubergéinge und Verbindungen nach
riickwérts aufzuweisen sucht, in Aristoteles ihr geméfestes und dankbarstes
Objekt. Hat doch dieser selbst sein Denken geschichtlich verstanden und nicht
leicht irgend etwas Wesentliches von dem, was vor ihm gedacht worden war, fiir
ginzlich falsch erkliren mogen. Ein wichtiger Teil der Aristoteleserklirung liegt
somit fiir uns in der Frage, welche Elemente der synthetische Denker aus der
platonischen und welche aus der vorplatonischen Philosophie in seinen Gedanken-
bau eingefiigt hat. Unter diesem Gesichtspunkt soll hier die Lehre von der Eudai-
monie des flioc PewpnTinds betrachtet werden. Es wire sehr ungerecht zu leugnen,
daB der Kommentar F. Dirlmeiers zur Nikomachischen Ethik (Berlin 1956), von
dem alle weitere Arbeit auf diesem Felde ausgehen muB und wird, die Beziige
deutlich gesehen hat, welche die aristotelische Explikation der ethischen Tugen-
den mit der altgriechischen Moral verkniipfen, wenn auch die diesen Beziigen ge-
widmeten Darlegungen von der stets breiter angelegten Synkrisis des Aristoteli-
schen und des Platonischen iiberflutet zu werden drohen2. Ganz vernachlissigt
aber hat Dirlmeier zweifellos die Vorginger des Aristoteles in der Hochschétzung
der theoretischen Lebensform, so daf sich, wie mir scheint, gerade von der Be-
deutung der hochsten ager?) in diesem Kommentar kein vollig richtiges Bild er-
gibt. .

1 Dazu vgl. O. Gigon, Die Geschichtlichkeit der Philosophie bei Aristoteles. Arch. di Filo-
sofia 1954, 129-150.

? Zu ausschlieBliche Beriicksichtigung des Platon moniert die Rezension von O. Gigon,
DLZ 1958, 495f.

9 Museum Helveticum

Klassmch—nmolewcbes
Seminar der Universiii
ZURICH




122 Gerhard Miiller

Das liegt wohl vor allem daran, daBl W. Jaeger® seinerzeit die These aufgestellt
und zu begriinden gesucht hat: «Das Ideal des der Erkenntnis geweihten fioc ist
erst eine Schopfung Platons»; seine Ethik gipfle in der «Wahl des besten Lebens»
unter mehreren moglichen Lebenstypen (Blot). Diese These, die anch Dirlmeiers
Interpretation zu bestimmen scheint, kann ebensowenig richtig sein wie der an-
schlieBende Versuch, unsere Nachrichten iiber den féo¢ alterer Denker wie etwa
des Anaxagoras fiir geschichtlich unglaubwiirdig zu erkléren und auf Spiegelung
platonisch-peripatetischer Bios-Ethik zu reduzieren. Denn uns liegen von Em-
pedokles, Anaxagoras und Demokrit nicht etwa nur Anekdoten und legendire
Ausspriiche vor wie im Falle des Pythagoras, sondern unbezweifelbare eigene
Aussagen in wohlbekannten Fragmenten; und diese Fragmente enthalten in pré-
zisen Formulierungen bereits den Kern dessen, was Aristoteles iiber die Seligkeit
des Pewpnrinoc Pilog zu sagen weill.

Von grofer Bedeutung ist fiir unsere Frage fr. 132 des Empedokles:

SAProg, 6¢ Pelwv mpanidwy éxtioaro mAodrov,
detAdg, @ axordeooa Fedv mépr 00ka péuniev.

Die Deutung ist lingst gesichert: Es handelt sich um die Ubertragung der Selig-
preisung vom Teilnehmer der Mysterien? auf den philosophisch Wissenden. Die
Metapher findet ihren Ausdruck in einer antithetisch gestalteten hieratischen
Formel, die gewil noch élter ist als die Mysterien. Sie hebt nicht, wie es nahe lige
und an einer berithmten Euripidesstelle geschieht (fr. 910), vom Schauen kulti-
scher Geheimnisse die wahre Sicht der Gotter ab; nicht das Schauen ist hier das
Tertium comparationis, sondern der Gewinn, den der Wissende hier wie der Ein-
geweihte dort erwirbt (éxtrjoate miotror, cf. fr. 129, 2), und zwar der Wissende
durch Anstrengung, ein «Sichaufrecken» des Geistes, wie es nicht hier, aber an
verwandter Stelle (fr. 129, 4) heilt. Das Ergebnis der Anstrengung, der wAotrog,
der das Pridikat §ABuws rechtfertigt, besteht in Hetat mpanides, d. h. der Geist wird
seinem Gegenstand, den seligen Gottern, dhnlich. Das Prinzip der Erkenntnis
von Gleichem durch Gleiches, das Empedokles anderwiirts ausspricht (in fr. 109,
iiberliefert von Aristoteles Met. 1000 b 5 als Beleg fiir yv@oig o duolov T ouolw,
ebenso De an. 404 b 8), wird hier an einem sachlich entscheidenden Punkte wirk-
sam und ist hervorgehoben auch durch die Stellung der Verse am Eingang der
Behandlung der Gétter und Kulte in den Kadaguol und nach dem Abschlul der
unmittelbar vorhergehenden Schilderung des Schicksals des Empedokles selbst,
der als einer der Eintagsmenschen, als ein guvyac deddev (fr. 115, 13), iiber diese
Erde geht. Er ist aber den seligen Gottern dhnlich (oder, nach fr. 112, 4f., gleich),
wenn er, der «gottlichen Geist erworben» hat, «iiber sie eine gute Lehre verkiin-
den» will (fr. 131, 4). Die Gottidhnlichkeit solcher Wissenden hebt sich also von

3 Uber Ursprung und Kreislauf des philosophischen Lebensideals, SB Berlin 1928, 392.

4 Cf. E. Norden in seinem staunenswert reichen Buche Agnostos T heos 100! mit einer Samm-
lung von Stellen, zu der Euripides fr. 910 N.? hinzuzufiigen ist, und der richtigen Beurtei-
lung des Empedoklesfragmentes.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 123

dem «finsteren Wahnen» der anderen so ab, wie die Hoffnung der Eingeweihten
auf gliickliche Unsterblichkeit von dem Lose der Nichteingeweihten, die zwar
auch ein Leben nach dem Tode erwartet, aber ein elendes (voic 6’ dAdotor mdy’
éxel xaxd Sophocl. fr. 753 N.2). Die Eudaimonie der philosophischen Erfassung
des Weltganzen kommt in der vorliegenden Metapher zum ersten Male zum Aus-
druck — jedenfalls, soweit unsere fragmentarische Kenntnis reicht. Der Sache
nach konnten Gledanke wie Metapher auch bei einem der Empedokles voran-
gehenden Denker auftreten. Die Metapher darf gleichsam als programmatisch
gelten fiir den in der Welt singuliren Trieb der Griechen (wenn wir von der Welt
des Fernen Ostens absehen), unter Abkehr von iiberlieferten religiosen Vorstel-
lungen eine Vernunfttheologie und damit eine rein rational begriindete Geistes-
kultur aufzubauen®. Das hochste Gliick, das bisher an der Huld der Goétter oder
an der Zugehdrigkeit zu einem Kreise der Eingeweihten hing, bleibt in diesem
von der Vernunft begriindeten Weltsystem den Vorkidmpfern der Vernunft vor-
behalten. Sie sind nunmehr diejenigen, die «einen guten Daimon haben». DaB} eine
solche Evudaimonie sittliche Integritdt impliziert, darf aus dem im Kampf gegen
anthropomorphe Vorstellungen entwickelten und gereinigten Gottesbegriff (porny
legn nai adéoparog fr. 134, 3), aus der Gottihnlichkeit und aus dem Gesamtsinn
des Gedichtes Kalaguol erschlossen werden, das physische Heilung und ethische
Besserung zugleich zu seinem Gegenstand macht. Peiat mpanide¢ konnen nicht von
Ungerechtigkeit erfiillt sein. Doch enthielt der vollstindige Text in Fortsetzung
unseres fr. 132 nach aller Wahrscheinlichkeit eine ausdriickliche Formulierung
auch des ethischen Momentes der Eudaimonie.

Wenn das alles richtig ist, so finden sich wesentliche Charakteristika der von
Aristoteles im K der Nikomachischen Ethik beschriebenen Eudaimonie schon bei
Empedokles, ndmlich der Aufschwung des denkenden Geistes zum héchsten, gott-
lichen Sein, darin die letzte Erfiillung des Menschseins, zusammenhingend mit der
Verdhnlichung des erkennenden Organs zu dem zu erkennenden Gegenstand. Diese
Erfiillung erreichen nicht alle Menschen, mogen auch alle wesensmiBig dazu be-
rufen sein. Diese Charakteristika konnen auch, unabhingig von der Besonderheit
der jeweiligen Lehre, im Denken anderer Philosophen erscheinen und zuletzt sich

& Der Empedoklesverehrer Lukrez verwendet, um des Empedokles Verdienst zu preisen,
eine verwandte Metapher (v. 1, 734-739), mit der er dann auch seine eigene Leistung cha-
rakterisiert (oder doch die des Epikur, die er nur in lichtvolle Verse bringen kann; v. 5,
110-112): heiliger und gewisser als die Orakel der Pythia sind die Bescheide, die die wahre
Philosophie erteilt. Man wire versucht, auch diese Metapher dem Empedokles selbst zu-
zumute~, selbst wenn nicht die Formulierung von fr. 15, 1 iiberliefert wire: ein Wissender
wiirde nicht aus dem Orakel seines Geistes solche Meinungen verkiinden, wie Toren sie
vertreten. Ich verstehe nicht, wieso Empedokles hier ironiech sprechen soll (so nach W.
Kranz in der 6. Aufl. der VS, der das Verdienst hat, die Beziehung des uavredoairo zu
Lukrez und seinen wortlichen Sinn zur Geltung gebracht zu haben gegeniiber H. Diels, der
es abschwicht zu «in seinen Sinnen traumen lassen»). — Grundsitzlich von gleicher Art sind
die Metapher der «Insel der Seligen» bei Platon, freilich den Dualismus implizierend, und
die der heiligen Festschau in Olympia, die als Kern einer geistreichen Novelle Heraclides
Ponticus (Cic. T'usc. 5, 8-9) dem Pythagoras in den Mund legt, die also wohl ziemlich altes
Traditionsgut ist.




124 Gerhard Miiller

mit dem aristotelischen Gottesbegriff der potenzlosen Energeia, des sich selbst
denkenden Denkens, verkniipfen. Hier ist also zweifelsfrei ein vorplatonisches
Element gegeben, das bei der Aristoteleserklirung in erster Linie zu beriicksich-
tigen ist. Die sittliche Reinheit, die wir in die Auffassung des Empedokles von der
Eudaimonie mit hineinnehmen durften, fehlt bei Aristoteles, weil das hochste
Sein und seine Erkenntnis fiir ihn eine Sphire oberhalb des Ethischen ausmachen.
Diese ebenso von der vorplatonischen wie der platonischen Tradition abweichende
Besonderheit mu8 fiir die Erklirung der einschlégigen Kapitel der Nikomachi-
schen Ethik im Mittelpunkt stehen.

Wenn in der eben dargelegten Weise eine Verbindung von einem empedokle-
ischen Gedanken zu Aristoteles geschlagen wird, so soll nicht verharmlost werden,
wie weit Empedokles von der Geschlossenheit eines rationalen Weltbildes entfernt
ist, die Aristoteles erreicht und mit seinem Gottesbegriff kront. Empedokles’
Weltbild ist noch halb mythisch; die Seelenwanderung und die Vorstellung einer
gefallenen Seele; die Siihne leistet, sind zentral in ihm; ein religids prophetischer
Geist erfiillt viele der Aussagen des Empedokles, wihrend eine rational und ethisch
gereinigte Gottesvorstellung ohne notwendige Beziehung zum Wirken der grofien
Weltpotenzen Philia und Neikos zu bleiben scheint, die doch nach des Aristoteles
durchaus nicht unberechtigter Interpretation so etwas wie Gut und Bose dar-
stellen®, Die Wissenschaft, die Empedokles kennt und mit der er die Welt, wie sie
ist, erkldrt, in Fortfithrung einer Tradition der griechischen Medizin, bestimmt
noch nicht ausschlieflich und einheitlich das Weltbild.

In eine andere Welt und in ein fortgeschritteneres Stadium des Denkens treten
wir ein, wenn wir von Empedokles zu Anaxagoras iibergehen. Empedokles war
Arzt; auch stand er, wie die Vita bei Diogenes Laertios § 66£f. berichtet, im poli-
tischen Leben. Die Verbindung der Eudaimonie mit dem «reinen» Forschertum
fehlt denn auch bei ihm. Sein Zeitgenosse Anaxagoras aus der entgegengesetzten
Seite der griechischen Welt verkorpert ihm gegeniiber den Typus des theoreti-
schen Denkers, der seinem Mitmenschen als ein Sonderh'ng erscheint (dromog),
der, aristotelisch gesprochen (etwa EN 1141 b 3-6), die cogpia hat, die pgovnots aber,
jedenfalls fiir die Begriffe der Leute, nicht zu haben scheint.

Politik jedenfalls hat er nicht getrieben; es waren die aufklérerischen Tendenzen
seines Philosophierens, die ihn den sehr konservativen Athenern verdéichtig mach-
ten. Er scheint der erste im athenischen Leben kenntliche Philosoph; und so ist

6 Zwischen dem naturwissenschaftlichen Denken der ®Pwoixd und der «Mystik» der
Kadaguol sieht Wilamowitz (Die Katharmos des Empedokles, SB Berlin 1929) einen Wider-
spruch, den er entwicklungsgeschichtlich erkliren méchte: Von der eleatisch bestimmten
Jugendphilosophie habe Empedokles eine Wandlung zu «mystischer» Religiositat durch-
gemacht. Aber nur von moderner Psychologie aus erscheinen die Gedanken der beiden
Gedichte des Empedokles gegensitzlich. Fiir den sizilischen Arzt des 5. Jahrhunderts lag
der Weg zur Naturerkenntnis und zur Besserung des Lebens gielch nahe und war gleich
gerade. Ubrigens kehrt die Wilamowitzsche Erklarungsweise in anderen Fillen, bei ihm
wie bei anderen Interpreten seiner Generation, wieder. Auch etwa Jacobys Herodot-
Analyse ist vom gleichen Typus.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 125

es kein Wunder, wenn das fromme Athen seine Forschung (iovopin) als etwas
Frevelhaftes (megiooov) mit groBtem MiBtrauen aufnahm.

Die Hochschétzung der dewpla, die dem Anaxagoras nachgesagt wird, so wenn
Clemens von Alexandria (Strom. II 130) berichtet, man sage, er habe das Lebens-
ziel schlechthin in der « Betrachtung und der daraus flieBenden Freiheit» gesehen,
mit W. Jaeger lediglich fiir einen historisch riickwirts gespiegelten Topos peri-
patetischer Theorie zu halten, verbietet? uns das vollgiiltige Zeugnis des mouzrg
ptAdoopoc Euripides, der mit Anaxagoras befreundet war (fr. 910 N.): « Gesegnet,
wer der Forschung Wissen gewann, weder ausgehend auf seiner Mitbiirger Krén-
kung noch auf ungerechte Handlungen, sondern schauend der unsterblichen Wirk-
lichkeit nicht alternde Ordnung, welches ihre Gestaltung sei und wie und auf
welche Weise sie so sei. Solchen Menschen wohnt iiberhaupt niemals das Trachten
bei nach schindlichen Taten»®. Die starke Betonung der dem dewgnrixds Blog
eigenen sittlichen Integritdt kann sehr wohl in der Handlung des Stiickes moti-
viert sein, wohingegen sich eine aus der Handlung heraus in die Zeitgeschichte
weisende Interpretation der beiden letzten Zeilen («wohl Protest gegen Anaxagoras’
Verurteilung» Diels) grundséitzlich verbietet, so eng die Beziehung auf die im
gleichzeitigen Athen aktuelle Diffamierung des Vertreters der {gtopin scheinen
mag. Es gibt iibrigens bei Euripides genug allgemeine, des unmittelbaren Bezugs
auf die Handlungssituation bare Reflexionen. Doch verlockt der Gedanke an das
Thema der Tragodie Antiope, in der bekanntlich Amphion als Vertreter der
musischen Lebensform, aber damit zugleich auch der philosophisch betrachten-
den?, einen Redeagon mit seinem praktisch gesinnten Bruder Zethos durchzufiih-
ren hat, zu dem Vorschlag, der noch nicht gemacht zu sein scheint (wenn ich nichts
iibersehen habe), das vorliegende Fragment diesem Stiick zuzuweisen. Der nahe-
liegende Vorschlag ist natiirlich nicht strikt beweisbar. Die Anapédste mit dem
Preis der dewpia wiirden eine passende Reflexion im Munde des Chors (nach dem

7 Schon ein so friihes Zeugnis wie Eudem. Ethik 1216 a 11, wo wir von Aristoteles selbst
informiert werden, es heile, Anaxagoras habe auf die Frage nach dem Sinn und Wert dieses
Daseins geantwortet: «Betrachtung des Himmels und der Ordnung im ganzen Weltall»
diirfte, selbst wenn es allein stiinde, nicht einfach fiir unglaubhaft ausgegeben werden. Die
oben angefiihrte gleichartige Nachricht bei Clemens Alex. geht also auf das 4. Jahrhundert
zuriick. Zu vergleichen ist auch EN 1179 a 13-14.

8 Naucks uedédnua in der letzten Zeile ist mit Recht allgemein akzeptiert worden. Denn
das iiberlieferte uedérnua wiirde sich mit dem anschaulichen Sinn von ngocgilec nicht ver-
tragen. — Ich finde auch Diels’ (interrogativ zu verstehendes) 7 1 ovvéory (Z. 6 statt n7)
plausibel; man kann zwar sehr wohl dny xai dnws verteidigen, aber keinesfalls njj te xai ény.

% DaB in diesem Stiick an der uovowxr] die copila hingt, lehrt unzweideutig Cicero De inv.
1, 94, wo Amphions Rede als Beispiel erscheint, um einen haufigen Fehler in der Rhetorik
zu belegen, weil sie namlich vituperata musica sapientiam laudat, d. h. nicht iiber das vom
Zuhoérer erwartete Thema redet, sondern ein ganz anderes. Dieser tradierte Tadel konnte
nur aus einer rhetorisch formalen Betrachtung erwachsen, die verkannte, daf in der Sache
die beiden Themen gar nicht gegensatzlich sind. — Die sehr wenig praktisch-realistischen
Gedanken dieser uovowi) werden von Zethus als xouyad coplopara bezeichnet (fr. 188, 5).
Platon setzt im Gorgias, wo er den Euripidesagon fiir die Polemik des Sophisten gegen die
Philosophie benutzt, fiir das Wort coplouara, das nicht in des Kallikles Mund passen wiirde,
ein: eire Anorfjuara yon) pdvar elvar eive plvagiac (486¢). In fr. 188, 2 ist aus Platons Text
wohl npgaypdrwy als original euripideisch zu iibernehmen fiir die Korruptel moléuwv, die
Valckenaer mit moleuimy nicht geheilt hat. : '




126 Gerhard Miiller

Typus Medea 1081-1115) oder im Munde Amphions (nach dem Typus Hippolytos
176-197, wo freilich keine Hauptfigur des Stiicks redet) darstellen konnen. Jeden-
falls kann das &0 pgoveir, das in der Antiope der Held Amphion nach fr. 199, 2 fiir
sich beansprucht, von der in fr. 910 gepriesenen Gesinnung nicht weit entfernt
sein. Die ungerechten Taten, die durch diese Gesinnung ausgeschlossen werden
nach v. 3-4. 8-9, und gerade gegen die Mitbiirger, sind die typischen Gefahren des
Blos mpaxvide der politischen Aktivitit. Wie es aber um die Zugehorigkeit des
Fragmentes zur Antiope stehen mag, daB seine Gedanken anaxagoreisch sind, ist
ganz unbezweifelbar. Hier wird das Befriedigende der philosophischen Uberschau
iiber das Weltganze und die ethische Reinheit als ein einheitliches Phinomen ge-
faBt. Wer sich erhebt zur Anschauung der ewigen Ordnung der Welt, der 148t eben
dadurch die Sphire verginglicher Interessen, Machtkimpfe, Rechthaberei unter
sich. Wir erinnern uns hier, dal Anaxagoras nach der oben zitierten Nachricht
bei Clemens von der Freiheit gesprochen haben soll, die ihm durch die Betrach-
tung geschenkt werde. Diese Freiheit kann bedeuten die Loslosung von der
Lebensmiihe, aber auch von der Nichtigkeit und Bosheit des alltdglichen Men-
schendaseins. Sie kann aber auch einfach bedeuten, dal man etwas um seiner
selbst willen tut, nicht um eines aulerhalb liegenden Zwecks, sei er noch so wichtig.
Das wiire dann der aristotelische Sinn von Freiheit; im Protrepticus des Jamblich
werden Gedanken, die 8¢’ adrds alperal sind, éAevPepar genannt, diejenigen, die es
é¢’ §AAa sind, dovAar. Da der Zusammenhang der Jamblichstelle (S. 34, 23-24 P.)
aristotelisch ist, kénnen diese Wendungen sehr wohl im aristotelischen Protrepti-
cus gestanden haben. Im gleichen Text wiirde «die Lebensform, die wir schon jetzt
eine freie nennen, das Denken und Betrachten» (8. 53, 7 P.), d. h. ohne die ideale
Modellsituation der Insel der Seligen in Betracht zu ziehen, ohne weiteres als
Gedanke des Anaxagoras eingefiihrt werden konnen; sie ist dort gut aristotelisch
dem Banausentum entgegengesetzt, das immer nach dem Wozu fragt. Befreiung
von der Lebensnot, der Macht der T¥y», ist in einer neuplatonisch gefarbten Stelle
(S. 36, 17-18 P.) gemeint. In dieser Beziehung dachte Aristoteles, wie bekannt,
realistischer als der platonische Dualismus, aber auch er rechnet mit einer gemin-
derten Abhingigkeit von Bediirfnissen im Blos Pewpnrinds. So mag auch dies
Motiv in dem Ausspruch des Anaxagoras mitklingen. Was nun die Verdhnlichung
des betrachtenden Geistes zum ewigen Objekte angeht, so ist sie in dem Euripides-
fragment nicht ausgesprochen. Aber vielleicht darf man ein apderes Euripides-
fragment (1007) heranziehen: ¢ vods yag fudw éotiv év éxdote Peds, das auf den
ersten Blick schon nach Anaxagoras aussieht. Auch heifit es in Jamblichs Pro-
trepticus (S. 48, 16-18): «Der Geist ist unser Gott, ob nun Hermotimos oder
Anaxagoras das sagte, und: das sterbliche Leben hat Anteil an einem gewissen
Gott.» Der Gedanke dieser beiden Zeugnisse fiigt sich offensichtlich in die anaxa-
goreische vofc-Lehre. Wenn man ihn verkniipfen darf mit einem Satz aus dem
Anaxagorasfragment 12 (am Ende): «Jeder Geist ist dhnlich, der gréBere und der
kleinere», so ist es vielleicht gar nicht so unméglich, die Erkenntnis des Ahnlichen




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 127

durch das Ahnliche auch fiir Anaxagoras zu erschlieBen. Der Geist des Betrachters
wiirde dann nach fr. 910 der ewigen kosmischen Ordnung ebenbiirtig oder ver-
wandt. — Der Struktur nach handelt es sich bei der Eudaimonie des Anaxagoras
um den gleichen Sachverhalt, den wir bei Empedokles fanden, nur da dem ioni-
schen Wort ioropln, das Empedokles nicht kennt, das theoretische Forschertum
entspricht, das er noch nicht in Reinheit vertritt. Wir sind hier also der aristoteli-
schen Eudaimonie und der Weisheit, an der sie haftet, viel niher gekommen.

Es kann nicht verwundern, dafl der Forscher Demokrit, der lieber eine einzige
aériodoyia finden als das ganze Perserreich besitzen wollte (fr. 118), die gleiche
Gesinnung wie Anaxagoras verrédt. DaB er ihn gekannt, d. h. seine Schrift gelesen
hat, diirfte aus der inneren Logik des wissenschaftlichen Weiterschreitens (cf. auch
fr. 5) mit Sicherheit erschlossen werden, auch wenn uns nicht Sextus (cf. Anaxago-
ras fr. 21a) iiberlieferte, da Demokrit den Anaxagoras wegen seines Prinzips:
«8Bichtbarwerden von nicht Offenbarem ist das Erscheinende» gelobt habe. Das
Lob konnte er auch den AuBerungen des Anaxagoras iiber die Freude der isvopin
gespendet haben, da er diese Freude teilt. Zwar die landlidufigen Freuden der
Menschen sind nach Demokrit genau so subjektiv und unverbindlich wie ihre
Auffassung der Wirklichkeit; aber so wie es eine nicht subjektive, sondern giiltige
und verbindliche Erkenntnis der Dinge gibt, die atomistische, so gibt es auch eine
nicht subjektive, sondern wahre und verbindliche Frevde, nimlich diejenige,
welche die Erkenntnis der wahren Struktur des Seins begleitet (fr. 69, fr. 189).
Das Giiltige hilt Demokrit im Ethischen wie im Erkenntnistheoretischen dem
Sensualismus des Protagoras entgegen!®. Die wahre und anhaltende Heiterkeit
des Geistes gewinnt man, «wenn man nicht am Verginglichen seine Freude findet»
(fr. 189). Aber eben die Bewegung der Atome ist ein unvergéingliches Phinomen;
und eine atomistische Erklirung der Wirklichkeit hebt die Freude an ihren un-
vergéinglichen «Werken» (£gya, d.b. Bildungen) nicht auf, sondern begriindet sie
allererst. So darf man wohl das fr. 194 interpretieren: «Die groen Freuden er-
wachsen aus der Betrachtung der schonen unter den Dingen» (Zgya). Dazu fiigt
sich fr. 207: «Nieht jegliche Lust, sondern diejenige iiber das Schéne mull man
ergreifen.» DaB hier die Freude der Erkenntnis gemeint ist, bestétigt der Gedanke
des fr. 37: (Wer die Giiter der Seele ergreift, der ergreift die gottlichen, wer die
des Korpers, die menschlichen»!. Gleichsinnig ist fr. 171: «Die Seligkeit wohnt
nicht in Viehherden und auch nicht in Gold, sondern die Seele ist es, wo der be-
seligende Geist seine Wohnstéitte hat»2. Der Daimon, der die Eudaimonie bringt,

10 Cf. R. Philippson, Hermes 1924, 417.

11 F, Dirlmeier im Kommentar zur N:ik. Ethik 282 halt die Echtheitsfrage bei fr. 37,
also offenbar bei allen « Demokrates»-Fragmenten nicht fiir geklirt. Ich glaube mit Diels
an eine Korruptel Demokrates ans Demokritos. Die Schonheit und Bedeutung der Frag-
mente, die sich so sinnvoll zu einem Ganzen zusammenschlieBen, weisen auf einen ganz
bedeutenden Geist hin und einen, der in der Wissenschaft selbst aktiv tiatig war. Solche
Ausspriiche iiber das Gliick des Erkennens schreibt niemand, der dies Gliick nur vom Hdren-
sagen kennt.

12 DaB der Atomist hier nicht anders redet als ein Idealist, hat man oft gesagt. Auf die
sachliche Beriihrung mit Platon weist schon Stobaeus II 7 hin, wo er das Demokritfragment




128 Gerhard Miiller

ist eben die Erkenntnis der hochsten der «gottlichen» Giiter; wohnt ein anderer
Daimon in der Seele, so herrscht xaxodatuovin (fr. 170). Gliick und ethische Hohe
sind hier wieder untrennbar voneinander. Wegen der Bedeutung von diadoyileodar
ist es zweifelhaft, ob der Satz (fr. 112): « Géttlichen Geistes ist es, stets etwas
Schones mit sich zu erwégen» nicht eher auf die theoretische Betrachtung der
Welt zielt, statt, wie Diels-Kranz wollen, auf das poetische Schaffen im évdovorao-
udg (fr. 18). — Versteht man den deiog vods als den philosophischen Geist, so
rithrt das Fragment vielleicht an die Verwandtschaft des Erkenntnisorgans zum
Erkenntnisobjekt insofern, als ja auch fiir Demokrit das zu betrachtende Welt-
phénomen éddvaror heillen darf (u7) éni volc dvyroioe fr. 189). Diese Verwandt-
schaft ist offen ausgesprochen in fr. 56: «Das Schone erkennen und machen zum
Gegenstand ihres Interesses ({ndofov) nur diejenigen, die gute Anlage dazu habeny,
worin liegt, dall der Geist dem Gegenstand gewachsen und entsprechend sein
mufl. Der Gegenstand, die xaldd, miissen wie in fr. 194 die groBen Objekte des
Naturforschers sein, die Erde, die Himmelskorper usw.13

Von einer umfassenden goedvnotc, die er allegorisch Tritogeneia nannte, weil sie
Denken, Reden und Handeln gleicherweise bestimmen solle, sprach Demokrit
nach fr. 2. Die gogpin, die das Weltganze durchdringt, vermag das kleine Menschen-
geschick und seine No6te in das Ganze einzuordnen. Als solche ist sie ddaufoc
(fr. 216) und von hochstem Werte4. Die d@aufiin muBl der hochsten Gemiitsruhe
verwandt oder ihre Voraussetzung sein. Das Gliick reinen, wunschlosen Erkennens
und Wissens eines unvergénglichen Seins ist offensichtlich in der Ethik Demokrits
das Hochste, was einem Menschen erreichbar ist. Es ist ohne Gewaltsamkeit
mdoglich, auch die ethische Reinheit mit diesem wunschlosen Erkennen in Verbin-
dung zu bringen. In diesem Punkte bleibt die Differenz zu der aristotelischen
Konzeption. Aber sonst liegt hier zweifelsfrei eine Lehre vor und ist in groBer Ein-
dringlichkeit formuliert, mit der Demokrit genau so wie Anaxagoras ein Vorldufer
des Aristoteles ist.

Aus allem, was dargelegt wurde, erhellt, daB man die aristotelische Eudaimonie
keinesfalls von Platon herleiten kann, ja daB die ethische Materie, um die es geht,
in diesem Teile der aristotelischen Ethik nicht weniger als in der Lehre von den

und eine Parallele aus Platons Timaeus (90a) einfiihrt. P. Natorp, iiber dessen ausgezeich-
nete Interpretation der Verwurzelung des erkennenden Geistes im Ewigen ich nirgends
hinaus komme (Die Ethica des Demokritos[Marburg 18931), fiihrt mit Recht auch den Satz
Timaeus 90c an: &Eyovrd Te avTov €0 xexocunuévoy tov daluova Ebvoixov év avtd Siapegdvrws
evdaipova elvar, wo Platon sich auller an Heraklits beriihmtes Wort auch an Demokrit er-
innert haben miisse.

13 Der Adyos, der nach fr. 146 «selbst aus sich selbst die Freuden zieht», ist nach der
Fundstelle Plutarch De profectu in virt. 81a nicht gerade die theoretische Erkenntnis, son-
dern die sittliche Einsicht. Es kann iibrigens sehr wohl sein, daB Diels gegen Kranz recht
hat, wenn er 7ov Adyor gar nicht zum Demokritzitat rechnet, sondern adrdv auf die Person
des Menschen bezieht, der «aus sich selbst», und das heiflt dann nicht aus seinen ethischen
Fortschritten, sondern aus seinem Denken, im Gegensatz zu duBern Giitern, Freude schiopfe.
Im Plutarchtext kann 7o Adyov nicht gut die menschliche Vernunft bedeuten, sondem
wohl eine moralische Lehre, einen Gedanken.

14 DaB riuwrdry odoa nur Erklirung des a&in mdvrwy von fremder Hand sei, ist eine
plausible Vermutung von Gomperz und Wilamowitz.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 129

ethischen Tugenden sogar vorwiegend aus vorplatonischer Tradition stammt.
Den ungeheuren Faktor Platon, der dazwischentritt, wird niemand iibersehen. Es
sind die Grundformen des aristotelischen Systems, die aus der Auseinandersetzung
mit dem Lehrer Platon, d. h. aus dem Widerspruch gegen ihn erwachsen sind.
Man mufl da wohl viel mehr, als die Philologie heute geneigt ist, mit esner unge-
heuren, umfassenden Konzeption rechnen, in der jedes Glied das andere bedingt
und trigt. Grundlegend ist die véllige Ablehnung des Dualismus, des transzen-
denten &ldo¢ und damit zusammenhédngend der Unsterblichkeit der Seele. Sie
hat zur notwendigen Folge, dal auch die Dreiteilung der Seele fallen muB. Es gibt
nur ©0 dAoyov und 70 Adyov &yov als die beiden!® Bereiche des Seelischen; im
ersteren sind die sittlichen Tugenden verankert als Gewohnungen an ein natiirlich
(pYoer) empfundenes Gutes; freilich solche «physische» Tugend kommt gar nicht
ohne die Mitwirkung der Vernunft zu sich selbst. Diese mitwirkende Vernunft
kann aber nur die sittliche sein, nicht die metaphysische, weil die im Natiirlichen
wurzelnde Ethik vom Metaphysischen gelost sein muf} (vgl. den gut aristotelischen
Satz bei Jamblich Protr. 8. 35, 22-24 P.). Ein sittlich guter Mensch muB so sein
konnen, ohne Metaphysik zu treiben: hier macht sich die ungeheuere Macht des
«Natiirlichen» aus der altgriechischen Tradition geltend. Aristoteles ist also zu
einer Unterteilung des 76 Adyov éyov gendtigt, die nicht weniger bedeutungsvoll
und folgenreich ist als die Zweiteilung der Seele. Es werden godvnots und roii
geschieden, iibrigens mit strenger Einhaltung der Terminologie!®. Auf diese Weise
wird die metaphysische Sphére, das a priori (70 odx évdeyduevov dAhws Exew),
zum Objekt des theoretischen Denkens. Objekt wie Organ (voiis) verlieren ihre
normgebende Kraft, aber nicht ihre gottliche Wiirde (worin sich die platonische
Ideenschau doch noch wirksam erweist). An dieser Stelle nun baut Aristoteles die
von Anaxagoras und Demokrit, den Erforschern des Kosmos, iibernommene

18 Wie bekannt, gibt es in den Nomo: praktisch nur noch eine Zweiteilung. Im T'imaeus
aber ist die Zweiteilung insofern vorgebildet (69a—70a), als nur der Geist vom Demiurgen
geschaffen wird, dagegen die beiden unteren Teile von Untergottern; und sie sind mit dem
Korper vergianglich, anders als in der Politeia. — Die fiir die aristotelische Ethik grundlegende
Zweiteilung ist in den ethischen Schriften konsequent festgehalten. Ich kann F. Dirlmeier
nicht zustimmen, wenn er (Kommentar zur EN 543-545) in der (angeblich) letzten ethischen
Schrift die platonische Dreiteilung und «die ganze Seele» im platonischen Sinn finden will,
wenigstens an einer Stelle. Das duoyvwuovel éavrd 1166 a 13 heilt: beim sittlich Guten
(omovdaiog) gibt es nicht das Phanomen otaged{e: 7 yvyr, wie es 1166 b 19 beschrieben
wird, sondern bei ihm sind alle Seelenzustinde im Gange der Zeit einheitlich (z. B. gibt
es keine Reue, keine entlarvte Liige usw.); es geht so zu, wie 1166 a 4ff. geschildert; oder,
mit der EE zu reden, die dasselbe sagt (1240 b 14ff.), er ist elg »ai ddialperoc, dagegen der
poxdneds ist ody els, dAda mollol (ebda. 16). Also bedeutet das &vo 7 nmieiw EN 1166 a 35,
auf dem D. 545 insistiert, gar nicht Teile der Seele, sondern ihre getrennten Zustinde,
und das konnen viele sein oder immer ein einheitlicher. — AuBBerdem: Aristoteles wiirde,
um die Dreiteilung anzudeuten, Tola gesagt haben.

16 F. Dirlmeier sieht in ¢ goovei EN 1166 a 18 eine Durchbrechung der Terminologie
und wieder ein Zeugnis fiir Platonismus. Aber dort ist von der Selbstliebe des sittlich
guten Menschen die Rede, und da ist gpoedvnoic richtig und der Definition entsprechend.
Allerdings miissen die schwierigen Zeilen, die folgen, textkritisch untersucht werden.
d Towodtos 1166 a 23 muB notwendig = omovdaios sein, weil sonst ein Widersinn heraus-
kommt. Dann sind die beiden vorausgehenden Satzchen (Z. 21-23) beiseite gesprochen wie
eine Parenthese, oder sonst ist der Text iiberhaupt nicht in Ordnung.

asisol-philologisches
nar der Universitit




130 Gerhard Miiller

Yewpla mitsamt ihrer eddatuovia organisch ein, nicht ohne gendtigt zu sein, einen
wesentlichen Zug am Ubernommenen zu streichen, daB namlich die Betrachtung
des Kosmos eine Quelle, ja die eigentliche Quelle der Sittlichkeit war. Obwohl
auf der Seite der @odvnoic wie auf der Seite des vofic materialiter vorplatonische
Tradition einstromt, dndert sich doch in der neuen Konstruktion des ehemaligen
Platonschiilers die Situation des Sittlichen sehr wesentlich. Die menschliche Sitt-
lichkeit wird nun zu einer niederen Sphire, in der die Bediirftigkeit zu Hause ist.
Es war nicht des Aristoteles Meinung, daB ein ungerechter oder boser Mensch zur
gottlichen Eudaimonie aufsteigen konnte, noch ehe er sich gewandelt und in den
Besitz der menschlichen Eudaimonie gesetzt hétte. Das Niedere ist um des
Hoheren willen da, nach aristotelischer Stufenlehre; aber das Hohere verwirk-
licht sich nicht, ohne da das Niedere vorher verwirklicht war. Diese niedere
Stufe kann ihrerseits iiber die héhere nicht verfiigen, «sondern sie sieht zu, daB
sie wirklich wird; also um ihretwillen gibt sie Anordnungen, nicht ihr» (EN 1145
a8-9). Wer also auf der niederen Stufe der blo8 menschlichen dgeral und eddacuoria
bleibt, der versdumt das Beste, was der an Leib und Seele sterbliche Mensch er-
reichen kann, Letztlich ist in der Physis also alles Menschliche nur dazu da, zu
dieser hochsten Erfiillung hinzufiihren, in der der Mensch so weit, wie es moglich
ist, sein Menschsein hinter sich 148t. Hier ist das Erbe Platons handgreiflich deut-
lich, aber auch die Transformation: Bei Platon ist die eddatuovia an die Unsterb-
lichkeit der Seele gekniipft; die Seele wird ewiges transzendentes Sein schauen
(dies nicht wortlich ernstnehmen zu wollen, ist das wedror peiidogc mancher neuerer
Platonerklirer); sie ist auch dann und in Ewigkeit beladen mit furchtbarer Ver-
antwortung fiir ihr eigenes Tun. Dagegen hat der zur géttlichen Eudaimonie
emporgestiegene Mensch der aristotelischen Welt, gewil der Verginglichkeit seiner
individuellen Existenz!?, aber erhoben iiber die Sphire von Gut und Bosel®, An-
teil an einem Hochsten und Gottlichen, das ihn mit Verantwortung nicht belastet,
ihn nicht «wie ein Geliebtes» sittlich bewegt (denn es gibt kein ethisches Analogon
zur physischen Wirkung des unbewegten Bewegers), ihn nicht zu neuer Entschei-
dung aufruft oder befihigt, sondern ihn nur schauen und geniefen 148t wie die
seligen Gotter Homers; und hier kommt ein uraltes griechisches Motiv zur Er-
neuerung, das dann Epikur fortfiihren wird. |

Die Uberlegung des Prinzipiellen soll nicht zu einer Interpretation der Eudai-

17 Auf die vollstindige Lebensdauver kommt es an, ganz unplatonisch (EN 1177 b 25).
Ein frithverstorbener Philosoph war nicht eddatpwy.

18 ¢« Er bedarf solcher Dinge nur noch, um Mensch zu sein» (EN 1178 b 7), aufreizend
formuliert mit defektivem Sinn von drfpwnedecfar. Auch die theoretische Lebensform
kann leider nicht ganz die Notdurft hinter sich lassen.

1? ¢ Dem Wissenden ist das Leben lustvoller als dem Suchenden» (EN 1177 a 26). Die
gegenteilige Meinung Lessings hat christliche Voraussetzungen. Zudem ist sie vielleicht
auch der Protest des seltenen Geistes gegen die ihn umgebende selbstzufriedene Auf-
klarung. Das naive antike Vertrauen auf die ddyuara der Vernunft konnte Lessing nicht
mehr haben. (Anders urteilt Dirlmeier, Komm. 590; aber Aristoteles dachte iiber die ddy-
para nicht anders als Epikur.) Ubrigens sagt Aristoteles nicht, das Suchen mache gar
keine Freude.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 131

moniekapitel der Nikomachischen Ethik?® iiberleiten. Doch sei eine Einzelfrage
erortert. Ist der Passus EN 1179 a 23-32 iiber die Theophilia, mit dem die Eudai-
moniekapitel sicher nicht zufillig abschliefen, wirklich auf die éxrdc ednuepia
gerichtet, meint er, wie Dirlmeier (8. 596, 598 des Kommentars) versteht, der
Betrachter des Gottlichen werde zum Lohne von den Géottern in jedem Falle mit
duBeren Giitern versorgt werden? Sagt er nicht vielmehr: die Gotter, d. h. die
gottliche Energeia wird dem, der sich zu ihrer Erkenntnis hinaufringt, die Erfiil-
lung seiner Eudaimonie nicht versagen? So lohnt das Goéttliche die Bemiihung
seiner Verehrer. Der Wortlaut spricht fiir diese Auffassung; auch scheint mir deut-
lich, daB die Frage der duBeren Versorgung mit 1179 a 2 abgeschlossen ist. Die
philosophische Umbildung der altgriechischen Theophilia mufl doch nur auf den
geistigen Sinn des gottlichen Lohnes hinauslaufen, nicht auf die banale Existenz-
sicherung. Nur dieser geistige Sinn rechtfertigt auch die Stellung am Abschlufi,

II

DafBl die Eudaimonie-Lehre der Nikomachischen Ethik nicht von Platon allein
abzuleiten ist, schien sich mit einiger Evidenz zu ergeben. Was aber lehrte der
Aristoteles des Protrepticus iiber die Eudaimonie und diejenige Philosophie, die
von ihr begleitet ist ? Hat er wirklich dort eine der platonischen noch nahe ver-
wandte Auffassung vertreten, wie W. Jaeger in einem Kapitel seines «Aristoteles»
zu zeigen versuchte ? Diese Frage soll von uns im folgenden gepriift und sie wird
verneint werden. Das Bild, das W. Jaeger entwarf, ist durch ein anderes zu er-
setzen?®Z,

In der Anrede an Themison, einen kleinen kyprischen Fiirsten, sagte Aristoteles
(fr. 50 R.), «es stiinden niemandem mehr Mittel zu Gebote zum Philosophieren»
als dem angeredeten Fiirsten, «denn er habe den groBten Wohlstand dafiir aufzu-
wenden, auch genieBe er Ansehen.» Das ist zunéchst eine Huldigung an den aus-
lindischen Adressaten der Schrift, nach den Begriffen der Zeit gewil des Aristote-
les nicht unwiirdig; aber zugleich stecken darin grundsétzliche aristotelische Ge-
danken. Fiir welches bessere Ziel konnen duere Mittel bevorzugter Menschen ver-

20 DafBl die Kapitel X 6-9 und das 1. Buch einmal zusammen in einer Pragmatie iiber die
Eudaimonie gestanden haben, ist eine glaubhafte Vermutung, die O. Gigon, DLZ 1958,
495, ausspricht.

21 Wichtig ist die von Dirlmeier 589 angeschnittene Frage, bei ihm eine These, zu dem
Verhiltnis der giAavria zur Eudaimonie. Ich kann hier nicht meine Meinung begriinden,
daB die gidavria rein zur Sphare der menschlichen Tugenden gehoxt, weswegen sie auch im
Rahmen der Freundschaftslehre behandelt, in den Kapiteln X 6-9 aber nicht erwahnt wird.
Dariiber anderwirts.

22 An kritischen AuBerungen zu Jaegers Konstruktion fehlt es nicht. Doch wird meist
hinsichtlich des Platonismus im Protrepticus eine vermittelnde Haltung eingenommen, so
auch in der zuletzt erschienenen Beurteilung aus der Feder eines hervorragenden Aristoteles-
kenners, I. Diiring: Problems in Aristotle’s Protrepticus, Eranos 1954, 139; dazu ders., Aris-
totle in the Protr. in Autour d’Aristote, Festschrift Mansion 81-97 (Louvain 1955). Da ich
einen anderen Weg gehe und zunachst nur an der Eudaimonie interessiert bin, nehme ich
mir die Freiheit, meine Griinde erst einmal zu entwickeln. Der Auseinandersetzung mit den
zahlreichen forderlichen Beitrigen zur Protrepticusfrage werde ich mich an anderer Stelle
nicht entziehen.




132 - Gerhard Miiller

wendet werden (dazmavdy fr. 52, S. 62, 11 R.) als fiir das &0 {7j», wo doch schmih-
licherweise sonst alle nur am {7j» interessiert sind? Auch das rein geistige Leben
bedarf einer gewissen Versorgung (yognyla, z. B. EN 1178 b 33-35). Es wird oft
von Aristoteles betont, daf diese éxtoc ednuepia nur gering zu sein brauche. Nun
gut, wer so viel davon hat wie Themison, sollte sich erst recht verpflichtet fiihlen,
ein wahrer Mensch zu werden. DaB es in den aristotelischen Worten um die dullere
Versorgung geht, beweist die auf Zenon den Stoiker zuriickgehende Anekdote,
mit der zusammen sie iiberliefert werden: Krates der Kyniker liest die Schrift
einem Schuster vor und fiigt hinzu, er werde néichstens dem Schuster eine Mahn-
rede zur Philosophie widmen, da ein Mann, der bei seiner Schusterarbeit so an-
gespannt der Vorlesung einer philosophischen Schrift lausche, offenkundig «mehr
Mittel zum Philosophieren zur Verfiigung hat als die, von denen Aristoteles
schrieb». Das kynische 1deal der Bediirfnislosigkeit soll in dieser Anekdote der
aristotelischen Auffassung von der Notwendigkeit der éxtdc ednucola entgegen-
gestellt werden. Man darf also nicht, wie W. Jaeger (8. 54) tut, aus den Worten
des fr. 50 herauslesen: «Themison soll die Staatslehre der Akademie verwirklichen
helfen», weil Platon « Reichtum und Macht als Werkzeuge der Idee fiir unentbehr-
lich h&lt»?8, _
Leider sind uns die Lebensdaten des Themison unbekannt, sonst kénnten wir
den Protrepticus, der an einen jungen Mann gerichtet war (fr. 51, 8. 57, 19 R.),
datieren. Ein anderes Indiz zu &uBlerer Datierung fehlt. Wir konnen uns also
zunéchst den Protrepticus zu jeder beliebigen Zeit neben den Lehrschriften ver-
faBBt denken, und wir werden das tun, falls sich die ldentitdt der philosophischen
Auffassung mit derjenigen etwa der EN ergeben sollte. Aristoteles braucht sich
nicht lediglich in seinen Anféingen der literarischen Gattung der Lebrschriften
gewidmet zu haben. Jaegers Friithdatierung ist die Konsequenz, nicht die Voraus-
setzung seiner Absicht, im Protrepticus das Zeugnis einer platonischen Phase des
aristotelischen Denkens zu finden. — Ubrigens ist auch die Form der Schrift nicht
gesichert; Jamblichs Verfahren der Benutzung ldBt eine jede Form offen; die
dialogische bleibt (gegen Jaeger 8. 54ff.) moglich und wird vielleicht durch die
erste Hilfte des fr. 52 R. nahegelegt, wo die Gegner des theoretischen Denkens

23 Es ist richtig, daB (fr. 647 R.) nach Themistius Aristoteles dem Alexander schrieb,
Philosophieren sei fiir den Koénig nicht nur nicht erforderlich, sondern eher hinderlich;
wohl aber sei es fiir ihn erforderlich, « wahrhaft Philosophierenden als belehrbarer Hérer
zu begegnen». Das scheint ein Gegensatz zu dem Rat an Themison, freilich keiner, der ein
Argument zugunsten einer platonisierenden Periode des Aristoteles liefert. Wir wissen
nicht, welche aktuelle Situation, vielleicht des Konflikts, hinter dem Rat stand, den Ari-
stoteles gab. Jaegers Vermutungen (272) sind nicht die einzig moglichen. Der #ewpnrexic
flloc konnte dem Alexander, der groBere praktische Aufgaben als Themison hatte, nicht
empfohlen werden. In jedem Falle braucht keine «Wandlung der Grundlagen des aristo-
telischen Denkens» (Jaeger 88) angenommen zu werden. Es ist auch durchaus nicht richtig
(ebda. 87), daB die Nikomachische Kthik zugunsten der Empirie gegen eine friihe, platonische
Anschauung des Aristoteles iiber den Primat des Wissens polemisiere. Am Ende des 10. Bu-
ches beklagt Aristoteles (1180 b 28ff.) das Nebeneinander reiner Praktiker der Politik und
vergeblich dozierender Sophisten; er will das unentbehrliche sittliche Wissen und die unent-
behrliche Empirie in einer Person vereinigt sehen. Das entspricht der praktischen godvnois
der Individualethik,




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 133

ihre Griinde vortragen. Es muB} nicht so sein, daB erst Ciceros Hortensius dem
Thema eine dialogisierende Behandlung gab. '
Aber gehen wir auf die sachliche Kernfrage zu. Welche Philosophie empfiehlt
Aristoteles dem Themison, die évépyeta voB, wie die Metaphysik und die Niko-
machische Ethik sie lehren, oder platonische «Ideenschau»? Es gibt hier nur ein
Entweder-Oder, keinen gleitenden Ubergang. Dann ist aber Kohirenz der Ge-
danken in dem einen oder in dem anderen Sinne zu fordern. Ein entscheidendes
Kriterium scheint mir die Tugendscheidung; seiner Bedeutung entspricht die
Wichtigkeit, die Jaegers Analyse dem Begriffe der godv7oic beimiflt, den der
Aristoteles des Protrepticus in rein platonischem Sinne verwende. Wenn die
Ideenlehre noch mafligebend ist, dann kann die Tugendscheidung keinen Platz
haben. Wenn aber diese unzweideutig bezeugt ist, so konnen die Spuren der
Ideenlehre, die Jaeger zu finden glaubte, nur scheinbar sein. Daf} es so ist, scheint
sich mir deutlich zu ergeben. Unzweideutig bezeugt ist die Tugendscheidung im
c.7 (S. 43, 5 P.). Es ist von der émotrjun als der dpery) des besten Seelenteils
(700 xvpiwTdrov T dv Tjuiv ebda. Z.2) die Rede, und es heilt von ihr: «Also ist
Produkt von ihr keine der sogenannten Einzeltugenden», denn sie kann nicht
mourTixe) sein, weil sie-dann nicht um ihrer selbst willen da wiire, sondern im Dienste
eines anderen stiinde, ndmlich eines von ihr ablésbaren Produktes. Der Passus
ist gedanklich reiner Aristoteles, wie iibrigens das ganze Kapitel nach Jaegers
treffendem Urteil (8. 65-72). Die Worte aber sind, einzelne Termini und Wendun-
gen abgerechnet, sekundér. Was wir hier von der Hand des Jamblich lesen, ver-
hilt sich zu Aristoteles wie etwa ein Lehrbuch von heute, das, vielfach paraphra-
sierend, in Kant einfithren will (und kein besonders gutes Lehrbuch), sich zu
kantischem Text verhilt. Wenn aber, wie nicht zu bezweifeln, der Protrepticus
des Aristoteles zugrunde liegt, so ist durch diese Jamblichstelle fiir jenen die
Tugendscheidung bewiesen?*. Dann ist es schlechthin ausgeschlossen, daf im

24 Fine Bestiatigung liegt auch in der Tatsache, da8 es von dem gesamten verniinftigen
Teil der Seele (yvyijc 7o Adyov &xov xai didvoway S. 41, 30 P.) heilt, daB wir «allein oder im
héchsten Grade dieser Teil sind» (S. 42, 5 P.; cf. aber EN 1166 a 17, 1178 a 7 dasselbe von
der theoretischen Vernunft) und seine Tugend die erstrebenswerteste sei. Die schwere
sachliche Unrichtigkeit, daBl 76 Adyov éyov xai didvoiay schlechthin die Instanz sein soll, die
befiehlt und zuriickhalt (S. 41, 31 P.), kommt auf das Konto Jamblichs, der hier die ent-
scheidende Unterteilung von theoretischer und praktischer Vernunft vergiBit; seine Vorlage
hatte sie, weil ohne sie der Kontext nicht sinnvoll wire. — Ein weiteres direktes Zeugnis
fiir die Tugendscheidung findet sich in c. 7 (8. 41, 10-11), zwei ebensolche in c. 6. Zweifels-
frei ist, daB t#jc dAndelas xal Tijc meol vy doeriic ot émoriun (S.39, 9) theoretische und
praktische Erkenntnis trennt (deswegen dvvatoi Aafeiv adrdg Z. 10, auf émioriuas zu bezie-
hen). Da hier aber eine resiimierende Formel vorliegt, die zuriickgreift auf 8. 38, 1-2, so
ist auch dort (bei identischem émiotsjuas dvvaroi Aafeiv) die gleiche Zweiteilung anzuneh-
men, also segl TdY duxalwy xai ovupegdvrwy fir eine Umschreibung des ethischen Gebietes
zu erkldren, dagegen megi @ioews te xal Tijc dAAng dAydelag fiir eine solche des theoretischen
Gebietes (genau wie S. 55, 2 und in fr. 52, 8. 59, 3 R. i nepl @ioews Te xai Tijs Toradrng
aAnBelac); der abundierende Gebrauch von @Aldog ist bekannt; mit kleiner Unebenheit
hebt hier dAdng ab gegen Tdv dixalwy xai cvupepdvtwy (iibrigens spricht Aristoteles selbst
von der theoretischen Erkenntnis der Prinzipien als dAndedery, EN 1141 a 19). Jaeger
(S. 861) sieht eine Dreiteilung, die der akademischen Einteilung der Philosophie in Dia-
lektik, Physik und Ethik entspreche; nur kiinstlich kann man sie im folgenden Beweisgang
finden. '




134 Gerhard Miiller

gleichen Text die platonische metaphysische godvnois vorkam, die zugleich theo-
retisch und praktisch ist und daher Normen des Handelns gibt. Das kann das
theoretische Denken bei Aristoteles nicht — darin liegt ja, wie oben gezeigt, seine
erhabene Ablésung vom praktischen Leben und seine Eudaimonie. Daraus folgt,
dal Jamblichs Protrepticus, wenn er dem hochsten Denken eine normgebende
Kraft zuschreibt, darin nicht auf Aristoteles basieren kann. Es darf getrost das
Axiom aufgestellt werden: zwei unvereinbare Gedanken miteinander zu vermi-
schen, ist Aristoteles in jeder Phase seines Denkens ebenso unfihig, wie Jamblich
nach Ausweis seines Protrepticus dazu fahig ist.

Nach Ausweis seines Protrepticus: wo schreibt denn Jamblich dem hochsten
Denken, das aristotelisch verstanden und formuliert wird, zugleich normgebende
Kraft zu? Er tut es zweifelsfrei an mehreren Stellen, besonders aber im 10. Ka-
pitel. Ich stelle die These auf, da8 dieses Kapitel keinen aristotelischen Gedanken-
gang wiedergibt, sondern eine neuplatonische Mischung von platonischen und
aristotelischen Elementen. Ein sorgfiltiges Studium der verschiedenen Behand-
lungen, die das schwierige Kapitel von ausgezeichneten Interpreten gefunden hat,
ist auf dem Wege zur Begriindung dieser These unvermeidbar.

Nachdem er am Ende von c. 9 zu dem Ergebnis gekommen ist, daB die dswpla,
auch ohne Nutzen fiir das menschliche Leben zu stiften, der hochste Wert ist,
fahrt Jamblich im neuen Kapitel fort: Aber die theoretische Wissenschaft bringt
ja doch auch den hochsten Nutzen fiir die Praxis. Echte téyyn bedarf der gptAdogopla;
Arzte und Gymnasten werden erst trefflich durch Kenntnis (umefgovs 54, 15 P.)
mepl @boewe; um so mehr gilt das vom Gesetzgeber, weil er sich um die agery) der
Seelen und die eddaruoria des Staates bemiiht. Fiir dies Tun braucht er Werkzeuge,
die am besten sind, wenn sie, wie etwa die besten Werkzeuge des Zimmermanns,
Naturphénomenen, dem Lichtstrahl, den Wasserkreiseln usw., nachgebildet, also
Gno tijc pboews adrijc xal tijc dAndeias abgeleitet werden. Unter diesen Werk-
zeugen des Gesetzgebers sind die wahrhaften Gesetze zu verstehen, die meta-
physischen Normen (den «MaBen» der Physis, dgot 8. 55, 1 P.) entsprechen. Man
findet solche durch Philosophie, d. h. theoretische Seinserkenntnis (yvwploavra
Ty ahjdeiar S. 55, T P.). Gewill geniigt es fiir den Handwerker, wenn er seine
Werkzeuge und Berechnungen sich statt nach der ¢Wois selbst gleich nach den
Abbildern zweiten, dritten usw. Grades richten laBt, die letztlich doch auf die
@voi; ruriickgehen, ohne so weit abzuweichen, daf es fiir die Zwecke der hand-
werklichen Praxis schidlich wiirde, 8¢ dumetplac zu schopfen (8. 55, 11). Dem
Gesetzgeber aber, der Philosoph sein mubB, ist eine solche uiunoic zweiten Grades
verwehrt; die seinige muB «von dem Exakten selbst» (dn’ adr@v tav dxpifaw S.
55, 13), das sein Denken «schaut», nicht von den Abbildern ausgehen. Wiirde sie
Abbilder zu Normen nehmen, etwa die Verfassungen der Spartaner oder Kreter,
8o wiirde sie dem Baumeister gleichen, der unter Verzicht auf Werkzeuge schon
bestehende Bauten einfach mit einer unerlaubten Empirie nachmachen wiirde.
Denn jene Verfassungen sind nicht von Philosophen gemacht, konnen also nicht




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre . 135

fiir das Urbild, d. h. die ¢voig, das Gottliche eintreten®. Wer aber, wie der philo-
sophische Gesetzgeber, «Schones, Unvergingliches und Festes» (8. 55, 22f.)
schaffen will in seinen Gesetzen und Handlungen, mufl «das Unvergéngliche und
Bleibende» (8. 56, 1) zum Vorbild nehmen, gleichsam einen ewigen Anker werfen
an ewigem Halteplatz. So niitzt die Theorie eines #a’ éavtdy Lebenden doch der
Lebenspraxis, so wie das an sich nur aufnehmende, nie hervorbringende Sehen
doch fiir unsere Fortbewegung unentbehrlich bleibt. W. Jaeger erkldrte diesen
Gedankengang fiir rein platonisch. Aber wenn das richtig wire, so bliebe vollig
unerklirt, wie dieser Gedankengang neben rein aristotelisch Gedachtem, wie etwa
c. 7 ist, unvermittelt stehen kann?. Die aristotelische Teleologie, der Energeia-
Begriff, die reine Anschauung und andere Elemente fithren Implikationen mit
sich, die nicht in einem und demselben gedanklichen Zusammenhang mit der
reinen Ideenlehre stehen konnen. Nun wurde mit Recht bemerkt, daB3 in c. 10
gar kein reiner Platonismus vorliegt. W. Theiler?” machte gegen Jaeger iiberzeu-
gend geltend, erstens daB die uiunoic des c. 10 auf den SchluBiteil des platonischen
Politicus zuriickgeht, wo das Wort uiunotc wie andere Termini eine ganz uneigent-
liche Anwendung finden, indem zur obersten Instanz der an das Gesetz nicht
gebundene dvrws moAirixdg (300 ¢ 9) wird. Zweitens wies er auf den aristotelisch
moglichen SBinn des Ausdrvcks dudiwy xai povipwy (8. 56, 1) hin, das seien die Ob-
jekte der sogleich zu nennenden theoretischen Wissenschaft. Drittens insistierte
er auf der entscheidenden Tatsache, daBl Aristoteles, um an Stelle der Ideen
Normen setzen zv konnen, mit gdots operieren mull, und daBl er das schon hier tut.
Die Diagnose lautet also sinngeméB, dall fortgeschrittener Platon und ein schon
auf eigenen Fiilen sich bewegender Aristoteles in diesem Text eine eigenartige
Verbindung eingehen. Damit ist die Jaegersche These bereits im Prinzip iiber-
wunden.

Doch folgte ein weiterer Fortschritt in der ErschlieBung des Kapitels. Unter
Ankniipfung an den Theilerschen Hinweis auf den Politicus erérterte E. Kapp in
einem originellen Vortrag® ausfiihrlich und scharf die gedankliche Problematik
des Kapitels. Er hilt den dvrws mwodizixds des platonischen Dialoges Politicus fiir

25 Jch verstehe (S. 55, 23) von allen Erkliarern abweichend v giow (genau wie S. 57,
16) als Accus. relationis zu Peflafov: «es geht nicht an, daB es von einem seiner Natur nach
nicht Gottlichen und Dauernden ein unvergéingliches und dauerndes Abbild gebe», parallel
zum vorangehenden Satzglied. Dauerhafte Gesetze diirfen nicht die spartanischen imitieren,
sondern nur die gdotc. — Ubrigens ist der Vergleich der Gesetze mit den Werkzeugen nicht
vollig konsequent und klar durchgefiihrt. Die Gesetze sind namlich zuerst die Werkzeuge,
dann aber das geschaffene Werk. Die bildliche Rede hat also hier etwas Ausgekliigeltes
und Unfreies, das nicht auf einen genialen Autor weist.

16 K. v. Fritz und E. Kapp: Aristotle’s Const. of Athens (New York 1950), diskutieren in
ihrer sehr gedankenreichen und klaren Einleitung das 10. Kapitel und stellen sofort fest,
daB sich eine erstaunliche Menge von Gedanken des Protrepticus mit fundamentalen Stellen
der Lehrschriften decken.

27 Zur Geschichie der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles (Ziirich 1925),
86-88. W. Theiler datierte auf Grund seiner Diagnose den Protrepticus nach De philosophia,
in der die Ideenlehre bestritten wird. Die sichere Abhiéngigkeit von Platon bestehe, so
heiBt es 8. 88, «im Ausdruckn».

38 Theorie und Praxis bei Aristoteles und Platon, Mnemosyne 1938, 178-191.




136 Gerhard Miiller

etwas Primaéres, d. h. nach Platons Willen fiir unabhiéngig von der Wahrheit der
Ideen?®. Dies kann man bezweifeln, und in der schon zitierten Schrift von K. v. Fritz
und E. Kapp von 1950 heilt es (8. 36 und 215), das Kriterion des weisen Staats-
mannes miisse die Idee des Gerechten und Guten sein3, Wie man auch dariiber
urteilt, die gewiB nur gedankliche uéunois, die im Jamblichkapitel dzo s pdoews
avtijc xal Tijc aAndeiac ausgeht, bleibt problematisch und im aristotelischen Denken
nicht recht unterzubringen. Nach Kapp (S. 184) liest sich das Kapitel zunédchst
«wie eine wilde Klitterung aus einer ganzen Reihe von platonischen Schriften»,
trotzdem «schlieBt die Originalitit des Ganzen den Gedanken an einen anderen
Verfasser als Aristoteles aus». Mit dem Verfasser geht E. Kapp allerdings und
mit Recht sehr hart ins Gericht, weil er den Gedanken der exakten Werkzeuge,
die im Philebus (55¢-59d) dem zweckfreien Wissen dienen, mit einem «vageny
@vois-Begriff verkniipft und dann, gleicherweise gegen den Sinn des Philebus wie
des Politicus, gute Gesetze daraus hergeleitet habe, ein «Taschenspielerkunststiick».
Wenn E. Kapp dann eine gewisse Auflosung der Schwierigkeit durch den geist-
reichen Vorschlag finden will, bei den »duot fépuior und den mpdéeic dpdai xal xa-
Aaf (8. 55, 25) an Leben, Lehre und politische Schriften Platons zu depken, was
«unbenommen oder vielmehr geboten» sei, so darf eingewendet werden, dal nach
dem Wortlaut (S. 55, 24) d er Philosoph generell richtige Gesetze und Handlungen
nach der ¢tow-Norm schafft, aber nicht der eine Platon; auch wird man den
Widerspruch zwischen der verteidigten Originalitdt eines aristotelischen Textes
und dem Taschenspielerkunststiick nicht akzeptabel finden. Aber die strenge
Diagnose E. Kapps weist eindringlich auf die schweren gedanklichen Gebrechen
des c. 10 hin. Das Nebeneinander von «Natur und Wahrheit», wie der aristoteli-
sche Begriff des hochsten Seins hier formuliert wird, und platonischer Motive, die
ihrer urspriinglichen Verwendung entfremdet sind, bleibt ebenso problematisch wie
die normgebende Kraft, die der aristotelischen dewpnzixn émiorriun gegen ihren -
Sinn verliehen wird. Die v. Fritz-Kappsche Schrift bleibt, indem sie den Gedan-
ken an den obersten Normgeber fallen liBt, bei der «ambiguity of his position
between Plato and his own later philosophy» (S. 40) stehen, wobei sie bemerkt,
man konne verschieden dariiber denken, ob Aristoteles selbst gemerkt habe, daf
er auf dem Wege war, die platonische Philosophie zu verlassen. Vielleicht ist es
nicht verfehlt, zu denken: wenn der Verfasser wirklich Aristoteles war, so muf}
er es gemerkt haben. Eine gedankliche Mischform anzunehmen, wird man sich
nur dann bereitfinden, wenn es plausibel gemacht werden kann, dal diese Misch-

20 8. 186. Ubrigens beurteilt E. Kapp auch den echten Politiker des Gorgias 521d und
der Politeia 592ab genau so; im Grunde sei es der historische Sokrates, die Ideenlehre gelte
im Gorgias noch nichts und sei an der Politeia-Stelle nicht die entscheidende Norm. Von
beidem bin ich nicht iiberzeugt. Auch ohne genannt zu sein, kann die Ideenlehre im Gorgias
prasent sein. Die nddic év Adyoic xewuévny von Polit. 592a aber ist zwar keine Idee, doch etwas
Ideenverwandtes; cf. Anm. 30.

30 Die Idee des Staates gibt es bei Platon nicht, doch sei an die xA{vn 7 év 1] poe odoa
Polit. 597b erinnert, wegen des singuliren Ausdrucks é» 7} gvoer. Damit bestreite ich aber
den Satz von v. Fritz-Kapp nicht (S. 37), daB @voec nie mit Idee identisch ist. Nur sind
év Abyouc xeipévny und év 7] @ioer odoa wohl wenig verschieden.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 137

form in sich lebensféhig ist. Daran zweifle ich im vorliegenden Falle und ziehe vor,
an der «ambigvity» dem Jamblich die Verantwortung aufzuladen.

Um zu priifen, ob Jamblich auch sonst &hnlicher «<ambiguity» fahig ist, betrach-
ten wir c. 6, wo er genau wie in c. 10 zeigen will, dal die Philosophie auch zur
richtigen Moral und: Politik verhilft. Da heit es (8. 37, 21), allein die Philosophie
«birgt in sich das richtige Urteil und die unfehlbare anordnende Weisheit». Wir er-
innern uns, daB »picic und @edvnous in der aristotelischen Ethik zum Bereich der
praktischen Vernunft gehorige Termini sind; auch bei Aristoteles birgt in einem
bestimmten Sinn die Philosophie die Ethik in sich; aber nur der Ausdruck God7)
noioug ist legitim dafiir. Offensichtlich wird die podynois hier gar nicht im Sinne
des Aristoteles praktisch, d. h. nicht—apﬁorisch verstanden, sondern, sofern sie
«unfehlbar anordnend» heiflt, wird sie so verstanden, wie sie Platon versteht. Da
aber der doppelgliedrige Ausdruck deutlich, genau so wie es an anderen friither von
uns erdrterten Stellen geschieht, die praktische und theoretische Vernunft einan-
der gegeniiberstellt, wird offenbar, daB der Verfasser gar nicht gemerkt oder sich
nicht dafiir interessiert hat, daB seine Formulierung ein Zwitter aus einer platoni-
schen und einer aristotelischen Formulierung ist. Wieder muf} der Eindruck ent-
stehen, daBl die #ewpla normgebend sei®l. Genau die gleiche Sachlage bot sich schon
frither (oben S. 133, Anm. 24) an einer Stelle des c. 7 (S. 41, 3042, 4) dar, wo der
gesamte verniinftige Seelenteil, nicht sein theoretisch betrachtender Unterteil mit
der sittlichen Gesetzgebung ausgestattet und als der Teil von uns bezeichnet
wurde, der uns «allein oder am meisten» ausmacht. Auch in einer Formulierung
des c.5 (S. 36, 1-4) sind theoretische und praktische Vernunft in aristotelisch
unerlaubte, wohl aber platonisch mégliche Beziehung zueinander gesetzt, obwohl
kurz vorher (8. 35, 22-26) und kurz nachher (S. 36, 7-11) korrekt aristotelisch
geredet wird. Erneut soll dann wieder vier Zeilen spéter die theoretische Vemunft
)Y 100 dyadod &mvotay «umschlieBenn.

Die Wiederkehr der wesentlichen Verlegenheit, in die uns c. 10 versetzte, an
anderen Stellen der Schrift legt uns eine einfache Losung der Schwierigkeit nahe,
daB ndmlich der neuplatonische Autor selbst, die feinere Artikulierung der aristo-
telischen Gedanken ignorierend oder verwischend, das hochste Sein im aristo-
telischen und dasjenige im platonischen Sinne samt den entsprechenden Erkennt-
nisorganen vermengt. Diese Unterschiede waren ihm véllig unwichtig. Ein Blick
auf den Charakter der Schrift im Ganzen befreit uns von der Verwunderung dar-
iiber. Jamblich will fiir die Philosophie werben, und sie ist Platon, sie ist Aristo-
teles; mit beiden zugleich darf sie ihr Jiinger identifizieren, d. h. er darf wahllos

31 Wenn die auf S. 37, 16-19 formulierte Dreiteilung der Philosophie auf die akademische
Dreiteilung Ethik, Dialektik, Physik zuriickgehen sollte, was mir viel glaubhafter wire als
in dem von Jaeger (8. 81') behaupteten Falle zehn Zeilen spéter, so kime das auf Jamblichs
Konto; und es wiirde sich auch hier die Vermlsehung zeigen, nicht zuletzt in den ver-
wendeten aristotelischen Ausdriicken 7od xglveww Ty deddrnra und dewgovioa; aber vor
allem wiirde sich auf kleinstem Raume, nimlich in den Worten 76 6iov dyaddév decwpoioa die
wideraristotelische Identifizierung des hochsten Seins mit dem platonischen dyaf*éy erneut
bezeugen und die Problematik des 10. Kapitels einmal mehr darstellen.

10 Museum Helveticum




‘138 Gerhard Miiller

die beiden Vertreter der Wahrheit ohne Namensnennung zitieren und exzerpieren
und auch in der Paraphrase vermischen, nicht nur in dem harmloseren Sinne der
beliebigen Abwechslung zwischen Textstellen der beiden, sondern auch im Sinne
der gedanklichen Kontamination, die gerade die unverwechselbar charakteristi-
schen Konturen verwischt. Die schonungslose Charakteristik, die W. Jaeger von
der Arbeitsweise dieses Autors und der Beschaffenheit seines Textes gibt (8. 63ff.),
verdient keinerlei Einschrinkung®?, sondern nur die Erweiterung um den ent-
scheidenden Faktor der Kontamination, der die gesamte philologische Rechnung
umindert. Man muB auch iiber E. Kapps treffendes Urteil, das nur fiir c. 10 von
dem ersten Eindruck einer wilden Klittervng sprach, weit hinausgehen und er-
kliren, daB bei ndherem Zusehen, nicht auf den ersten Blick, Jamblichs ganze
-Schrift und gerade in den fiir Aristoteles interessanten Stiicken eine wilde Kon-
tamination aus platonischen und aristotelischen Gedanken darstellt. Wenn wir
den Aristoteles des Protrepticus suchen, wie wir es seit Bernays und Bywater mit
Recht tun, so finden wir dogmatisch genau dasselbe, was in den esoterischen
Schriften steht. Wo es anders scheint, begegnet uns nicht ein sich entwickelnder
Aristoteles, sondern ein kontaminierender Jamblich33,

Nadtiirlich ist die Moglichkeit nicht auszuschlieBen, daBl Jamblich neuplatoni-
sche Vorgénger ausschreibt, die ihrerseits fiir die Kontamination verantwortlich
sind. Mindestens die Denkgewohnheit, die Aristotelisches und Platonisches ver-
bindet, hat Jamblich in der Luft seiner Schule eingeatmet. Auch bei einem origi-
niiren Denker wie Plotin liegt eine eigentiimliche Synthese aristotelischer und
stoischer Gedanken mit dem Platonismus vor, nur daB da eine selbstindige und
geschlossene Einheit entstanden ist. Die geringeren Geister konnen nur klittern,
wobei die natiirliche Kraft der vorgegebenen Philosopheme doch immer noch so

32 Das primitive Aneinanderreihen kurzer Perikopen ohne ein ersichtliches Prinzip wird
von W. Jaeger (S. 66ff.) treffend gebrandmarkt. Das schematische & toivwy, womit
S. 41, 15 nach beendeter Ankiindigung die Durchfiihrung beginnt, ist offenbar besonders
beliebt (S. 37, 11; 42, 5). — Die Beurteilung einiger Sitze, die mit wenigen Unterschieden
in Jamblichs c. 6 und bei Proclus In Kucl. vorkommen und die bei Rose 8. 62f. parallel
gedruckt werden, scheint mir bei Jaeger (S. 64) nicht richtig. Ein Gedanke, der in beiden
Quellen gemeinsam ist, bei Proclus sogar mit dem Namen Aristoteles versehen erscheint,
mub aristotelisch sein, nimlich die Erfahrung, daB theoretische Wissenschaft, Mathematik
wie Philosophie, ohne #uBeren Lohn in sich so reizvoll sei, daB in kurzer Zeit (8§ dAlyov
x0dvov, v GAlye yedwp) von ihren Jiingern groBe Fortschritte erzielt werden, statt daB eine
abschreckende Schwierigkeit sich fiihlbar macht; und diese Erfahrung ist fiir eine Werbe-
rede auBerordentlich geeignet.

38 Ubrigens kann es am SchluB des c. 10 doch so scheinen, als ob dem Verfasser die Kon-
tamination zum BewuBtsein kam. Er empfindet offenbar die der theoretischen Betrachtung
zugeschriebene praktische Wirkung als der Entschuldigung oder Erliuterung bediirftig,
weswegen er das sehr passende Bild von der doch rein rezeptiven Sehfihigkeit, deren der
Korper aber doch praktisch sehr dringend bedarf, verwendet, nicht erfindet. Denn es steht
bei Aristoteles EN 1144 b 10-12; nur soll es an dieser Stelle den Wert des praktischen
Wisgens bildlich hervorheben, ohne das die bloBe & keine echte und vollgiiltige (xvola
statt guowa)) Tugend wird. Fiir die fewpla kénnte Aristoteles das gleiche Bild nicht anwen-
den; diese Differenz hat Jamblich verwischt. — Es heiBt von der #fic anschlieBend: «Sie
ist zundchst nur #hnlich der Tugend, wird dann aber (vdte) vollgiiltig werden», namlich
durch den Geist, den der Mensch zu seiner Naturanlage hinzugewinnen muB}, um vortreff-
lich zu handeln (Siapéper Z. 13; Suoia wie duotor b 3). Anders versteht die Stelle Dirlmeier.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 139

stark bleibt, daB der Schein der Originalitit des Ganzen moglich ist. Die Klitte-
rung verschiebt nur wenige entscheidende Ziige und verleiht ihrem Produkt zwar
ein ambivalentes Aussehen, aber nicht notwendig immer ein inferiores. Da wir
nun keinen Vorlidufer Jamblichs feststellen konnen®, mull die Frage seiner Ver-
antwortlichkeit offen bleiben, fiir ¢. 10 wie fiir die anderen Stellen, die die gleiche
Hand verraten. Aber diese Frage ist schlielich von geringer Bedeutung.

Wenn wir diesen Aspekt gewonnen haben, ordnen sich ihm die von W. Jaeger
gemachten Beobachtungen leicht ein. Die vier platonischen Tugenden findet
Jaeger in c. 6 (8. 39, 211f.) und in fr. 58 R. DaB} hier eine «konstruktive Lehre»
mit ihren Implikationen, besonders der Trichotomie der Seele vorliege, kann man
nicht sagen. Aber die vier platonischen Tugenden sind deutlich; die Ausrede, es
handle sich um diese Tugenden, sofern sie der vorplatonischen Tradition angehdren,
ist verwehrt. Aber in dem Cicerofragment (fr. 58 R.) aus Augustin ist der typisch
aristotelische Gedanke, daB die ethischen Tugenden, um sich zu entfalten, iufleres
Mittel in viel hoherem MaBe, als die Jecwpla nétig haben (etwa EN 1178 a 281f.),
auf die vier platonischen Tugenden angewendet, was nicht unerlaubt ist, d. h.
keine Schliisse auf einen platonisierenden Aristoteles zulélt, die Vernunft aber
ist — und das ist fiir die Pointe der Fabel von den Inseln der Seligen Voraussetzung
— in prudentia und cognitio naturae et scientia gespalten: orthodoxer aristotelisch
kann man gar nicht sein.

In c. 6 wird die gpdrnais das hochste der menschlichen Guter genannt (S.41,1);
aber das ist legitim gleicherweise fiir die ideenschauende @pdvnois wie fiir den
vods der Jdewpla, auf den der Gedankengang hinauslduft. Wenn zwischen beiden
kein Unterschied gemacht wird, so wiederholt sich hier, und an sachlich gleicher
Stelle des Systems, die allgemein von uns konstatierte Vermischung. Es liegt
aullerdem die terminologische Gleichsetzung vor, die in der ganzen Schrift sehr
héufig ist. Aus diesem terminologischen Sachverhalt, der auf gedankliche Kon-
tamination zuriickzufiihren ist, zieht Jaeger (8. 82ff.) unrichtige Zeugnisse fiir
seinen platonisch denkenden Aristoteles. Es gibt in c. 5 (8. 35, 7-9) die streng
aristotelische Scheidung 708 vob 1) gopia und ai xara pedvnow (sc. dravorjoels), die
um der mpaeic willen da sind. Selbst wenn diese Stelle nicht existierte, niitzten
alle Fille unaristotelischen Gebrauchs von ggdvnoic der Jaegerschen Theorie gar
nichts, weil sie die natiirliche Folge der jamblichischen Ineinssetzung des »odg

34 W. Jaeger kiindigt fiir den SchluBabschnitt von c.5 (S. 34, 5-36, 26) den Beweis
-porphyrischer Herkunft an (S. 62). Dieser ist jedoch, soweit ich sehe, noch nicht erschienen.
Ohne diese Moglichkeit auszuschlieBen, kann ich nur sagen, daB das Geriist dieses Ab-
schnitts aristotelisch ist, daB aber erstens die Zuordnung des menschlichen Handelns zum
voig (S. 36, 2-4), zweitens die behauptete radikale Befreiung des Menschen von der rvyn
(S. 36, 8 und 15-20), drittens einzelne Wendungen wie die, es sei unfromm, «die Schau des
Gottlichen zu beflecken, indem man es der Notwendigkeit des menschlich Niitzlichen
dienstbar mache» (S. 35, 24—26) oder «sich nihrend von dem Eigenen und der unermeB-
lichen Seligkeit des Gottes, mit dem er verbunden ist», Wendungen, die ohne unaristoteli-
lisch gedacht zu sein, doch die Farben platonisierender Bildersprache tragen, daB diese
‘drei die gleiche Vermischung mit Platonismus bezeugen, die fiir c. 10 und andere Stellen
charakteristisch ist.




140 Gerhard Miiller

und der platonischen ggdvnois sind. Einmal sagt Jamblich, wie um zu zeigen, dal
ihm diese terminologische Differenz sachlich irrelevant erscheint, sogar dooy oviv
&y Nuiv vob xai pgovijoewe (8. 48, 11), dhnlich ein anderes Mal (8. 52, 5) ggorijoat
Tt xal padelv, wo nach dem Zusammenhang nur ein und dasselbe gemeint sein
kann, das dann zwei Zeilen spiiter yr@var xai Fewpijoar heiBlt, von Pythagoras als
Zweck unseres Daseins bezeichnet, also die theoretische Vernunft («den Himmel
beschauen», vorher 8. 51, 8). Gleichsetzung von gedvrots und émioriun begegnet
(8. 53, 8-15) in der jamblichischen Parallele zu einer Stelle in Ciceros Hortensius
(fr. 68 R.) iiber die Tétigkeit, die auf den Inseln der Seligen allein iibrig bleibt,
also die dewpia.

Einem Irrtum unterliegt Jaeger (8. 86) in der Beurteilung des in fr. 52 R. ab-
gedruckten Passus aus Jamblichs De comm. math. disc., der gewill zu Recht
unter den Fragmenten des Protrepticus steht, weil die Verteidigung der Mathe-
matik und der Philosophie als rein theoretischer Beschéftigungen fiir den Neu-
platoniker parallel geht und daher die aristotelischen Gedanken auch in den
Dienst der Apologie der Mathematik gestellt werden diirfen. Jaeger liest aus
S. 59, 1-2 R. heraus, daBB der Aristoteles des Protrepticus noch die platonische
Vorstellung einer geometrischen Methode in der Ethik geteilt haben miisse, die
er doch spiter, d. h. in der EN, so radikal ablehnt. Aber es reden an dieser Stelle
die Praktiker, die jegliche Theorie ablehnen. Schon das Ziel aller Theoretiker, so
sagen sie, ist nutzlos, erst recht also ihre Arbeit auf dieses Ziel hin. Uber das Ziel
nun sind alle Philosophen, die im Rufe groBter Strenge stehen, ziemlich einig;
denn die einen, das sind die Platoniker, sagen, es sei das Wissen von ungerecht
und gerecht, von bose und gut, ein Wissen, das der Geometrie und den anderen
derartigen Wissenschaften gleiche; die anderen aber, das sind die Aristoteliker,
sagen, es sei die Weisheit, die sich mit der Natur und der diesbeziiglichen Wahr-
heit beschiftigt, von der Art, wie die Schulen des Anaxagoras und Parmenides
sie aufgebracht haben3. Diese beiden Ziele kommen fiir die Praktiker auf das-
selbe hinaus: nutzlose Theorie, die fiir die Praxis untiichtig macht. Das Banausi-
sche in der Haltung solcher Gegner der Philosophie soll gezeigt werden. Die Ant-
wort des Aristoteles, d. h. vielleicht die des ihn vertretenden Gespréchspartners,
kann nur auf den Ton gestimmt gewesen sein: «Lécherlich ist es, von jeder Sache

35 DaB diese Formulierung jamblichisch sein mag, kann vielleicht (man muf hier vor-
sichtig reden) die Wendung mepi pioews Te xal T Toiavtns dlydelas beweisen, die bei Jamb-
lich (8. 38, 2; 39, 9) Parallelen hat (cf. auch verwandte Paraphrasen S. 42, 15-16; 58, 6-9.
Interessant S. 52, 9 «der Kosmos oder eine andere Wesenheit», d. h. der Unterschied ist
unerheblich!). Nach seiner Gewohnheit nennt er die beiden Schulen, die er doch vereinen
will und die nur im Munde der Opponenten getrennt erscheinen, nicht mit Namen. Aber es
liegt nahe, daB die Einordnung der aristotelischen Lehre in «das, was die Schule des Anaxa-
goras und die des Parmenides aufgebracht haben» aus Aristoteles’ Text stammt, der ja
aus Griinden der, vielleicht dialogischen, Da.rstellungsform nicht seinen Namen nennen
lassen konnte. Diese Selbsteinordnung seiner @uvoig-Lehre bestitigte dann, daB er sich als
Vollender vorplatonischer Traditionen fithlt, was wir oben hinsichtlich der eddaipovia
zeigen wollten; sie entsprache auch der belsplelha,ften Nennung des Anaxagoras und Thales
EN 1141 b 4. — Trotz des stgi tag doyac dAndsvery EN 1141 a 19 diirfte Aristoteles aber
doch wohl gvoswe 76 xal Tijs Toradrne dAndelas nicht selbst gesagt haben.




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 141

einen Nutzen neben der Sache selbst zu verlangen und zu fragen: was fiir einen
Wert hat es denn nun fiir uns und wozu ist es niitze ?» (Jambl. Protr. S. 52, 25ff.).
DaB} die Platoniker und Aristoteliker in der Sicht der gemeinsamen Gegner zu-
sammengehoren, braucht nicht unbedingt ein von Jamblich stammender Zug zu
sein; Aristoteles konnte in der dialogischen Auseinandersetzung die Opponenten
go haben reden lassen. — In dem eben erliuternden Text ist wirklich nichts, was
dafiir spriiche, dal sich Aristoteles mit der geometrischen Methode in der Ethik
identifizierte. — Ubrigens ist auch der Widerspruch, den Jaeger S. 96 moniert,
zwischen der Anerkennung transzendenter Existenz mathematischer Objekte in
fr. 52 R. (8. 60, 26 {f.) und Metaph. 1017 b 18 nicht auf Aristoteles zuriickzufiihren,
sondern bei dem Neuplatoniker, der kontaminiert, erscheint ein platonischer Ge-
danke.

DaB der Anfang von c. 7 (S. 41, 6-156) von Jamblich hinzugesetzt ist, hat
W. Jaeger (8. 65) treffend gesagt. Diese Worte bestétigen aber gleichzeitig, was
wir schon anderweitig erschlossen, wie gleichgiiltig Jamblich gegeniiber der Kluft
ist, die bei Aristoteles die theoretische Betrachtung des Alls von der Sphére des
sittlichen Handelns trennt. Sonst wire keine der beiden Formulierungen (da8 das
zweckfreie Denken fiir das Leben niitzlich ist, Z. 9; daBl auch, wer im Besitz der
Tugend seine Lebenserfiillung sieht, diese nur von der Philosophie erwarten
kann, Z. 11-14) iiberhaupt moglich. Wenn Jamblichs eigenes Denken von dieser
Verwirrung bestimmt ist, so ist es nur natiirlich, da8 er sie auch in die aristoteli-
schen Gedankengéinge hineintriigt. DaB an verschiedenen Stellen des Protrepticus
jamblichische « Ubermalung» vorliegt, hat W. Jaeger nicht geleugnet. Es scheint
mir aber natiirlich, dal man angesichts des allgemein kontaminierenden Charakters
der Schrift gerade diejenigen Bilder und Gedanken, die dem Neuplatoniker nahe-
liegen mufBten, rein auf sein Konto schreibt, ohne den Aristoteles damit zu be-
lasten.

Den Lynkeusblick in das Innere des schonen Alkibiades (fr. 59 R.), den Boetbius
fiir Aristoteles, wenn auch nicht fiir dessen Protrepticus bezeugt, sieht Jaeger
(S. 101£.) wohl nicht mit Recht als Beweis einer dualistischen Metaphysik an.
Denn auch fiir den Aristoteles, der nicht mehr an die Unsterblichkeit der Seele
glaubte, bleibt die Nichtigkeit menschlicher Schonheit wie anderer verginglicher
Giiter im Vergleich zur Erkenntnis des Ewigen (t@v dudlwy ¢ S. 47, Z. 18) unver-
dndert giiltig. Dagegen setzt unleugbar das Gleichnis von den etruskischen Piraten,
das die Fesselung der Seele an den Leib versinnbildlicht, den Dualismus voraus,
und dies Gleichnis hat Cicero (Arist. fr. 60 R. oder Cic. fr. 95 Mii.) bei Aristoteles
gelesen, freilich nicht notwendig im Protrepticus, sondern wohl eher, wie durch
Stellen der Consolatio (fr. 8 und 9 Mii.) nahegelegt wird, in einem ganz anders
getonten Zusammenhang, wo von Tod und Vergénglichkeit die Rede war. Jam-
blich braucht keineswegs nur deo Protrepticus verwertet zu haben. In welchem
Sinne nun Aristoteles von dem Piratengleichnis Gebrauch machte, dariiber lassen
die Zeugnisse (fr. 60, zu beachten des quod est apud Aristotelem Z.21) Freiheit




142 Gerhard Miiller

zu einer Deutung, die gegen einen Platonismus sprechen wiirde. Man kann offen-
bar, wenn man vom Tode und der Hinfélligkeit des Lebens spricht, alte Auffas-
sungen der Weihepriester iiber das Leben als BuBle fritherer Verfehlungen heran-
ziehen, ohne selbst dogmatisch an Seelenwanderung und Unsterblichkeit zu
glauben. Es darf nicht auler Acht gelassen werden, daB vielleicht oder wahrschein-
lich Aristoteles selbst, nicht nur Jamblich (8. 47, 25) das Gleichnis und den Ge-
danken der Bule als Zitat einfiihrte: rotito yap delwe of dpyardtegor Aéyovow.
Man weiB ja, wie Aristoteles alten Lehren und volkstiimlichen Meinungen einen
berechtigten Sinn abzugewinnen weifl, auch wenn er nicht ihren vollen Inhalt
akzeptieren kann. Im vorliegenden Falle spricht oi doyatdregot fiir eine alte, vor-
platonische Auffassung. Auch liuft der Gedankengang bei Jamblich (S. 48, 91f.)
nach der zustimmenden Anfiihrung des Piratengleichnisses binaus avf »o®¢ und
poovnois als das einzig Unsterbliche und Géttliche am Menschen; «die Teilbabe
an einer so gearteten Fihigkeit» mache die Gliickseligkeit des Menschen aus
(Z. 131f.). Es folgen Anaxagoraszitate: das sterbliche Leben habe Anteil an irgend-
einem Gotte, dem Geiste. Hier lesen wir aber die reine Auffassung des Aristoteles
der Lehrschriften; von der Unsterblichkeit der Seele ist nicht die Rede, ja es
konnte von ihr auch nur bei gleichzeitigem schweren dogmatischen Widerspruch
zu den eben genannten AuBerungen die Rede sein. Also kann sie auch nicht durch
die Art, wie Aristoteles vom Piratengleichnis Gebrauch macht, impliziert gewesen
sein. Aus diesem Grunde ist die biographische Deutung, der W. Jaeger jenes
Gleichnis und die anderen weltfliichtig klingenden Wendungen am Ende des
8. Jamblichkapitels unterwirft, nicht einleuchtend.

Ein einziges, aber gegeniiber allen unseren Befunden vollig isoliertes Zeugnis
wiirde, wenn wir es anerkennen miiten, alles bisher Dargelegte umwerfen und
Jaegers These Recht geben, wenn auch nicht fiir den Protrepticus. Der Neu-
platoniker Syrian behauptet (fr. 78 R., cf. Jaeger S. 88), Aristoteles habe im 2. Buch
seines Politicus geschrieben (seiner AuBerung Metaph. 1087 b 33ff. widersprechend):
«Das Gute ist das allerexakteste MaB.» K. v. Fritz und E. Kapp (a. O. 214) fithren
den Gedanken auf die Problematik vom SchluBteil des platonischen Politicus
zuriick, wo das Gute einfach das Wohl der Gesamtheit sei, aber so, dafl die «Idee
des Guten» dahinter stehe. Deren Anerkennung miisse man also fiir den Zeitpunkt,
wo er den Satz schrieb, bei Aristoteles voraussetzen. Auch ich halte es fiir hoff-
nungslos, um die «Idee des Guten» durch Umdeutung des Satzes herumkommen
zu wollen; nur bei diesem Sinn von ayaddr konnte Syrian einen tiefen Widerspruch
zur Metaphysikstelle konstatieren. Freilich glaube ich, daBl dieser Satz neben
Tugendscheidung und gdotc-Begriff nicht bestehen konnte. Es bleibt mir also nur
die Hypothese, dal der Satz in Aristoteles’ Dialog nicht von diesem selbst, sondern
von, seinen platonischen Gegnern ausgesprochen wurde und daB Syrian das iiber-
sehen hat, so wie Jaeger iibersehen hat, daB in fr. 52 (8. 59, 1-2 R.) nicht Ansto—
teles redet, sondern seine Opponenten. .

Das Ergebnis dieser Erérterung lautet also, daB wir aus Jamblich immer nur




Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 143

den reinen Aristoteles der Lehrschriften herausanalysieren kénnen, auch hinsicht-
lich der Eudaimonie. NaturgemiB ist ihre Beschreibung derjenigen der platoni-
schen Ideenschau auBerordentlich &hnlich. Nach den der Schrift vorausgestellten
nepddata (Nr. 12, S, 4, 21) fithrt die Philosophie schlechthin in vollkommener und
wahrhaftiger Weise zur Eudaimonie schlechthin. Uber diese Eudaimonie wird
hiufig genug im Protrepticus geredet (charakteristisch etwa S.11, 14-16 und
dann Z. 22-26) im allgemeinen in aristotelischen Wendungen, doch mischen sich
platonisierende Ausdriicke immer wieder ein; es erscheint auch (so S. 15 und 16)
unverfilschter Dualismus und Seelenwanderungslehre. Der Befund ist stets der
gleiche und bedarf keiner pedantischen Behandlung im Einzelnen. Uberall muB
die Diagnose lauten : nicht platonisierender Aristoteles, sondern kontaminierender
Jamblich.

Ein vollsténdiges Urteil iiber die aristotelische Eudaimonie-Lehre ist freilich
erst gewonnen, wenn auch die Eudemische Ethik beriicksichtigt ist. Ihr wird eine
spéitere Untersuchung gewidmet werden. In der Grofen Ethik kommt die Eudai-
monie nicht vor; auch schlieBe ich mich dem von F. Dirlmeier im Kommentar
(1958) geduberten und begriindeten Widerspruch gegen die Athetese der GroBien
Ethik durch Jaeger und seine Schiiler nicht an.




	Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre

