
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 3

Artikel: Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre

Autor: Müller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 17 1960 Faso. 3

Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre

Von Gerhard Müller, Münster i. W.

Willy Theiler zum 24. Oktober 1959

I
Es ist anerkannt, daß die aristotelische Ethik sittliche Auffassungen und

Wertungen des alten Griechentums in begriffliche Gestalt überführt, wie denn
überhaupt Aristoteles, so sehr er auf Piatons Schultern steht, im Gegensatz zu diesem

in gewissen Grundzügen seiner Lehre die Summe vorplatonischen Griechentums

zu ziehen scheint1. Piaton ist es, der eine Kluft aufreißt zur geistigen Welt der
Vergangenheit; durch den Radikalismus seiner Zweiweltenlehre und die Konsequenzen,

die er aus ihr zieht, verneint er unerbittlich Kunst, Glauben, Poesie und
Staat des alten Griechentums. Beharrliche Bemühungen, an denen es in der Philologie

der letzten Jahrzehnte nicht fehlt, geschweige denn in einer Piaton gewidmeten

Schriftstellerei, dieses Faktum abzuschwächen oder wegzuinterpretieren,
setzen sich zu dem, was die Texte lehren, in einen unverantwortbaren Gegensatz.

Dagegen findet eine Betrachtungsweise, die Übergänge und Verbindungen nach
rückwärts aufzuweisen sucht, in Aristoteles ihr gemäßestes und dankbarstes

Objekt. Hat doch dieser selbst sein Denken geschichtlich verstanden und nicht
leicht irgend etwas Wesentliches von dem, was vor ihm gedacht worden war, für
gänzlich falsch erklären mögen. Ein wichtiger Teil der Aristoteleserklärung liegt
somit für uns in der Frage, welche Elemente der synthetische Denker aus der

platonischen und welche aus der vorplatonischen Philosophie in seinen Gedankenbau

eingefügt hat. Unter diesem Gesichtspunkt soll hier die Lehre von der Eudai-
monie des ßiog &scoQr]Tix6s betrachtet werden. Es wäre sehr ungerecht zu leugnen,
daß der Kommentar F. Dirlmeiers zur Nikomachischen Ethik (Berlin 1956), von
dem alle weitere Arbeit auf diesem Felde ausgehen muß und wird, die Bezüge
deutlich gesehen hat, welche die aristotelische Explikation der ethischen Tugenden

mit der altgriechischen Moral verknüpfen, wenn auch die diesen Bezügen
gewidmeten Darlegungen von der stets breiter angelegten Synkrisis des Aristotelischen

und des Platonischen überflutet zu werden drohen2. Ganz vernachlässigt
aber hat Dirlmeier zweifellos die Vorgänger des Aristoteles in der Hochschätzung
der theoretischen Lebensform, so daß sich, wie mir scheint, gerade von der

Bedeutung der höchsten ägerrj in diesem Kommentar kein völlig richtiges Bild
ergibt.

;
1 Dazu vgl. O. Gigon, Die Geschichtlichkeit der Philosophie hei Aristoteles. Arch, di Filo-

sofia 1954, 129-150.
2 Zu ausschließliche Berücksichtigung des Piaton moniert die Rezension von O. Gigon,

DLZ 1958, 495f.

9 Museum Helveticum

Klassisoli-philologißches
Seminar der Universität

ZÜRICH



122 Gerhard Müller

Das liegt wohl vor allem daran, daß W. Jaeger3 seinerzeit die These aufgestellt
und zu begründen gesucht hat: «Das Ideal des der Erkenntnis geweihten ßiog ist
erst eine Schöpfung Piatons»; seine Ethik gipfle in der «Wahl des besten Lebens»

unter mehreren möglichen Lebenstypen (ßtoi). Diese These, die auch Dirlmeiers

Interpretation zu bestimmen scheint, kann ebensowenig richtig sein wie der
anschließende Versuch, unsere Nachrichten über den ßiog älterer Denker wie etwa
des Anaxagoras für geschichtlich unglaubwürdig zu erklären und auf Spiegelung
platonisch-peripatetischer Bios-Ethik zu reduzieren. Denn uns liegen von Em-
pedokles, Anaxagoras und Demokrit nicht etwa nur Anekdoten und legendäre

Aussprüche vor wie im Falle des Pythagoras, sondern unbezweifelbare eigene

Aussagen in wohlbekannten Fragmenten; und diese Fragmente enthalten in
präzisen Formulierungen bereits den Kern dessen, was Aristoteles über die Seligkeit
des {feaQrjxixdg ßCog zu sagen weiß.

Von großer Bedeutimg ist für unsere Frage fr. 132 des Empedokles:

öXßiog, og ftelcov nganidow exxrjoaxo nXovxov,

dsiXog, a) axoxöeaaa d-ewv neoi öolja fiifirjXev.

Die Deutung ist längst gesichert: Es handelt sich um die Übertragung der
Seligpreisung vom Teilnehmer der Mysterien4 auf den philosophisch Wissenden. Die
Metapher findet ihren Ausdruck in einer antithetisch gestalteten hieratischen

Formel, die gewiß noch älter ist als die Mysterien. Sie hebt nicht, wie es nahe läge
und an einer berühmten Euripidesstelle geschieht (fr. 910), vom Schauen kultischer

Geheimnisse die wahre Sicht der Götter ab; nicht das Schauen ist hier das

Tertium comparationis, sondern der Gewinn, den der Wissende hier wie der
Eingeweihte dort erwirbt (ixxtfoaxo nXovxov, cf. fr. 129, 2), und zwar der Wissende

durch Anstrengung, ein «Sichaufrecken» des Geistes, wie es nicht hier, aber an
verwandter Stelle (fr. 129, 4) heißt. Das Ergebnis der Anstrengung, der nXovxog,

der das Prädikat okßtog rechtfertigt, besteht in deiai ngamdeg, d. h. der Geist wird
seinem Gegenstand, den seligen Göttern, ähnlich. Das Prinzip der Erkenntnis
von Gleichem durch Gleiches, das Empedokles anderwärts ausspricht (in fr. 109,
überliefert von Aristoteles Met. 1000 b 5 als Beleg für yvcöaig xov o/Mtov xä> 6/ttoUp,

ebenso De an. 404 b 8), wird hier an einem sachlich entscheidenden Punkte wirksam

und ist hervorgehoben auch durch die Stellung der Verse am Eingang der

Behandlung der Götter und Kulte in den Ka&ag/Mu und nach dem Abschluß der
unmittelbar vorhergehenden Schilderung des Schicksals des Empedokles selbst,
der als einer der Eintagsmenschen, als ein <pvyäg fieofiev (fr. 115, 13), über diese

Erde geht. Er ist aber den seligen Göttern ähnlich (oder, nach fr. 112, 4f., gleich),
wenn er, der «göttlichen Geist erworben» hat, «über sie eine gute Lehre verkünden»

will (fr. 131, 4). Die Gottähnlichkeit solcher Wissenden hebt sich also von

* Über Ursprung und Kreislauf des philosophischen Lebensideals, SB Berlin 1928, 392.
4 Cf. E. Norden in seinem staunenswert reichen Buche Agnostos Theos 1001 mit einer Sammlung

von Stellen, zu der Euripides fr. 910 N.* hinzuzufügen ist, und der richtigen Beurteilung

des Empedoklesfragmentes.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 123

dem «finsteren Wähnen» der anderen so ab, wie die Hoffnung der Eingeweihten
auf glückliche Unsterblichkeit von dem Lose der Nichteingeweihten, die zwar
auch ein Leben nach dem Tode erwartet, aber ein elendes (rolg d' akhoiai ndvr'
ixsl xaxa Sophocl. fr. 753 N.2). Die Eudaimonie der philosophischen Erfassung
des Weltganzen kommt in der vorliegenden Metapher zum ersten Male zum
Ausdruck - jedenfalls, soweit unsere fragmentarische Kenntnis reicht. Der Sache
nach könnten Gedanke wie Metapher auch bei einem der Empedokles
vorangehenden Denker auftreten. Die Metapher darf gleichsam als programmatisch
gelten für den in der Welt singulären Trieb der Griechen (wenn wir von der Welt
des Fernen Ostens absehen), unter Abkehr von überlieferten religiösen Vorstellungen

eine Vernunfttheologie und damit eine rein rational begründete Geisteskultur

aufzubauen5. Das höchste Glück, das bisher an der Huld der Götter oder
an der Zugehörigkeit zu einem Kreise der Eingeweihten hing, bleibt in diesem

von der Vernunft begründeten Weltsystem den Vorkämpfern der Vernunft
vorbehalten. Sie sind nunmehr diejenigen, die «einen guten Daimon haben». Daß eine
solche Eudaimonie sittliche Integrität impliziert, darf aus dem im Kampf gegen
anthropomorphe Vorstellungen entwickelten und gereinigten Gottesbegriff (<pgr)v

iegrj xal ätieaqiaroQ fr. 134, 3), aus der Gottähnlichkeit und aus dem Gesamtsinn
des Gedichtes Kating[ml erschlossen werden, das physische Heilung und ethische

Besserimg zugleich zu seinem Gegenstand macht, tielai nganCdeg können nicht von
Ungerechtigkeit erfüllt sein. Doch enthielt der vollständige Text in Fortsetzung
unseres fr. 132 nach aller Wahrscheinlichkeit eine ausdrückliche Formulierung
auch des ethischen Momentes der Eudaimonie.

Wenn das alles richtig ist, so finden sich wesentliche Charakteristika der von
Aristoteles im K der Nikomachischen Ethik beschriebenen Eudaimonie schon bei

Empedokles, nämlich der Aufschwung des denkenden Geistes zum höchsten,
göttlichen Sein, darin die letzte Erfüllung des Menschseins, zusammenhängend mit der
Verähnlichung des erkennenden Organs zu dem zu erkennenden Gegenstand. Diese

Erfüllung erreichen nicht alle Menschen, mögen auch alle wesensmäßig dazu
berufen sein. Diese Charakteristika können auch, unabhängig von der Besonderheit
der jeweiligen Lehre, im Denken anderer Philosophen erscheinen und zuletzt sich

6 Der Empedoklesverehrer Lukrez verwendet, um des Empedokles Verdienst zu preisen,
eine verwandte Metapher (v. 1, 734-739), mit der er dann auch seine eigene Leistung
charakterisiert (oder doch die des Epikur, die er nur in lichtvolle Verse bringen kann; v. 5,
110-112): heiliger und gewisser als die Orakel der Pythia sind die Bescheide, die die wahre
Philosophie erteilt. Man wäre versucht, auch diese Metapher dem Empedokles selbst
zuzumuten, selbst wenn nicht die Formulierung von fr. 15, 1 überliefert wäre: ein Wissender
würde nicht aus dem Orakel seines Geistes solche Meinungen verkünden, wie Toren sie
vertreten. Ich verstehe nicht, wieso Empedokles hier ironisch sprechen soll (so nach W.
Kranz in der 6. Aufl. der VS, der das Verdienst hat, die Beziehung des /MivzevaaiTO zu
Lukrez und seinen wörtlichen Sinn zur Geltung gebracht zu haben gegenüber H. Diels, der
es abschwächt zu «in seinen Sinnen träumen lassen»). - Grundsätzlich von gleicher Art sind
die Metapher der «Insel der Seligen» bei Piaton, freilich den Dualismus implizierend, und
die der heiligen Festschau in Olympia, die als Kern einer geistreichen Novelle Heraclides
Ponticus (Cic. Tusc. 5, 8-9) dem Pythagoras in den Mund legt, die also wohl ziemlich altes
Traditionsgut ist.



124 Gerhard Müller

mit dem aristotelischen Gottesbegriff der potenzlosen Energeia, des sich selbst
denkenden Denkens, verknüpfen. Hier ist also zweifelsfrei ein vorplatonisches
Element gegeben, das bei der Aristoteleserklärung in erster Linie zu berücksichtigen

ist. Die sittliche Reinheit, die wir in die Auffassung des Empedokles von der
Eudaimonie mit hineinnehmen durften, fehlt bei Aristoteles, weil das höchste
Sein und seine Erkenntnis für ihn eine Sphäre oberhalb des Ethischen ausmachen.
Diese ebenso von der vorplatonischen wie der platonischen Tradition abweichende
Besonderheit muß für die Erklärung der einschlägigen Kapitel der Nikomachi-
schen Ethik im Mittelpunkt stehen.

Wenn in der eben dargelegten Weise eine Verbindung von einem empedokle-
ischen Gedanken zu Aristoteles geschlagen wird, so soll nicht verharmlost werden,
wie weit Empedokles von der Geschlossenheit eines rationalen Weltbildes entfernt
ist, die Aristoteles erreicht und mit seinem Gottesbegriff krönt. Empedokles'
Weltbild ist noch halb mythisch; die Seelenwanderung und die Vorstellung einer

gefallenen Seele, die Sühne leistet, sind zentral in ihm; ein religiös prophetischer
Geist erfüllt viele der Aussagen des Empedokles, während eine rational und ethisch

gereinigte Gottesvorstellung ohne notwendige Beziehimg zum Wirken der großen
Weltpotenzen Philia und Neikos zu bleiben scheint, die doch nach des Aristoteles
durchaus nicht unberechtigter Interpretation so etwas wie Gut und Böse
darstellen6. Die Wissenschaft, die Empedokles kennt und mit der er die Welt, wie sie

ist, erklärt, in Fortführung einer Tradition der griechischen Medizin, bestimmt
noch nicht ausschließlich und einheitlich das Weltbild.

In eine andere Welt und in ein fortgeschritteneres Stadium des Denkens treten
wir ein, wenn wir von Empedokles zu Anaxagoras übergehen. Empedokles war
Arzt; auch stand er, wie die Vita bei Diogenes Laertios § 66ff. berichtet, im
politischen Leben. Die Verbindung der Eudaimonie mit dem «reinen» Forschertum
fehlt denn auch bei ihm. Sein Zeitgenosse Anaxagoras aus der entgegengesetzten
Seite der griechischen Welt verkörpert ihm gegenüber den Typus des theoretischen

Denkers, der seinem Mitmenschen als ein Sonderling erscheint (äronog),
der, aristotelisch gesprochen (etwa EN 1141 b 3-6), die aocpia hat, die qiQOvrjaig aber,

jedenfalls für die Begriffe der Leute, nicht zu haben scheint.
Politik jedenfalls hat er nicht getrieben; es waren die aufklärerischen Tendenzen

seines Philosophierens, die ihn den sehr konservativen Athenern verdächtig machten.

Er scheint der erste im athenischen Leben kenntliche Philosoph; und so ist

6 Zwischen dem naturwissenschaftlichen Denken der <2h/atxd und der «Mystik» der
Ka&ag/iol sieht Wüamowitz (Die Katharmoi des Empedokles, SB Berlin 1929) einen
Widerspruch, den er entwicklungsgeschichtlich erklären möchte: Von der eleatisch bestimmten
Jugendphüosophie habe Empedokles eine Wandlung zu «mystischer» Religiosität
durchgemacht. Aber nur von moderner Psychologie aus erscheinen die Gedanken der beiden
Gedichte des Empedokles gegensätzlich. Für den sizüischen Arzt des 5. Jahrhunderts lag
der Weg zur Naturerkenntnis und zur Besserung des Lebens gleich nahe und war gleich
gerade. Übrigens kehrt die Wilamowitzsche Erklärungsweise in anderen Fällen, bei ihm
wie bei anderen Interpreten seiner Generation, wieder. Auch etwa Jacobys Herodot-
Analyse ist vom gleichen Typus.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 125

es kein Wunder, wenn das fromme Athen seine Forschung (iarogirj) als etwas
Frevelhaftes (negiaaov) mit größtem Mißtrauen aufnahm.

Die Hochschätzimg der §eo)Qla, die dem Anaxagoras nachgesagt wird, so wenn
Clemens von Alexandria (Strom. II 130) berichtet, man sage, er habe das Lebensziel

schlechthin in der «Betrachtung und der daraus fließenden Freiheit» gesehen,

mit W. Jaeger lediglich für einen historisch rückwärts gespiegelten Topos peri-
patetischer Theorie zu halten, verbietet7 uns das vollgültige Zeugnis des noirjxrjg
<piÄ6oogpog Euripides, der mit Anaxagoras befreundet war (fr. 910 N.): « Gesegnet,

wer der Forschung Wissen gewann, weder ausgehend auf seiner Mitbürger Kränkung

noch auf ungerechte Handlungen, sondern schauend der unsterblichen
Wirklichkeit nicht alternde Ordnung, welches ihre Gestaltung sei und wie und auf
welche Weise sie so sei. Solchen Menschen wohnt überhaupt niemals das Trachten
bei nach schändlichen Taten»8. Die starke Betonung der dem fteatQrfzixdg ßtog

eigenen sittlichen Integrität kann sehr wohl in der Handlung des Stückes motiviert

sein, wohingegen sich eine aus der Handlung heraus in die Zeitgeschichte
weisende Interpretation der beiden letzten Zeilen («wohl Protest gegen Anaxagoras'
Verurteilung» Diels) grundsätzlich verbietet, so eng die Beziehung auf die im
gleichzeitigen Athen aktuelle Diffamierung des Vertreters der iaxoglr] scheinen

mag. Es gibt übrigens bei Euripides genug allgemeine, des unmittelbaren Bezugs
auf die Handlungssituation bare Reflexionen. Doch verlockt der Gedanke an das

Thema der Tragödie Antiope, in der bekanntlich Amphion als Vertreter der

musischen Lebensform, aber damit zugleich auch der philosophisch betrachtenden9,

einen Redeagon mit seinem praktisch gesinnten Bruder Zethos durchzuführen

hat, zu dem Vorschlag, der noch nicht gemacht zu sein scheint (wenn ich nichts
übersehen habe), das vorliegende Fragment diesem Stück zuzuweisen. Der
naheliegende Vorschlag ist natürlich nicht strikt beweisbar. Die Anapäste mit dem

Preis der fieoogta würden eine passende Reflexion im Munde des Chors (nach dem
7 Schon ein so frühes Zeugnis wie Eudem. Ethik 1216 a 11, wo wir von Aristoteles selbst

informiert werden, es heiße, Anaxagoras hahe auf die Frage nach dem Sinn und Wert dieses
Daseins geantwortet: «Betrachtung des Himmels und der Ordnung im ganzen Weltall»
dürfte, selbst wenn es allein stünde, nicht einfach für unglaubhaft ausgegeben werden. Die
oben angeführte gleichartige Nachricht bei Clemens Alex, geht also auf das 4. Jahrhundert
zurück. Zu vergleichen ist auch EN 1179 a 13-14.

8 Naucks /isMörifia in der letzten Zeile ist mit Recht allgemein akzeptiert worden. Denn
das überlieferte fiehexrjfia würde sich mit dem anschaulichen Sinn von ngool&i nicht
vertragen. - Ich finde auch Diels' (interrogativ zu verstehendes) fj xs avviarrj (Z. 6 statt nfj)
plausibel; man kann zwar sehr wohl onf) xai ojiaig verteidigen, aber keinesfalls nfj xe xal Sny.

9 Daß in diesem Stück an der pomaixr\ die oo<pla hängt, lehrt unzweideutig Cicero De inv.
1, 94, wo Amphions Rede als Beispiel erscheint, um einen häufigen Fehler in der Rhetorik
zu belegen, weil sie nämlich vituperata mwsica sapientiam laudat, d. h. nicht über das vom
Zuhörer erwartete Thema redet, sondern ein ganz anderes. Dieser tradierte Tadel konnte
nur aus einer rhetorisch formalen Betrachtung erwachsen, die verkannte, daß in der Sache
die beiden Themen gar nicht gegensätzlich sind. - Die sehr wenig praktisch-realistischen
Gedanken dieser fiovoixrj werden von Zethus als xopxpä aotplapaxa bezeichnet (fr. 188, 5).
Piaton setzt im Oorgias, wo er den Euripidesagon für die Polemik des Sophisten gegen die
Philosophie benutzt, für das Wort acxpiafiaxa, das nicht in des Kallikles Mund passen würde,
ein: ehe hrjQ^paxa yj)fj rpdvai elvat ehe qphvagiag (486c). In fr. 188, 2 ist aus Piatons Text
wohl ngayfidxcav als original euripideisch zu übernehmen für die Korruptel nohipwv, die
Valckenaer mit nohepUov nicht geheilt hat.



126 Gerhard Müller

Typus Medea 1081-1115) oder im Munde Amphions (nach dem Typus Hippolytos
176-197, wo freilich keine Hauptfigur des Stücks redet) darstellen können. Jedenfalls

kami das ev (pQovelv, das in der Antiope der Held Amphion nach fr. 199, 2 für
sich beansprucht, von der in fr. 910 gepriesenen Gesinnung nicht weit entfernt
sein. Die ungerechten Taten, die durch diese Gesinnung ausgeschlossen werden
nach v. 8-4. 8-9, und gerade gegen die Mitbürger, sind die typischen Gefahren des

ßiog ngaxrixog der politischen Aktivität. Wie es aber um die Zugehörigkeit des

Fragmentes zur Antiope stehen mag, daß seine Gedanken anaxagoreisch sind, ist

ganz unbezweifelbar. Hier wird das Befriedigende der philosophischen Überschau

über das Weltganze und die ethische Reinheit als ein einheitliches Phänomen
gefaßt. Wer sich erhebt zur Anschauung der ewigen Ordnung der Welt, der läßt eben

dadurch die Sphäre vergänglicher Interessen, Machtkämpfe, Rechthaberei unter
sich. Wir erinnern uns hier, daß Anaxagoras nach der oben zitierten Nachricht
bei Clemens von der Freiheit gesprochen haben soll, die ihm durch die Betrachtung

geschenkt werde. Diese Freiheit kann bedeuten die Loslösung von der

Lebensmühe, aber auch von der Nichtigkeit und Bosheit des alltäglichen
Menschendaseins. Sie kann aber auch einfach bedeuten, daß man etwas um seiner

selbst willen tut, nicht um eines außerhalb liegenden Zwecks, sei er noch so wichtig.
Das wäre dann der aristotelische Sinn von Freiheit; im Protrepticus des Jamblich
werden Gedanken, die di' avräg algerat sind, eÄev&egai genannt, diejenigen, die es

di' aAAa sind, dovXai. Da der Zusammenhang der Jamblichstelle (S. 34, 23-24 P.)
aristotelisch ist, können diese Wendungen sehr wohl im aristotelischen Protrepticus

gestanden haben. Im gleichen Text würde «die Lebensform, die wir schon jetzt
eine freie nennen, das Denken und Betrachten» (S. 53, 7 P.), d. h. ohne die ideale

Modellsituation der Insel der Seligen in Betracht zu ziehen, ohne weiteres als

Gedanke des Anaxagoras eingeführt werden können; sie ist dort gut aristotelisch
dem Banausentum entgegengesetzt, das immer nach dem Wozu fragt. Befreiung
von der Lebensnot, der Macht der rvyf], ist in einer neuplatonisch gefärbten Stelle

(S. 36, 17-18 P.) gemeint. In dieser Beziehung dachte Aristoteles, wie bekannt,
realistischer als der platonische Dualismus, aber auch er rechnet mit einer geminderten

Abhängigkeit von Bedürfnissen im ßiog 9ea)QT]Tix6g. So mag auch dies

Motiv in dem Ausspruch des Anaxagoras mitklingen. Was nun die Verähnlichung
des betrachtenden Geistes zum ewigen Objekte angeht, so ist sie in dem Euripides-
fragment nicht ausgesprochen. Aber vielleicht darf man ein anderes Euripides-
fragment (1007) heranziehen: ö vovg yäq rjjucöv iarlv ev exaorco fteog, das auf den

ersten Blick schon nach Anaxagoras aussieht. Auch heißt es in Jamblichs
Protrepticus (S. 48, 16-18): «Der Geist ist unser Gott, ob nun Hermotimos oder

Anaxagoras das sagte, und: das sterbliche Leben hat Anteil an einem gewissen
Gott.» Der Gedanke dieser beiden Zeugnisse fügt sich offensichtlich in die anaxa-
goreische wüg-Lehre. Wenn man ihn verknüpfen darf mit einem Satz aus dem

Anaxagorasfragment 12 (am Ende): «Jeder Geist ist ähnlich, der größere und der

kleinere», so ist es vielleicht gar nicht so unmöglich, die Erkenntnis des Ähnlichen



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 127

durch das Ähnliche auch für Anaxagoras zu erschließen. Der Geist des Betrachters
würde dann nach fr. 910 der ewigen kosmischen Ordnimg ebenbürtig oder
verwandt. - Der Struktur nach handelt es sich bei der Eudaimonie des Anaxagoras

um den gleichen Sachverhalt, den wir bei Empedokles fanden, nur daß dem
ionischen Wort loToßir], das Empedokles nicht kennt, das theoretische Forschertum

entspricht, das er noch nicht in Reinheit vertritt. Wir sind hier also der aristotelischen

Eudaimonie und der Weisheit, an der sie haftet, viel näher gekommen.
Es kann nicht verwundern, daß der Forscher Demokrit, der lieber eine einzige

abiiohoyia finden als das ganze Perserreich besitzen wollte (fr. 118), die gleiche
Gesinnung wie Anaxagoras verrät. Daß er ihn gekannt, d. h. seine Schrift gelesen

hat, dürfte aus der inneren Logik des wissenschaftlichen Weiterschreitens (cf. auch

fr. 5) mit Sicherheit erschlossen werden, auch wenn uns nicht Sextus (cf. Anaxagoras

fr. 21a) überlieferte, daß Demokrit den Anaxagoras wegen seines Prinzips:
«Sichtbarwerden von nicht Offenbarem ist das Erscheinende» gelobt habe. Das

Lob könnte er auch den Äußerungen des Anaxagoras über die Freude der iaxoQir]

gespendet haben, da er diese Freude teilt. Zwar die landläufigen Freuden der
Menschen sind nach Demokrit genau so subjektiv und unverbindlich wie ihre

Auffassung der Wirklichkeit; aber so wie es eine nicht subjektive, sondern gültige
und verbindliche Erkenntnis der Dinge gibt, die atomistische, so gibt es auch eine

nicht subjektive, sondern wahre und verbindliche Freude, nämlich diejenige,
welche die Erkenntnis der wahren Struktur des Seins begleitet (fr. 69, fr. 189).
Das Gültige hält Demokrit im Ethischen wie im Erkenntnistheoretischen dem
Sensualismus des Protagoras entgegen10. Die wahre und anhaltende Heiterkeit
des Geistes gewinnt man, «wenn man nicht am Vergänglichen seine Freude findet»
(fr. 189). Aber eben die Bewegung der Atome ist ein unvergängliches Phänomen;
und eine atomistische Erklärung der Wirklichkeit hebt die Freude an ihren
unvergänglichen «Werken» (Igya, d. b. Bildungen) nicht auf, sondern begründet sie

allererst. So darf man wohl das fr. 194 interpretieren: «Die großen Freuden
erwachsen aus der Betrachtung der schönen unter den Dingen» (egya). Dazu fügt
sich fr. 207: «Nicht jegliche Lust, sondern diejenige über das Schöne muß man
ergreifen.» Daß hier die Freude der Erkenntnis gemeint ist, bestätigt der Gedanke
des fr. 37: «Wer die Güter der Seele ergreift, der ergreift die göttlichen, wer die
des Körpers, die menschlichen»11. Gleichsinnig ist fr. 171: «Die Seligkeit wohnt
nicht in Viehherden und auch nicht in Gold, sondern die Seele ist es, wo der
beseligende Geist seine Wohnstätte hat»12. Der Daimon, der die Eudaimonie bringt,

10 Cf. R. Philippson, Hermes 1924, 417.
11 P. Dirlmeier im Kommentar zur Nik. Ethik 282 hält die Echtheitsfrage bei fr. 37,

also offenbar bei allen «Demokrates »-Fragmenten nicht für geklärt. Ich glaube mit Diels
an eine Korruptel Demokrates aus Demokritos. Die Schönheit und Bedeutung der
Fragmente, die sich so sinnvoll zu einem Ganzen zusammenschließen, weisen auf einen ganz
bedeutenden Geist hin und einen, der in der Wissenschaft selbst aktiv tätig war. Solche
Aussprüche über das Glück des Erkennens schreibt niemand, der dies Glück nur vom Hörensagen

kennt.
11 Daß der Atomist hier nicht anders redet als ein Idealist, hat man oft gesagt. Auf die

sachliche Berührung mit Piaton weist schon Stobaeus II 7 hin, wo er das Demokritfragment



128 Gerhard Müller

ist eben die Erkenntnis der höchsten der «göttlichen» Güter; wohnt ein anderer
Daimon in der Seele, so herrscht naxodai/Mvirj (fr. 170). Glück und ethische Höhe
sind hier wieder untrennbar voneinander. Wegen der Bedeutung von SiaXoyiCeo&ai
ist es zweifelhaft, ob der Satz (fr. 112): «Göttlichen Geistes ist es, stets etwas
Schönes mit sich zu erwägen» nicht eher auf die theoretische Betrachtung der
Welt zielt, statt, wie Diels-Kranz wollen, auf das poetische Schaffen im ev&ovaiaa-

fi6g (fr. 18). - Versteht man den ftetog vovg als den philosophischen Geist, so

rührt das Fragment vielleicht an die Verwandtschaft des Erkenntnisorgans zum
Erkenntnisobjekt insofern, als ja auch für Demokrit das zu betrachtende
Weltphänomen a&avarov heißen darf (firj ini rolg Ovrjrolai fr. 189). Diese Verwandtschaft

ist offen ausgesprochen in fr. 56: «Das Schöne erkennen und machen zum
Gegenstand ihres Interesses (fyXovcriv) nur diejenigen, die gute Anlage dazu haben»,
worin liegt, daß der Geist dem Gegenstand gewachsen und entsprechend sein
muß. Der Gegenstand, die xaXa, müssen wie in fr. 194 die großen Objekte des

Naturforschers sein, die Erde, die Himmelskörper usw.13

Von einer umfassenden (pQÖvrjoig, die er allegorisch Tritogeneia nannte, weil sie

Denken, Reden und Handeln gleicherweise bestimmen solle, sprach Demokrit
nach fr. 2. Die oocpirj, die das Weltganze durchdringt, vermag das kleine Menschern

geschick und seine Nöte in das Ganze einzuordnen. Als solche ist sie a&a/jißog

(fr. 216) und von höchstem Werte14. Die ä§a/xß(rj muß der höchsten Gemütsruhe
verwandt oder ihre Voraussetzung sein. Das Glück reinen, wunschlosen Erkennens
und Wissens eines unvergänglichen Seins ist offensichtlich in der Ethik Demokrits
das Höchste, was einem Menschen erreichbar ist. Es ist ohne Gewaltsamkeit

möglich, auch die ethische Reinheit mit diesem wunschlosen Erkennen in Verbindung

zu bringen. In diesem Punkte bleibt die Differenz zu der aristotelischen

Konzeption. Aber sonst liegt hier zweifelsfrei eine Lehre vor und ist in großer
Eindringlichkeit formuliert, mit der Demokrit genau so wie Anaxagoras ein Vorläufer
des Aristoteles ist.

Aus allem, was dargelegt wurde, erhellt, daß man die aristotelische Eudaimonie
keinesfalls von Piaton herleiten kann, ja daß die ethische Materie, um die es geht,
in diesem Teile der aristotelischen Ethik nicht weniger als in der Lehre von den

und eine Parallele aus Piatons Timaeus (90a) einführt. P. Natorp, über dessen ausgezeichnete

Interpretation der Verwurzelung des erkennenden Geistes im Ewigen ich nirgends
hinaus komme (Die Ethica des Demokritos[Marburg 1893]), führt mit Recht auch den Satz
Timaeus 90 c an: eyovrd te avrov e$ xexoa/irj/iEvov tov öal/wva £vvoixov ev aoxä> diaxpegdvrwg
EÖöaifiova elvai, wo Piaton sich außer an Heraklits berühmtes Wort auch an Demokrit
erinnert haben müsse.

13 Der Xdyog, der nach fr. 146 «selbst aus sich selbst die Freuden zieht», ist nach der
Fundstelle Plutarch De profectu in virt. 81a nicht gerade die theoretische Erkenntnis,
sondern die sittliche Einsicht. Es kann übrigens sehr wohl sein, daß Diels gegen Kranz recht
hat, wenn er röv Xdyov gar nicht zum Demokritzitat rechnet, sondern avzov auf die Person
des Menschen bezieht, der «aus sich selbst», und das heißt dann nicht aus seinen ethischen
Fortschritten, sondern aus seinem Denken, im Gegensatz zu äußern Gütern, Freude schöpfe.
Im Plutarchtext kann t<5i> Xdyov nicht gut die menschliche Vernunft bedeuten, sondern
wohl eine moralische Lehre, einen Gedanken.

14 Daß Tifiusnätr) oüoa nur Erklärung des ö£/j? Jtdvrwv von fremder Hand sei, ist eine
plausible Vermutung von Gomperz und Wilamowitz.

4*
_



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 129

ethischen Tugenden sogar vorwiegend aus vorplatonischer Tradition stammt.
Den ungeheuren Faktor Piaton, der dazwischentritt, wird niemand übersehen. Bs

sind die Grundformen des aristotelischen Systems, die aus der Auseinandersetzung
mit dem Lehrer Piaton, d. h. aus dem Widerspruch gegen ihn erwachsen sind.
Man muß da wohl viel mehr, als die Philologie heute geneigt ist, mit einer
ungeheuren, umfassenden Konzeption rechnen, in der jedes Glied das andere bedingt
und trägt. Grundlegend ist die völlige Ablehnung des Dualismus, des transzendenten

eldog und damit zusammenhängend der Unsterblichkeit der Seele. Sie

hat zur notwendigen Folge, daß auch die Dreiteilung der Seele fallen muß. Es gibt
nur tö äXoyov und rd Aöyov e%ov als die beiden15 Bereiche des Seelischen; im
ersteren sind die sittlichen Tugenden verankert als Gewöhnungen an ein natürlich
(rpvaei) empfundenes Gutes; freilich solche «physische» Tugend kommt gar nicht
ohne die Mitwirkung der Vernunft zu sich selbst. Diese mitwirkende Vernunft
kann aber nur die sittliche sein, nicht die metaphysische, weil die im Natürlichen
wurzelnde Ethik vom Metaphysischen gelöst sein muß (vgl. den gut aristotelischen
Satz bei Jamblich Protr. S. 35, 22-24 P.). Ein sittlich guter Mensch muß so sein

können, ohne Metaphysik zu treiben: hier macht sich die ungeheuere Macht des

«Natürlichen» aus der altgriechischen Tradition geltend. Aristoteles ist also zu
einer Unterteilung des rd Xoyov eyov genötigt, die nicht weniger bedeutungsvoll
und folgenreich ist als die Zweiteilung der Seele. Es werden (pQovrjoig und vovg

geschieden, übrigens mit strenger Einhaltung der Terminologie16. Auf diese Weise

wird die metaphysische Sphäre, das a priori (ro ovx evdexöftevov äXXcog e^etv),

zum Objekt des theoretischen Denkens. Objekt wie Organ (vovg) verlieren ihre

normgebende Kraft, aber nicht ihre göttliche Würde (worin sich die platonische
Ideenschau doch noch wirksam erweist). An dieser Stelle nun baut Aristoteles die

von Anaxagoras und Demokrit, den Erforschern des Kosmos, übernommene

15 Wie bekannt, gibt es in den Nomoi praktisch nur noch eine Zweiteüung. Im Timaeus
aber ist die Zweiteilung insofern vorgebildet (69a-70a), als nur der Geist vom Demiurgen
geschaffen wird, dagegen die beiden unteren Teile von Untergöttern; und sie sind mit dem
Körper vergänglich, anders als in der Politeia. - Die für die aristotelische Ethik grundlegende
Zweiteilung ist in den ethischen Schriften konsequent festgehalten. Ich kann F. Dirlmeier
nicht zustimmen, wenn er (Kommentar zur EN 543-545) in der (angeblich) letzten ethischen
Schrift die platonische Dreiteilung und «die ganze Seele» im platonischen Sinn finden will,
wenigstens an einer Stelle. Das öfioyvaifiovei eavrqj 1166 a 13 heißt: beim sittlich Guten
(anovöaiog) gibt es nicht das Phänomen ozaoidfei rj yn>x^, wie es 1166 b 19 beschrieben
wird, sondern bei ihm sind alle Seelenzustände im Gange der Zeit einheitlich (z. B. gibt
es keine Reue, keine entlarvte Lüge usw.); es geht so zu, wie 1166 a 4ff. geschüdert; oder,
mit der EE zu reden, die dasselbe sagt (1240 b 14ff.), er ist dg xai äöialgerog, dagegen der
fiox&riQog ist ovx elg, dXXä noXXol (ebda. 16). Also bedeutet das ävo fj nXelm EN 1166 a 35,
auf dem D. 545 insistiert, gar nicht Teile der Seele, sondern ihre getrennten Zustände,
und das können viele sein oder immer ein einheitlicher. - Außerdem: Aristoteles würde,
um die Dreiteilung anzudeuten, rgCa gesagt haben.

1" F. Dirlmeier sieht in <h <pgovei EN 1166 a 18 eine Durchbrechung der Terminologie
und wieder ein Zeugnis für Piatonismus. Aber dort ist von der Selbstliebe des sittlich
guten Menschen die Rede, und da ist tpgdvrjaig richtig und der Definition entsprechend.
Allerdings müssen die schwierigen Zeilen, die folgen, textkritisch untersucht werden.
6 zotovzog 1166 a 23 muß notwendig anoväalog sein, weil sonst ein Widersinn
herauskommt. Dann sind die beiden vorausgehenden Sätzchen (Z. 21-23) beiseite gesprochen wie
eine Parenthese, oder sonst ist der Text überhaupt nicht in Ordnung.

KkßsisoTr-pMlologisches
SBiar der Universität

ZÜRICH



130 Gerhard Müller

ftecogla mitsamt ihrer evöai/uovia organisch ein, nicht ohne genötigt zu sein, einen
wesentlichen Zug am Übernommenen zu streichen, daß nämlich die Betrachtung
des Kosmos eine Quelle, ja die eigentliche Quelle der Sittlichkeit war. Obwohl
auf der Seite der (pQÖvrjaig wie auf der Seite des vovg materialiter vorplatonische
Tradition einströmt, ändert sich doch in der neuen Konstruktion des ehemaligen
Piatonschülers die Situation des Sittlichen sehr wesentlich. Die menschliche
Sittlichkeit wird nun zu einer niederen Sphäre, in der die Bedürftigkeit zu Hause ist.
Es war nicht des Aristoteles Meinung, daß ein ungerechter oder böser Mensch zur
göttlichen Eudaimonie aufsteigen könnte, noch ehe er sich gewandelt und in den
Besitz der menschlichen Eudaimonie gesetzt hätte. Das Niedere ist um des

Höheren willen da, nach aristotelischer Stufenlehre; aber das Höhere verwirklicht

sich nicht, ohne daß das Niedere vorher verwirklicht war. Diese niedere
Stufe kann ihrerseits über die höhere nicht verfügen, «sondern sie sieht zu, daß
sie wirklich wird; also um ihretwillen gibt sie Anordnungen, nicht ihr» (EN 1145

a 8-9). Wer also auf der niederen Stufe der bloß menschlichen ägsrou und evdaifiovia
bleibt, der versäumt das Beste, was der an Leib und Seele sterbliche Mensch
erreichen kann. Letztlich ist in der Physis also alles Menschliche nur dazu da, zu
dieser höchsten Erfüllung hinzuführen, in der der Mensch so weit, wie es möglich
ist, sein Menschsein hinter sich läßt. Hier ist das Erbe Piatons handgreiflich deutlich,

aber auch die Transformation: Bei Piaton ist die evdaiftovia an die Unsterblichkeit

der Seele geknüpft; die Seele wird ewiges transzendentes Sein schauen

(dies nicht wörtlich ernstnehmen zu wollen, ist das tcqcjtov yevdoq mancher neuerer
Piatonerklärer); sie ist auch dann und in Ewigkeit beladen mit furchtbarer
Verantwortung für ihr eigenes Tun. Dagegen hat der zur göttlichen Eudaimonie

emporgestiegene Mensch der aristotelischen Welt, gewiß der Vergänglichkeit seiner

individuellen Existenz17, aber erhoben über die Sphäre von Gut und Böse18, Anteil

an einem Höchsten und Göttlichen, das ihn mit Verantwortung nicht belastet,
ihn nicht «wie ein Geliebtes» sittlich bewegt (denn es gibt kein ethisches Analogon
zur physischen Wirkung des unbewegten Bewegers), ihn nicht zu neuer Entscheidung

aufruft oder befähigt, sondern ihn nur schauen und genießen läßt19 wie die

seligen Götter Homers; und hier kommt ein uraltes griechisches Motiv zur
Erneuerung, das dann Epikur fortführen wird.

Die Überlegung des Prinzipiellen soll nicht zu einer Interpretation der Eudai-

17 Auf die vollständige Lebensdauer kommt es an, ganz unplatonisch (EN 1177 b 25).
Ein frühverstorbener Philosoph war nicht evöalfuov.

18 «Er bedarf solcher Dinge nur noch, um Mensch zu sein» (EN 1178 b 7), aufreizend
formuliert mit defektivem Sinn von äv&gcoxevecr&ai. Auch die theoretische Lebensform
kann leider nicht ganz die Notdurft hinter sich lassen.

18 «Dem Wissenden ist das Leben lustvoller als dem Suchenden» (EN 1177 a 26). Die
gegenteilige Meinung Leasings hat christliche Voraussetzungen. Zudem ist sie vielleicht
auch der Protest des seltenen Geistes gegen die ihn umgebende selbstzufriedene
Aufklärung. Das naive antike Vertrauen auf die d&yftara der Vernunft konnte Lessing nicht
mehr haben. (Anders urteüt Dirlmeier, Komm. 590; aber Aristoteles dachte über die 66y-
fiara nicht anders als Epikur.) Übrigens sagt Aristoteles nicht, das Suchen mache gar
keine Freude.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 131

moniekapitel der Nikomachischen Ethik20 überleiten. Doch sei eine Einzelfrage
erörtert. Ist der Passus EN 1179 a 25-32 über die Theophilia, mit dem die Eudai-
moniekapitel sicher nicht zufällig abschließen, wirklich auf die exrog evrjfiegla
gerichtet, meint er, wie Dirlmeier (S. 596, 598 des Kommentars) versteht, der
Betrachter des Göttlichen werde zum Lohne von den Göttern in jedem Falle mit
äußeren Gütern versorgt werden? Sagt er nicht vielmehr: die Götter, d.h. die

göttliche Energeia wird dem, der sich zu ihrer Erkenntnis hinaufringt, die Erfüllung

seiner Eudaimonie nicht versagen? So lohnt das Göttliche die Bemühung
seiner Verehrer. Der Wortlaut spricht für diese Auffassung; auch scheint mir deutlich,

daß die Frage der äußeren Versorgung mit 1179 a 2 abgeschlossen ist. Die
philosophische Umbildung der altgriechischen Theophilia muß doch nur auf den

geistigen Sinn des göttlichen Lohnes hinauslaufen, nicht auf die banale
Existenzsicherung. Nur dieser geistige Sinn rechtfertigt auch die Stellung am Abschluß21.

II
Daß die Eudaimonie-Lehre der Nikomachischen Ethik nicht von Piaton allein

abzuleiten ist, schien sich mit einiger Evidenz zu ergeben. Was aber lehrte der
Aristoteles des Protrepticus über die Eudaimonie und diejenige Philosophie, die

von ihr begleitet ist Hat er wirklich dort eine der platonischen noch nahe
verwandte Auffassung vertreten, wie W. Jaeger in einem Kapitel seines «Aristoteles»

zu zeigen versuchte Diese Frage soll von uns im folgenden geprüft und sie wird
verneint werden. Das Bild, das W. Jaeger entwarf, ist durch ein anderes zu
ersetzen22.

In der Anrede an Themison, einen kleinen kyprischen Fürsten, sagte Aristoteles
(fr. 50 R.), «es stünden niemandem mehr Mittel zu Gebote zum Philosophieren»
als dem angeredeten Fürsten, «denn er habe den größten Wohlstand dafür
aufzuwenden, auch genieße er Ansehen.» Das ist zunächst eine Huldigung an den
ausländischen Adressaten der Schrift, nach den Begriffen der Zeit gewiß des Aristoteles

nicht unwürdig; aber zugleich stecken darin grundsätzliche aristotelische
Gedanken. Für welches bessere Ziel können äußere Mittel bevorzugter Menschen ver-

20 Daß die Kapitel X 6-9 und das 1. Buch einmal zusammen in einer Pragmatie über die
Eudaimonie gestanden haben, ist eine glaubhafte Vermutung, die O. Gigon, DLZ 1958,
495, ausspricht.

21 Wichtig ist die von Dirlmeier 589 angeschnittene Frage, bei ihm eine These, zu dem
Verhältnis der tpilmnda zur Eudaimonie. Ich kann hier nicht meine Meinung begründen,
daß die tpiXmnia rein zur Sphäre der menschlichen Tugenden gehört, weswegen sie auch im
Rahmen der Freundschaftslehre behandelt, in den Kapiteln X 6-9 aber nicht erwähnt wird.
Darüber anderwärts.

22 An kritischen Äußerungen zu Jaegers Konstruktion fehlt es nicht. Doch wird meist
hinsichtlich des Piatonismus im Protrepticus eine vermittelnde Haltung eingenommen, so
auch in der zuletzt erschienenen Beurteilung aus der Feder eines hervorragenden Aristoteleskenners,

I. Düring: Problems in Aristotle's Protrepticus, Eranos 1954, 139; dazu ders., Aristotle

in the Protr. in Autour d'Aristote, Festschrift Mansion 81-97 (Louvain 1955). Da ich
einen anderen Weg gehe und zunächst nur an der Eudaimonie interessiert bin, nehme ich
mir die Freiheit, meine Gründe erst einmal zu entwickeln. Der Auseinandersetzung mit den
zahlreichen förderlichen Beiträgen zur Protrepticusfrage werde ich mich an anderer Stelle
nicht entziehen.



132 Gerhard Müller

wendet werden (dcmaväv fr. 52, S. 62, 11 R.) als für das ev £fjv, wo doch
schmählicherweise sonst alle nur am Cfjv interessiert sind? Auch das rein geistige Leben
bedarf einer gewissen Versorgung (jogtjyia, z. B. EN 1178 b 33-35). Es wird oft
von Aristoteles betont, daß diese ixrog evrjfiegia nur gering zu sein brauche. Nun

gut, wer so viel davon hat wie Themison, sollte sich erst recht verpflichtet fühlen,
ein wahrer Mensch zu werden. Daß es in den aristotelischen Worten um die äußere

Versorgung geht, beweist die auf Zenon den Stoiker zurückgehende Anekdote,
mit der zusammen sie überliefert werden: Krates der Kyniker liest die Schrift
einem Schuster vor und fügt hinzu, er werde nächstens dem Schuster eine Mahnrede

zur Philosophie widmen, da ein Mann, der bei seiner Schusterarbeit so

angespannt der Vorlesung einer philosophischen Schrift lausche, offenkundig «mehr

Mittel zum Philosophieren zur Verfügung hat als die, von denen Aristoteles
schrieb». Das kvnische Ideal der Bedürfnislosigkeit soll in dieser Anekdote der
aristotelischen Auffassung von der Notwendigkeit der ixrog evrjfiegia entgegengestellt

werden. Man darf also nicht, wie W. Jaeger (S. 54) tut, aus den Worten
des fr. 50 herauslesen: «Themison soll die Staatslehre der Akademie verwirklichen
helfen», weil Piaton «Reichtum und Macht als Werkzeuge der Idee für unentbehrlich

hält»23.

Leider sind uns die Lebensdaten des Themison imbekannt, sonst könnten wir
den Protrepticus, der an einen jungen Mann gerichtet war (fr. 51, S. 57, 19 R.),
datieren. Ein anderes Indiz zu äußerer Datierung fehlt. Wir können uns also

zunächst den Protrepticus zu jeder beliebigen Zeit neben den Lehrschriften
verfaßt denken, und wir werden das tun, falls sich die Identität der philosophischen
Auffassung mit derjenigen etwa der EN ergeben sollte. Aristoteles braucht sich
nicht lediglich in seinen Anfängen der literarischen Gattung der Lehrschriften
gewidmet zu haben. Jaegers Frühdatierung ist die Konsequenz, nicht die Voraussetzimg

seiner Absicht, im Protrepticus das Zeugnis einer platonischen Phase des

aristotelischen Denkens zu finden. - Übrigens ist auch die Form der Schrift nicht
gesichert; Jamblichs Verfahren der Benutzung läßt eine jede Form offen; die
dialogische bleibt (gegen Jaeger S. 54ff.) möglich und wird vielleicht durch die
erste Hälfte des fr. 52 R. nahegelegt, wo die Gegner des theoretischen Denkens

23 Es ist richtig, daß (fr. 647 R.) nach Themistius Aristoteles dem Alexander schrieb,
Philosophieren sei für den König nicht nur nicht erforderlich, sondern eher hinderlich;
wohl aber sei es für ihn erforderlich, «wahrhaft Philosophierenden als belehrbarer Hörer
zu begegnen». Das scheint ein Gegensatz zu dem Rat an Themison, freilich keiner, der ein
Argument zugunsten einer platonisierenden Periode des Aristoteles liefert. Wir wissen
nicht, welche aktuelle Situation, vielleicht des Konflikts, hinter dem Rat stand, den
Aristoteles gab. Jaegers Vermutungen (272) sind nicht die einzig möglichen. Der &ecoQTfnxdg
ßlog konnte dem Alexander, der größere praktische Aufgaben als Themison hatte, nicht
empfohlen werden. In jedem Falle braucht keine «Wandlung der Grundlagen des
aristotelischen Denkens» (Jaeger 88) angenommen zu werden. Es ist auch durchaus nicht richtig
(ebda. 87), daß die Nikomachische Ethik zugunsten der Empirie gegen eine frühe, platonische
Anschauung des Aristoteles über den Primat des Wissens polemisiere. Am Ende des 10.
Buches beklagt Aristoteles (1180 b 28ff.) das Nebeneinander reiner Praktiker der Politik und
vergeblich dozierender Sophisten; er will das unentbehrliche sittliche Wissen und die
unentbehrliche Empirie in einer Person vereinigt sehen. Das entspricht der praktischen (pQÖVTjOig

der Individualethik.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 133

ihre Gründe vortragen. Es muß nicht so sein, daß erst Ciceros llortensius dem
Thema eine dialogisierende Behandlung gab.

Aber gehen wir auf die sachliche Kernfrage zu. Welche Philosophie empfiehlt
Aristoteles dem Themison, die svsgyeia vov, wie die Metaphysik und die Niko-
machische Ethik sie lehren, oder platonische «Ideenschau»? Es gibt hier nur ein

Entweder-Oder, keinen gleitenden Übergang. Dann ist aber Kohärenz der
Gedanken in dem einen oder in dem anderen Sinne zu fordern. Ein entscheidendes

Kriterium scheint mir die Tugendscheidung; seiner Bedeutung entspricht die

Wichtigkeit, die Jaegers Analyse dem Begriffe der cpgovrjOig beimißt, den der
Aristoteles des Protrepticus in rein platonischem Sinne verwende. Wenn die
Ideenlehre noch maßgebend ist, dann kann die Tugendscheidung keinen Platz
haben. Wenn aber diese unzweideutig bezeugt ist, so können die Spuren der

Ideenlehre, die Jaeger zu finden glaubte, nur scheinbar sein. Daß es so ist, scheint
sich mir deutlich zu ergeben. Unzweideutig bezeugt ist die Tugendscheidung im
c. 7 (S. 43, 5 P.). Es ist von der emar^jur] als der aoerrj des besten Seelenteils

(tov xvQuordrov rmv ev rjpiv ebda. Z. 2) die Rede, und es heißt von ihr: «Also ist
Produkt von ihr keine der sogenannten Einzeltugenden», denn sie kann nicht
TWir/xixr) sein, weil sie dann nicht um ihrer selbst willen da wäre, sondern im Dienste
eines anderen stünde, nämlich eines von ihr ablösbaren Produktes. Der Passus

ist gedanklich reiner Aristoteles, wie übrigens das ganze Kapitel nach Jaegers
treffendem Urteil (S. 65-72). Die Worte aber sind, einzelne Termini und Wendungen

abgerechnet, sekundär. Was wir hier von der Hand des Jamblich lesen,
verhält sich zu Aristoteles wie etwa ein Lehrbuch von heute, das, vielfach paraphra-
sierend, in Kant einführen will (und kein besonders gutes Lehrbuch), sich zu
kantischem Text verhält. Wenn aber, wie nicht zu bezweifeln, der Protrepticus
des Aristoteles zugrunde liegt, so ist durch diese Jamblichstelle für jenen die

Tugendscheidung bewiesen24. Dann ist es schlechthin ausgeschlossen, daß im
24 Eine Bestätigung liegt auch in der Tatsache, daß es von dem gesamten vernünftigen

Teil der Seele (yrvyfjg ro Xoyov iyov xai didvoiav S. 41, 30 P.) heißt, daß wir «allein oder im
höchsten Grade dieser Teil sind» (S. 42, 5 P.; cf. aber EN 1166 a 17, 1178 a 7 dasselbe von
der theoretischen Vernunft) und seine Tugend die erstrebenswerteste sei. Die schwere
sachliche Unrichtigkeit, daß rö Xoyov iyov xai didvoiav schlechthin die Instanz sein soll, die
befiehlt und zurückhält (S. 41, 31 P.), kommt auf das Konto Jamblichs, der hier die
entscheidende Unterteilung von theoretischer und praktischer Vernunft vergißt; seine Vorlage
hatte sie, weil ohne sie der Kontext nicht sinnvoll wäre. - Ein weiteres direktes Zeugnis
für die Tugendscheidung findet sich in c. 7 (S. 41, 10-11), zwei ebensolche in c. 6. Zweifelsfrei

ist, daß rrjg dXrßciag xai rrjg neqi yivxr/v äoerfjg iariv imcrcrj/ir] (S. 39, 9) theoretische und
praktische Erkenntnis trennt (deswegen Övvarol XaßsXv avrdg Z. 10, auf ETiiorrjftag zu beziehen).

Da hier aber eine resümierende Formel vorliegt, die zurückgreift auf S. 38, 1-2, so
ist auch dort (bei identischem iniar^img övvatoi XaßeXv) die gleiche Zweiteilung anzunehmen,

also neql rcöv öixalcov xai avficpeQovrcov für eine Umschreibung des ethischen Gebietes
zu erklären, dagegen Tisgi cpvaecog re xai rrjg äXXrjg dXrj&eiag für eine solche des theoretischen
Gebietes (genau wie S. 55, 2 und in fr. 52, S. 59, 3 R. rrjv jzsqI cpvaecog re xai rrjg roiavrr/g
äXrp&elag); der abundierende Gebrauch von äXXog ist bekannt; mit kleiner Unebenheit
hebt hier äXXrjg ab gegen rcöv öixaicov xai ovfitpeQÖvtcov (übrigens spricht Aristoteles selbst
von der theoretischen Erkenntnis der Prinzipien als äXrfteveiv, EN 1141 a 19). Jaeger
(S. 861) sieht eine Dreiteilung, die der akademischen Einteilung der Philosophie in
Dialektik, Physik und Ethik entspreche; nur künstlich kann man sie im folgenden Beweisgang
finden.



134 Gerhard Müller

gleichen Text die platonische metaphysische <pg6vrjaig vorkam, die zugleich
theoretisch und praktisch ist und daher Normen des Handelns gibt. Das kann das

theoretische Denken bei Aristoteles nicht - darin liegt ja, wie oben gezeigt, seine

erhabene Ablösung vom praktischen Leben und seine Eudaimonie. Daraus folgt,
daß Jamblichs Protrepticus, wenn er dem höchsten Denken eine normgebende
Kraft zuschreibt, darin nicht auf Aristoteles basieren kann. Es darf getrost das

Axiom aufgestellt werden: zwei unvereinbare Gedanken miteinander zu vermischen,

ist Aristoteles in jeder Phase seines Denkens ebenso unfähig, wie Jamblich
nach Ausweis seines Protrepticus dazu fähig ist.

Nach Ausweis seines Protrepticus: wo schreibt denn Jamblich dem höchsten

Denken, das aristotelisch verstanden und formuliert wird, zugleich normgebende
Kraft zu Er tut es zweifelsfrei an mehreren Stellen, besonders aber im 10.

Kapitel. Ich stelle die These auf, daß dieses Kapitel keinen aristotelischen Gedankengang

wiedergibt, sondern eine neuplatonische Mischung von platonischen und
aristotelischen Elementen. Ein sorgfältiges Studium der verschiedenen Behandlungen,

die das schwierige Kapitel von ausgezeichneten Interpreten gefunden hat,
ist auf dem Wege zur Begründung dieser These unvermeidbar.

Nachdem er am Ende von c. 9 zu dem Ergebnis gekommen ist, daß die ^eoiqia,
auch ohne Nutzen für das menschliche Leben zu stiften, der höchste Wert ist,
fährt Jamblich im neuen Kapitel fort: Aber die theoretische Wissenschaft bringt
ja doch auch den höchsten Nutzen für die Praxis. Echte re%vr) bedarf der (piXoaotpia;

Ärzte und Gymnasten werden erst trefflich durch Kenntnis (ifinetQovg 54,15 P.)
jieqI <pvaewg; um so mehr gilt das vom Gesetzgeber, weil er sich um die ägerrj der
Seelen und die svdaifiovia des Staates bemüht. Für dies Tun braucht er Werkzeuge,
die am besten sind, wenn sie, wie etwa die besten Werkzeuge des Zimmermanns,
Naturphänomenen, dem Lichtstrahl, den Wasserkreiseln usw., nachgebildet, also

and rfjg qmaemg a&rrjg xai rrjg äÄrj&elag abgeleitet werden. Unter diesen

Werkzeugen des Gesetzgebers sind die wahrhaften Gesetze zu verstehen, die
metaphysischen Normen (den «Maßen» der Physis, Sqoi S. 55, 1 P.) entsprechen. Man
findet solche durch Philosophie, d. h. theoretische Seinserkenntnis (yvtoqiaavxa

rrjv alrj&etav S. 55, 7 P.). Gewiß genügt es für den Handwerker, wenn er seine

Werkzeuge und Berechnungen sich statt nach der (pvatg selbst gleich nach den
Abbildern zweiten, dritten usw. Grades richten läßt, die letztlich doch auf die

tpvaig zurückgehen, ohne so weit abzuweichen, daß es für die Zwecke der
handwerklichen Praxis schädlich würde, e£ ifineigiag zu schöpfen (S. 55, 11). Dem
Gesetzgeber aber, der Philosoph sein muß, ist eine solche (ilfirjoig zweiten Grades

verwehrt; die seinige muß «von dem Exakten selbst» (an avxäv rcöv axQißüv S.

55, 13), das sein Denken «schaut», nicht von den Abbildern ausgehen. Würde sie

Abbilder zu Normen nehmen, etwa die Verfassungen der Spartaner oder Kreter,
so würde sie dem Baumeister gleichen, der unter Verzicht auf Werkzeuge schon

bestehende Bauten einfach mit einer unerlaubten Empirie nachmachen würde.
Denn jene Verfassungen sind nicht von Philosophen gemacht, können also nicht



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 135

für das Urbild, d. h. die cpvoig, das Göttliche eintreten25. Wer aber, wie der
philosophische Gesetzgeber, «Schönes, Unvergängliches und Festes» (S. 55, 22f.)
schaffen will in seinen Gesetzen und Handlungen, muß «das Unvergängliche und
Bleibende» (S. 56, 1) zum Vorbild nehmen, gleichsam einen ewigen Anker werfen

an ewigem Halteplatz. So nützt die Theorie eines xa&' savröv Lebenden doch der

Lebenspraxis, so wie das an sich nur aufnehmende, nie hervorbringende Sehen

doch für unsere Fortbewegung unentbehrlich bleibt. W. Jaeger erklärte diesen

Gedankengang für rein platonisch. Aber wenn das richtig wäre, so bliebe völlig
unerklärt, wie dieser Gedankengang neben rein aristotelisch Gedachtem, wie etwa

c. 7 ist, unvermittelt stehen kann26. Die aristotelische Teleologie, der Energeia-
Begriff, die reine Anschauung und andere Elemente führen Implikationen mit
sich, die nicht in einem und demselben gedanklichen Zusammenhang mit der
reinen Ideenlehre stehen können. Nun wurde mit Recht bemerkt, daß in c. 10

gar kein reiner Piatonismus vorliegt. W. Theiler27 machte gegen Jaeger überzeugend

geltend, erstens daß die filfirjoig des c. 10 auf den Schlußteil des platonischen
Politicus zurückgeht, wo das Wort /ii\iv\aig wie andere Termini eine ganz uneigentliche

Anwendung finden, indem zur obersten Instanz der an das Gesetz nicht
gebundene ovrcog noktrcxog (300 c 9) wird. Zweitens wies er auf den aristotelisch
möglichen Sinn des Ausdrucks äiöuov xal fiovificov (S. 56,1) hin, das seien die
Objekte der sogleich zu nennenden theoretischen Wissenschaft. Drittens insistierte
er auf der entscheidenden Tatsache, daß Aristoteles, um an Stelle der Ideen
Normen setzen zu können, mit cpvoig operieren muß, und daß er das schon hier tut.
Die Diagnose lautet also sinngemäß, daß fortgeschrittener Piaton und ein schon
auf eigenen Füßen sich bewegender Aristoteles in diesem Text eine eigenartige
Verbindung eingehen. Damit ist die Jaegersche These bereits im Prinzip
überwunden.

Doch folgte ein weiterer Fortschritt in der Erschließung des Kapitels. Unter
Anknüpfimg an den Theilerschen Hinweis auf den Politicus erörterte E. Kapp in
einem originellen Vortrag28 ausführlich und scharf die gedankliche Problematik
des Kapitels. Er hält den ovrcog noXinxög des platonischen Dialoges Politicus für

26 Ich verstehe (S. 55, 23) von allen Erklärern abweichend Tr/v cpvoiv (genau wie S. 57,
16) als Accus, relation» zu ßeßalov: «es geht nicht an, daß es von einem seiner Natur nach
nicht Göttlichen und Dauernden ein unvergängliches und dauerndes Abbild gebe», parallel
zum vorangehenden Satzglied. Dauerhafte Gesetze dürfen nicht die spartanischen imitieren,
sondern nur die cpüaig. - Übrigens ist der Vergleich der Gesetze mit den Werkzeugen nicht
völlig konsequent und klar durchgeführt. Die Gesetze sind nämlich zuerst die Werkzeuge,
dann aber das geschaffene Werk. Die bildliche Rede hat also hier etwas Ausgeklügeltes
und Unfreies, das nicht auf einen genialen Autor weist.

K. v. Fritz und E. Kapp: Aristotle's Const, of Athens (New York 1950), diskutieren in
ihrer sehr gedankenreichen und klaren Einleitung das 10. Kapitel und stellen sofort fest,
daß sich eine erstaunliche Menge von Gedanken des Protrepticus mit fundamentalen Stellen
der Lehrschriften decken.

27 Zur Oeschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles (Zürich 1925),
86-88. W. Theiler datierte auf Grund seiner Diagnose den Protrepticus nach De phüosophia,
in der die Ideenlehre bestritten wird. Die sichere Abhängigkeit von Piaton bestehe, so
heißt es S. 88, «im Ausdruck».

28 Theorie und Praxis bei Aristoteles und Piaton, Mnemosyne 1938, 178-191.



136 Gerhard Müller

etwas Primäres, d. h. nach Piatons Willen für unabhängig von der Wahrheit der
Ideen29. Dies kann man bezweifeln, und in der schon zitierten Schrift von K. v. Fritz
und E. Kapp von 1950 heißt es (S. 36 und 215), das Kriterion des weisen
Staatsmannes müsse die Idee des Gerechten und Guten sein30. Wie man auch darüber
urteilt, die gewiß nur gedankliche fj,i/rrjatg, die im Jamblichkapitel ajzo rfjg cpvoecog

avrrjg xai rrjg äkrj&eiag ausgeht, bleibt problematisch und im aristotelischen Denken
nicht recht unterzubringen. Nach Kapp (S. 184) liest sich das Kapitel zunächst
«wie eine wilde Klitterung aus einer ganzen Reihe von platonischen Schriften»,
trotzdem «schließt die Originalität des Ganzen den Gedanken an einen anderen
Verfasser als Aristoteles aus». Mit dem Verfasser gebt E. Kapp allerdings und
mit Recht sehr hart ins Gericht, weil er den Gedanken der exakten Werkzeuge,
die im Philebus (55c-59d) dem zweckfreien Wissen dienen, mit einem «vagen»
qwotg-Begriff verknüpft und dann, gleicherweise gegen den Sinn des Philebus wie
des Politicus, gute Gesetze daraus hergeleitet habe, ein «Taschenspielerkunststück».
Wenn E. Kapp dann eine gewisse Auflösung der Schwierigkeit durch den
geistreichen Vorschlag finden will, bei den vo/ioi ßeßutot und den nqd^eig dg&ai xal xa-
Xai (S. 55, 25) an Lehen, Lehre und politische Schriften Piatons zu denken, was
«unbenommen oder vielmehr geboten» sei, so darf eingewendet werden, daß nach
dem Wortlaut (S. 55, 24) der Philosoph generell richtige Gesetze und Handlungen
nach der gwatg-Norm schafft, aber nicht der eine Piaton; auch wird man den

Widerspruch zwischen der verteidigten Originalität eines aristotelischen Textes
und dem Taschenspielerkunststück nicht akzeptabel finden. Aber die strenge
Diagnose E. Kapps weist eindringlich auf die schweren gedanklichen Gebrechen
des c. 10 hin. Das Nebeneinander von «Natur und Wahrheit», wie der aristotelische

Begriff des höchsten Seins hier formuliert wird, und platonischer Motive, die
ihrer ursprünglichen Verwendung entfremdet sind, bleibt ebenso problematisch wie
die normgebende Kraft, die der aristotelischen $t.(ogr\rixi\ emarrj/urj gegen ihren
Sinn verliehen wird. Die v. Fritz-Kappsche Schrift bleibt, indem sie den Gedanken

an den obersten Normgeber fallen läßt, bei der «ambiguity of his position
between Plato and his own later philosophy» (S. 40) stehen, wobei sie bemerkt,
man könne verschieden darüber denken, ob Aristoteles selbst gemerkt habe, daß

er auf dem Wege war, die platonische Philosophie zu verlassen. Vielleicht ist es

nicht verfehlt, zu denken: wenn der Verfasser wirklich Aristoteles war, so muß
er es gemerkt haben. Eine gedankliche Mischform anzunehmen, wird man sich

nur dann bereitfinden, wenn es plausibel gemacht werden kann, daß diese Misch-
29 S. 186. Übrigens beurteilt E. Kapp auch den echten Politiker des Oorgias 521 d und

der Politeia 592ab genau so; im Grunde sei es der historische Sokrates, die Ideenlehre gelte
im Oorgias noch nichts und sei an der Politeia-Stelle nicht die entscheidende Norm. Von
beidem bin ich nicht überzeugt. Auch ohne genannt zu sein, kann die Ideenlehre im Oorgias
präsent sein. Die noXiq iv Xöyoig xeijuivrj von Polit. 592a aber ist zwar keine Idee, doch etwas
Ideenverwandtes; cf. Anm. 30.

30 Die Idee des Staates gibt es bei Piaton nicht, doch sei an die xXlvr) rj iv tfj tpvosi ovoa
Polit. 597 b erinnert, wegen des singulären Ausdrucks iv rfj tpvoei. Damit bestreite ich aber
den Satz von v. Fritz-Kapp nicht (S. 37), daß ipvaig nie mit Idee identisch ist. Nur sind
iv Xoyoig xeifiivr] und iv rfj tpvoei ovoa wohl wenig verschieden.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 137

form in sich lebensfähig ist. Daran zweifle ich im vorliegenden Falle und ziehe vor,
an der »ambiguity» dem Jamblich die Verantwortung aufzuladen.

Um zu prüfen, ob Jamblich auch sonst ähnlicher «ambiguity» fähig ist, betrachten

wir c. 6, wo er genau wie in c. 10 zeigen will, daß die Philosophie auch zur
richtigen Moral und Politik verhilft. Da heißt es (S. 37, 21), allein die Philosophie
«birgt in sich das richtige Urteil und die unfehlbare anordnende Weisheit». Wir
erinnern uns, daß xgiaig und (pgdrrjaig in der aristotelischen Ethik zum Bereich der
praktischen Vernunft gehörige Termini sind; auch bei Aristoteles birgt in einem
bestimmten Sinn die Philosophie die Ethik in sich; aber nur der Ausdruck og

xgiaig ist legitim dafür. Offensichtlich wird die rpgovrjotg hier gar nicht im Sinne
des Aristoteles praktisch, d. h. nicht-apriorisch verstanden, sondern, sofern sie

«unfehlbar anordnend» heißt, wird sie so verstanden, wie sie Piaton versteht. Da
aber der doppelgliedrige Ausdruck deutlich, genau so wie es an anderen früher von
uns erörterten Stellen geschieht, die praktische und theoretische Vernunft einander

gegenüberstellt, wird offenbar, daß der Verfasser gar nicht gemerkt oder sich
nicht dafür interessiert hat, daß seine Formulierung ein Zwitter aus einer platonischen

und einer aristotelischen Formulierung ist. Wieder muß der Eindruck
entstehen, daß die ftecogta normgebend sei31. Genau die gleiche Sachlage bot sich schon

früher (oben S. 133, Anm. 24) an einer Stelle des c. 7 (S. 41, 30-42, 4) dar, wo der

gesamte vernünftige Seelenteil, nicht sein theoretisch betrachtender Unterteil mit
der sittlichen Gesetzgebung ausgestattet und als der Teil von uns bezeichnet

wurde, der uns «allein oder am meisten» ausmacht. Auch in einer Formulierung
des c. 5 (S. 36, 1-4) sind theoretische und praktische Vernunft in aristotelisch
unerlaubte, wohl aber platonisch mögliche Beziehung zueinander gesetzt, obwohl
kurz vorher (S. 35, 22-26) und kurz nachher (S. 36, 7-11) korrekt aristotelisch

geredet wird. Erneut soll dann wieder vier Zeilen später die theoretische Vernunft

rrjv rov äya&ov Ivvoiav «umschließen».

Die Wiederkehr der wesentlichen Verlegenheit, in die uns c. 10 versetzte, an
anderen Stellen der Schrift legt uns eine einfache Lösung der Schwierigkeit nahe,
daß nämlich der neuplatonische Autor selbst, die feinere Artikulierung der
aristotelischen Gedanken ignorierend oder verwischend, das höchste Sein im
aristotelischen und dasjenige im platonischen Sinne samt den entsprechenden
Erkenntnisorganen vermengt. Diese Unterschiede waren ihm völlig unwichtig. Ein Blick
auf den Charakter der Schrift im Ganzen befreit uns von der Verwunderung
darüber. Jamblich will für die Philosophie werben, und sie ist Piaton, sie ist Aristoteles;

mit beiden zugleich darf sie ihr Jünger identifizieren, d. h. er darf wahllos

31 Wenn die auf S. 37, 16-19 formulierte Dreiteilung der Philosophie auf die akademische
Dreiteilung Ethik, Dialektik, Physik zurückgehen sollte, was mir viel glaubhafter wäre als
in dem von Jaeger (S. 811) behaupteten Palle zehn Zeilen später, so käme das auf Jamblichs
Konto; und es würde sieh auch hier die Vermischung zeigen, nicht zuletzt in den
verwendeten aristotelischen Ausdrücken rov xqiveiv ti)v ög&orrjra und &ecogovaa; aber vor
allem würde sich auf kleinstem Baume, nämlich in den Worten rd 5Aov äya&ov &Ea>Qovaa die
wideraristotelische Identifizierung des höchsten Seins mit dem platonischen äya&ov erneut
bezeugen und die Problematik des 10. Kapitels einmal mehr darstellen.

10 Museum Helvetlcum



138 Gerhard Müller

die beiden Vertreter der Wahrheit ohne Namensnennung zitieren und exzerpieren
und auch in der Paraphrase vermischen, nicht nur in dem harmloseren Sinne der

beliebigen Abwechslung zwischen Textstellen der beiden, sondern auch im Sinne

der gedanklichen Kontamination, die gerade die unverwechselbar charakteristischen

Konturen verwischt. Die schonungslose Charakteristik, die W. Jaeger von
der Arbeitsweise dieses Autors und der Beschaffenheit seines Textes gibt (S. 63 ff.),
verdient keinerlei Einschränkung32, sondern nur die Erweiterung um den
entscheidenden Faktor der Kontamination, der die gesamte philologische Rechnung
umändert. Man muß auch über E. Kapps treffendes Urteil, das nur für c. 10 von
dem ersten Eindruck einer wilden Klitterung sprach, weit hinausgehen und
erklären, daß bei näherem Zusehen, nicht auf den ersten Blick, Jamblichs ganze
Schrift und gerade in den für Aristoteles interessanten Stücken eine wilde
Kontamination aus platonischen und aristotelischen Gedanken darstellt. Wenn wir
den Aristoteles des Protrepticus suchen, wie wir es seit Bernays und Bywater mit
Recht tun, so finden wir dogmatisch genau dasselbe, was in den esoterischen

Schriften steht. Wo es anders scheint, begegnet uns nicht ein sich entwickelnder
Aristoteles, sondern ein kontaminierender Jamblich33.

Natürlich ist die Möglichkeit nicht auszuschließen, daß Jamblich neuplatonische

Vorgänger ausschreibt, die ihrerseits für die Kontamination verantwortlich
sind. Mindestens die Denkgewohnheit, die Aristotelisches und Platonisches
verbindet, hat Jamblich in der Luft seiner Schule eingeatmet. Auch bei einem
originären Denker wie Plotin liegt eine eigentümliche Synthese aristotelischer und
stoischer Gedanken mit dem Piatonismus vor, nur daß da eine selbständige und
geschlossene Einheit entstanden ist. Die geringeren Geister können nur klittern,
wobei die natürliche Kraft der vorgegebenen Philosopheme doch immer noch so

32 Das primitive Aneinanderreihen kurzer Perikopen ohne ein ersichtliches Prinzip wird
von W. Jaeger (S. 66ff.) treffend gebrandmarkt. Das sohematische eti roivvv, womit
S. 41, 15 nach beendeter Ankündigung die Durchführung beginnt, ist offenbar besonders
beliebt (S. 37, 11; 42, 5). - Die Beurteilung einiger Sätze, die mit wenigen Unterschieden
in Jamblichs c. 6 und bei Proclus In End. vorkommen und die bei Rose S. 62f. parallel
gedruckt werden, scheint mir bei Jaeger (S. 64) nicht richtig. Ein Gedanke, der in beiden
Quellen gemeinsam ist, bei Proclus sogar mit dem Namen Aristoteles versehen erscheint,
muß aristotelisch sein, nämlich die Erfahrung, daß theoretische Wissenschaft, Mathematik
wie Philosophie, ohne äußeren Lohn in sich so reizvoll sei, daß in kurzer Zeit (i£ ökiyov
XQdvov, iv 6Uyq> x/jovoj) von ihren Jüngern große Portschritte erzielt werden, statt daß eine
abschreckende Schwierigkeit sich fühlbar macht; und diese Erfahrung ist für eine Werberede

außerordentlich geeignet.
33 Übrigens kann es am Schluß des c. 10 doch so scheinen, als ob dem Verfasser die

Kontamination zum Bewußtsein kam. Er empfindet offenbar die der theoretischen Betrachtung
zugeschriebene praktische Wirkung als der Entschuldigung oder Erläuterung bedürftig,
weswegen er das sehr passende Bild von der doch rein rezeptiven Sehfähigkeit, deren der
Körper aber doch praktisch sehr dringend bedarf, verwendet, nicht erfindet. Denn es steht
bei Aristoteles EN 1144 b 10-12; nur soll es an dieser Stelle den Wert des praktischen
Wiesens bildlich hervorheben, ohne das die bloße ££ig keine echte und vollgültige (xvoia
statt <pvaucr)) Tugend wird. Pür die #ecuqIol könnte Aristoteles das gleiche Bild nicht anwenden;

diese Differenz hat Jamblich verwischt. - Es heißt von der ££tg anschließend: «Sie
ist zunächst nur ähnlich der Tugend, wird dann aber (tote) vollgültig werden», nämlich
durch den Geist, den der Mensch zu seiner Naturanlage hinzugewinnen muß, um vortrefflich

zu handeln (öicupegei Z. 13; ofioia wie Sfiotov b 3). Anders versteht die Stelle Dirlmeier.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 139

stark bleibt, daß der Schein der Originalität des Ganzen möglich ist. Die Klitterung

verschiebt nur wenige entscheidende Züge und verleiht ihrem Produkt zwar
ein ambivalentes Aussehen, aber nicht notwendig immer ein inferiores. Da wir
nun keinen Vorläufer Jamblichs feststellen können34, muß die Frage seiner
Verantwortlichkeit offen bleiben, für c. 10 wie für die anderen Stellen, die die gleiche
Hand verraten. Aber diese Frage ist schließlich von geringer Bedeutung.

Wenn wir diesen Aspekt gewonnen haben, ordnen sich ihm die von W. Jaeger

gemachten Beobachtungen leicht ein. Die vier platonischen Tugenden findet
Jaeger in c. 6 (S. 39, 21 ff.) und in fr. 58 R. Daß hier eine «konstruktive Lehre»

mit ihren Implikationen, besonders der Trichotomie der Seele vorliege, kann man
nicht sagen. Aber die vier platonischen Tugenden sind deutlich; die Ausrede, es

handle sich um diese Tugenden, sofern sie der vorplatonischen Tradition angehören,
ist verwehrt. Aber in dem Cicerofragment (fr. 58 R.) aus Augustin ist der typisch
aristotelische Gedanke, daß die ethischen Tugenden, um sich zu entfalten, äußeres

Mittel in viel höherem Maße, als die fteoogla nötig haben (etwa EN 1178a 28 ff.),
auf die vier platonischen Tugenden angewendet, was nicht unerlaubt ist, d. h.
keine Schlüsse auf einen platonisierenden Aristoteles zuläßt, die Vernunft aber

ist - und das ist für die Pointe der Fabel von den Inseln der Seligen Voraussetzung

- in prudentia und cognitio naturae et scientia gespalten: orthodoxer aristotelisch
kann man gar nicht sein.

In c. 6 wird die <pg6vr]<ng das höchste der menschlichen Güter genannt (S. 41,1);
aber das ist legitim gleicherweise für die ideenschauende <pgövr]Oig wie für den

vovg der dewgia, auf den der Gedankengang hinausläuft. Wenn zwischen beiden

kein Unterschied gemacht wird, so wiederholt sich hier, und an sachlich gleicher
Stelle des Systems, die allgemein von uns konstatierte Vermischung. Es liegt
außerdem die terminologische Gleichsetzung vor, die in der ganzen Schrift sehr

häufig ist. Aus diesem terminologischen Sachverhalt, der auf gedankliche
Kontamination zurückzuführen ist, zieht Jaeger (S. 82ff.) unrichtige Zeugnisse für
seinen platonisch denkenden Aristoteles. Es gibt in c. 5 (S. 35, 7-9) die streng
aristotelische Scheidimg rov vov r) aocpia und ai xarä tpgovrjoiv (sc. öiavotfoeig), die

um der nga£eig willen da sind. Selbst wenn diese Stelle nicht existierte, nützten
alle Fälle unaristotelischen Gebrauchs von q>g6vrjotg der Jaegerschen Theorie gar
nichts, weil sie die natürliche Folge der jamblichischen Ineinssetzung des vovg

31 W. Jaeger kündigt für den Schlußabschnitt von c. 5 (S. 34, 5-36, 26) den Beweis
porphyrischer Herkunft an (S. 62). Dieser ist jedoch, soweit ich sehe, noch nicht erschienen.
Ohne diese Möglichkeit auszuschließen, kann ich nur sagen, daß das Gerüst dieses
Abschnitts aristotelisch ist, daß aber erstens die Zuordnung des menschlichen Handelns zum
vovg (S. 36, 2-4), zweitens die behauptete radikale Befreiung des Menschen von der tv%t]
(S. 36, 8 und 15-20), drittens einzelne Wendungen wie die, es sei unfromm, «die Schau des
Göttlichen zu beflecken, indem man es der Notwendigkeit des menschlich Nützlichen
dienstbar mache» (S. 35, 24-26) oder «sich nährend von dem Eigenen und der unermeßlichen

Seligkeit des Gottes, mit dem er verbunden ist», Wendungen, die ohne unaristoteli-
lisch gedacht zu sein, doch die Farben platonisierender Bildersprache tragen, daß diese
drei die gleiche Vermischung mit Piatonismus bezeugen, die für c. 10 und andere Stellen
charakteristisch ist.



140 Gerhard Müller

und der platonischen qpQOvrjaig sind. Einmal sagt Jamblich, wie um zu zeigen, daß

ihm diese terminologische Differenz sachlich irrelevant erscheint, sogar 8aov eaxlv

ev rj/xlv vov xal tpQovrjoecog (S. 48, 11), ähnlich ein anderes Mal (S. 52, 5) (pQovrjaai

n xal fiaßelv, wo nach dem Zusammenhang nur ein und dasselbe gemeint sein

kann, das dann zwei Zeilen später yv&vai xal fiecogrjoai heißt, von Pythagoras als

Zweck unseres Daseins bezeichnet, also die theoretische Vernunft («den Himmel
beschauen», vorher S. 51, 8). Gleichsetzung von <pgövr]aig und imorrjfir] begegnet
(S. 53, 8-15) in der jamblichischen Parallele zu einer Stelle in Ciceros Hortensius
(fr. 68 R.) über die Tätigkeit, die auf den Inseln der Seligen allein übrig bleibt,
also die ftecogCa.

Einem Irrtum unterliegt Jaeger (S. 86) in der Beurteilung des in fr. 52 R.

abgedruckten Passus aus Jamblichs De comm. math, disc., der gewiß zu Recht
unter den Fragmenten des Protrepticus steht, weil die Verteidigung der Mathematik

und der Philosophie als rein theoretischer Beschäftigungen für den Neu-

platoniker parallel geht und daher die aristotelischen Gedanken auch in den
Dienst der Apologie der Mathematik gestellt werden dürfen. Jaeger liest aus
S. 59, 1-2 R. heraus, daß der Aristoteles des Protrepticus noch die platonische
Vorstellung einer geometrischen Methode in der Ethik geteilt haben müsse, die

er doch später, d. h. in der EN, so radikal ablehnt. Aber es reden an dieser Stelle
die Praktiker, die jegliche Theorie ablehnen. Schon das Ziel aller Theoretiker, so

sagen sie, ist nutzlos, erst recht also ihre Arbeit auf dieses Ziel hin. Über das Ziel
nun sind alle Philosophen, die im Rufe größter Strenge steheD, ziemlich einig;
denn die einen, das sind die Platoniker, sagen, es sei das Wissen von ungerecht
und gerecht, von böse und gut, ein Wissen, das der Geometrie und den anderen

derartigen Wissenschaften gleiche; die anderen aber, das sind die Aristoteliker,
sagen, es sei die Weisheit, die sich mit der Natur und der diesbezüglichen Wahrheit

beschäftigt, von der Art, wie die Schulen des Anaxagoras und Parmenides
sie aufgebracht haben35. Diese beiden Ziele kommen für die Praktiker auf
dasselbe hinaus: nutzlose Theorie, die für die Praxis untüchtig macht. Das Banausische

in der Haltung solcher Gegner der Philosophie soll gezeigt werden. Die
Antwort des Aristoteles, d. h. vielleicht die des ihn vertretenden Gesprächspartners,
kann nur auf den Ton gestimmt gewesen sein: «Lächerlich ist es, von jeder Sache

36 Daß diese Formulierung jamblichisch sein mag, kann vielleicht (man muß hier
vorsichtig reden) die Wendung negi qmoecog rs xal zfjg zoiavzrjs äXrj&eiag beweisen, die bei Jamblich

(S. 38, 2; 39,9) Parallelen hat (cf. auch verwandte Paraphrasen S. 42, 15-16; 58, 6-9.
Interessant S. 52, 9 «der Kosmos oder eine andere Wesenheit», d. h. der Unterschied ist
unerheblich!). Nach seiner Gewohnheit nennt er die beiden Schulen, die er doch vereinen
will und die nur im Munde der Opponenten getrennt erscheinen, nicht mit Namen. Aber es

liegt nahe, daß die Einordnung der aristotelischen Lehre in «das, was die Schule des Anaxagoras

und die des Parmenides aufgebracht haben» aus Aristoteles' Text stammt, der ja
aus Gründen der, vielleicht dialogischen, Darstellungsform nicht seinen Namen nennen
lassen konnte. Diese Selbsteinordnung seiner g>tk»s-Lehre bestätigte dann, daß er sich als
Vollender vorplatonischer Traditionen fühlt, was wir ohen hinsichtlich der eööatfiovla
zeigen wollten; sie entspräche auch der beispielhaften Nennung des Anaxagoras und Thaies
EN 1141 b 4. - Trotz des negl rag öp^d? äXtf&eveiv EN 1141 a 19 dürfte Aristoteles aber
doch wohl (pvaeaig ze xal zrjg zoiavzrjg ähf&elag nicht selbst gesagt haben.



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 141

einen Nutzen neben der Sache selbst zu verlangen und zu fragen: was für einen

Wert hat es denn nun für uns und wozu ist es nütze ?» (Jambl. Protr. S. 52,25ff.).
Daß die Platoniker und Aristoteliker in der Sicht der gemeinsamen Gegner
zusammengehören, braucht nicht unbedingt ein von Jamblich stammender Zug zu
sein; Aristoteles könnte in der dialogischen Auseinandersetzung die Opponenten
so haben reden lassen. - In dem eben erläuternden Text ist wirklich nichts, was
dafür spräche, daß sich Aristoteles mit der geometrischen Methode in der Ethik
identifizierte. - Übrigens ist auch der Widerspruch, den Jaeger S. 96 moniert,
zwischen der Anerkennung transzendenter Existenz mathematischer Objekte in
fr. 52 R. (S. 60, 26 ff.) und Metaph. 1017 b 18 nicht auf Aristoteles zurückzuführen,
sondern bei dem Neuplatoniker, der kontaminiert, erscheint ein platonischer
Gedanke.

Daß der Anfang von c. 7 (S. 41, 6-15) von Jamblich hinzugesetzt ist, hat
W. Jaeger (S. 65) treffend gesagt. Diese Worte bestätigen aber gleichzeitig, was
wir schon anderweitig erschlossen, wie gleichgültig Jamblich gegenüber der Kluft
ist, die bei Aristoteles die theoretische Betrachtung des Alls von der Sphäre des

sittlichen Handelns trennt. Sonst wäre keine der beiden Formulierungen (daß das

zweckfreie Denken für das Leben nützlich ist, Z. 9; daß auch, wer im Besitz der

Tugend seine Lebenserfüllung sieht, diese nur von der Philosophie erwarten
kann, Z. 11-14) überhaupt möglich. Wenn Jamblichs eigenes Denken von dieser

Verwirrung bestimmt ist, so ist es nur natürlich, daß er sie auch in die aristotelischen

Gedankengänge hineinträgt. Daß an verschiedenen Stellen des Protrepticus
jamblichische «Übermalung» vorliegt, hat W. Jaeger nicht geleugnet. Es scheint
mir aber natürlich, daß man angesichts des allgemein kontaminierenden Charakters
der Schrift gerade diejenigen Bilder und Gedanken, die dem Neuplatoniker
naheliegen mußten, rein auf sein Konto schreibt, ohne den Aristoteles damit zu
belasten.

Den Lynkeusblick in das Innere des schönen Alkibiades (fr. 59 R.), den Boetbius
für Aristoteles, wenn auch nicht für dessen Protrepticus bezeugt, sieht Jaeger
(S. lOlf.) wohl nicht mit Recht als Beweis einer dualistischen Metaphysik an.
Denn auch für den Aristoteles, der nicht mehr an die Unsterblichkeit der Seele

glaubte, bleibt die Nichtigkeit menschlicher Schönheit wie anderer vergänglicher
Güter im Vergleich zur Erkenntnis des Ewigen (twv äidimv xi S. 47, Z. 18)
unverändert gültig. Dagegen setzt unleugbar das Gleichnis von den etruskischen Piraten,
das die Fesselung der Seele an den Leib versinnbildlicht, den Dualismus voraus,
und dies Gleichnis hat Cicero (Arist. fr. 60 R. oder Cic. fr. 95 Mü.) bei Aristoteles
gelesen, freilich nicht notwendig im Protrepticus, sondern wohl eher, wie durch
Stellen der Consolatio (fr. 8 und 9 Mü.) nahegelegt wird, in einem ganz anders

getönten Zusammenhang, wo von Tod und Vergänglichkeit die Rede war. Jamblich

braucht keineswegs nur deD Protrepticus verwertet zu haben. In welchem
Sinne nun Aristoteles von dem Piratengleichnis Gebrauch machte, darüber lassen

die Zeugnisse (fr. 60, zu beachten das quod est apud Aristotelem Z. 21) Freiheit



142 Gerhard Müller

zu einer Deutung, die gegen einen Piatonismus sprechen würde. Man kann offenbar,

wenn man vom Tode und der Hinfälligkeit des Lebens spricht, alte Auffassungen

der Weihepriester über das Leben als Buße früherer Verfehlungen
heranziehen, ohne selbst dogmatisch an Seelenwanderung und Unsterblichkeit zu
glauben. Es darf nicht außer Acht gelassen werden, daß vielleicht oder wahrscheinlich

Aristoteles selbst, nicht nur Jamblich (S. 47, 25) das Gleichnis und den
Gedanken der Buße als Zitat einführte: rovro yäg §el(og ol agxaiorsgoi Xeyovoiv..
Man weiß ja, wie Aristoteles alten Lehren und volkstümlichen Meinungen einen

berechtigten Sinn abzugewinnen weiß, auch wenn er nicht ihren vollen Inhalt
akzeptieren kann. Im vorliegenden Falle spricht ol aQXaiorsgoi für eine alte,
vorplatonische Auffassimg. Auch läuft der Gedankengang bei Jamblich (S. 48, 9ff.)
nach der zustimmenden Anführung des Piratengleichnisses hinaus auf vovg und

qiQovrjoig als das einzig Unsterbliche und Göttliche am Menseben; «die Teilhabe

an einer so gearteten Fähigkeit» mache die Glückseligkeit des Menschen aus
(Z. 13ff.). Es folgen Anaxagoraszitate: das sterbliche Leben habe Anteil an irgendeinem

Gotte, dem Geiste. Hier lesen wir aber die reine Auffassung des Aristoteles
der Lehrschriften; von der Unsterblichkeit der Seele ist nicht die Rede, ja es

könnte von ihr auch nur bei gleichzeitigem schweren dogmatischen Widerspruch
zu den eben genannten Äußerungen die Rede sein. Also kann sie auch nicht durch
die Art, wie Aristoteles vom Piratengleichnis Gebrauch macht, impliziert gewesen
sein. Aus diesem Grunde ist die biographische Deutung, der W. Jaeger jenes
Gleichnis und die anderen weltflüchtig klingenden Wendungen am Ende des

8. Jamblichkapitels unterwirft, nicht einleuchtend.
Ein einziges, aber gegenüber allen unseren Befunden völlig isoliertes Zeugnis

würde, wenn wir es anerkennen müßten, alles bisher Dargelegte umwerfen und
Jaegers These Recht geben, wenn auch nicht für den Protrepticus. Der Neu-

platoniker Syrian behauptet (fr. 78 R., cf. Jaeger S. 88), Aristoteles habe im 2. Buch
seines Politicus geschrieben (seinerÄußerung Metaph. 1087 b 33 ff. widersprechend) :

«Das Gute ist das allerexakteste Maß.» K. v. Fritz und E. Kapp (a. 0. 214) führen
den Gedanken auf die Problematik vom Schlußteil des platonischen Politicus
zurück, wo das Gute einfach das Wohl der Gesamtheit sei, aber so, daß die «Idee
des Guten» dahinter stehe. Deren Anerkennung müsse man also für den Zeitpunkt,
wo er den Satz schrieb, bei Aristoteles voraussetzen. Auch ich halte es für
hoffnungslos, um die «Idee des Guten» durch Umdeutung des Satzes herumkommen

zu wollen; nur bei diesem Sinn von äya&ov konnte Syrian einen tiefen Widerspruch
zur Metaphysikstelle konstatieren. Freilich glaube ich, daß dieser Satz neben

Tugendscheidung und 9wcrtc-Begriff nicht bestehen konnte. Es bleibt mir also nur
die Hypothese, daß der Satz in Aristoteles' Dialog nicht von diesem selbst, sondern

vom seinen platonischen Gegnern ausgesprochen wurde und daß Syrian das
übersehen hat, so wie Jaeger übersehen hat, daß in fr. 52 (S. 59, 1-2 R.) nicht Aristoteles

redet, sondern seine Opponenten.
Das Ergebnis dieser Erörterung lautet also, daß wir aus Jamblich immer nur



Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre 143

den reinen Aristoteles der Lehrschriften herausanalysieren können, auch hinsichtlich

der Eudaimonie. Naturgemäß ist ihre Beschreibung derjenigen der platonischen

Ideenschau außerordentlich ähnlich. Nach den der Schrift vorausgestellten
xe<päAaia (Nr. 12, S. 4,21) führt die Philosophie schlechthin in vollkommener und
wahrhaftiger Weise zur Eudaimonie schlechthin. Über diese Eudaimonie wird
häufig genug im Protrepticus geredet (charakteristisch etwa S. 11, 14—16 und
dann Z. 22-26) im allgemeinen in aristotelischen Wendungen, doch mischen sich

platonisierende Ausdrücke immer wieder ein; es erscheint auch (so S. 15 und 16)

unverfälschter Dualismus und Seelenwanderungslehre. Der Befund ist stets der

gleiche und bedarf keiner pedantischen Behandlung im Einzelnen. Uberall muß
die Diagnose lauten: nicht platonisierender Aristoteles, sondern kontaminierender
Jamblich.

Ein vollständiges Urteil über die aristotelische Eudaimonie-Lehre ist freilich
erst gewonnen, wenn auch die Eudemische Ethik berücksichtigt ist. Ihr wird eine

spätere Untersuchung gewidmet werden. In der Großen Ethik kommt die Eudaimonie

nicht vor; auch schließe ich mich dem von F. Dirlmeier im Kommentar
(1958) geäußerten und begründeten Widerspruch gegen die Athetese der Großen

Ethik durch Jaeger und seine Schüler nicht an.


	Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre

