Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 2

Artikel: La définition du délit d'impiété d'apres la Iégislation attique
Autor: Rudhardt, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La définition du délit d’impiété d’aprés la législation attique
Par Jean Rudhardt, Genéve

Flavius Joséphe dénongait, il y a prés de deux mille ans, I'intolérance des Athé-
niens!. IIs proclamaient leur attachement & la démocratie, ils se faisaient un mérite
d’accorder la liberté de parole & chaque citoyen, mais ils chassaient Anaxagore
et Diagoras pour leur impiété et condamnaient Socrate & boire la cigué. Cette
contradiction a, dés le XVIIIe siécle, intrigué plusieurs savants? Ils se sont efforcés
de comprendre la raison de tels procés dans un régime qui se montrait par ailleurs
fort libéral, et ils en ont recherché les fondements législatifs. Tous leurs travaux
pourtant n’ont pas épuisé & ce sujet ’enseignement des textes anciens. Ils nous
présentent une définition insuffisante, croyons-nous, du délit d’impiété. Voici la
définition que proposait Caillemer: «Ce mot (le mot Asebeia) chez les Grecs, comme
chez nous le mot impiété, n’avait pas d’acception bien délimitée ..., le délit d’doéfeia
était trés élastique»d, Thalheim n’écrit pas autre chose: «La grande diversité des
cas dans lesquels cette procédure (ypagr doefelag) fut appliquée s’explique par
I'indétermination et I'extensibilité du concept méme d’impiété (aus der Unbe-
stimmtheit und Dehnbarkeit des Begriffs)» et Lipsius répéte: CAoéfeia als Gegen-
stand der Anklage ist Frevel wider die Religion. Néher bestimmt hat den Inhalt
des Begriffs das Gesetz offenbar nicht»®.

C’est cette thése de I'indétermination, de I'indéfinie possibilité d’extension de
Paccusation d’impiété, que nous voulons combattre.

I

Réfutons d’abord les principaux arguments des savants que nous avons nom-
més.

1J. Ap. II 262s.

2 Dans son Voyage du Jeune Anacharsis, I’abbé Barthélémy accorde déja leur place aux
procés d’impiété (t. II Chap. XXI fin). — On trouve des études plus austéres chez les histo-
riens du droit: Wesseline, Leges Atticae (Leyde 1742); Meier et Schoemann, Der attische
Process (Halle 1824) 300s. ; Platner, Der Process und die Klagen bei den Attikern (Darmstadt
1824-1825) II 138s.; Thonissen, Le droit pénal de la république athénienne (Bruxelles 1875)
178-190; Lipsius, Das attische Recht und Rechisverfahren (Leipzig 1905-1915) 359s. — Il
faut mentionner, outre les monographies consacrées & des procés particuliers, les travaux
suivants qui traitent I’ensemble du probléme: Caillemer, Article Asebeia dans le Diction-
naire des Antiquités de Daremberg et Saglio; Thalheim, Article ’Aoefelas yoapn) dans la
Realencyclopidie der Klassischen Altertumswissenschaft, de Pauly-Wissowa; Wiske-
mann, De impietatis actione (Hersfeld 1846); Derenne, Les procés d’impiété intentés aux
philosophes d’ Athénes (Liége/Paris 1930). — On trouve des chapitres consacrés aux affaires
d’impiété dans plusieurs autres ouvrages. Citons notamment: Foucart, Les associations
religieuses chez les Grecs (Paris 1873); Decharme, La critique des traditions religieuses chez
les Grecs (Paris 1904) ; Reverdin, La religion de la cité platonicienne (Paris 1945).

3 Caillemer, article Asebeia, dans Daremberg et Saglio.

4 Thalheim, article *Aosficlac ypagry, dans Pauly-Wissowa.

5 Lipsius, Das attische Recht 359.




88 Jean Rudhardt

Caillemer et Thalheim se référent & une phrase de Polybe®. Replagons-la dans
son contexte, nous constatons deux choses: L’historien y mentionne les critiques
que I'on a portées contre la politique romaine lors de la troisiéme guerre punique;
nous n’avons donc pas le droit d’invoquer son témoignage pour éclairer un pro-
bléme qui concerne les meeurs d’Athénes & ’époque classique. Il oppose en outre
I'impiété aux délits définis par une infraction aux lois; I'impiété dont il parle ne
constitue done pas un tel délit; nous ne saurions tirer de son témoignage aucune
lumiére quant & la définition du délit d’impiété par une législation quelle qu’elle
soit. |

Lipsiusinvoque I'autorité d’Aristote : "Adwcias 6’éativ €idn Toud, doéfieia mAcovetia
OPoic " doéfeia uéy 1) mepl Beode mAnuuéleia xai mepl dafuovag 7} xai wepl Tovgs xat-
ovyouévovs xal mepl yovels xal mepl matplda * mAcovebia 8¢ xti. ... 7. Ce texte capital
affirme le caractére religieux de la famille et de la cité, il laisse pressentir quelles se-
crétes correspondances liaient dans un cceur athénien les sentiments familiaux, les
sentiments civiques et les sentiments religieux, il établit dans I’edaéfea, la solidarité
de la d{xn, justice ou moralité, avec la religion. Mais I'impiété dont Aristote énumére
les divers types n’est pas celle que punissaient les tribunaux athéniens. Ne nous
laissons pas abuser par le mot aduxia, il ne signifie pas sous sa plume une injustice
définie par la loi. Il considére en effet la mAcoveéia, le désir ou le fait de posséder
plus qu’autrui, comme une sorte d’injustice, alors que la loi athénienne ne I'a
jamais condamnée; il nomme impiété le fait de négliger ses parents, alors que les
tribunaux jugeaient ce délit sous le nom de xdxwats yoréwr. Bien que les tribunaux
athéniens soient formés de jurés et bien que les plaideurs fassent appel & leur sens
intime de I’équité autant qu’a leur connaissance du droit, il importe de distinguer
la faute ressentie par la conscience du délit condamné par la loi; il ne faut pas con-
fondre le concept juridique et le concept moral. Dans notre texte, extrait d’un
traité intitulé «Les vertus et les vices», c’est le concept moral qu’Aristote définit.

Lipsius produit en outre une phrase d’Hypéride: doefel Tig mepi Ta icod, yoagpai
aoefeiac mpog Tov BagiAéad. Cest & premiére vue plus sérieux, car I'orateur se référe
sans doute possible & la législation athénienne; il reste pourtant & savoir §’il en
reproduit fidélement les termes, sans quoi nous ne saurions conclure de son im-
précision a celle de la loi. Or sans affirmer avec Colin® qu’il expose un lieu commun
dont le développement était enseigné par les manuels de rhétorique, nous remar-
querons du moins qu’il parle ici en termes vagues et, sur tous les points olt nous
pouvons contrdler son exactitude, qu’il rapporte d’une maniére trés approxima-
tive I’enseignement de la législation. Il n’emploie pas ’expression technique
xdxwoig yovéwy, quand il mentionne les mauvais traitements infligés aux parents;
il n’indique pas quelle procédure appliquer contre ceux qui font & I’assemblée des
propositions illégales; il mentionne contre les impies un seul type de poursuite,

8 Plb. XXXVI 15 (= XXXVII 1 C 5).

7 Arist. Virt. vit. 1251 a 30.

8 Hyp. Euz. 6.

? Colin, Hypéride (Les Belles Lettres, Paris 1946) 158 n. 3.




Le délit d’impiété d’aprés la législation attique 89

alors que les lois en connaissaient plusieurs. Il ne suffit done pas que 'avocat soit
ici vague et imprécis pour nous permettre d’affirmer que la législation 1'était
également.

IT

Aprés avoir ainsi récusé les témoins cités par les savants partisans de 'indéter-
mination, produisons les nétres.

1. — Le droit grec donne & toutes les fautes punissables un nom technique®. 11
y a, d’aprés Antiphon, des lois particuliéres pour chaque délit!t. Hypéride répéte:
la démocratie «ne laisse introduire les eisangélies et les autres procés devant les
tribunaux qu’en exécution des lois; ¢’est pourquoi, considérant toutes les injustices
commises dans notre cité, nous avons établi des lois spéciales pour chacune d’entre
ellesm?. 11 est évident que I’on ne peut distinguer ainsi les délits les uns des autres
sans les définir, serait-ce grossiérement. Or le droit grec ne distingue pas seulement
de 'impiété des fautes trés différentes comme le vol ou 'adultére, mais aussi
plusieurs délits qui touchent de prés aux choses de la religion. Bien que le respect
des parents soit un devoir religieux, celui qui maltraite ses parents ne commet
pas une impiété au sens de la loi, mais un délit spécial ainsi que nous 'avons déja
noté13, Celui qui arrache un des oliviers sacrés commet un crime spécifique soumis
a la juridiction de I’Aréopage’. La loi ne considére pas le vol des offrandes, des
objets cultuels ou des ex voto déposés dans les temples comme une impiété
(4oéPera), mais comme un sacrilége (icpoovAia)l®; elle place dans une catégorie
particuliére les contestations relatives & I’exercice d’un sacerdoce!®. Ainsi, nette-
ment distinct d’autres fautes qui choquent également le sentiment religieux des
Athéniens ou lésent les intéréts de leurs institutions sacrées, le délit d’impiété a
nécessairement connu des limites précises.

Nous savons d’ailleurs qu’il a fait I'objet de plusieurs textes législatifs,
«Périclés» ..., dit le Pseudo-Lysias aux Athéniens, «vous a engagés autrefois & juger
les impies non seulement en considération des lois écrites qui les concernent, mais
aussi d’apres les lois non-écrites conformément auxquelles les Eumolpides font leur
exégeses»?. La proposition de Périclés n’a pas été adoptée; seules certaines affaires
étaient soumises & I'autorité des Eumolpides (nous y reviendrons). Le pamphlé-
taire atteste pourtant ’existence, & c6té des régles sacrées conservées par tradition
orale dans les familles sacerdotales, de plusieurs lois écrites concernant les impies.
Dés la fin du Ve siécle ces lois écrites restérent seules en vigueur; aprés le rétablis-
sement de la démocratie, en effet, lors de la refonte législative de ’archontat

10 Par exemple Lycurg. I 147.

11 Ant. V 10.

12 Hyp. Euz. 5.

13 Cf. Lipsius, Das attische Recht 343s.

14 Arist. Ath. LX 12; Lys. VII, Pro sacra olea excisa, notamment 2, 22. 42.

15 Lycurg. I 85. Cf. Antipho II; Tetralogia I 1, 6; Liys. V Pro sacrilegio Calliae; Isocr. XX 6.
16 Arist. Ath. LVII 2.

17 Lys. VI 10.

7 Museum Helveticum




90 Jean Rudhardt

d’Euclide, la cité a décidé de ne plus jamais appliquer de lois non-écrites, dyodpw
02 vdue Tag doxac uij yofjodtar undé mepl évdcl®. Ainsi I'impiété a fait I'objet
de plusieurs lois et celles-ci, d’une maniére explicite ou non, la distinguaient
d’autres délits voisins. Un événement précis nous contraint & une conclusion plus
catégorique.

Les adversaires de Périclés n’osant pas attaquer directement ’homme politique,
cherchérent & 1’atteindre dans la personne de ses amis; pour frapper notamment
Anaxagore, le devin Diopithés, écrit Plutarque, proposa le décret suivant: «On
poursuivra par voie d’eisangélie ceux qui ne crolent pas aux choses divines ou qui
enseignent des théories au sujet des choses célestes»®. Avant d’étudier ce texte
de plus prés nous noterons une observation fort simple mais capitale: I’existence
du décret de Diopithés suffit & montrer que, dés avant 'archontat d’Euclide, &
une époque ot il était possible de recourir & des lois non-écrites, la législation athé-
nienne définissait avec rigueur le délit d’impiété. En effet, si elle avait été assez
vague pour qu'on pat étendre indéfiniment ’accusation d’impiété, on ne com-
prendrait pas pourquoi les adversaires de Périclés ont dii forger un décret nouveau
pour condamner 1’enseignement d’Anaxagore. Nous devons admettre que le délit
d’impiété n’est pas indéfiniment extensible, mais au contraire strictement défini
par une législation que ’on doit revoir et compléter si I’on veut atteindre un type
d’impiété qu’elle n’a pas exactement visé.

2. — Des textes bien connus caractérisent trois types d’impiété différents®.

Le premier est celui que nous venons de citer, ot Plutarque rapporte le fameux
décret de Diopithés: eicayyéidecdar Tovs Ta deia un voullovvas 7 Adyovs mepl
T@v petapoiov diddoxovrac?. Ce texte souléve divers problémes.

Derenne a montré que le décret de Diopithés a servi de base aux accusations
portées contre plusieurs philosophes, notamment & celle de Mélétos contre Socrate.
Or I'acte d’accusation de Socrate nous laisse supposer une rédaction un peu diffé-
rente de celle que Plutarque nous a transmise. Favorinus et Xénophon rapportent
également la formule ods 7 wdAig vouiler Peovs 0d vouilwr??, ce qui parait indiquer
que le décret présentait un masculin deods 4 la place du neutre Peia qui figure dans
la version du biographe. Cette différence pourrait étre importante. Le neutre
ta Yeia, les choses divines ou, comme traduit Derenne, les choses surnaturelles,
parait annoncer le neutre suivant t@v petragoiowr, les choses célestes, et conférer
au décret une parfaite unité: ceux qui donnent un enseignement sur les choses
célestes en contestent le caractére divin, ils ne croient pas au surnaturel; les deux
propositions se complétent et semblent définir un seul délit. Au contraire, si nous

18 And. I 85-87.

19 Plut.”Per. 32.

20 Tls ont inspiré de nombreux commentaires; nous suivons dans ses grandes lignes celui
de Derenne; nous y renvoyons le lecteur pour compléter les indications trés bréves aux-
quelles nous nous limitons.

21 Plut. Per. 32.

22 Xen. Mem. 11, 1; Favorin, ap. D.L. II 40.




Le délit d’impiété d’aprés la législation attique 91

lisons le masculin 7Tods deodc dans la premiére proposition, nous la distinguons
nettement de la seconde et nous introduisons dans le décret une sorte d’incohérence
ou, du moins, de dualité; il définit deux délits différents: ne pas croire aux dieux
et donner un enseignement sur les choses célestes.

Nous reléverons une autre variation. Le décret de Diopithés prescrit de pour-
suivre les impies par la voie de I’eisangélie, or Socrate et les philosophes victimes
au IVe siécle d’un procés d’impiété furent poursuivis par la voie d’une plainte
publique écrite, d’une ypags). Derenne suppose a bon droit que le décret de Diopi-
thés a été modifié lors de la refonte législative de ’archontat d’Euclide et que la
procédure réguliére, la yoagn y a été alors substituée a I'eisangélie, procédure d’ex-
ception dont on voulait éviter I’abus.

Faut-il supposer que le décret a été remanié plus profondément et que le neutre
ta Peia a été du méme coup remplacé par le masculin Tovg Peodg ? C’est possible,
a moins — et nous sommes enclin & préférer cette hypothése — 4 moins que Plu-
tarque, altérant le texte original du décret, n’y ait substitué le neutre au masculin
pour donner précisément au texte de Diopithés 'unité que nous avons soulignée.

Il semble bien en effet que le décret ait dés avant ’archontat d’Euclide distingué
deux délits différents — il nous faut y donner toute sa force & la particule 7 —; il
semble bien en outre qu’il ait visé I'incrédulité. C’est de ne pas croire aux dieux
que Protagoras, avant le remaniement de la loi, fut accusé, car ’astronomie occupe
peu de place dans son enseignement?3. Cette distinction ne fait rien perdre au
décret de sa logique et de sa cohérence. Ne pas croire aux dieux et donner un
enseignement sur les phénoménes célestes sont deux comportements étroitement
liés dans la conscience des Athéniens. Ils estiment, dit Platon®, que ceux qui
s’occupent d’astronomie ne croient pas aux dieux. En conséquence les deux chefs
d’accusation définis par le décret, distincts I'un de Pautre sont pourtant cor-
rélatifs, le premier éclairant et précisant la portée du second.

Ainsi le décret de Diopithés, sous sa forme primitive quelle qu’elle fiit ou sous
sa forme remaniée, définissait deux délits différents propres & justifier une accusa-
tion d’impiété.

Le premier était de ne pas croire aux dieux, tods deod¢ un vouilew. On a voulu
en limiter la portée et faire signifier a vouiletw honorer les dieux suivant la coutume:
le décret définirait ainsi une faute cultuelle. Cette interprétation nous parait
erronée. Aux arguments excellents que Derenne a déja produits contre elle?s, nous
ajouterons un témoignage. Andocide «a montré lui-méme aux Grecs», dit le
pseudo-Lysias, 6zt tods deods 0d vouiler. En effet, sans craindre les conséquences
de son impiété, comme vn homme sfr de lui, il s’est fait armateur et a traversé
les mers»?. Si nous traduisons la formule zod¢ Peods 08 vouiler par «il n’honore
pas les dieux», la phrase n’a aucun sens. Nous devons comprendre: «il ne croit
pas a l’existence des dieux», puisqu’il ne craint pas leur vengeance.

2 Plat. Prt. 318e. 24 Plat. Apol. 18¢; Lg. 967a.
2 Derenne, Les procés d’impiété 217-223. 26 Lys. VI 19.




92 Jean Rudhardt

Peut-étre vouilew conserve-t-il quelque chose de son sens étymologique, peut-
étre évoque-t-il d’'une maniére plus ou moins précise 1’idée d’une coutume ou d’une
tradition ? Le délit serait alors de «ne pas croire aux dieux conformément & 1’usagen».
L’acte d’accusation de Socrate confirmerait cette interprétation puisqu’il précise:
Socrate «ne croit pas aux dieux auxquels la cité accorde sa foi, ofc uév 7§ mwddig
vouilet Peovs od vouilwy». 11 ne nous semble pas nécessaire de supposer que cette
précision — conforme & l’esprit de la loi — ait explicitement figuré dans le texte
du décret: nous admettrions volontiers qu’Anytos et Mélétos I’'on ajoutée pour
lier le premier au second de leurs chefs d’accusation : introduire de nouveaux dieux.

Le décret de Diopithés institue ainsi un délit d’opinion. Une opinion toutefois
appartient & la vie de I'esprit; elle est essentiellement incontrélable. Dans un état
qui ne posséde pas d’inquisiteurs, elle échappe comme telle & I’action de la justice.
Elle ne peut étre reconnue et saisie que dans ses manifestations objectives. C’est
pourquoi Diopithés prend soin de mentionner I'une de ces manifestations, celle
qui permettra d’attaquer Anaxagore.

Rappelons en effet la fin du décret: le deuxiéme délit consiste & donner un en-
seignement au sujet des choses célestes, loyodc mepl T@v peragoiwr diddoxew. Les
Athéniens, nous I'avons déja noté, se méfient des astronomes qu’ils soupgonnent
d’athéisme. Nous devons tenir compte de cet état d’esprit général pour interpréter
la proposition de Diopithés; nous devons surtout la placer dans son contexte.
Isolée, elle serait trompeuse; le premier alinéa 1’éclaire et la définit. Il y a délit
d’impiété si 'on donne sur les phénomeénes célestes un enseignement tel qu’il
implique une incrédulité radicale quant & l’existence des dieux traditionnels.

Ainsi que Derenne I’a montré, le décret de Diopithés a fourni un fondement juri-
dique & plusieurs procés dont le souvenir a survécu jusqu’a nous notamment aux
accusations lancées contre Anaxagore, contre Protagoras, contre Socrate, contre
Stilpon de Mégare et probablement contre Théodore de Cyréne.

En plus de ce décret nous connaissons le contenu d’un autre texte législatif.
Les Athéniens, écrit Flavius Joséphe, «mirent & mort la prétresse Ninos parce
qu’on I'avait accusée d’initier au culte de dieux étrangers (67t Eévovs éuver Peois);
or la loi chez eux I'interdisait et la peine édictée contre ceux qui introduisaient
un nouveau dieu (xara Ty Eévor cicaydvrwy Pedv) était la mort»??. Lobeck, Scho-
mann et Caillemer ont voulu récuser ce témoignage tardif?, mais Foucart, puis
Derenne en ont définitivement établi authenticité??,

La mére d’Eschine, nous dit Démosthéne, présidait & un culte grossier et son
fils I’assistait dans I’exercice de son sacerdoce, conduisant dans les rues des thiases
bruyants, aux cris d’Evohé! Sabohé!30. Ce culte, nous apprend un scholiaste, était

27 Jos. Ap. IT 267. Nous citons la traduction de Blum.

28 Lobeck, Aglaophamus 664 ; Schomann, De extern. rel.; Caillemer, La liberté de conscience
a Athénes, Revue de législation ancienne et moderne, 1870; Article Asebeia, dans Daremberg
et Saglio.

20 Foucart, Les associations religieuses; Derenne, Les procés d’impiéte.

30 Démosth. XVIII 259-260; XIX 199. 249.




Le délit d’'impiété d’apres la législation attique 93

voué au dieu phrygien Sabazios?. Or Démosthéne précise ailleurs qu'une autre
prétresse avait été autrefois condamnée & mort pour avoir conduit les mémes
thiases®2. Un scholiaste nous apprend qu’elle s’appelait Ninos, ajoutant qu’elle
fut condamnée pour deux raisons, parce qu’elle préparait des filtres pour les
jeunes gens et pour un motif religieux. «Au début, considérant que les pratiques
auxquelles elle se livrait constituaient une moquerie et un outrage contre les vrais
mystéres, ils mirent la prétresse & mort. Ensuite, I'oracle ayant préserit d’autoriser
ces cultes, ils permirent que la mére d’Eschine initiat»®3.

Le rapprochement de ces témoignages avec celui de Flavius Joséphe nous con-
duit & une conclusion. La loi interdisait I'introduction des cultes étrangers; certains
toutefois, moyennant une procédure que nous connaissons mal, & la suite semble-
t-1] d’une consultation oraculaire, ont obtenu une autorisation. Ainsi celui de
Sabazios, aprés une période d’interdiction, fut admis dans la cité, comme devait
’étre aussi celui de Bendis.

Cette disposition servit de fondement au second chef de ’acte d’accusation de
Socrate: «il a introduit de nouvelles divinitésy, érepa 6¢ xawa dawudvia eionyoiuevog
d’aprés Favorinus®, ou ciopépwr d’aprés Xénophon®. Elle fut invoquée comme
nous venons de le voir dans le procés de Ninos, dans celui de Phryné3é et probable-
ment d’aprés Derenne dans ceux de Démade et d’Aristote.

3. — Ainsi la législation définissait avec une parfaite clarté trois types de con-
duite propres a justifier une accusation d’impiété; soit, au terme du décret de
Diopithés premier alinéa, le fait de ne pas croire & 'existence des dieux comme il
est traditionnel de se les représenter; au terme du décret de Diopithés second
alinéa, le fait de donner sur les phénoménes célestes un enseignement qui paraisse
en contester la nature divine; au terme de la loi citée par Flavius Joséphe, le fait
d’introduire dans la cité un dieu nouveau dont le culte n’a pas été explicitement
autorisé par le peuple athénien. Ces conclusions étaient déja bien établies depuis
les travaux de Foucart et de Derenne. Mais la tradition nous a conservé le souvenir
de procés intentés & des impies et de condamnations qu’aucune de ces trois dis-
positions ne saurait justifier. Ils concernent des infractions rituelles, des fautes
commises contre la dignité des cultes. Il nous faut donc admettre que la législation
comportait, parmi les prescriptions qui réglaient I’ordonnance des cérémonies reli-
gieuses, des textes relatifs & I'impiété, et que nous avons jusqu’a présent négligés.

Nous savons que la cité chargeait magistrats et fonctionnaires sacerdotaux d’or-
ganiser les fétes ou les sacrifices qu’elle célébrait périodiquement, et d’en assurer
la régularité®?. Des traditions et des lois écrites les guidaient dans ce travail. «Il

31 Schol. Démosth. 313, 26. 32 Démosth. XIX 281.
33 Schol. Démosth. 431, 25. 34 D. L. II 40.
3% Xen. Mém. 1 1, 1.
3 Anon. Seguerii p. 57; cf. Oratores Attici 11 425s. Miiller.
% 87 Th. IT 38. Cf. Schol. ad hunc locum. Arist. Ath. passim, notamment LIV 6; LVI 2-5;
VII 1.




94 Jean Rudhardt

faut», lisons-nous dans un discours de Lysias, caccomplir les sacrifices énumérés
sur les tables et sur les stéles conformément aux ordonnances»®®. La législation
religieuse comprenait donc plusieurs textes: aux anciennes lois conservées sur des
tables de bois ou de bronze (xdpfeic) sont venues s’ajouter des dispositions plus
récentes consignées sur des stéles de pierre; des commissions spéciales élaboraient
en outre des ordonnances (ovyypagai) selon une procédure que précisent plusieurs
textes épigraphiques. Le peuple ou le conseil confiaient & ces commissions la tiche
d’élaborer des réglements auxquels ils donnaient ensuite valeur exécutoire en les
insérant dans le texte d'un décret; de telles ordonnances précisaient, semble-t-il,
les modalités d’application des préceptes ancestraux®. Les calendriers sacrés se
réduisaient & des énumérations laconiques de dates, de noms de dieux, d’offrandes
et de sacrifices; elles comportaient parfois la mention d’'un temple, des indications
concernant le cofit des victimes ou le montant des émoluments sacerdotaux?.
Il n’y a pas de place dans ce cadre rigide pour la définition de peines de police ou
de poursuites judiciaires. Si 'on a pris des mesures pour réprimer les négligences
rituelles, c’est dans les ordonnances complémentaires et les décrets que nous devons
en rechercher les traces.

Or nous ne trouvons prescrite dans ceux de ces documents que 1’épigraphie nous
a conservés aucune punition contre les citoyens qui négligeaient leurs devoirs
religieux; au contraire nous y voyons parfois formulés des veeux de bonheur pour
ceux qui respectent scrupuleusement les rites, comme s’ils accomplissaient ainsi
une activité exceptionnellement méritoire®!. Il semble donc que I'on n’ait prévu
aucune sanction pour contraindre les particuliers & observer les rites prescrits,
laissant aux dieux le soin de punir, 8’il y avait lieu, leur irréligion, comme on
demandait aux dieux de récompenser leur piété.

En revanche si la loi ne contraint personne & I'accomplissement des rites, elle
pourvoit & ce que les rites accomplis le soient conformément aux régles tradition-
nelles. Voici trois alinéas d’un décret pris sous I’archontat de Philocrate, I'an
485/484.

§ 2. «Lorsque ceux qui font leurs dévotions a 'intérieur (du sanctuaire) accom-
plissent les rites, ne pas permettre qu’ils dressent le vase de terre ni ... ni ... ni
qu’ils allument du feu. Si quelqu’un commet cet acte en connaissant (l’mterdlction),
il lui sera infligé une amende qui pourra s’élever & trois oboles et qui sera pergue
par les intendants.

§ 3. Ne pas dépecer (la victime) dans ...; ne pas rejeter les excréments. Si quel-
qu’un commet cet acte en connaissant (1'interdiction), il lui sera infligé une amende
qui pourra s’élever & trois oboles et qui sera percue par les intendants.

38 Lys. XXX 17s.

3 IG. 1% 24. 76. 94.

10 JG. 12 838-845; Prott, Fasti passim.
471G 13 76.




Le délit d’impiété d’apres la législation attique 95

§ 5. Le prytane dénoncera aux intendants les injustices commises selon I'ins-
cription ...»%2,

Un tel décret prescrit contre les coupables d’infractions rituelles, des amendes
prélevées sans jugement, sur simple dénonciation, non des poursuites devant les
tribunaux; mais d’autres textes montrent que l'on peut, pour des fautes de
méme nature, passer des mesures de police aux plaintes et aux proces.

Le peuple athénien prit & la fin du Ve siécle, sur la proposition de Lampon, le
décret suivant: « Que I’archonte-roi fixe les limites de I’enceinte sacrée du Pélar-
gicon, que désormais on n’éléve point d’autels dans le Pélargicon, sans un décret
du conseil et du peuple; que I'on n’emporte ni pierre ni terre du Pelargicon. Si
I'on transgresse quelqu’une de ces défenses, on paiera une amende de cing cents
drachmes et le roi vous traduira devant le conseil, eicayyedlérw eic iy Boviip®,
Nous rapprocherons spontanément ce décret d’un oracle mentionné par Thucy-
dide: «Il vaut mieux laisser le Pélargicon en friche»*. Un décret du Pirée prescrit
des dispositions analogues: «Le démarque en charge veillera a la régularité des
Thesmophories: que personne ne liche les animaux consacrés (undeic apérovs
dguel): que personne ne réunisse de thiases; que ’on n’éléve point de petits temples
privés (& l'intérieur du sanctuaire); que I’'on n’accomplisse point de purifications;
que personne ne s’approche des autels ni ne pénétre dans la salle (uéyagov) sans
la prétresse, sauf lors des Thesmophories, lors des Plérosia, des Calamaia et des
Skira, et lorsque les femmes s’y rassemblent conformément aux traditions ances-
trales. Les habitants du Pirée ont décrété que, si I'on commet I'un de ces actes
en dépit des interdictions, le démarque, aprés vous avoir infligé une amende, vous
traduira devant les tribunaux, en appliquant la législation en vigueur dans les
affaires de cette espéce. Quant au ramassage du bois dans le domaine sacré, si
quelqu’un 8’y livre, les anciennes lois sur ce point sont remises en vigueur. Les
fonctionnaires chargés de délimiter le territoire sacré (dgtoraf) feront, avec le dé-
marque, graver ce décret et dresser la stéle devant les marches du Thesmophorion»*,

Prendre du bois?é, des pierres ou de la terre sur un territoire sacré, cela peut
passer pour un détournement des biens réservés aux dieux, soit donc pour un vol,
mais les lois prohibent en outre des pratiques qui ne constituent en aucune maniére
une atteinte a la propriété. On ne permet pas & un fidéle d’exprimer & sa fantaisie
la foi qui I’anime. La piété lui inspire des gestes qui dérogent aux usages ances-
traux; il multiplie les purifications, il redouble ses visites aux autels, il veut péné-
trer au plus intime des sanctuaires; il forme des associations pieuses avec les exaltés
de son espéce; il éléve des autels particuliers dans les lieux sacrés. Au Moyen-Age,
de méme, les confréries de la Montagne Sainte-Geneviéve érigérent & l'intérieur

42 TG. 12 3s.; of. IG. I2 6 col. I; cf. aussi IG II2 1237. 1361.

43 I3 12 76 fin.

4 Th . IT 17, 1.

45 TG 112 1177. Sur les dgioral, voir Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée religieuse
et actes constitutifs du culte dans la Gréce classique (Droz, Genéve 1958) 228s.

46 TG 112 1362.




96 Jean Rudhardt

des églises de petites chapelles si nombreuses que les autorités ecclésiastiques s’en
sont inquiétées. De telles manifestations de la piété individuelle paraissent in-
tempestives; elle bouleversent les usages traditionnels et troublent ’ordre des
sanctuaires. Le peuple réagit. Or il ne prescrit pas seulement de fortes amendes
pour prévenir de tels abus; il défére les coupables au conseil, ou dans certains
cas, aux tribunaux réguliers, et ces poursuites se déroulent «conformément aux
lois en vigueur dans ces sortes d’affaires».

Nous voyons ainsi que l'infraction rituelle constitue une impiété, mais cette
impiété est punissable dans la mesure ou des textes législatifs définissent avec
précision les gestes interdits, et les sanctions sont laissées & 1’appréciation des tri-
bunaux dans un petit nombre seulement de cas déterminés.

Nous noterons & ce sujet que la législation se montre plus sévére pour les prétres
et les fonctionnaires sacerdotaux que pour les particuliers. Le décret qui prescrit
des amendes de trois oboles contre les particuliers coupables d’irrégularités rituelles,
en prescrit de cent drachmes contre les prétresses et les servantes du culte?’. Une
loi athénienne de 460 impose des régles aux Céryces eux-mémes; lorsqu’ils initient
aux Mystéres, ils doivent prendre les mystes un & un (£xaorovr yweic), sinon ils
seront frappés d’'une amende de mille drachmes®®. Les textes en vertu desquels
les servants du culte pouvaient &tre déférés aux tribunaux ne nous sont pas par-
venus; mais nous connaissons deux procés d’impiété intentés pour infraction
rituelle & des personnages revétus de fonctions sacerdotales.

L’orateur Lycurgue — connu pour la vivacité de ses sentiments religieux — in-
tenta, par voie d’eisangélie, un procés d’impiété & Ménésaichmos?®®, qui conduisit
4 Délos une théorie athénienne. Denys d’Halicarnasse nous apprend qu'un dis-
cours pour Ménésaichmos, attribué par erreur & Dinarque, traitait du sacrifice de
Délos 6 uér éoti megi tijs ArjAov dvoiag™®. Un papyrus de Berlin publié en 1922 com-
pléte ce témoignage; nous y lisons la phrase suivante: 7t 096’ 0ldvré éotiv oo
w¢ Mevéoaguog Aéyer, ei 0¢ u1j doéfnua yiyverar «qu’il n’est pas possible de sacrifier
comme le dit Ménésaichmos, sinon on commet une impiété»s1. Ainsi Ménésaichmos
fut accusé pour avoir, en qualité de théore envoyé & Délos par la cité, accompli
un sacrifice sans respecter les usages rituels. Nous possédons du discours prononcé
contre Iui par Lycurgue un petit nombre de fragments trés courts; ces quelques
bribes ne nous permettent pas de dire en vertu de quelle loi il était poursuivi; mais
le papyrus de Berlin montre clairement qu’il ne s’agissait pas d’une accusation
vague. On a eu recours, pour définir la régularité des rites et mesurer la portée
de I'infraction commise & un véritable expert: le héraut chargé d’assister le prétre
d’Apollon Délien.

471G 12 3s.

48 TG I2 6, col. I1I; cf. autre décret imposant des téches déterminées a des fonctionnaires
sacerdotaux: IG 12 188.

49 Lycurg. fragment 79 Miiller.

80 Din., Oratores Attici I1 451, no XXXVIII Miiller.

81 Lycurg. fragment VI 1 Diirrbach.




Le délit d’impiété d’aprés la législation attique 97

Selon I'auteur du discours contre Nééra, le hiérophante Archias fut condamné
pour impiété parce qu’il accomplissait les sacrifices contrairement aux usages
ancestraux (9dovra mapa ta ndreta Tas Yveiag); il avait, lors des Haloa, offert des
sacrifices pour une certaine Sinopé sur un autel situé dans la cour d’entrée a
Eleusis, alors qu’il n’était pas conforme & I'usage d’immoler des victimes ce jour
1& (0% vouiuov dvroc) et que la charge de sacrifier ne lui appartenait pas mais in-
combait & la prétresse®®. Une seule allusion & ce procés nous laisse ignorer quelles
lois y étaient invoquées; or ¢’est un probléme nouveau qui se pose & nous en I’oc-
curence, car ’affaire d’Archias est en relation avec les cultes d’Eleusis et nous
savons que ceux-ci sont régis, en partie du moins, par les lois non écrites des Eumol-
pides. Ces lois non écrites pouvaient-elles servir de fondement & un procés débattu
devant les tribunaux athéniens ?

Nous connaissons — malheureusement assez mal — quelques affaires relatives aux
mystéres. Aristote’® et Klien® nous apprennent incidemment qu’Eschyle fut
accusé d’impiété pour avoir violé le secret des mystéres dans I'une de ses piéces.
L’Aréopage 'aurait acquitté en considération des blessures qu’il avait regues en
luttant contre les Perses®®. Quant a Diagoras, il échappa & ses juges, en quittant
précipitamment I’Attique; mais les Athéniens mirent sa téte & prix. Diodore et
les scholiastes d’Aristophane nous en apprennent la raison%. Il exposait & tous
I'enseignement mystique, le faisant ainsi entrer dans le domaine public et paraitre
insignifiant (ta pvotioia wdot dupyeito xowomoidy avT xal wixed TOLDY).

Les deux poétes furent donc poursuivis pour avoir enfreint le secret des mystéres,
mais nous ignorons si ¢’était en vertu d’une loi écrite. Nous sommes mieux ren-
seignés sur les procés qui furent intentés a Alcibiade et & quelques autres aristo-
crates & la fin du Ve siécle.

On sait 'émotion que provoqua la mutilation des Hermeés, au moment ot le
corps expéditionnaire athénien s’apprétait 4 partir pour la Sicile. Comme le peuple
pour favoriser la recherche des coupables, encourageait la dénonciation de tous
les crimes analogues, Pythonicos déclara que I'un des généraux de I'armée athé-
nienne, Alcibiade, avait commis une impiété a 1’égard des Mystéres®. Alcibiade
voulut €tre jugé sur le champ, mais on lui ordonna de partir avec la flotte; on
voulut ensuite le faire revenir mais il s’enfuit et fut condamné par contumace.

On lui reprochait d’avoir parodié les mystéres, armoutpoduevor Ta uvorrprass. 11
fut poursuivi par la voie de 1’eisangélie, sous la double accusation d’impiété et de
complot contre la démocratie. Ses adversaires savaient en effet, dit Isocrate, «ce
qui provoquait le plus d’irritation dans la cité: pour les questions religieuses, que

52 Démosth. LIX 116s.

53 Arist. E.N. 1111 a 10.

54 Ael. V.H. V 19.

85 Sur le procés d’Eschyle, voir S. Reinach, Rev. Arch. 1919, 182s.
56 Diod. XTIII 67; Schol. Ar. 4v. 1071; cf. Lys. VI 17.

57 Th, VI 28, 2; And. I 11s.

58 Plut. Alc. 19, 2s8; 22, 4; cf. Lys. VI 51.




98 Jean Rudhardt

I'on paraisse commettre une faute & 1’égard des mystéres, et pour le reste que I'on
ose attenter au régime démocratique; ils réunirent donc les deux accusations et
portérent une eisangélie devant le conseil»®. Nous ne rechercherons pas en vertu
de quelle loi fut portée ’accusation politique; le texte de l’eisangélie, conservé
par Plutarque, nous révéle les fondements de I’accusation religieuse. Elle reposait
sur les lois des familles sacerdotales dont la parodie constituait une violation. Le
crime fut commis waga ta vdutua xai Ta xadeornxdra dmo v EduoAmidiv xat Ky-
oVxwy xal Tiw lepéwy 1w 8§ °Eleveivos®. Ce témoignage est tardif, mais Thucy-
dide le confirme. Trois ans aprés le procés, nous dit-il, ce furent les Eumolpides
et les Céryces qui s’opposérent au retour d’Alcibiade, en rappelant le crime &
cause duquel il 8’était enfui.

11 était donc possible au Ve siécle d’engager des poursuites pour impiété devant
les tribunaux athéniens, en vertu de lois non-écrites. Ce fut probablement le cas
lors des procés d’Eschyle et de Diagoras. Il n’en résulte aucun flottement dans la
définition du délit d’impiété. Les lois non-écrites ne sont pas arbitraires; entourées
d’un profond respect, ce sont des dispositions antiques scrupuleusement conservées
dans les familles sacerdotales, auxquelles incombe la tiche de les interpréter. On
y recourt exclusivement dans les affaires relatives aux mystéres et nous avons lieu
de supposer que I’état athénien, méme dans ce domaine, limite avec rigueur I'ini-
tiative des prétres. De nombreux documents, en effet, montrent qu’il surveille
tout ce qui concerne les cultes éleusiniens®l. Nous savons enfin que les tribunaux
récuseront ’autorité des lois non-écrites & partir de ’archontat d’Euclide.

Comme il est incroyable que la cité ait renoncé au méme coup & protéger les
Mystéres nous devons supposer que quelques-unes des dispositions de I’ancien
droit sacerdotal ont fait ’objet de lois ou de décrets nouveaux et sont entrées dans
le droit écrit. Nous croyons en trouver la preuve dans un texte d’Andocide. On
sait que l'orateur fut en but & de nombreux procés, & la suite d’une faute de jeu-
nesse. En plein Eleusinion, lors d’une séance du conseil & laquelle Andocide avait
été convoqué, un certain Callias se leva soudain pour I’accuser d’avoir déposé
sur I’autel un rameau qu’il désignait & 1'indignation des bouleutes. Une loi ances-
trale, disait-il, interdisait pendant les mystéres de déposer sur cet autel des rameaux
de supplication et prescrivait la peine capitale contre les impies qui commettraient
le geste défendu. Or voici ce que Céphalos, un adversaire d’Andocide pourtant,
lui répliqua: «Callias, tu es le plus impie de tous les hommes! Tu interprétes les
réglements sacrés, mais la religion t’interdit de le faire ..., tu parles d’une loi
ancestrale, mais la stéle prés de laquelle tu te tiens prescrit une amende de mille
drachmes contre qui déposerait un rameau de suppliant dans 1’Eleusinion »%2,

89 Jsoc. XVI 6. Cette indication de I'orateur correspond & celle des historiens pour qui
la parodie des mystéres, comme la mutilation des statues, constitue & la fois un forfait contre
la démocratie (Th. VI 28, 2; 60, 1) et une impiété (Th. VI 27; 53,1; 60,1; Plut. Alc. 19, 2s.;
Xen. H.G. 1 4, 13. 14. 20).

0 Plut. Alc. 22.

61 Aeschin. ITI 18; IG 12 6 col. III; IG 12 76, etc.

62 And. I 116.




Le délit d’impiété d’apres la législation attique 99

Céphalos, remarquons-le, ne nie pas 'existence de la loi non-écrite & laquelle
Callias se référe; il conteste seulement & celui-ci la qualité voulue pour 'interpréter,
il ajoute qu’un texte écrit concerne d’ailleurs le méme délit. On doit admettre pour
comprendre cette discussion que Callias prétend faire abusivement état d’une
loi non-écrite, alors que Céphalos attire 'attention des bouleutes sur le texte écrit
qui I’a remplacée. Nous verrions ici un exemple de la législation nouvelle substituée
dés la fin du Ve siécle & la tradition sacerdotale; elle en conserve certaines disposi-
tions, mais elle peut les modifier pour adoucir les anciennes sanctions.

Aux infractions rituelles il faut joindre la rupture des interdits qui ferment &
certaines catégories d’individus l’accés de sanctuaires ou de cérémonies officielles.

Le Conseil lui-méme devait s’émouvoir des impiétés commises par Alké. C’était
une affranchie qui gérait au Pirée une maison de prostitution. Or cette femme,
dit Isée, «a eu ’'audace de participer & la procession, de pénétrer dans le sanctuaire
et de voir ce qu’il n’était pas permis qu’elle vitn. Par ces actes elle a violé une loi
qui interdisait que les femmes de son espéce ne pénétrent dans un certain sanc-
tuaire et ne se mélent aux cérémonies des Thesmophories®?*. Une autre loi défen-
dait I'accés des temples aux individus qui s’étaient librement prostitués; il est
vraisemblable que la négligence de cet interdit constituait aussi un délit d’impiété®3.

On sait que le meurtrier est impur et qu’il communique & tout ce qu’il touche
les miasmes de son crime. La loi de Dracon prescrivait des mesures pour en éviter
la propagation®. Est-ce en vertu de cette loi qu’Androtion avait lancé une accusa-
tion publique d’impiété contre 'oncle de Diodore ¢ Il lui reprochait d’avoir vécu
auprés de son neveu alors que celui-ci était peut-étre, insinuait-il, un meurtrier®.
Cette accusation toutefois ne fut pas retenue par le tribunal et Androtion n’obtint
pas le cinquiéme des suffrages.

Le décret d’Isotimidés éloignait des sanctuaires tous ceux qui s’étaient une fois
reconnus coupables d’une impiété. Pour &tre contrevenu & cette interdiction, les
adversaires d’Andocide lui intentérent un procés®®; or ils semblent bien 'avoir
accusé d’impiété®,

Toutes ces affaires ne sont pas parfaitement claires; elles nous indiquent pourtant
que la rupture de certaines atimies constituait un délit d’impiété caractérisé.

La tradition a conservé le souvenir de plusieurs autres procés. De trop bréves
allusions ne nous permettent pas de dire sur quels fondements législatifs ils repo-
saient. L’ignorance dans laquelle nous restons & leur sujet ne saurait infirmer les

622 Js. VI 19s. 49s.

63 Démosth. XXIT 73.

64 Démosth. XX 158.

85 Démosth. XXII 2; cf. XXIV 7.

8 And. I 71; cf. 52.

67 And. I 30-32. 132. La chose n’est pas certaine. Andocide a été poursuivi par endeixis;
or cette procédure ne parait pas convenir aux affaires d’impiété (cf. Démosth. X XTI 25-27
et schol. ad hunc locum). L’endeixis toutefois intéresse ici I’Archonte-Roi qui, comme on
le sait, est par excellence chargé des affaires d’impiété.




100 Jean Rudhardt

conclusions auxquelles des témoignages précis et convergents nous ont conduit.
En plus du déeret de Diopithés et de la loi citée par Flavius Joséphe la législation
athénienne comptait plusieurs régles et plusieurs lois relatives & 'impiété. Elles
définissaient avec précision les infractions rituelles qu’il fallait punir par de simples
mesures de police et celles qui pouvaient donner lieu & des poursuites judiciaires.
L’impiété pouvait revétir un nombre considérable de formes; seuls pourtant les
actes qui tombaient sous le coup d’une loi précise étaient passibles de tribunaux.

111

Voici maintenant une contre-épreuve. Nous avons étudié les procés d’impiété.
Il nous reste & considérer les crimes qui n’ont pas provoqué de poursuite pour
impiété, bien qu’ils eussent 1ésé ou du moins outragé des institutions religieuses.

L’affaire de Midias nous en offre un trés bel exemple. On connait les faits. Midias
était 4 la fois un adversaire politique et un ennemi personnel de Démosthéne.
Comme l'orateur s’était chargé d’une chorégie, Midias avait tout mis en ceuvre
pour entraver ses efforts et 'empécher d’obtenir la victoire. Il avait essayé de
détruire les vétements préparés pour la féte, acheté le maitre chargé de préparer
les choreutes, tenté de corrompre les juges du concours et frappé Démosthéne au
milieu de la cérémonie. Celui-ci prit la parole aprés les Dionysies dans ’assemblée
qui devait recevoir les rapports relatifs a la féte; il dénonga la conduite de son
adversaire et obtint immédiatement un vote propre & lui donner satisfaction: le
peuple pronongait une sentence préjudicielle, par laquelle il réprouvait la conduite
de Midias. C’était une condamnation morale, sans effets pratiques immédiats,
mais elle renforgait la position de Démosthéne et lui donnait une grande autorité
pour entreprendre plus tard des poursuites devant les tribunaux. Il s’y prépara
et composa dans cette intention le discours que nous possédons; mais aprés des
discussions dont nous ignorons & peu prés tout, a la suite sans doute d’un rap-
prochement entre le parti antimacédonien et le parti d’Eubule auquel Midias
appartenait, Démosthéne renonga au procés pour conclure avec son adversaire
un arrangement privé.

En dépit de deux passages ou Démosthéne, emporté par le mouvement de son
éloquence, prononce le verbe aoefeiv®, il n’a pas voulu intenter 4 Midias un procés
d’impiété, comme le prétend Libanos®. Il aurait pu le poursuivre aussi pour im-
piété, affirme-t-il®, ce qui signifie sans doute possible qu’il ne se proposait pas de
le faire. Les savants modernes sont unanimes sur ce point. Ils le sont moins lors-
qu’il s’agit de préciser de quelle faute Démosthéne voulait effectivement accuser
son adversaire”™. L’analyse du discours nous permet, croyons nous, les précisions

%8 Démosth. XXI 199. 227.

% Orationis contra Midiam argumentum 509.

70 Démosth. XXT 51.

1 Les uns soutiennent que Démosthéne voulait déposer contre Midias une ygagr ¥fpews
tandis que Lipsius affirme qu’il voulait 'accuser d’ddexsiv megl Ty dogriy.




Le délit d’impiété d’aprés la législation attique 101

suivantes: Démosthéne avait requis contre Midias une sentence préjudicielle celui-
ci ayant, aux termes de la loi sur la mpofods} «commis une injustice & ’occasion
de la féte»; or cette injustice consistait en un acte de démesure ou d’outrage
(BPots): fort de approbation de I'assemblée c’est un procés d’outrage que Démos-
théne voulait ensuite intenter. En effet, nous le voyons constamment préoccupé,
au cours de son discours, de montrer que Midias a enfreint la loi sur 1'dfpi™
(Comme le remarquent les scholiastes, il cherche & prouver que les crimes commis
justifient une plainte publique, une ypag?) Jfocws et non seulement une plainte
privée, une dixn PAdfnc, conformément semble-t-il & la thése de 'accusé™).

Et pourtant Démosthése affirme & plusieurs reprises que c¢’est un procés d’im-
piété que son adversaire aurait mérité; dans prés de la moitié du discours que nous
possédons, nous le voyons dénoncer son irréligion. Il est bien vrai d’ailleurs que
la féte et le concours sont une institution sacrée, et que Midias en troublant le
déroulement de la cérémonie, en frappant un chorége, choque les sentiments reli-
gieux des Athéniens; Démosthéne a raison. Pourquoi donc hésitait-il & I’accuser
d’impiété ¢ Le scholiaste qui se posait déja cette question nous donne des réponses
inadmissibles™; les explications des auteurs modernes ne sont pas plus sérieuses.
La loi violée, affirme Weill, serait d’institution humaine et non d’institution divine;
comme si le décret de Diopithés en vertu duquel furent condamnés tant de philo-
sophes était d’institution divine! Notre étude sur la définition du délit d’impiété
nous fournit, croyons-nous, la solution du probléme: Démosthéne n’intente pas
a son adversaire un procés d’impiété, parce qu’il ne pouvait pas le faire. Certe la
conduite de Midias heurte la conscience religieuse des Athéniens, mais il n’a commis
aucun des délits définis par la législation sur I'impiété, de telle sorte qu’on ne peut
pas le poursuivre pour son irréligion. Démosthéne lui fait un procés d’outrage
(yoagr) Bfpews); dans les affaires de cette espéce, la peine était laissée & apprécia-
tion des jurés; c’est pourquoi l'orateur, tirant parti de I'indignation que les sacri-
léges de Midias leur inspirent, joint & 'accusation réelle une accusation rhétorique
d’impiété, bien qu’'une telle accusation soit juridiquement irrecevable.

Nous pourrions citer d’autres procés intentés, semble-t-il, & des impies sous des
chefs d’accusation qui ne ressortissent pas & la législation religieuse, comme si
celle-ci ne donnait pas le moyen de punir toutes les formes d’impiété. L’accusateur
cherchait d’autres griefs pour frapper le coupable, mais, aprés avoir par une dé-

72 Démosth. XXI 8. 9. 11. 28s.

73 Cf. notamment §§ 7. 25s. 31. 44s. 68. 70-72. 105s. 216s.

74 Cf. §§ 25. 35 et schol. Démosth. 525, 14.

76 Midias a frappé un chorége, § 1; or qui fait violence 4 un chorége couronné commet
une impiété, §§ 31-34 et 56; qui trouble une féte également, §§ 61-69 et 97. Les oracles
ordonnent de former des cheeurs et de porter des couronnes, §§ 54-55. Le dieu est 1ésé si le
chorége est frappé, si la féte est troublée, §§ 40 et 126. C’est pourquoi la législation athé-
nienne protége la sécurité de la féte, §§ 10-12. 35. 56. 61-64. Midias a commi d’ailleurs
d’autres impiétés, §§ 16 et 104s. — L’accusation d’impiété qu’il mérite est plus grave que
celle d’outrage § 51 (cf. § 55). Le peuple athénien a condamné des citoyens & mort pour des
sacriléges commis pendant les fétes, §§ 175-199.

78 Schol. Démosth. 530, 21.




102 Jean Rudhardt

monstration juridique solidement fondé son réquisitoire, il ne manquait pas, pour
achever de déconsidérer ses adversaires, de dénoncer leur irréligion. C’est ainsi
que Nééra et Stéphanos, dit le Pseudo-Démosthéne, ont commis de nombreuses
fautes contre la religion; il 8’y étend longuement; il y revient plusieurs fois?; il
répéte dans sa péroraison: «C’est donc pour les dieux que leur impiété a lésés
comme pour moi-méme, 6 juges, que je requiers vengeance et que, trainant ces
individus dans ce proceés, je les ai soumis & votre verdict»™®. Or en dépit des fautes
que Nééra a commises contre les dieux, il ne lui a pas intenté un procés d’impiété.
11 est difficile toutefois de tirer arguments de telles contradictions, car nous ne
connaissons pas toujours les mobiles qui déterminent le choix d’une procédure,
et I'accusation d’impiété est un procédé rhétorique trop habituel pour que nous
puissions la prendre toujours au sérieux.

L’affaire de Midias, au moins, est suffisamment claire; or elle confirme remar-
quablement notre thése. Si Démosthéne ne peut pas intenter contre lui une action
d’impiété alors que les fautes qu’il a commises scandalisent la conscience religieuse
athénienne, cela montre bien que le délit d’impiété est strictement défini par la
législation.

Conclusion

Différent du nétre le concept moral d’impiété parait chez les Grecs indéfiniment
extensible — disons plus modestement que nous ne savons pas bien le définir —;
le concept juridique est en revanche clairement délimité. Si plusieurs actes diffé-
rents constituent un délit d’impiété, chacun d’eux tombe sous le coup d’une loi
précise, a telle enseigne qu'une faute que la législation n’a pas exactement prévue
échappe & la juridiction des tribunaux, méme si elle blesse profondément la cons-
cience religieuse.

L’impiété la plus évidente et la plus clairement identifiable est I'infraction ri-
tuelle, or, méme dans ce domaine de nombreux réglements définissent les gestes
qu’il serait coupable d’accomplir. Toutes les contraventions encore ne méritent
pas d’étre poursuivies devant les tribunaux; de simples amendes suffisent & punir
beaucoup d’entre elles et, si les plus graves sont déférées a des juges, elles le sont
sans arbitraire selon les modalités fixées par la loi.

L’introduction de nouveaux dieux est aussi un délit facile & circonscrire. Les
procés de Ninos et de Phryné, ou la loi sur les nouveaux dieux fut appliquée,
montrent qu’elle visait & empécher 'introduction dans la cité d’un culte étranger
a ses traditions. C’est par extension seulement qu’il était possible de la faire valoir
contre Socrate.

En regard de ces lois qui visent des actions concrétes le décret de Diopithés
parait profondément original, puisqu’il institue un délit d’opinion. A la réflexion
toutefois nous devrons reconnaitre qu’il n’est pas en désaccord avec le reste de la

77 Démosth. LIX 12. 13. 43. 44. 74. 77. 82. 107. 109.
78 Démosth. LIX 126.




Le délit d’impiété d’aprés la législation attique 103

législation; dans un certain sens au contraire, il en exprime le caractére essentiel.
La piété consiste pour le Grec dans une série de comportements qui intéressent les
objets les plus disparates, les rites, les dieux ou les morts, aussi bien que la famille
et la cité; tous ces comportements pourtant — et c’est leur vertu spécifique — pro-
cédent d’un sentiment commun, fait de respect, de soumission et de confiance,
et désigné par le verbe oéfen™. L'impiété (doéfeia, voaéfeia) consiste dans une
absence ou dans une altération de ce sentiment fondamental: des conduites sont
impies lorsqu’elles expriment ou décélent une telle perversion. Ainsi I'impiété
réside essentiellement dans une disposition intime. C’est avant tout un vice de la
volonté. Comme les états de 'dme échappent & l'investigation d’autrui la loi
définit, sous le nom de délits d’impiété, des gestes concrets, aisément controlables.
Plusieurs indices révélent pourtant que I'impiété de ces gestes réside dans I'inten-
tion qui les inspire. Les réglements les plus précis spécifient que I'infraction rituelle
est punissable dans la mesure seulement ot elle est délibérée®®; accusé d’impiété
au sujet des mystéres, Eschyle s’est défendu, d’aprés Aristote, en plaidant I'igno-
rance®!; 'impiété dont furent accusés Alcibiade et ses complices consistait exacte-
ment & accomplir des rites mystériques dans une intention outrageuse, Ta uvoTij-
owa ... &¢ mowcitaw ép’ Ufpet, dit Thucydide®2. Ainsi en instituant un délit d’opi-
nion, le décret de Diopithés rompait avec les habitudes d’une législation qui con-
cerne le plus souvent des fautes matérielles, mais il en suit la tendance et 1'inten-
tion profondes; il définit une des formes de la perversion qui est la source de
toutes les fautes reconnues par les lois sur I'impiété.

Diopithés, croyons-nous, devait remonter & ce principe fondamental et le for-
muler d’une maniére explicite pour justifier la disposition qui visait Anaxagore.
Les théories des astronomes choquaient obscurément la piété des Athéniens, mais
il n’était pas de leur coutume d’interdire un enseignement. Il fallait leur permettre
de juger cet enseignement en considération d’une régle & laquelle ils pussent égale-
ment rattacher ’ensemble de leurs lois sur 'impiété, remonter en d’autres termes
des délits matériels que ces lois définissent & la faute de pensée qui les a causés.

La pensée est intérieure et secréte; le délit d’opinion est incontrélable; on peut
en percevoir et en identifier seulement les manifestations. Nous I’avons dit & propos
du décret de Diopithés. Cela reste vrai de tout délit d’impiété dans la mesure ou
le geste défini par la loi est condamné pour la perversion intérieure qu’il signifie.
On voudrait éprouver la véracité du signe, savoir jusqu’a quel point le geste corres-
pond aux pensées, aux sentiments qu’il parait exprimer. On cherche d’autres
indices qui manifestent la méme défaillance intime et confirment la signification
du geste suspecté. C’est pourquoi les orateurs joignent & ’accusation d’impiété des
accusations secondaires; Phidias aurait commis des détournements®3, Ninos,

7 Rudhardt, Notions fondamentales 13-17.

80 Cf. supra p. 94.1G I2 3s. «... Si quelqu’un commet cet acte en connaissant (I’interdiction)
... il lui sera infligé ...»

81 Aristot. E.N. 1111 a 10.

82 Th. VI 28. 8 Plut. Per. 31; Ar. Pax 605 et schol. ad hunc locum.




104 Jean Rudhardt

fabriqué des filtres®, Phryné, participé & des procession et réuni des thiases im-
moraux®, Théoris, exercé des pratiques magiques et incité des esclaves a la dés-
obéissance®. Sil’on accumule ainsi plusieurs griefs, cela ne signifie pas que I'accu-
sation d’impiété seule soit inefficace ou incertaine et qu’elle ait besoin d’étre ren-
forcée®?. Les délits dénoncés ne sont pas étrangers les uns aux autres, le dérégle-
ment et I'immoralité confirment 1’indication fournie par le geste suspect d’impiété
et permettent de mesurer cette perversion intime en quoi consiste essentiellement
Péoéfeta. C’est pourquoi Socrate fut accusé de corrompre la jeunesse.

Derenne a montré que des motifs politiques ont souvent inspiré les procés
d’impiété intentés aux philosophes d’Athénes. Il ne faudrait pas en conclure trop
vite que la religion était un prétexte commode pour couvrir des manceuvres de
parti. Qu’on I'ait parfois habilement utilisée, ¢’est hors de doute; mais nous hési-
terions quant & nous & condamner, sans plus d’information, I’hypocrisie des accu-
sateurs. Les sentiments religieux et les sentiments politiques sont, en Gréce, trop
étroitement mélés. La cité et ses institutions sont un objet d’zdoéfeia au méme
titre que les temples ou les dieux®®. De méme que 'immoralité personnelle con-
firme I'impiété manifestée par une faute cultuelle, de méme le manque de civisme
ou I’égarement politique peuvent étre un signe d’irréligion. La trahison de Léocrate
constitue aux yeux de Lycurgue une impiétés®.

Cette solidarité de la politique et de la religion éclaire peut-étre la signification
du verbe vouilew dans le décret de Diopithés. On s’étonne de voir condamner le
fait de «ne pas croire aux dieux selon I'usage de la cité» quand on sait 4 quel point
la notion de dieu est flottante dans la pensée grecque®. Mais on doit se rappeler
que les noms des dieux, leurs épithétes et les représentations ou les images aux-
quelles ils se trouvent associés dans les esprits des Athéniens, sont solidaires du
culte; ils offrent & la cité une voie d’accés éprouvée 3 la réalité divine et, & ce
titre, une garantie essentielle de sécurité®. Celui qui dénonce I'immoralité des
fables traditionnelles, comme le font Isocrate ou Platon, n’est pas inquiété. La
critique théologique tombe sous le coup de la loi lorsqu’elle met en cause la relation
de la cité avec les dieux ou sa place dans I'ordre religieux. C’est, dirons-nous par
conjecture, ce qu'indique le verbe vouilew.

Quoi qu’il en soit I'impiété atteint la cité dans son principe religieux; elle met
en péril son existence. C’est pourquoi elle est poursuivie par la voie de I'eisangélie,
comme les menées révolutionnaires, ou, & partir de I'archontat d’Euclide, de la ypa-
@1}, comme les crimes qui portent atteinte a I’ordre public et & la sécurité de 1’état.

84 Schol. Démosth. 431, 25. 4

85 Vie des X Orateurs 849 e; Anon. Seguerii p. 57; cf. Oratores Attici 11 425s. 447s. Miiller.

88 Démosth. XXV 79s; Harp. s.v. Ocwols.

87 Les orateurs, qui pour émouvoir les jurés dénoncent & toute occasion I'impiété de leur
adversaire, montrent au contraire que le reproche d’impiété frappe les imaginations et
qu'’il a beaucoup de poids.

88 Aeschin. IT 114; Isoc. XII 124s., etc.

8 Lycurg. I passim, notamment 2. 8. 17. 25. 146. 147.

90 Rudhardt, Notions fondamentales 556-111.

91 Thid. 107. '




Le délit d’impiété d’aprés la législation attique 1056

En préconisant ces procédures, la législation répondait & I'un de ses devoirs:
elle assurait la sécurité commune. Mais, si elle s’était bornée & mettre entre les
mains des accusateurs le moyen de poursuivre I'impiété, elle serait restée incom-
pléte. Dans une cité ol il n’y avait point de ministére public, ot le premier citoyen
venu pouvait s’instituer accusateur, ou le soin de dire la justice n’incombait pas
4 des tribunaux professionnels, mais & des jurys populaires, accessibles & toutes
les passions, 'accusation d’impiété efit été une arme trop redoutable. La législation
ne doit pas seulement protéger I’état, elle doit aussi garantir la sécurité des in-
dividus. Il lui fallait en Gréce les mettre a I’abri des accusations imprécises et
contenir les excés auxquels pouvaient entrainer une piété civique dont les déma-
gogues savaient habilement jouer. La législation athénienne n’a pas entiérement
failli & cette seconde tdche. Malgré les incertitudes qui s’attachent & la reconnais-
sance d’'une faute spirituelle avant tout, elle a défini le délit d’impiété d’une
maniére objective, en décrivant les gestes ou les conduites aisément identifiables
qui la manifestent et sont seuls punissables. Lorsqu’elle a, en dérogation de cette
habitude, institué un délit d’opinion, elle I'a délimité aussi clairement que cela
était possible, en caractérisant l'une de ses manifestations les plus apparentes:
I’enseignement. La pratique des tribunaux montre en outre qu’on s’est efforcé, en
groupant plusieurs chefs d’accusation de retrouver et de punir avec le délit
d’opinion lui-méme, des activités moins insaisissables.

Ainsi 'impiété dans son principe, est une; ce principe toutefois échappe a l'in-
vestigation des juges. Soucieuse d’objectivité, la législation concerne les manifesta-
tions visibles de l'irréligion; ces manifestations sont infiniment diverses; des lois
des décrets, des réglements prescrivent de punir de nombreux délits. Ils semblent
disparates, on ne saurait trouver au niveau du droit positif un concept commun
auquel il soit possible de les réduire; le principe de leur unité est au dela. Malgré
ce disparate toutefois ils ne sont pas imprécis; un texte législatif définit chacun
d’eux. Platon le confirme. M. O.Reverdin a montré que la législation idéale con-
gue par le philosophe éléve et spiritualise la législation réelle de la cité, mais qu’elle
s’en inspire et qu’elle en conserve d’importantes dispositions. Or «Les Lois»
formulent un principe général dont maint texte épigraphique pourrait constituer
une application: «le tribunal appliquera & chaque délinquant une peine parti-
culiére pour chaque espéce d’impiété»*2.

On sait que, dans la période inquiéte qui a suivi des années de guerre et de révo-
lution, dans la confusion générale des esprits®, ces précautions n’ont pas empéché

la condamnat-ion de Socrate.

92 Plat. Lg. 907 e. O. Reverdin, La Religion de la Cité platonicienne.

93 Sur 'influence exercée par ’atmosphére de guerre et d’aprés-guerre sur les procés
d’impiété, voir V. Martin, Aspects de la société athénienne (Bulletin de I’Association Guil-
laume Budé 1933) 66s.

8 Museum Helveticam




	La définition du délit d'impiété d'après la législation attique

