
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 17 (1960)

Heft: 1

Artikel: Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios

Autor: Fränkel, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 17 1960 Fase. 1

Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios*

Von Hermann Frankel, z. Zt. Freiburg i. Br.

Die «Argonautika» des Apollonios sind ein episches Gedicht von etwa der halben

Länge der Odyssee. Es erzählt die abenteuerliche Fahrt der Argonauten von
Thessalien nach dem Kolcherland am Kaukasus (Buch I und II), die aufregenden
Begebnisse am Ziel (III) und die Bückreise auf weiten Umwegen (IV). Ein
griechischer König hatte seinen Neffen Jason, dessen Tod er wünschte, in den fernen
Osten gesandt, mit dem heiklen Auftrag das Goldene Vlies zu holen. Der Besitzer
des Vlieses war der mächtige Kolcherkönig Aietes, ein Sohn des Sonnengottes
und der Vater Medeas. Da ein einzelner der Aufgabe nicht gewachsen sein würde,
schlössen sich auf Jasons Einladung Helden aus allen griechischen Landen dem

Zuge an. Aber selbst diese erlesene Schar konnte nicht aus eigener Kraft und
Einsicht allein alle Krisen des Unternehmens glücklich überstehn: über den Argonauten
wachten die Götter, gaben ihnen Weisungen durch den Mund von Propheten und
standen ihnen mehrmals auch auf andere Weise bei. Das Schiff Argo, nach dem
die Teilnehmer 'Argonauten' genannt wurden, war unter Athenas persönlicher
Leitung eigens für diese Reise gebaut worden.

Unter den Argonauten war Peleus, der Vater Achills, und andere Väter von
Helden des troischen Krieges. Die Erzählung versetzt uns also in eine Vergangenheit,

die noch vor den Ereignissen von Ibas und Odyssee lag, während der Erzähler
seinerseits lange nach Homer lebte, und sogar nach der klassischen Zeit griechischer

Literatur und Kunst. Apollonios von Alexandreia und Rhodos schrieb die

Argonautika in der frühhellenistischen Periode, um die Mitte des 3. Jahrhunderts

v. Chr. Das Epos verbindet archaisierende homerische Züge mit modern hellenistischen;

und es verbindet auch, in typisch hellenistischer Weise, eine gewisse Art
von Romantik mit einer gewissen Art von Realismus. Die Fabel ist durchsetzt
mit märchenhaften Wundern, und Medeas wirkungskräftige Magie spielt darin
eine entscheidende Rolle; andrerseits aber sind die Personen, die sich inmitten der
übernatürlichen Begebnisse bewegen, von recht natürlicher und glaubwürdiger
Art und nicht allzu verschieden von gewöhnlichen Menschen der hellenistischen

Epoche - oder auch von Menschen unsrer eigenen Tage. Sie sind echte Menschen

mit beweglichem, ja labilem Gemüt, furchtsam in der Gefahr, auch wenn sie ihr
schließlich doch gewachsen sind, hilflos in der jeweiligen Situation verfangen bis
zur Verzweiflung, mehr oder weniger beschränkt im Ausblick über den
gegenwärtigen Augenblick hinaus, mehr oder weniger töricht oder klug, gedankenlos
oder besinnlich. Wie nimmt es sich nun in unserm Epos aus, wenn solche Menschen

* Vortrag an der Universität Zürich, für den Druck erweitert.

1 Museum Helveticum



2 Hermann Frankel

als Sagenhelden agieren Darauf hin wollen wir uns die Schar derArgonauten bei

Apollonios ein wenig näher ansehen.
Es waren «beste Männer»1 aus göttlichem Geblüt, die mit Jason nach Kolchis

zogen. Sie standen alle in etwa gleichem Heldenrang, denn es gab unter ihnen
keine Gestalt von absolut überragender, die Genossen gleichsam erdrückender
Größe. Hätte sich unter den Argonauten ein absoluter Held befunden oder mehrere,
so hätte sich das Unternehmen wesentlich anders gestaltet als es nach Apollonios
geschehen ist. Nicht mit knapper Mühe wären die mancherlei Abenteuer
überstanden worden, die sich im Lauf der Expedition einstellten, sondern gleichsam
spielend; alle Gefahren, die von Gegnern drohten, hätten dank der physischen und
moralischen Stärke jener Einzelnen ihren schweren Ernst verloren, und keine Not
hätte zu wirklicher Sorge Anlaß geben können. Auch die Schwierigkeiten nautischer

Art wären beinahe harmlos geworden, wenn den Argonauten während der

ganzen Fahrt zur Fortbewegung des Schiffes die Riesenkräfte eines Herakles zur
Verfügung gestanden hätten, die er einmal im Anfang bei einem sportlichen Dauerrudern

zur Geltung gebracht hat (I 1161-63). Über den gesamten Verlauf des

Zuges hätte sich dann eine Atmosphäre von heiterer Sicherheit gebreitet, die

gewiß nicht den Intentionen dieses Dichters entsprach2.
Das sind mm zwar hypothetische Spekulationen, aber sie entbehren nicht einer

authentischen Legitimation. Denn Apollonios hat selbst eine Anzahl von Hinweisen
ähnlichen Sinnes in sein Gedicht eingeflochten, Hinweise darauf, wie anders im
andern Falle die Dinge verlaufen sein würden. Im Katalog der Teilnehmer, der
im Eingang des Epos geboten wird, beißt es: Theseus und Peiritboos waren nicht
mit dabei, weil sie zur Zeit in der Unterwelt gefangen saßen, sonst würden sie der
Gesamtheit die schweren Mühen erleichtert haben (I 103f.); Theseus war ja der

zweitgrößte der griechischen Nationalhelden. Der gewaltige Meleager nahm zwar
teil am Zug, aber nach Apollonios war er damals eigentlich noch ein Knabe (III
519f.), und der Bruder seines Vaters begleitete ihn als sein Erzieher; wäre er (so

lesen wir) nur ein einziges Jabr älter gewesen, so hätte ihn an Heldenrang Herakles
allein übertroffen (1190-99). Und was nun Herakles selbst angeht, den mächtigsten
aller griechischen Sagenhelden, so war er allerdings beim Auszug auch unter den

Argonauten; aber er schied bald aus infolge eines Zufalls, der, wie Apollonios
berichtet, von Zeus selbst veranlaßt war (II 154), weil Zeus seinem Sohn eine andere

Laufbahn zugedacht hatte, die ihn schließüch als neuen Gott in den Olymp führen
sollte (I 1315-20); im II. Buch (144-53) meint nach dem Kampf mit den Bebry-
kern ein ungenannter Argonaut: Wäre Herakles weiterhin auf der Argo verblieben,

so hätte er von vornherein auf die unverschämte Forderung des Amykos
mit einem Keulenschlag geantwortet, so daß es Polydeukes nicht mehr nötig
gehabt hätte sich im sportgerechten Faustkampf zu bewähren, und gewiß würde

1 Am häufigsten bezeichnet Apollonios die Argonauten insgesamt als äQiarrjeQ; das Wort
Agyomvrai selbst, nach dem das Epos seinen Titel trägt, war ja im Hexameter nicht
verwendbar.

2 Vgl. Mus. Helv. 14 (1957) 9ff.



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 3

auch in Zukunft jeder einzelne Mann am eigenen Leibe zu spüren bekommen, wie

grundfalsch es war sich von diesem Kämpen zu trennen (vgl. auch II 774f.);
und im III. Buch (1232-34) sagt Apollonios von dem Kolcherkönig Aietes, dem
schlimmsten Feind der Argonauten: nur Herakles wäre ihm im Kampf gewachsen

gewesen und keiner der andern, aber gerade Herakles («den besten aller Gefährten»

nach 11285f.) habe man ja in weiter Ferne zurückgelassen. Wir werden auch

bald (S. 4) eine Andeutung darüber zu hören bekommen, wie es mit Jasons

Ruhm bestellt sein würde, wenn Herakles den Zug bis zum Ende mitgemacht
hätte (I 1292f.). Kurz: der Dichter war sich des Fehlens (oder der Ausschaltung)
von Helden singulären Ranges bewußt, und er hat auch seine Leser darauf
aufmerksam machen wollen, daß sich aus diesem Grunde die sämtlichen Argonauten
selber schlecht und recht durchhelfen und weidlich plagen und abängstigen
mußten3.

Auch im Charakter sind die Argonauten wenig voneinander verschieden4. Von
den 55 Teilnehmern bleiben die meisten bloße Namen und gehen in der einheitlich
handelnden und leidenden Masse unter. Nur eine Minderheit tritt gelegentlich
einzeln für eine kurze Zeit hervor, wobei sich dann auch Nuancen besonderen
Wesens geltend machen können, aber kaum scharf ausgeprägte Charaktere
abzeichnen5, abgesehen von der eingeschränkten Rolle, die Herakles im Argonautenkreis

beschieden war.
Das geringe Maß von individualisierender CharakterZeichnung bei den

Argonauten des Apollonios ist so normal, daß wir hier kein weiteres Wort darüber zu
verlieren brauchen. Auf zwei Gestalten aber trifft nicht zu, was wir eben ausgeführt

haben; ja sie fallen überhaupt aus dem Rahmen dessen, was wir in einem

griechischen Heldenepos erwarten. Die eine, höchst markante, Ausnahme ist eine

Figur, die für den Verlauf der Handlung ohne Belang ist, aber als Person exzentrisch

in einer Weise, die uns an Don Quijote denken läßt. Die andere Ausnahme
ist die Hauptfigur, Jason; der Mann, dem sich die andern als freiwillige Helfer zur

3 Ehe ich auf die oben vorgeschlagene Deutung verfiel, hatten mir die eben angeführten
Stellen (und besonders II 145-53, III 1232-34) nie recht eingeleuchtet: Warum sollte sich
der Dichter in solchen hypothetischen Betrachtungen ergehn

4 «Die Charakteristik der Personen in Ap.' Arg.» ist in der Dissertation von Adalbert
Hübscher (Freiburg i. Ue. 1940) behandelt.

6 Eigentlich weist unter den Argonauten (abgesehen von Herakles, Idmon und Jason)
nur Peleus, mit seiner durch nichts zu dämpfenden Zuversicht, einen nur ihm eigentümlichen
Wesenszug auf; in II 1220-25 ist sein Optimismus (sei dieser nun echt oder ein wenig
forciert) von keiner realistischen Einschätzung der Kräfteverhältnisse angekränkelt (vgl.
z. B. III 1232-34, IV 338f.). Nur minimalen Gebrauch macht die Darstellung des Apollonios
von den märchenhaften Gaben einiger Argonauten (die Boreaden können fliegen, Lynkeus
hat übersoharfe Augen, Euphemos vermag auf dem Wasser zu laufen); s. Mus. Helv. 14
(1957) 4 Anm. 3. Wohl aber treten einzelne dank ihren sozusagen fachlichen Leistungen
aus der Masse heraus: die beiden Steuerleute der Argo, Tiphys und Ankaios; der Schiffsbauer

Argos, der den Stapellauf der Argo leitet (I 367-93); der Meister der Boxkunst Poly-
deukes; die Seher Idmon und Mopsos mit ihrem okkulten Wissen und Verstehen; und der
Priester und Sänger Orpheus, dessen musische Kunst geradezu wunderbare Wirkungen
zeitigt (I 572-79). Jedoch beschäftigen wir uns in diesem Aufsatz nur mit solchen
individuellen Eigenheiten, die im Charakter der Personen und ihrem allgemeinen geistigen Habitus
verwurzelt sind, und nicht mit Gaben oder Kenntnissen spezialisierter Art.



4 Hermann Frankel

Verfügung gestellt und die Leitung des Unternehmens übertragen haben: gerade

er erscheint als unzulänglich, wenn wir ihn an dem konventionellen Helden-

typos messen.
Oft schon ist an dem Jason des Apollonios gerügt worden, daß ihm die eigentlichen

Führerqualitäten abgingen. Die schwierige Aufgabe, die ihm gestellt ist,
begeistert ihn nicht, sondern sie lastet auf ihm. Es fehlt ihm das konventionelle
heldische Temperament, der vitale Tatendrang und das instinktive Selbstvertrauen.

Er ist vorsichtig und von Bedenken gequält; Entschlüsse fallen ihm schwer.
Dies zeigt sich z. B. bei dem heftigen Streit, der unter den Argonauten ausbrach,
als man Kios verlassen hatte; man war in aller Eile abgefahren, weil ein günstiger
Wind einsetzte; erst als es hell wurde und man schon auf hoher See war, bemerkte

man, daß Herakles an Land zurückgeblieben war; manche verlangten, man sollte

umkehren, um ihn zu holen, während andre darauf bestanden, daß man weiter
das günstige Wetter ausnutze, statt zu wenden und (vgl. 1299) gegen Wind und
Wellen anzukämpfen (I 1286):

Jason, in betroffener Ratlosigkeit, sprach sich weder im einen noch im andern
Sinne aus; er saß und verzehrte sich tief im Innern wegen des schweren Fehlers,
der begangen war. Telamon aber ergrimmte und sprach: «Ja sitz du nur stumm
da: dir kommt es zugute, daß Herakles zurückgelassen wurde; du hast es selbst
ins Werk gesetzt, damit dich seine Glorie in Hellas nicht in den Schatten stellt,
wenn uns die Götter die Heimkehr gewähren
Der Freund des Herakles hat also in seiner Empörung Jasons Unentschieden-

heit mißdeutet; dieser Jason ist nicht leicht zu durchschauen für einen Helden
der konventionellen Art. In Wahrheit wird Jasons Haltung so zu verstehen sein,
daß dem verantwortungsbewußten Mann das Dilemma unlösbar war, weil die

Forderung der großen Aufgabe ebenso gebieterisch vorwärts drängte, wie die

Loyalität gegenüber dem Kameraden (vgl. 1337-43) rückwärts zog. Aber davon

sagt der zurückhaltende Dichter nichts aus, und hier wie oft bleibt der Jason
des Apollonios als die Hauptfigur des Epos enttäuschend; um so mehr
enttäuschend, als Apollonios einem andern Argonauten eben jene blühende Frische
verliehen hat, die wir an Jason vermissen6. Das anscheinende Versagen des Dichters
in einem Kernstück der gesamten Konzeption ist ein Problem von beunruhigendem

Ausmaß.
Ich glaube nun, daß uns der Text des Epos selbst einen eigenartigen Schlüssel

zur Lösung des Jason-Problems liefert. Um dies aufzuzeigen, würde man normalerweise

von den einschlägigen Textstellen ausgehen und an Hand des Materials
allmählich die These erstehen lassen, auf die man es abgesehen hat. In unserem
Falle aber scheint das umgekehrte Verfahren angebracht zu sein. Ich will zunächst
die These entwickeln, die ich vorschlagen möchte, im Prinzip und in abstracto;
erst dann werde ich daran gehen, die Theorie aus dem Text zu belegen und mit
konkretem Gehalt zu füllen.

6 Nämlich Peleus; s. die vorige Anmerkung.



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 5

Die These ist die folgende:
1. Wenn der Jason des Apollonios den Ansprüchen nicht genügt, die wir

unwillkürlich an einen Führer großer Helden stellen, so beruht das nicht darauf, daß
sieb der Dichter zwar ein hohes Ziel gesetzt hätte, aber nicht die Kraft hatte es

zu erreichen. Vielmehr wußte Apollonios, was er tat; er hat es von vornherein so

gewollt, wie er es gemacht hat; und er ist so verfahren, als hätte er die Einwürfe
vorausgesehen, die man gegen den unkonventionellen Charakter seines Haupthelden

vorbringen könnte, und als hätte er sie im voraus beantworten wollen.
2. Angenommen, das eben Gesagte trifft zu: wie würde ein epischer Dichter

dabei zu Werke gehen Natürlich konnte er über eine kunstkritische Frage nicht
theoretisch diskutieren, wie sein Zeitgenosse Kallimachos in seinem großen
elegischen Gedicht, dessen Gattimg Erörterungen beliebiger Art erlaubte. Ein epischer
Dichter wie Apollonios wird das Problem zu einem Bestandteil der epischen Handlung

machen.
3. Apollonios könnte z. B. eine Kontrastfigur zu seinem Haupthelden erfinden;

diese Folie würde, in extremer Schärfe, diejenigen Züge aufweisen, die der Dichter
seinem Jason nicht zu verleihen wünschte; und durch diese Figur würde der
Dichter den von ihm verworfenen Heldentypos in einem solchen Liebte zeigen,
daß es klar wird, warum er ihn verschmäht hat.

4. Wollen wir nun das Extrem des verschmähten Typos, das nach unserer These

durch eine Folie zu Jason verkörpert ist, näher beschreiben, so könnte man es als

'automatisches' Heldentum bezeichnen. Das Schlagwort soll andeuten, daß die
Natur des Helden so beschaffen ist, daß sie ihm automatischen Erfolg bei jedem
Unterfangen sichert, wie schwierig, ja unmöglich es auch sei; daß er gegen
Zufälle und Unfälle immun ist oder, um es echter griechisch zu formulieren, daß sein
Dasein und Tun gegen göttliche Eingriffe gefeit ist; und schließlich, als das

subjektive Korrelat, daß der Held zu sehr durchsättigt ist von dem stolzen Bewußtsein

seiner unbegrenzten Fähigkeiten, um für irgendwelche Zweifel und Bedenken

empfänglich zu sein. Wenn ein hellenistischer Dichter bei der Gestaltung seiner

Hauptfigur für diesen archaischen Heldentypos keine Verwendung hatte, sei es

auch in einer milderen Form, so sind einige Gründe dafür von vornherein klar. So

phantastisch auch die Fabel der Argonautensage in mancherlei Hinsicht ist: ein

allmächtiger Übermensch wäre weder plausibel noch interessant. Ein Sterblicher,
der nicht den Göttern und dem Zufall unterworfen ist, wäre überdies eine lebende

Blasphemie, und er würde dem hellenistischen Glauben an Tyche zuwiderlaufen.
Und schließlich: jemand, der nie von Zweifeln heimgesucht wird, müßte entweder
als schlechthin dumm erscheinen oder als unerträglich eingebildet.

5. Die Foliengestalt in den Argonautika heißt Idas; es ist eben jener Mann, der
uns an Don Quijote erinnert. Der Idas des Apollonios ist gleichsam ein Relikt aus
der Urzeit, denn er repräsentiert einen Typos von Sagenhelden, der bereits in der
altepischen Epoche, ein halbes Jahrtausend vor Apollonios, veraltet war; oder
vielmehr: Idas bildet sich ein, er wäre solch ein Held, und verlangt von seinen



6 Hermann Frankel

Kameraden und Mithelden, daß sie dem gleichen Ideal nachleben. In der Handlung

des Epos vollbringt Idas zwei oder drei Leistungen löblicher, wenn auch in
diesem Rahmen nicht außergewöhnlicher Tapferkeit, die im Vorübergehen
erwähnt werden, während er bei einigen andern Gelegenheiten für eine kurze Zeit
des vollen Rampenlichtes der Darstellung gewürdigt wird. Bei diesen Gelegenheiten

erweist sich Idas als ein Ärgernis und eine Plage, nämlich als ein prahlender
Störenfried, ein dreister Lästerer, ein erfolgloser Obstruktionist und ein störrischer

Groller, und zwar jedesmal aus einem und demselben Grunde: wegen seiner
verschrobenen Idee vom Wesen des Heldentums. Apollonios hätte nicht drastischer
demonstrieren können, in welcher Richtung seine Leser nicht jene Qualitäten
suchen sollten, deren ein Führer von Helden in einem modernen Epos bedarf.
Denn die Argonautika wollen, trotz der altertümelnden Sprache, in die sie sich

kleiden, in ihrem menschlichen Gehalt modern sein.

Soweit unsere These.

Die erste und ausführlichste Idasszene findet an einer frühen Stelle des Epos
statt. Am Vorabend ihrer Ausfahrt zu dem gefährlichen Unternehmen opferten
die Argonauten Apollon am Strande und feierten ihren Aufbruch mit einem guten
Mahl und Gelage. Als der Wein kredenzt wurde, begannen sie (I 457)

miteinander Gespräche zu führen nach der Art aller jungen Leute, die sich bei

Speise und Trank gesellig vergnügen, während verfängliche Überheblichkeit

ferngehalten wird.
Wie der Fortgang der Erzählung zeigt, gab es jedoch zwei Ausnahmen. Jason,

der am selben Tage zum Führer des Unternehmens gewählt worden war, beteiligte
sich nicht an dem geselligen Frohsinn; und Idas war nicht gesonnen sich von
Überheblichkeit frei zu halten, und am wenigsten beim Wein. Wir setzen nun
unser Zitat fort (I 460):

Jason dagegen konnte nicht anders als im eigenen Innern alle Einzelheiten
durchdenken, und er wirkte wie ein Niedergeschlagener.

Wohl gemerkt: er war nicht deprimiert, sondern wirkte nur so. Apollonios macht

deutlich, daß er, der von jetzt an für das beste Blut von ganz Hellas verantwortlich

war, nur scharf nachgedacht und alles was möglich und nötig sein würde7,
vorbedacht hat (I 462).

Idas schöpfte Verdacht und brüllte Worte des Vorwurfs:
« Sohn des Aison, was hast du was wälzt du in deinen Gedanken
Laß uns doch hören, was du da ersinnst. Oder plagt dich die Angst gar

7 Mit «alles was» usw. haben wir das eine Wort exaaza (461) umschrieben. Das substantivische

(rä) exaoTa, das auf 'die verschiedenen Einzeldinge' oder 'Einzelheiten' hinweist
ohne sie des näheren zu definieren, erhält seinen konkreten Inhalt von dem Zusammenhang,
in dem es gebraucht wird. Apollonios verwendet es unter anderm von Dingen, die im voraus
bedacht werden, wie hier und an der ähnlichen Stelle II 633 (die unten S. 17 zitiert wird),
ferner III 816, IV 463; oder die jemandem obliegen, wie I 339 von den Obliegenheiten des
Führers der Argonauten, als Subjekt von fieXoiro (vgl. III 437). Zu den exaora, deren Regelung

Jason oblag, kann man z. B. die zeitsparenden Dispositionen rechnen, die er in 1352-62
getroffen hat - seine erste und bisher einzige Leistung seit seiner Wahl zum Führer.



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 7

wegen der Dinge, die etwa bevorstehn So gehts ja den Feigen.
Bei meiner stürmischen Lanze, die höhere Geltung mir einbringt
als allen andern im Krieg, bei meiner Lanze, die für mich
mehr tut als Beistand von Zeus, ich schwöre dir bei ihr: kein Unheil
trifft mit vernichtendem Schlag, keine Aufgabe bleibt ohne Lösung,
solange Idas dabei ist, und stünde ein Gott auch dawider.
Solch einen Helfer gewannst du an mir, dazu kam ich von Hause.»

Sprach es, und hob seinen Becher zum Mund mit der Rechten und Linken,
goß sich den Trunk, ungemischt, in den Schlund hinein, und der Wein troff
auch von den Lippen herab auf den Bart, und verfärbte die Schwärze.

Allen entrang sich ein Schrei der Entrüstung, und Idmon versetzte:
«Hegst du, besessener Mann, von jeher schon solche Gesinnung

zu deinem eignen Verderb oder ist es der Wein, der dein Innres
schwellt in Verblendung zu dreister Mißachtung der seligen Götter
Mancher schon hat seinem Freund mit ermunterndem Zuspruch geholfen
so oder so oder anders: doch was du sagtest, war ruchlos ...»

Idmon, der dem Lästerer diese und weitere Vorhaltungen machte, war ein Seher

und Sohn Apollons; überdies war er der Träger einer tragischen Glorie. Es war
gerade vor dieser Szene zutage gekommen, daß sieb Idmon der Expedition
angeschlossen hatte, obwohl ihm durch ein Omen kundgetan war, daß er dabei auf

irgendeine Weise den Tod finden würde; bewußt opferte er, nach einigem Zögern8,
sein Leben dem Ruhm (I 139-45, 436-49). Wir dürfen uns sagen, was ein solches

Opfer bedeutet, wenn es nicht unter dem Stimulus einer akuten Krise gebracht
wird, die dräuend und erhebend zur großen Entscheidung ruft, sondern aus ruhiger,

langer Sicht in verhüllte Ferne. Aber dafür hatte der primitive Idas kein
Gefühl; er erwiderte Idmons wohlmeinende Warnung mit einer Drohung und mit
Hohn auf den Anspruch der Propbetengabe (1485ff.). Schließlich griffen die Kameraden

ein, um beide von einer Fortsetzimg des Streites abzubringen, und dabei

half ihnen auch der liebenswürdige Jason, obwohl er doch von Idas so gröblich
beleidigt worden war.

Der kleine Zwischenfall dieses Streites hatte für die Handlung der Argonautika
keinerlei Folgen. Sein Existenzrecht muß anderswo gesucht werden, und wir haben
schon angedeutet, wo wir glauben daß es gefunden werden kann. Wir brauchen

gar nicht noch unsrerseits im einzelnen die Aufschlüsse zu präzisieren, die sich

für die richtige, vom Dichter gewollte Auffassung von Jasons Art und Wesen

aus dieser Szene ergeben - aus der verfehlten Kritik des Idas an dem gewissenhaften

Leiter des Zuges, aus der Anmaßung, mit der sich Idas selbst zum absoluten
Helden und Haupthelden des Unternehmens erklärt, aus seinem Mangel an Wirk-

8 Von dem Zaudern steht zwar nichts direkt im Text von I 139-41, aber Apollonios hat
die Worte seines scheinbar trockenen Berichts so gesetzt, daß sich dieses logisch aus ihnen
ergibt: 'Idmon (hatte die Wanderung nach Iolkos nicht zusammen mit den andern Männern
der Landschaft angetreten, sondern) kam als letzter der Argeier dort an, weil er von
vornherein sein Schicksal kannte (und daher seinen Aufbruch hinausschob)'.



8 Hermann Frankel

lichkeitssinn, usw. Apollonios hat ja schon deutlich genug mit rein epischen Mitteln
den Weg zu den Folgerungen gewiesen, die sich für unser Urteil über Jason
ergeben und weiter ergehen werden, wenn wir im Fortgang des Epos Jason besser und
besser kennenlernen. Wegen ihrer programmatischen Bedeutung steht die Idas-
Szene passend an der Stelle, wo Jasons Tätigkeit als Führer ihren Anfang nimmt.

Wer aber war nun eigentlich dieser Idas Apollonios hatte ihn in seinem

Argonautenkatalog eingeführt als den «gewalttätigen Idas», einen Sohn des Aphareus
von Arene, und er hatte ihn und seinen Bruder Lynkeus gerühmt als «überaus

kühn und streitbar» (I 151 f.). Das ist alles was mitgeteilt wird; aber der Dichter
setzte bei seinen gebildeten Lesern voraus, daß sie noch manches andere über
Idas wüßten. Uns Heutigen aber ist von diesem Hintergrund nur weniges bekannt.
In der Ibas (9, 556ff.) können wir lesen, daß jemand in einer Rede Idas erwähnt
und von ihm sagt: «Er war der gewaltigste Kämpe unter den Menschen von
damals, wie er denn gegen Phoibos Apollon den Bogen ergriff im Streit um das schöne

Mädchen Marpessa.» Aus dem Zusammenhang ergibt sich, daß Idas in der Tat
das Mädchen dem Gott abgetrotzt hat9. Wie man sieht, bot die Marpessa-Geschichte
dem Dichter der Argonautika Ansätze für einen Idas, der in dreister Zuversicht
die Feindschaft von Göttern herausfordert und der einen Sohn Apollons wegen
seiner apollinischen Abkunft und Sehergabe verspottet.

Dagegen hat sich Apollonios durch andere alte Sagen für den besonderen Zug
in jener Szene anregen lassen, daß Idas seine eigene Lanze gleichsam vergottet
und bei seiner Lanze einen lästerlichen Eid schwört, weswegen es denn auch - darauf

deutet die Szene vor10 - ein schlimmes Ende mit ihm nahm. So wurde von dem

Lapithen Kaineus erzählt: er habe nicht den Göttern geopfert und nicht zu ihnen

gebetet, vielmehr habe er in der Mitte des Marktes seine Lanze aufgepflanzt und
habe angeordnet, daß jedermann diese Lanze als einen Gott zu verehren und bei

ihr zu schwören hätte. Dafür habe ihn dann Zeus gestraft; er ließ ihn von den

Kentauren überfallen, die auf den Unverwundbaren mit Fichtenstämmen
einhämmerten und ihn aufrecht in die Erde rammten11. Apollonios hat selbst diesen

heroischen Ausgang des Kaineus beiläufig im Anfangsteil seines Epos (I 59-64)
verherrlicht und dabei die seltsam primitiven Züge der Legende herausgearbeitet:

9 Nach einem andern Bericht durfte Marpessa selbst zwischen ihren beiden Bewerbern
wählen, und sie entschied sich gegen Apollon, den ewig jungen Gott, und für Idas, der als
Mensch mit ihr gemeinsam altern würde.

10 Vgl. V. 476-89; Apollonios hatte vielleicht die Tradition im Sinn, nach der Idas beim
Kampf mit den Dioskuren von Zeus durch einen Blitzstrahl getötet wurde.

11 Nach Akusilaos (FOrHist 2) F 22; weitere Zeugnisse verzeichnet Jacoby im Kommentar
S. 379. - Kaineus war aber nicht der einzige, dem ein solcher lästerlicher Lanzeneid
zugeschrieben wurde; vielmehr war das Motiv in der älteren Literatur auch sonst geläufig.
Mit Recht hat man mich darauf aufmerksam gemacht, daß den Apolloniosversen 466-70
eine Stelle aus den Hepta des Aischylos sehr ähnlich ist (529ff. über Parthenopaios): 8/ivvoi
ö' alxfiijv fjv eyu fiäWov fteov o&ßeiv Ttsnoidw; oppdxow &' vnioxeoov, fj /.irjv Xatnd£eiv aaxv
Kadpelcov ßta Aiög. Vgl. ferner Hepta 426ff. über Kapaneus, den dann auch der Blitz des
Zeus tödlich getroffen hat. Dafür daß dem Apollonios gerade die Kaineusgeschichte als
Vorbild gedient hat, spricht also nur der Umstand, daß er den Ausgang des Kaineus
verherrlicht hat (s. oben im Text). Es ist auch nicht ausgeschlossen, daß bereits vor Apollonios
dem Idas ein solcher Eid zugeschrieben worden ist.



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 9

den harten Mann vermochten die Halbtiere mit ihren Schlägen weder zu beugen
noch zu brechen, und so gelangte er lebend durch den Erdboden hindurch in die
Unterwelt.

Nun hatte es an der vorhin zitierten Ilias-Stelle geheißen: «Idas war der gewaltigste

Kämpe unter den Menschen von damals», und das 'damals' war eine Epoche,
die schon für die Helden der Ilias vorbei und dahin war. In dieselbe Frühzeit
gehört auch der eben von uns genannte Kaineus, der Apollonios als Vorbild für
den Lanzeneid des Idas gedient haben kann. Beide repräsentieren einen hoch
altertümlichen Heroentypos, den man fast noch 'barbarisch' nennen könnte. Die
altepischen Sänger waren sich dieses Typenabstandes bewußt. Im ersten Buch der
Ilias hält der uralte Nestor den streitenden Königen, Agamemnon und Achill,
vor: Mit den Helden der Vorzeit, wie Kaineus und anderen, könnten sie sich nicht
messen; das seien ganz andere Männer gewesen, von großartiger Wüstheit; trotzdem

hätten sogar jene auf ihn, auf Nestor, gehört, und deshalb würde sich ein

Agamemnon und ein Achill nichts vergeben, wenn sie seinem guten Rat folgten.
Man sieht, wie den homerischen Sängern die urzeitlichen Helden in gewissem
Sinne als größer galten als ihre eigenen Gestalten, weil sie härter, wilder und
ungehemmter waren als diese. Der Idas des Apollonios, der zugleich Züge von Kaineus

trägt, will solch ein urzeitliches Wesen sein. Tatsächlich aber erweist sich in unserer
Szene der einzige Trunkene unter den behaglich feiernden Argonauten mit seinem

unsinnigen Prahlen als eine anachronistische Absurdität12 und somit als eine

passende Folie für den nüchtern rechnenden Jason dieses gewollt modernen Epos.
Wenn in der Erzählung unseres Epos der Name des Idas das nächste Mal fällt

(11044), so lediglich, weil auch er in einer Schlacht, neben acht andern Argonauten,
die gleiches vollbrachten, einen Gegner erlegte. Dann wieder hören wir von ihm,
als sich das Schicksal jenes Sehers Idmon erfüllt (II 815-34), mit dem sich Idas
in der ersten Szene gestritten hatte. Die Argonauten hatten einen Tag und eine

Nacht an Land verbracht. Als sie am folgenden Morgen zu ihrem Schiff unterwegs
waren (812), ging der Seher seinen eigenen Weg, etwas abseits von den andern;
ein wilder Eber fiel ihn an; tödlich verwundet, schrie Idmon auf; die Gefährten
eilten herbei, und kein anderer als Idas, der damals den Seher so grausam
verhöhnt hatte, erlegte das reißende Tier und rächte den Gefährten, noch ehe dieser

den letzten Atemzug tat - eine eigentümliche Wendung des Verhältnisses zwischen
den beiden, die der Leser dieses diskreten Gedichts selbst bemerken und würdigen
muß, denn der Dichter hilft nicht nach, sondern nennt nur den Namen des Eber-
töters.

12 Andrerseits hat aber Apollonios die Szene so gestaltet, daß die objektive Absurdität
des Gehabens, das Idas an den Tag legt, subjektiv plausibel wird. Denn während Kaineus
(nach Akusilaos) einen Kult der Götter ständig und prinzipiell ablehnte und gar seinem
gesamten Volk die Verehrung seiner Lanze durch ein Edikt auferlegte, fallen in den Argo-
nautika die anmaßenden Äußerungen des Idas in einer bestimmten affektischen Situation:
sein ohnehin überstarkes Selbstgefühl ist in jenem Moment überdies noch «aufgeschwellt»
(478) unter dem doppelten Anreiz des Weins und der Empörung über Jasons anscheinenden
Kleinmut. Späterhin (III 559f.) wird Idas von den Göttern in normaler Weise reden.



10 Hermann Frankel

Beim folgenden Mal befinden wir uns am Ziel der weiten Fahrt, in Kolchis.
Jason hat den König Aietes gebeten, ihm das Vlies zu überlassen, und hat die
Antwort erhalten (III 409ff.): «Ja, wenn du dich als meinesgleichen erweist und
mir nachmachst, was ich tue. Beim Aresfeld halte ich zwei Stiere mit ehernen

Füßen, die aus ihren Mäulern Feuer blasen; diese joche ich an und pflüge mit ihnen
das harte Feld des Kriegsgottes ...» und so fort; die Aufgabe ging noch erheblich
weiter. Eine vielstündige Arbeit mit zwei feuerschnaubenden Stieren - Aietes
durfte sich den Sport leisten, denn dem leiblichen Sohn des Sonnengottes
konnte doch wohl keine Glut etwas anhaben13; aber jeder andere Mensch, aber
Jason? Jason schwieg lange, und schließlich erklärte er sich zu dem Wagnis
bereit, auch wenn es ihn das Leben kosten würde; es bliebe ihm ja doch keine
andere Wahl. Bald darauf (III 579ff.) gab der tückische Aietes seinen Leuten

genaue Anweisungen, in der Absicht mit sämtlichen andern Argonauten
aufzuräumen, sobald die Stiere Jason den Garaus gemacht haben würden. In der Tat
konnte man vernünftigerweise von dem Versuch, wenn er gemacht wurde, nur
einen Ausgang erwarten. Auch des Königs Tochter Medea, die zugegen gewesen
war und sich auf den ersten Blick in Jason verliebt hatte, klagte nun um ihn,
«als sei er schon gestorben» (III 460f.), denn sicherlich würden ihn entweder die
Stiere umbringen oder Aietes. Als Jason den versammelten Argonauten von seiner

Verhandlung mit Aietes Bericht erstattete, waren alle tief betroffen, denn sie

hielten die Aufgabe für unlösbar (III 502ff.). Man beriet nun gemeinsam über
den nächsten Schritt. Der kühne Peleus erbot sich, selbst statt Jason die Probe

zu wagen, da ja doch nichts Schlimmeres drohe als der Tod; nur wenn Jason seiner
selbst völlig sicher sei, solle er sein Versprechen einlösen. Jetzt meldeten sich noch

fünf andere mit dem gleichen Anerbieten wie Peleus, und unter ihnen konnte der
«selbstbewußte» (jueya (pQovemv) Idas nicht fehlen, wo es doch darum ging, wer
sich selbst das Äußerste zutraute an Mut und Leistung.

Aber gleich darauf nahm die Beratung eine neue Wendung. Zwar wußte noch
niemand etwas von Medeas Neigung zu Jason; aber von sich aus war einer der
Anwesenden auf den Gedanken gekommen, man könne vielleicht das junge Mädchen

für die Sache der Argonauten gewinnen und dazu bringen, daß sie ihre magischen

Künste Jason zur Verfügung stellte. Kaum war der Vorschlag ausgesprochen,
als die Götter ein bestätigendes Omen sandten. Eine Taube, vom Habicht verfolgt,
stürzte sich aus der Luft an Jasons Brust, und der Augur Mopsos deutete alsbald
das Zeichen: Dies sei ein Wink, mit aßen Mitteln auf Medea einzuwirken; Medea
werde gewißlich ihre Hilfe nicht versagen, denn die Taube sei ja der Vogel der

Liebesgöttin; so solle man den Vorschlag annehmen und zu Aphrodite um Ge-

13 Davon steht allerdings nichts im Text, aber bei Apollonios darf, ja muß, sieh der Leser
noch vieles dazu kombinieren. Jedenfalls spricht der Dichter an anderer Stelle (IV 727. 729)
insofern von der besonderen, feurigen Natur der Nachkommen des Helios, als er sagt, daß
sie sich durch einen golden funkelnden Schein auszeichnen, der von ihren Augen ausstrahlt
(die Alten glaubten ja, daß der Blick des Sehenden ein aktiver Strahl ist, den das Auge auf
den Gegenstand wirft).



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 11

lingen beten; auch eine frühere Prophezeiung ließe sich im gleichen Sinne
verstehen (III 555):

Sprachs, und die Mannschaft hieß gut, was er sagte, gedenkend der alten
Weissagung. Idas allein sprang auf, der Sohn des Aphareus,
tobend in schrecklichem Grimm, und er rief mit dröhnender Stimme:
«0 welcher Schlag! Also bin ich mit Weibern nach Kolchis gefahren,
die sich an Kypris wenden, daß sie uns Beistand gewähre,
nicht mehr an Ares' gewaltige Kraft, und die sich an Vögeln

- Habichten, Tauben - erbauen, weitab von den Felder der Ehre.
Aus meinen Augen mit euch, und versucht euch nie wieder am Kriegswerk,
sondern mit bettelnden Worten schwatzt ein auf die wehrlosen Mädchen.»
Also sprach er voll Eifers. Nicht wenige murrten dagegen,
aber nur leise: zu offner Erwiderung brachte es keiner.
Idas setzte sich nieder, und grollte. Sogleich aber Jason

Ja was sollte Jason mit diesem wilden Quertreiber anfangen, der von nichts
etwas hören wollte als von blindem, automatischem Heroismus Jason rettete
die Situation, indem er gelassen erklärte, der Vorschlag sei «von allen» angenommen

(568), und er setzte ihn ohne Verzug in Gang. Auf diese Weise hat der Dichter
die doktrinäre Haltung des Idas als so unsinnig gebrandmarkt, daß man sie

ignorieren kann und muß, während alle andern Argonauten vernünftig handeln, wenn
sie den einzigen praktischen Ausweg aus einer sonst hoffnungslosen Situation
einschlagen14.

Medea gab in der Tat Jason das Zaubermittel (es war ein eingedickter Pflanzensaft,

III 844-66), unterrichtete ihn in der Anwendung und gab ihm auch sonst

guten Rat. Als Jason seinen Kameraden von seinem erfolgreichen Zusammentreffen

mit der Königstochter erzählte (III 1169)
und ihnen zeigte den wirkenden Saft, saß Idas alleine,
abseits von allen Gefährten, den Groll verbeißend; die andern

waren vergnügt...
Zum letzten Mal hören wir von Idas am Morgen des Tages der großen Probe.

Zu der Aufgabe gehörte außer dem Pflügen mit den Stieren auch ein Kampf mit
zahlreichen Gegnern, so daß auch Jasons Waffen gefeit werden mußten (III 1246):

Jason hatte derweil, nach Medeas Weisung, den Wirkstoff
angefeuchtet und flüssig gemacht, und damit des Schildes

Außenfläche bestrichen, das Schwert, und die wuchtige Lanze.

Ringsum drängten die Freunde, die Waffen zu prüfen, gewaltsam
pressend: die Lanze hielt stand und bog sich kein bißchen und brach nicht,
sondern blieb starr wie zuvor in dem Zugriff der machtvollen Fäuste.

14 Dabei fand auch Jason selbst zunächst, ehe das Omen erging, diesen Ausweg unerfreulich,

aber nicht aus ideologischen Gründen, sondern aus praktischen. Als zuerst unter vier
Augen der Gedanke an ihn herangetragen wurde, sich durch Vermittlung von Medeas
Schwester an Medea zu wenden, hatte er gemeint (III 487): «Es steht kümmerlich um die
Aussichten für unsre Rückkehr in unsre Heimat, wenn wir sie Frauen in die Hände legen».



12 Hermann Frankel

Idas, nun zürnend erst recht den vergeblich sich Mühenden, schlug selbst

mit seinem riesigen Schwert auf den Schaft: wie ein Hammer vom Amboß
schnellte die Schneide nach oben zurück, und lärmender Jubel
tönte von Kehlen der Helden im Vorgefühl guten Gelingens.

Man kann fast Mitleid haben mit dem armen Toren, wenn der Streich seines

Schwertes, das er für unwiderstehlich hielt, ohne Wirkung blieb. Bisher war er

nur im Streit der Meinungen unterlegen, so daß er sich einreden konnte, er sei

doch im Recht gegen alle andern. Aber jetzt hat er mit eigener Hand den Beweis

erzwungen, daß seine phantastischen Ideen an der harten Wirklichkeit scheitern
müssen. Damit ist Idas als Problem endgültig erledigt, und es wundert uns nicht,
wenn nunmehr auch seine Rolle im Epos ausgespielt ist15.

Die Wirklichkeit, an welcher der Wahn des Idas endgültig zerbrach, war magischer

Natur. Denn für die romantische Fiktion der Argonautika gehört der Zauber
auf die Seite der Realität - anders als in dem Roman des Cervantes, wo Zauber
und Zauberer nur in den Phantasien des Ritters von der Traurigen Gestalt
existieren. Das magische Mittel, das Jason zuteil geworden war, hat ihn dann wirklich

befähigt dem Feuer standzuhalten (III 1305) und in jeder andern Hinsicht
die Probe zu bestehen, statt bei ihr zugrunde zu gehen und alle übrigen Argonauten
mit sich ins Verderben zu reißen. Nicht nur objektiv und physisch wurde Jason
durch die fremden Wirkungskräfte der Droge über seine eigentliche Natur
hinausgehoben, sondern auch seelisch und subjektiv. Als ihm Medea das Mittel aushändigte,

hatte sie ihm versichert, daß er sich dank der Magie nicht Menschen
ebenbürtig fühlen würde, sondern den unsterblichen Göttern; allerdings nur für die

Dauer eines einzigen Tages (III 1044-51), aber das genügte ja für den einmaligen
Zweck. Idas dagegen, wie wir gelesen haben, fühlte sich den Göttern schlechthin

ebenbürtig dank seiner eigenen, angeborenen Natur; freilich war er betrunken,
als er das für sich in Anspruch nahm.

Ungleich dem auf eigene Faust abenteuernden Ritter des Cervantes stellt Idas
seine Kräfte, die in der Tat beträchtlich sind, in den Dienst einer guten Sache,

gemeinsam mit vielen anderen. Zu einer ärgerlichen Kuriosität wird er nur,
gegebenenfalls, durch seine Ideologie. Aber keineswegs führt seine Absonderlichkeit
dazu, daß er verlacht oder gar verprügelt wird, wie der ältliche, hagere Ritter des

Cervantes oder auch wie der hämische Krüppel Thersites in der Uias; vielmehr

wagt sich niemand an den ansehnlichen, fanatischen Kämpen heran (III 565),
denn er ist ein ganzer Kerl von echtem, altem - allzu altem - Schrot und Korn.
Und seine Ideologie bleibt unwirksam, weil er sie nicht im geringsten durchzusetzen

vermag, trotz der anmaßenden Heftigkeit, mit der er sie verficht.
Wir wollen nun, soweit es in diesem Rahmen möglich ist, zusehn, wie sich der

Jason der Argonautika als Führer der Schar ausnimmt, und wollen uns dabei in
Gedanken stets die Folie der Idas-Gestalt gegenwärtig halten.

16 Hübscher (s. oben Anm. 4) macht auf S. 60 mit Recht darauf aufmerksam, daß Idas
als Person nach diesem Mißerfolg erledigt ist und daher verschwindet.



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 13

Jason setzt sich bei seinen Leuten immer durch, nicht mit herrischer Heftigkeit,
sondern in den verbindlichen Formen eines primus inter pares. Goethe hat in der
klassischen Walpurgisnacht (7373) sein Wesen treffend gekennzeichnet:

Nachsinnend, kräftig, klug, im Rat bequem,
So herrschte Jason, Frauen angenehm.

Als man (wir greifen jetzt auf ein früheres Stadium der Expedition zurück)
nach manchen Abenteuern in Kolchis angekommen war, wurde die Frage akut:
wie man es anstellen solle, um sich in den Besitz des Goldenen Vlieses zu setzen.
Die Argo lag auf dem Phasisfluß unweit der Stadt des Aietes an einer verborgenen
Stelle vor Anker, und die Mannschaft, so wie jeder auf seiner Ruderbank saß,

verwandelte sich in eine beratende Versammlung, die von Jason folgendermaßen
angesprochen wurde (III 171):

«Meine Freunde, was ich für das Richtige halte von mir aus,
werde ich sagen, jedoch die Entscheidung darüber steht euch zu.
Unser Anliegen ist ja gemeinsam, gemeinsam das Recht denn
mitzureden. Wenn jemand Gedanken verschweigt die ihm kommen,
dann soll er wissen, daß er, und nur er, uns die Heimkehr vereitelt ...»

Den Plan selbst, den Jason mm in beredten Worten entwickelt und begründet,
werden wir sogleich kennenlernen. Vorweggenommen sei, daß die Diskussion, auf
die Jason gedrungen hatte, ausbleibt und auf die Rede diese Verse folgen (III
194):

Also sprach er: es stimmte die Menge der jungen Gefährten

einhellig zu. Etwas andres vermochte nicht einer zu raten.
Jasons Vorschlag ging dahin, daß er sich mit einigen andern zu Aietes in dessen

Palast begibt (III 179):
«Erst will ich ihm im Gespräch gegenüber treten, und zusehn,
ob er gewillt ist in Güte das Goldene Vlies uns zu geben,
oder im Stolz seiner Kräfte und Macht das Ersuchen mißachtet.
Weist er mich ab, hat er Böses zuerst uns getan, und wir dürfen
weitere Mittel erwägen: ob wir uns im Kampf mit ihm messen,
ob sich ein Weg etwa fände zum Ziel, der den Kriegsstreit umginge.
Lasset uns nicht mit Gewalt, ohne weiteres, nehmen was sein ist,
ohne die Probe der Worte vorangehn zu lassen. Viel besser

ist es, wir suchen ihn auf, um ihn mit dem Wort zu gewinnen.
Oft hat wie spielend das Wort schon vollbracht, was heldischen Taten

knapp nur gelingt, denn es paßt sich gebührend dem Zweck an, und schafft

willige Ohren16.» [sich
Die Rede gibt Anlaß zu einigen Bemerkungen. Erstens fällt auf, daß Jason

eine Ideologie entwickelt; es ist das einzige Mal in diesem Epos, daß dergleichen
so ausdrücklich geschieht. Die Ideologie steht in geradem Gegensatz zu der des

16 Unsere Übersetzung gibt hier am Schluß (189f.) den vermutlichen Sinn des nicht klaren
Textes frei wieder.



14 Hermann Frankel

Idas, nach dessen Meinung das Schwert, und nicht das Wort, über die schlagendsten

Argumente verfügt (wir erinnern uns an seinen bitteren Hohn gegen Männer,
die, statt dreinzuschlagen, auf Mädchen einschwatzen). Zweitens hatte Jason,
wenn er die Macht des Wortes so hoch pries im Vergleich mit der Wirksamkeit
heldischer Taten, nicht nur ideologische, sondern auch gute praktische Gründe
dafür, von einem Krieg abzusehn, obwohl er von diesen Gründen wohlweislich
nichts verlauten läßt. Nach Lage der Dinge, so wie sie in diesem Epos dargestellt
werden, war ein gewaltsamer Raub des Vlieses keine realistische Alternative zu
einer gütlichen Abtretung17. Den wenigen Argonauten konnte der große Herrscher
des Ostens, der auch persönlich als Kämpfer jedem der Argonauten überlegen war
(III 1232-34, oben S. 3), ungeheure Massen von Kriegern entgegenstellen. (Wäre
es zum Kampf gekommen, so hätte er zu einer Katastrophe für die an Zahl
Schwächeren geführt», so äußert sich Apollonios über eine spätere analoge Situation

zwischen den Argonauten und einem Heer des Aietes (IV 337f.). Und letztens
wollen wir zusehen, wie weit Jason in dieser Rede überhaupt über die Lage richtig
geurteilt hat. Wie weit hat sich das, was er ausführt, im weiteren Verlauf als

praktisch und realistisch bewährt Das Wort» allerdings, das gute Zureden, hat
nicht eigentlich das zustande gebracht, was es sollte: Aietes hat sich zwar der
Form nach zu einer freiwilligen Überlassung des Vlieses verstanden, aber er lehnte
das Angebot einer vernünftigen Gegenleistung ab und verlangte statt dessen von
Jason, daß er erst etwas tun sollte, wobei er umkommen würde. Damit hatte sich

jedoch Aietes ins Unrecht gesetzt, so daß Jason nunmehr seinerseits, vom moralischen

Standpunkt aus, freie Hand hatte in der Wahl seiner Mittel; er durfte
jetzt der List mit List begegnen. Eben dies, daß sich Aietes ins Unrecht setzte,
war ein Punkt von Jasons Programm in der Rede gewesen für den Fall, daß nicht
von vornherein alles glatt vonstatten ginge (182: Weist er mich ab, hat er Böses

zuerst uns getan ...»). Und überdies hat Jason in seiner Rede nicht nur an die
eine Alternative gedacht: Krieg um das Vlies oder göttliche Einigung, sondern er
hat die Möglichkeit eines dritten Weges zum Ziel angedeutet, der nach gescheiterten

Verhandlungen doch noch «den Kriegsstreit umginge». Diesen dritten Weg
beim Namen zu nennen hat er sich gehütet, denn es kann nach einfacher Logik,
neben Vereinbarung und Raub, kein anderer sein als Diebstahl.

Schließlich haben die Argonauten, mit Medeas erneuter Hilfe, das Vlies zu
nächtlicher Stunde gestohlen (IV 100-182), auf das sie einen Anspruch erheben

konnten, weil Jason die Bedingung erfüllt hatte, wenn auch nicht so, wie sie ge-

17 Ohne Jasons Wissen hatte bereits (III 12-16) die Göttin Hera den Gedanken erwogen,
daß Jason etwa den Koleherkönig in Güte bereden könne, ihm das Vlies zu überlassen;
ein Gelingen sei bei dem Stolz des Aietes zwar nicht wahrscheinlich, aber es gehöre sich,
daß man keinen Versuch unterlasse. Die Gedanken und Worte (III 14-16) sind denen ähnlich,

die Jason an unserer Stelle (III 185f.) vorbringt, aber es fehlt bei Hera eine ideologische
Verbrämung. Als Alternative zieht die Göttin einen offenen Kampf um den Besitz des
Vlieses überhaupt nicht in Betracht, wohl aber eine 'List'. Die List konkretisiert sich alsbald
dahin, daß sich Medea in Jason verliehen und ihm (irgendwie) mit ihren Zauberkünsten
helfen soll (III 25-29).



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 15

meint war, aus eigener Kraft allein (vgl. IV 343f), was wiederum unmöglich war.
Skrupel waren ja diesem Vertragspartner gegenüber nicht angebracht, und es

war auch keine Zeit mehr zu verlieren. In derselben Nacht, in der sich die
Argonauten des Vlieses bemächtigten, bereitete Aietes einen tückischen Anschlag
gegen sie vor (III 1406, IV 6-9), und als sie am Morgen mit ihrer Beute eiligst den
Fluß herunter ruderten, um das offene Meer zu erreichen, strömten in der Stadt
die zahllosen Krieger des Königs zusammen, in Waffen und mit Brandfackeln, um
die Argo abzufangen und ihre Insassen hinzumorden (IV 210-25). Auf der Argo
befand sich auch Medea: nach ihrem Verrat an ihrem Vater blieb ihr nichts andres

übrig als sich den fremden Männern anzuvertrauen und mit ihnen in die Fremde
zu ziehn; von Jason hatte sie sich vor Zeugen die Ehe versprechen lassen (IV 11

bis 100).
Im Augenblick dieses Aufbruchs aus Kolchis, als eben das Vlies auf der Argo

verstaut war und Medea das Schiff bestiegen hatte, läßt der Dichter Jason zu
seinen Leuten allen die folgenden Worte sprechen (IV 197):

« Schon, so denk' ich es mir, ist Aietes geschäftig, die Durchfahrt
auf diesem Strom bis zum Meer uns mit Scharen von Kriegern zu sperren.
Teilt euch, und während der ein' um den andern auf seiner Bank bleibt
und das Ruder bedient, soll die andere Hälfte der Mannschaft
Schilde von Rindshaut halten, als Schutz vor Geschossen der Feinde,
für den Kampf um die Heimkehr. In unseren Händen jetzt liegt es,
ob wir die teuere Heimat, die würdigen Eltern, die Kinder
wiedersehn. Was auf dem Spiel steht bei unserem Handeln, ist Hellas,
ist ein Hellas der Schmach oder neu erworbenen Glorie.»

Sprach es und hüllte den Leib in die Rüstung des Kriegs; die Gefährten

jubelten, glühend vor Eifer. Nun zog er das Schwert aus der Scheide

und mit dem Streich seiner Waffe durchschnitt er die haltenden Taue;
stellte sich dann bei dem Steuermann auf, in der Nähe des Mädchens,
in seiner Wehr; und es eilte das Schiff, das die Rudernden machtvoll
trieben mit stetigem Schlag, um recht bald zu der Mündung zu kommen.

Der Ton und die Gedanken von Jasons Mahnworten sind konventionell. Im
traditionellen Epos, ebenso wie im Leben, pflegte der Führer seine Leute vor einer
Schlacht in solcher Weise anzuspornen. Aber in unserem Fall bekamen diejenigen
Männer, die in Waffen bereitstanden, um einem etwaigen Angriff zu begegnen, dann
doch nichts zu tun. Obwohl ja nur die Hälfte der Mannschaft an den Rudern saß,

genügte ihre Leistimg, um die Argonauten zu retten, weil die Strömung des Flusses

so kräftig nachhalf, daß die Argo unangefochten den zu spät sich sammelnden
Gegnern entschlüpfte (IV 225-27). Vom realistischen Standpunkt ist dasplausibel,
und es ist im praktischen Sinne erfreulich, wenn der ungleiche Kampf nicht
stattfindet, jetzt wo es nichts mehr zu erkämpfen gibt und man nur noch sich und das
Vlies heil nach Hause bringen möchte. Mustern wir aber den Abschnitt mit der
kühlen Strenge des Stilkritikers, so können wir nicht umhin eine Antiklimax



16 Hermann Frankel

festzustellen. Nach den (im Original prächtigen) Versen, die wir zitiert haben (IV
197-211), stellt sich heraus, daß die Wappnung und Jasons martialische Positur
(209f.: «stellte sich dann bei dem Steuermann auf, in der Nähe des Mädchens, in
seiner Wehr») überflüssig waren, und die Tragweite seiner martialisch klingenden
Mahnungen (202fE.: «In unseren Händen liegt es jetzt ...» usw.) schränkt sich in
der Folge ein auf die physische Leistung der Arme von Seiten derer, die nicht zum
Kampf sondern zum Rudern eingeteilt waren. Das wirkt paradox und leicht
ironisch, es wirkt ernüchternd und zugleich entlastend: umsichtig wie immer, hatte
Jason auch für den schlimmeren, den heroischen Fall Vorsorge getroffen,
einschließlich der moralischen Vorbereitung, aber zum Glück trat der heroische Fall
nicht ein. In diesem hellenistischen Epos kann ein stilistisches Schema keine
absolute Herrschaft über den Gang der Ereignisse beanspruchen, ebenso wie uns

ja auch oft im Leben, sehr antiklimaktisch, nach hohen Vorsätzen keine

Gelegenheit geboten wird sie in die Tat umzusetzen. Und in diesem hellenistischen

Epos entziehen sich nicht selten traditionelle Motive dadurch der Banalität, daß
sie nicht im Sinne der Tradition verwendet sind. Im übrigen ist dies auch das

einzige Mal, daß Jason bei Apollonios solche Töne anschlägt.
Charakteristisch für diesen Führer sind andere, raffiniertere Mittel, den Mut

der Kameraden zu heben. Das Beispiel, das wir dafür zitieren wollen, entnehmen

wir wieder einer früheren Phase der Expedition. Man war noch mitten auf der

Hinreise, und die meisten Gefahren des Unternehmens standen den Argonauten
noch bevor, sowohl die vorauszusehenden wie die ungeahnten. Allerdings war das

schwerste nautische Hindernis auf ihrem Weg eben jetzt überwunden worden.
Der Bosporos war passiert: eine enge, gewundene Wasserstraße mit reißenden

Wirbeln und Gegenströmungen, und an ihrem Ausgang das Tor der Symplegaden,
der Prellfelsen, die sich durch das Wasser bewegten und in raschen, rhythmischen
Stößen aufeinander zu fuhren und zusammenschlugen. Mit knapper Not kamen
die Argonauten hindurch und liefen in das Schwarze Meer ein in dem Moment,
wo die Torfelsen im Begriff waren sich um die Argo zu schließen und Schiff und
Mannschaft zu zerschmettern (II 607):

Als sie auf den Himmel und die See blickten, die sich nun beide bis in die

letzte Ferne breiteten, müssen sie nach der grauenvollen Angst von eben

aufgeatmet haben in dem Gefühl, lebend aus dem Totenreich zu entkommen.
Der Steuermann erinnerte die andern an eine Prophezeiung: Wenn die Götter
diese Durchfahrt gelingen ließen, würde auch alles weitere glücklich vonstatten
gehen, wie das ja auch der Seher Phineus verheißen habe; und zu Jason gewandt
meinte er: Er brauche sich nunmehr wegen der ihm gestellten Aufgabe nicht mehr
in der Weise zu fürchten wie vorher (II 610-18). Wenn jetzt Jason das Wort
ergreift, erwarten wir, daß er in die gleiche Kerbe schlägt und daß er für die Zukunft
Ähnliches verheißt wie damals Idas: «Kein Unheil trifft mit vernichtendem Schlag,
keine Aufgabe bleibt ohne Lösung» (I 468f., oben S. 7). Jason jedoch erwidert
(H 622):



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 17

«Tiphys, was sprichst du mir in dieser Weise zu Ich habe einen schlimmen
Fehler begangen, der nicht mehr gut zu machen ist. Als mir Pelias diesen Zug

auftrug, hätte ich rundweg Nein sagen sollen, auch wenn ich dafür hätte sterben

müssen, Glied um Glied zerstückelt. Statt dessen habe ich mir übermächtige
Ängste und unerträgliche Bedenken zugezogen. Ein Abscheu ist es mir, die

grausen Straßen des Meers im Schiff zu befahren, und ein Abscheu, wenn wir
Land betreten, denn überall gibt es ruchlose Menschen. Seitdem ihr mir zuliebe

zusammengekommen seid, muß ich Nacht für Nacht bekümmert wach hegen
und alle Einzelheiten vorbedenken. Du hast leicht reden, weil du nur dein Er-
gehn im Sinne zu haben brauchst; aber ich wende keinerlei Sorgen an mich
selbst, wohl aber fürchte ich für diesen und jenen gleichermaßen und für dich
und alle andern Gefährten, ob ich euch denn wirklich heil nach Hellas
zurückbringen werde.»
Dies sind in der Tat verzagte und kleinmütige Worte, während in der ersten

Idas-Szene Jason nur «einem Niedergeschlagenen geglichen» hatte, als er in ein

tiefes Sinnen über alle Einzelheiten der Planung versunken war (I 460f.). Aber

an unserer Stelle folgt im Text (II 638): «So redete er, um die Helden zu prüfen»;
die Haltung, die Jason zur Schau trug, war nur halb echt und halb gespielt.
Selbstverständlich hatte die Prüfung einen Zweck: Jason hoffte, daß sie auf die

Stimmung der Kameraden einen günstigen Einfluß haben würde (II 638):
So redete er, um die Helden zu prüfen, und sie widersprachen heftig mit

Ausdrücken der Zuversicht. Jason freute sich innig über ihre Zurufe, und wieder

sprach er zu ihnen allen so: «Freunde, dank eurer Tapferkeit schwillt mir der

Mut. Nun wird mich kein Bangen mehr befallen, sollte ich auch den Hades

durchfahren müssen, solange ihr fest bleibt unter dräuenden Gefahren. Doch

glaube ich nicht, daß uns noch einmal etwas derart Beängstigendes bevorsteht,
nachdem wir die Symplegaden passiert haben, wenn wir auch weiterhin dem

klugen Bat des Phineus folgen.»
Jason hat also seine Kameraden dahin gebracht, daß sie ihm ihrerseits Mut

machen, die Geführten ihrem Führer; ihnen hat er diese ehrenvolle Rolle
zugespielt, indem er sie provozierte mit der Behauptung: es sei von ihm ein Verbrechen

gewesen, den andern solche Schrecknisse zuzumuten18. Durch Aufreizimg der
Gemüter sozusagen von hinten herum und durch eine halbe Verstellung hat er es

verstanden, die Zuversicht auf gutes Gelingen bei seinen Leuten und bei sich selbst

18 Jasons zweite Bede, die wir zuletzt zitierten, vervollständigt die Aktion. Diesmal
ermutigt Jason seine Kameraden beinahe schon direkt, obwohl er wiederum von sich selbst
spricht und im Anschluß an die erste Rede ausfährt, daß und warum er, Jason, nunmehr
neuen Mut fasse. Und zwar bestärkt er die Argonauten in ihrer Zuversicht erst (641) durch
das Lob, das er ihrer tapferen Antwort spendet; dann (642-44) durch eine Mahnung (ja
ein halbes Versprechen, das er ihnen unterlegt), sich auch künftig ebenso brav zu verhalten;
und schließlich (645-47), indem er für seine Person den Hinweis des Steuermanns auf
Phineus (615-18) bestätigt. Auch hier ist eine Mahnung mit eingeflochten: man solle auch
weiterhin die Weisungen des Phineus befolgen, was in III 548-56 und IV 253-55 geschehen
wird.

2 Museum Helvetlcum



IS Hermann Frankel

neu zu bekräftigen19. Anders als Idas, der nur den direkten, groben Zustoß von
vorne kannte und wollte, war er ein Meister der Menschenbehandlung.

Auch Außenstehende machte sich Jason mit Geschick gefügig, wie z. B. die

Enkel des Königs Aietes. Jason begegnete ihnen auf der Reise nach Kolchis durch
einen von den Göttern arrangierten Zufall, und er hatte das große Glück, daß er
sie mühelos vor Tod und Verderben bewahren und zu sich auf die Argo nehmen
konnte. Die Dankespflicht der so Geretteten benutzte Jason nun, um sie sofort
für seine Zwecke einzuspannen, so sehr diese sich auch sträubten, denn sie kannten
ihren Großvater und ahnten, wie teuer es sie zu stehen kommen würde, wenn sie

vor dem König für die Fremden eintraten (II 1128—1217)20. Dies traf denn auch

ein, aber dann gab es für sie kein Zurück mehr, sondern nur noch ein Arbeiten
mit allen Mitteln für Jason und gegen den Alten.

Der Jason des Apollonios ist zwar, wenn es darauf ankommt, auch tapfer wie

nur einer, aber er ist das Gegenteil eines rauhen, ungeschliffenen Kriegers. Er ist
von jugendlich schöner Gestalt, er ist liebenswürdig, und (nach Goethe) «Frauen

angenehm». Wenn er, im Verfolg des Beschlusses, den die Argonautenversammlung

gefaßt hatte, um die wohlgeneigte Hilfe der jungen, noch naiven Medea

wirbt, ist er nicht allzu wählerisch in seinen Mitteln. Er geht praktisch und, wie

immer, psychologisch klug zu Wege und erreicht sein Ziel (III 956-1147). Zu seiner

Entlastung ist zu sagen, daß er im Laufe der Unterredung mit Medea doch auch
selbst von ihren Tränen gerührt wird und Feuer fängt (III 1077ff.), wenn auch
bei ihm die Flamme nur mit mäßiger Wärme brennt, während das Mädchen ganz
in der Glut aufgeht. Späterhin, als Medea mit den Argonauten auf der Fahrt nach
Griechenland war, und als die Kolcher mit Heeresmacht auf vielen Schiffen die
Schar verfolgten und die Auslieferung des Mädchens verlangten im Austausch

gegen den unangefochtenen Besitz des Vlieses, erklärte sich der praktische Jason

bereit, seine Retterin und Braut unter gewissen Umständen preiszugeben (IV
338ff.), obwohl sie dann ohne Zweifel von ihrem Vater zu Tode gefoltert werden
würde. Das heilte Medea von ihrer Naivität; und da sie es auch sonst in sich hatte,
wurde sie jetzt zu jener Medea, die uns besser vertraut ist als das unschuldige

19 Die ganze Szene ist für unser Thema noch in einer weiteren Hinsicht lehrreich. Wenn
einem Leser, der mit der Lebenswelt und Werteskala des Apollonios nicht vertraut ist, der
Jason unseres Epos als ein Mann erscheint, dem wesentliche Führerqualitäten abgehen
(oben S. 4), so antwortet die Szene auf die weitere Frage: haben Jasons Gefährten in
unserem Epos ebenso gedacht Das müßte a priori bejaht werden, wenn diese Argonauten
Helden im alten Stil wären; und dann hätte sich Jason nicht vor ihnen so kleinmütig und
sorgenvoll geben dürfen, ohne sein Prestige als ihr Führer ein für alle Mal zu verwirken.
Aber der Jason des Apollonios konnte es offenbar ohne Schaden für seine Stellung wagen,
eine solche Schwäche zu simulieren. Wie fern lag also jenen Männern (die wenige Tage
später, nach dem Tod des bewährten Steuermanns Tiphys, einer tiefen Depression verfallen
werden, II 860-64) - wie fern lag ihnen das Postulat, man müsse zu jeder Stunde seines
Daseins von einem unentwegten Heldensinn durchglüht sein. - Siehe des weiteren zu der
Szene Gnomon 27 (1955) 514.

20 Auf das Raffinement in Jasons Rede II 1179-95 weist in aller Kürze das Scholion P
1179 hin. Sowohl diese Rede wie die beiden folgenden (Argos' und Peleus') bedürfen einer
mehr eingehenden Interpretation, in der den sachlichen Hintergründen der Äußerungen
Rechnung zu tragen wäre.



Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios 19

junge Ding, das sie am Anfang war21. In rasender Empörung drohte nun Medea

Jason mit einem wilden Gegenschlag, und erschrocken lenkte er sofort ein: er
habe nie im Ernst daran gedacht, sie im Stich zu lassen, und sein Vertrag mit den
Kolchern sei nur ein Trick gewesen. Rasch gewann der Trick in gemeinsamer
Planung der beiden konkrete Gestalt; gemeinsam lockten sie Medeas Bruder, der
das kolchische Heer kommandierte, in eine Falle, und Jason meuchelte ihn, während

Medea dabeistand. Dadurch wurde wiederum eine Schlacht zwischen den

Argonauten und Kolchern vermieden - eine heroisch korrekte, aber praktisch
aussichtslose Schlacht -, und wiederum entschlüpfte die Argo bei Nacht ihren
Verfolgern (bis IV 506).

Aber wir brechen hier lieber ab, denn der Jason der Argonautika ist eine zu
komplexe Figur, als daß wir allen ihren Seiten gerecht werden könnten22. Vielleicht
genügt aber das wenige, das wir anführten, um unsere These diskutabel erscheinen

zu lassen - die These, daß Apollonios seinem unkonventionell modernen Heldenführer

Jason mit gutem Grund die Foliengestalt eines eingebildeten Helden im
ältesten Stil zur Seite gestellt hat. Im selben Grade, wie Jason praktisch und
weltläufig war, besinnlich, vorsichtig und umsichtig, war Idas ein doktrinärer Träumer,
tollkühn und engstirnig.

Ob nun Apollonios die Folie in bewußter Absicht konstruiert hat oder ob er
sie sich aus bloßem Instinkt hat einfallen lassen, möchte ich sogar bei diesem
hellenistischen Dichter dahingestellt sein lassen, obwohl ich am Anfang die These, der
größeren Klarheit zuliebe, so formuliert habe, als sei diskursive Berechnung im
Spiel gewesen. Uns Philologen kommt ja das Schlagwort von der 'bewußten' Kunst
allzu leicht von den Lippen, als ob es Kunst gar nicht geben könnte ohne jene
betrachterische Bewußtheit, wie sie für uns und unser Handwerk unentbehrlich ist.

Die Gestalt des Idas ist von Apollonios nur mit wenigen Strichen gezeichnet,
und doch geht sie nicht in einer bloßen Karikatur auf; sein Idas hat auch etwas

21 Allerdings ist Medea von Anfang an keineswegs ein beliebiges junges Mädchen. Außer
ihrer Würde als Enkelin des Helios und Tochter eines der größten Könige (vgl. III 885f.)
ist sie bereits als «listig» bekannt (III 687-89), wie sie denn auch Jason den seltsamen
Trick mit dem Stein an die Hand gibt (III 1051-59, 1363-76); sie ist die Priesterin der
geheimnisvollen Hekate, sie verfügt über Drogen von hilfreicher wie auch schädlicher Kraft
(III 803) und über Zauberkräfte, mit denen sie die Elemente bannt (III 531-33); schon die
Zubereitung des magischen Saftes, den sie Jason geben wird, hat schaurig gewaltsame
Nebenwirkungen (III 859-66). Aber noch niemals haben wir sie so grimmig gesehen wie
jetzt nach Jasons Verrat an ihr; denn die rasende Wut, von der sie in IV 382-93 ergriffen
ist, hat in III 111-17 doch nur ein relativ zahmes Vorspiel gehabt.

22 Auf der andern Seite berichtet Apollonios (III 66-73) von dem liebenswürdigen Jason
auch einen Zug, der von echter Güte zeugt. Früher einmal, als Jason von der Jagd kam
und sich bei rauhem Wetter anschickte, einen Gießbach zu überqueren, der hoch
angeschwollen war, sah er ein altes Mütterchen verfroren und hilflos am Ufer stehn. Er hob die
Frau auf seine Schultern und trug sie durch das reißende Wasser. Die Frau war aber
niemand anders als Hera, die in verwandelter Gestalt auf Erden weüte, «um das Wohlverhalten
der Menschen zu prüfen», und sie hat damals Jason «sehr lieb gewonnen». Unter den Göttern
war es in erster Linie Hera, deren tätiger Fürsorge Jason und die andern Argonauten die
Rettung aus Gefahren und den Erfolg ihrer Fahrt verdankten. Es mutet ironisch an, daß
diesem praktischen Mann sogar der kleine Liebesdienst an einer Unbekannten reichsten
Segen eingebracht hat, obwohl die Gefälligkeit diesmal selbstlos gemeint war.

Klassisch-philologisches
8emmar dor Universität



20 Hermann Frankel: Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios

Imponierendes. Auf Vergil hat der anmaßend lästernde Held Idas in den
Argonautika einen solchen Eindruck gemacht, daß er nach diesem Vorbild einen con-

temptor divorn (Aen. 7, 648; 8, 7) Mezentius gestaltet hat, als eine der Folien zu
seinem pius Aeneas23. Aber die Aeneis ist nicht mehr ein hellenistisches Epos. In
der Aeneis erhält die Götterverachtung des Mezentius und die ruchlose Härte,
die dort damit zusammengeht (8, 481-95), eine finstere Großartigkeit, die dem

Sonderling Idas der Argonautika nicht zukam. Damit ist in diesem Mezentius
etwas von dem Urtypos des Idas wieder erstanden, und nunmehr auf augusteischer
Ebene. Dank dem alt-neuen Pathos vergilischer Epik ist aus der Gestalt, die

Apollonios in hellenistischer Beleuchtung gezeigt und für seine Zwecke zu einer

Art Don Quijote denaturiert hatte, wieder ein echter Ritter der Vorzeit geworden,
ein gewaltiger Kämpe von barbarischer Wüstheit, der dem Gründer
römischitalischer Kultur in tapferem Streit unterlag. Und während Idas in den Argonautika,

sobald er die ihm zugewiesene Aufgabe erfüllt hatte, sang- und klanglos dem

Vergessen anheim fiel, findet der Mezentius der Aeneis in einer schneidend
tragischen Szene (10, 762-908) den Tod.

23 Als Kontrastfigur zum pius Aeneas deutet den vergilischen Mezentius bereits Maerobius
(Sat. 3, 5, 9). Er fährt dann fort: sed veram huius contumacissimi nominis (nämlieh 'contemp-
tor deorurn') causam in primo libro Originum Catonis diligens lector inveniet. ait enim Mezen-
tium Rutulis imperasse ut sibi offerrent quas dis primitias offerebant (andere Quellen sprechen
von den Erstlingen der Weinernte); et Latinos omnes, similis imperii metu, ita vovisse:
«.Iuppiter, si tibi magis cordi est nos ea tibi dare potius quam Mezentio, uti nos victores facias»
usw. (ähnlich auch Ovid Fasti 4, 877-900 mit der neuen Pointe, daß sich Mezentius mit
dem Wein das Blut bezahlen ließ, das er in seinen Kämpfen vergoß). Dem Dichter der
Aeneis lag also bereits eine Tradition über Mezentius als Götterverächter vor; aber auf die
Ausgestaltung der Figur werden trotzdem die Argonautika eingewirkt haben, deren Einfluß
aus einer langen Reihe von Imitationes feststeht (Maerobius selbst nennt die Argonautika
als Vorbild für die Aeneis nur einmal, 5, 17, 1, und zwar für das vierte Buch im ganzen).
Denn wenn in der Aeneis (10, 762ff.) Mezentius in seiner letzten Schlacht dem pius Aeneas
(783) gegenübertritt, spricht er, ähnlich wie der Idas des Apollonios seine Lanze vergottete
(Arg. I 466ff.), dies lästerliche Pseudogebet (773): «dextra mihi deus et telum quod missile
libro nunc adsint». Für einen solchen Eid standen allerdings Vergü noch andere Vorbüder
aus der griechischen Literatur zur Verfügung (s. oben Anm. 11), und überhaupt geht es
bei der Imitatio oft nicht einspurig und geradlinig her, sondern sie bewegt sich auf
vielfältigen und verschlungenen Pfaden (s. Gnomon 25 [1953] 3842). So ist es denn eine
vereinfachende Zuspitzung des in Wahrheit komplexeren Sachverhalts, wenn wir jetzt den
vergilischen Mezentius schlechthin auf den Idas des Apollonios zurückführen, oder wenn wir
vorher (S. 8f.) den Idas, dem Apollonios für seine Argonautika jene Rolle zugewiesen hat,
schlechthin aus einer Verschmelzung des ursprünglichen Idas mit Kaineus hervorgehen
ließen, oder anderes der Art, was wir uns hier erlaubt haben, weil ohne Vereinfachung solche
Dinge nicht klar gedacht und klar ausgesagt werden können. Diese unsre Ausführungen
sollten demgemäß cum grano salis genommen werden. Wenn das geschieht, scheinen mir
die Zuspitzungen harmlos, und zwar darum, weil es uns dabei auf den Typenwandel des
Sagenhelden ankam, und es hierfür unwesentlich ist, welche bestimmte Sagengestalt wir
als Repräsentanten ihres Typos benutzen.


	Ein Don Quijote unter den Argonauten des Apollonios

