Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 3

Artikel: Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles
Von Olof Gigon, Bern

Fiir Willy Theiler zum 24. Oktober 1959
I

Dall Aristoteles als erster die Philosophie geschichtlich verstanden und die
philosophischen Leistungen der fritheren Generationen als Vorstufen zu seinem
eigenen Werke ausdriicklich beriicksichtigt und interpretiert hat, ist evident und
bedarf keines Nachweises mehr. Auch die bekannte Stelle des platonischen
Phaidon und ihre Verwandten vermdgen nicht ernstlich gegen diese Tatsache
aufzukommen.

Ungeniigend erforscht ist dagegen die doxographische Methode des Aristoteles
im Einzelnen. Ich meine damit nicht die zuweilen bis zum UberdruB diskutierte
Frage, ob und wie weit die Mitteilungen des Aristoteles iiber die Vorsokratiker,
iiber Platon und die Akademie historisch zuverlissig sind oder nicht. Ich denke
vielmehr an folgende Probleme: Stellen die zumeist auf viele Orte verstreuten No-
tizen iiber diesen oder jenen bestimmten Philosophen ein widerspruchsloses und
kohédrentes Ganzes dar? Wie wird dem einzelnen Philosophen sein Platz in der
Gesamtentwicklung angewiesen, wie seine eigentiimliche Leistung hervorgehoben
und seine Unzulinglichkeit kritisiert ? Eine monographische Behandlung dieser
Dinge fiir einen Anaxagoras, Empedokles, Demokrit und andere wiirde nicht nur
unser Wissen von diesen Philosophen und ihrem Einflul erweitern, sondern auch
Einblicke in den Charakter der verschiedenen Pragmatien verschaffen, die in
ganz anderen Zusammenhéngen iiberraschend wichtig werden konnen.

Wenn wir uns hier der Sokratesdoxographie zuwenden, so geschieht es nicht,
um einmal mehr zu versuchen, Niheres iiber den geschichtlichen Sokrates zu er-
fahren. Dieses Problem lassen wir hier in Frieden ruhen. Wir wihlen Sokrates viel-
mehr aus andern Griinden. Einmal nimmt er offensichtlich schon bei Aristoteles
jene Schliisselposition in der Philosophiegeschichte ein, in der wir ihm bei allen
spiteren Doxographen begegnen; eine Schliisselposition, die nicht bloB in den
Ethiken, also der praktischen Philosophie, sondern auch in der Metaphysik, also
der dewpnriny, zur Geltung kommt. Weiterhin zeigt es sich, dal die Zahl der doxo-
graphisch relevanten Stellen verhéltnismaBig gering ist. Wir nennen dabei rele-
vant diejenigen Texte, die weder reine Namensnennungen (Sokrates als Beispiel
eines konkreten Einzelmenschen) noch in sich geschlossene Apophthegmata bieten
noch endlich mit Sicherheit auf den Xwxparixos Adyos eines Sokratikers zuriickge-
fithrt werden konnen ; da wir nicht wissen, wie weit Aristoteles die Schriften eines
Antisthenes, Aischines usw. iiberhaupt beriicksichtigt hat, reduziert sich der letzte




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 175

Fall praktisch auf die Erwihnungen des platonischen Sokrates. Was nach Aus-
scheidung der drei Gruppen iibrig bleibt, sind die Stellen, die die philosophische
Leistung des Sokrates selbst als eine Etappe in der geschichtlichen Entwicklung
herausarbeiten wollen. :

Es wird sich ergeben, dal Aristoteles ein Bild des Sokrates zugrundelegt, das
zwar wenige, aber energisch gezeichnete Ziige aufweist. Thm gilt die gegenwirtige
Untersuchung. Nebenbei wird auch fiir das Versténdnis der aristotelischen Prag-
matien im Ganzen Einiges abfallen.

Die Texte, die wir bendtigen, sind zum gréBten Teil in dem niitzlichen Biichlein
von Th. Deman, Le témoignage d’Aristote sur Socrate (Paris 1942) vereinigt.
Allerdings fehlen einige wichtige Stiicke, und umgekehrt sind mit leiser Inkonse-
quenz ein paar Stellen aufgenommen, die sich am einfachsten als Platonzitate
verstehen lassen. Dennoch ist es zweckmifBig, zunédchst Demans Liste zum Leit-
faden zu wihlen.

Auf die beiden ersten Nummern soll in anderm Zusammenhang niher einge-
gangen werden. Es sind die berithmt-beriichtigten Bemerkungen des Aristoteles
iiber die Néhe der sokratischen Logoi zu den Mimoi der Syrakusaner Sophron
und Xenarchos (17, woir@v Frg. 3 Ross und Poet. 1447 a 28-b 13). Man wird sie
von Duris F Gr Hist 76 F 72, Diog. Laert. 3, 18 usw. nicht abtrennen konnen. Wir
haben also einen der interessanten Fille, in denen eine stilkritische und eine bio-
graphische Aussage unmittelbar parallel laufen; Herakleides Frg. 6 W. ist gleich
zu beurteilen. ,

Auf den uns erhaltenen Menexenos 235 D zielen offensichtlich Nr. 18 (Rh. 1367 b
7ff.) und 19 (Rh. 1415 b 30£f.). Beachtenswert sind diese Zitate aus zwei Griinden.
Einmal betreffen sie einen Dialog, der so schlecht proportioniert und so unschén
gestaltet ist, daB man sich fragen kann, ob er in der uns vorliegenden Form wirk-
lich von Platon selbst zur Verdffentlichung bestimmt worden ist. Zweitens sei
nicht {ibersehen, dal im Schriftenverzeichnis des Aristoteles ein Titel «Menexenos»
iiberliefert ist. Es muBl ein Dialog gewesen sein, und man wird schwerlich an-
nehmen wollen, daf ein anderer Namenstriger gemeint sei als der aus dem plato-
nischen Lysis, Phaidon und Menexenos bekannte junge Freund des Sokrates.
Wie hat sich wohl der aristotelische Menexenos zum platonischen verhalten ¢ Und
wie trat im aristotelischen Dialog Sokrates auf ? Sokrates kann ja in einem Dialog
dieses Titels ebenso wenig gefehlt haben wie etwa im «Kallikles» des Xenokrates
(Diog. Laert. 4, 12)1, Freilich ist das eine wie das andere Werk bis auf den Titel,
soweit ich sehe, untergegangen, so daB sich die Frage, wie das Portrit des Sokrates
da aussah, schlechterdings nicht beantworten 1i8t. Man muBl nur in Rechnung
stellen, daf} es dies gegeben hat.

1 Vgl. P. Moraux, Les listes anciennes des ouvrages d’ Aristote (1951) 32 und 43f. Auch der
Phaidondas des Demetrios v. Phaleron (Frg. 109 W.) zeigt, daB noch in der Generation nach
Aristoteles Dialoge mit sokratischen Szenerien, also in Nachahmung von und Konkurrenz
zu sokratischen Logoi der Sokratiker der ersten Generation, geschrieben worden sind.




176 Olof Gigon

Nr. 20 (Rh. 1419 a 81f.) und 21 (Soph. el. 183 b 6£f.) zitieren Platons Apologie,
Nr. 22 (Pol. 1260 a 20ff.) vermutlich den Menon 71 Dff., wihrend Nr. 23 (EE
1247 b 111f.) schwieriger zu beurteilen ist. DaBl es lediglich Euth. 279 D meint,
ist keineswegs sicher. Aullerdem wire zu fragen, ob mit der leider iibermiBig
knappen Bemerkung der EE (die énmtorijuar seien nach Sokrates edrvyiar) der
Komplex EN 1099 b 7-8, 1153 b 21-25 usw. kombiniert werden muBl oder nicht.
Dies wiirde in eine Seitenlinie der Sokratesdoxographie hineinfiihren, die wir aber
hier nicht verfolgen wollen.

Wir iibergehen auch die Mehrzahl der apophthegmatischen und biographischen
Notizen, deren Provenienz unklar und Deutung schwierig ist, und beachten zu-
nichst nur noch einige Kleinigkeiten, die den entscheidenden doxographischen
Mitteilungen nahestehen. ,

Nr. 10 (Diog. Laert. 2, 23) und 11 (Plut. Mor. 1118 C aus den nur hier bezeugten
ITAarwvixd) erwihnen eine Reise des Sokrates nach Delphi und da das delphi-
sche «Erkenne dich selbst» ihm den Ansto zu der Frage 7i dvdgwnds éote gegeben
habe. Wir diirfen dies getrost als eine Konkurrenzerzihlung zu Plat. Apol. 20 C1f.
auffassen. Auf der andern Seite hat Aristoxenos damit aufgetrumpft, da8 er seinen
Pythagoras die Mehrzahl seiner ethischen Lehren von der delphischen Priesterin
Themistokleia empfangen lieB (Frg. 15 W.). Dal} es sich da um eine wenig iiber-
zeugende Erfindung des Aristoxenos selbst handelt, verrit sich schon daran, da@
sie in der reichen spatern Pythagorastradition fast keine Spuren hinterlassen zu
haben scheint?.

Wichtiger fiir uns ist, daBl Aristoteles mit dieser Geschichte die wesentliche
Leistung des Sokrates hat begriinden wollen, die Abkehr von der Betrachtung
der Natur zur Frage nach dem Menschen. Von ihr sprechen im rein doxographi-
schen Zusammenhang Met. 987 b 1-2 und Part. an. 642 a 28-31. Ahnlich wie im
Falle der Beziehungen Platons zum Mimos stehen wir also auch hier vor der cha-
rakteristischen Parallele zwischen einem biographischen Bericht und einer sach-
lichen Feststellung. Der néchste Text fiihrt uns gleich zu einem dritten Fall der-
selben Art.

Es ist Nr. 17 aus der Diskussion der EE iiber die Freundschaft (1235 a 35-b 2).
Die Auffassung, daB alle Freundschaft auf dem yp7jotuor beruhe, wird belegt mit
einem Apophthegma des Sokrates, der wagafdAdwy darauf hinwies, daBl wir Spei-
chel, Haare und Fingerndgel, ja sogar den ganzen Korper des Menschen wegzu-
werfen pflegen, wenn er tot, also zu nichts mehr niitze ist. Zu beachten ist zunéchst
das Grundsitzliche. Sokrates wird mit einer mwagaflodsj eingefiihrt. Daf es sich da
um ein charakteristisch sokratisches Verfahren handelt, lehrt die wichtige Stelle
Rh. 1393 a 22-1394 a 9 (bei Deman teilweise als Nr. 16 gegeben): Die xowai nioreis
unterscheiden sich in Enthymema und Paradeigma, wobei dieses ausdriicklich als

2 Was sonst von Beziehungen des Pythagoras zu Delphi berichtet wird, teilweise in nahe-
liegender Ausdeutung seines Namens, fiihrt in ganz andere Richtung: Iambl. V. P. 5-7,
Diog. Laert. 8, 21 mit unerklarbarem (auf Hermippos zuriickgehendem ?) Zitat.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 177

eine Form der émaywyy bezeichnet wird. Hier haben wir wiederum zwei Teile,
sofern das Paradeigma ein geschichtliches oder ein erfundenes sein kann; die er-
fundenen endlich sind entweder mapafoial, wie in der Sokratik, oder Adyor, also
Fabeln, wie sie sich vorzugsweise bei Asop finden.

Das Stichwort éraywy verkniipft dieses Schema mit dem grundlegenden doxo-
graphischen Abschnitt Met. 1078 b 9-32, der in der émaywyr und im 6pileoda
xaddAovdie geschichtliche Leistung des Sokrates auf dem Felde der philosophischen
Methode erkennt. Beachtung verdient auch, wie Sokrates und Asop nebeneinander
geriickt werden. Denn geistesgeschichtlich gesehen muB die Gestalt des Asop
(ganz abgesehen von der bekannten Stelle Phaid. 61 B, die vermutlich hinter-
griindiger gemeint ist, als wir heute zu erkennen vermogen) zweifellos in vielen
Stiicken als ein Vorldufer des Sokrates gelten. Es ist ja auch bezeichnend, daB eine
der ganz wenigen Stellen, an denen Aristoteles Antisthenes zu Worte kommen
148, in knappster Form eine Fabel dsopischen Stiles bringt (Pol. 1284 a 15-17).

In ganz anderer Richtung bedeutend ist der Begriff des yo7jaiuov. Pointiert ge-
sagt offenbart sich an ihm fiir Aristoteles selbst der Gegensatz zwischen den beiden
Hauptteilen der Philosophie, der Theoria und der Praxis. So entschieden die
Ethik darauf zielen muB, nicht bloB zu erkennen, was Tugend sei, sondern den
Horer auch tugendhaft zu machen (EN 1095 a 5-6, 1103 b 26-31, 11056 b 11-18,
1179 a 35-b 4, EE 1216 b 21-25, ferner 1214 a 9£f. und endlich MM 1182 a 41f.
Einigen der Formulierungen steht Epikur Frg. eth. 2 D. offensichtlich nahe), so
energisch wird von der Theoria jeder Gedanke an eine Nutzbarkeit ferngehalten.
Es geniigt, auf Protr. Frg. 12 Ross, Met. A 1/2 und EN 1141 b 3-8 zu verweisen.

Folgerichtig erklidrt Part. an. 642 a 28-31 ausdriicklich, die Philosophie habe
sich von Sokrates an der yprjotuos doerr zugewandt. Unsere EE-Stelle illustriert die
Wichtigkeit des yorjotuor an einem besondern Falle.

Doch damit ist ihr Interesse noch nicht erschopft. Priifen wir ihren Text niher,
so bemerken wir bald, daB er sich durch jene sonderbare Unordentlichkeit aus-
zeichnet, die in den aristotelischen Pragmatien so oft begegnet. Der Gegensatz
zwischen den Griechen, die die Leiber ihrer Toten als dyenota wegwerfen, und den
Agyptern, die sie als Mumien aufbewahren, weil sie ihnen noch yerjotua (wozu?)
seien, wird mit einer Grobheit herausgearbeitet, die geradezu anst6Big wirkt.
Auflerdem fehlt jede Erkldrung dariiber, was Sokrates unter der Niitzlichkeit eines
Freundes eigentlich verstanden hat. Wir haben es also mit der sorglos resiimieren-
den Wiedergabe eines urspriinglich viel ausfiihrlicheren Textes zu tun.

. Dieser Text beruhte auf einem sokratischen Logos, den wir in zwei Varianten
fassen konnen. Die eine, ein im Ganzen sorgfiltig disponiertes Stiick, findet sich
bei Xen. Mem. I 2, 53-56 als Lehre des Sokrates selbst. Xenophon schopft augen-
scheinlich aus demselben Grundtext, den auch die Vorlage von EE beniitzt hat.
Wir gehen darauf nicht weiter ein. Die andere Variante geht unter dem Namen des
Sokratikers Aristipp, und zwar besitzen wir sie sowohl als eine doxographische
Mitteilung (Diog. Laert. 2, 91) wie auch als ein Apophthegma, das unmittelbar




178 Olof Gigon

mit dem Bios des Philosophen selbst verkniipft ist. Denn Aristipp beantwortet
mit dem sokratischen Satz den Vorwurf, er habe brutal den eigenen Sohn ver-
stoBen (Diog. Laert. 2, 81), was mit der Tatsache kombiniert werden muf}, daf
Aristipp nicht etwa seinen Sohn, sondern ungewéhnlicherweise seine Tochter zur
Erbin seiner Philosophie gemacht hat (Diog. Laert. 2, 72 und Ep. Socr. 29)3. Es
ist ein besonders hiibsches Beispiel der Doppelspurigkeit der Tradition in Bio-
graphie und Doxographie, die wir schon oben zu beachten hatten. Unlosbar ist
freilich das Problem, wie sich die Sokrates- und die Aristippos-Variante letztlich
zu einander verhalten. Immerhin darf daran erinnert werden, daBl von den miB-
ratenen Sohnen bedeutender Viter in Platons Protagoras und Menon die Rede ist
und daf ein eigentiimlicher Text des Aristoteles (Rh. 1390 b 28-31) neben den
Nachkommen des Kimon und Perikles auch diejenigen des Sokrates selbst auf-
fiihrt als solche, die zu dfeArepia xal vwdodrns ausarteten., Und zu guter Letzt
horen wir andeutungsweise dasselbe vom eigenen Sohn des Aristoteles (Gnomol.
Vatic. Nr. 330 Sternb.).

In die Néhe Aristipps fithrt auch der letzte Komplex, den wir im Vorfeld der
grolen Doxographica beriicksichtigen miissen. Rh. 1417 a 15-21 spricht davon,
daB die Diegesis 77tx1] zu sein habe. Aus dem 7doc erwiichst die vom 7élog her be-
stimmte mgoalpeoic. Den mathematischen Untersuchungen hingegen fehlt das
7790c. Denn anders als im sokratischen Logos steht bei ihnen weder eine mgoaipeoic
noch ein téiog 0% &vexa zur Diskussion. Hier kehrt der Gegensatz zwischen Theoria
und Praxis, der soeben am yofowuor sichtbar wurde, verschirft wieder. Die
Sokratik hat es ausschlieBlich mit der ethischen Praxis, also mit dem ayaddv zu
tun; fiir Aristoteles ist ja, wie die ethische Doxographie noch genauer zeigen wird,
das 7éAo¢ 0B &vexa geradezu der Inbegriff des dyaddv. Der Ethik steht die Mathe-
matik gegeniiber. Die mathematischen Grofen befinden sich jenseits von Bewe-
gung, Handeln und ayaddr. Sie sind also in einem viel radikaleren Sinne ein Objekt
reiner Theoria als etwa der sichtbare Kosmos, der immerhin Bewegung besitzt
und insofern auf das dyaddy hin interpretiert werden darf.

Die mannigfachen Konsequenzen, die sich aus diesem Nichtvorhandensein des
dyaddv im Felde der Mathematik fiir die pythagoreische Zahlenspekulation und fiir
die akademische Zahlen- und Idealzahlentheorie ergeben, sind hier nicht zu ver-
folgen. Wohl aber miissen wir einige andere Stellen heranziehen.

Von Deman schon erwihnt, aber nicht ausgewertet ist Met. 996 a 22-b 1: Nicht
jedes Seiende kennt alle vier Arten der Verursachung. Wo Unbewegtes vorliegt,
fallen die Bewegungsursache, die Zielursache und damit auch das @yafdv hinweg.
Dementsprechend hat in der Mathematik der teleologische Beweisweg keinen Ort.

3 Bedenkenlos weitergesponnen hat diese Geschichte der unbekannte Autor, dem Eus.
Praep. Ev. 14, 18, 31-32 folgt. Seine Behauptung, der alte Aristippos habe iiber die Lust
als Telos 0ddév év T pavepd gesagt und erst sein gleichnamiger Enkel sich oagdgs in diesem
Sinne geduBert, hat in der neuesten Forschung hdchst unverdienten Glauben gefunden.
Die (im Grunde banale) Tatsache, daB uns die Lehre Aristipps wie die des Antisthenes
und Diogenes weitgehend umgesetzt in die formelhafte Sprache der hellenistischen Doxo-
graphie tiberliefert ist, hat mit jener Erzéhlung nicht das mindeste zu tun.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 179

Aus diesem Grunde ist, wie Aristoteles nun berichtet, die Mathematik von So-
phisten wie Aristippos beschimpft worden. Wahrend selbst in dem ordinérsten
Handwerk stets nach dem BéAviov 7 yeipor gefragt werde, sei in der Mathematik
von ayadd und xaxd iiberhaupt nicht die Rede. So weit Aristoteles. Wir ergéinzen
miihelos, was er mitzuteilen unterlassen hat: Fiir Aristipp ist die Frage nach ayaddyv
und »axdy, also nach dem, was der Mensch tun und lassen soll, die einzige, mit der
sich die Philosophie befassen darf. Alles was nicht der ethischen Erziehung des
Menschen dient, wie eben die Mathematik, ist verwerfliche Spielerei.

Aristoteles nennt an unserer Stelle Aristippos einen gogiorr)c. Mit dem im
Apophthegma Rh. 1398 b 29-31 (Deman Nr. 4) implizierten Urteil (zu dem die
Gnomologien einige Parallelen bieten) reimt sich diese abschitzige Bezeichnung
in keiner Weise zusammen. Sie ist auch nicht als eine giiltige historische Einord-
nung zu verstehen, sondern bloB als ein Ausdruck der tiefen Abneigung des Ari-
stoteles gegen jeglichen Versuch, manifeste Tatbestdnde mit Paradoxa zu iiber-
springen. Die summarische Verwerfung eines Seinsbereichs vom Rang der mathe-
matischen Dinge empfindet er als eine solche unerlaubte Paradoxologie.

Damit ist aber die Tatsache nicht beiseite geschafft, daB die AuBerung Aristipps
durchaus die eines Sokratikers ist, dem es auf die Fiirsorge fiir die Seele allein
ankommt. Wir haben hier nicht die Stellen der antiken Doxographie aufzuhédufen,
die dartun, daf} Antisthenes und noch mehr Aristippos reine Ethiker gewesen sind
und die naturphilosophische Theoria mit einer Verachtung beiseite geschoben
haben, von der bei Platon nur noch ein schwacher Nachhall zu spiiren ist. Schon
der bloBe Vergleich von Met. 996 a 22-b 1 mit Rh. 1417 a 15-21 beweist, daB
Aristipp eine von Aristoteles selbst als genuin sokratisch bezeichnete Position ein-
nimmt. Wir bemerken nebenbei, daff Epikurs bekannte Animositét gegen die
Mathematik zu einem guten Teil von eben dieser Position abhéngen diirfte.

Anders erscheint dasselbe Problem in Met. 1078 a 31-b 6. Begonnen wird mit der
Distinktion von ayaitdy und »xaAdv. Jenes ist ausschlieBlich in der Praxis als einer
Form der Bewegung zuhause, dieses auch im Unbewegten. Dann werden tives ein-
gefithrt, die behaupten, die Mathematik habe mit »aldv und. dyai*dy nichts zu
schaffen. Aristoteles widerspricht. Er reduziert das »aAdv auf seine Unterarten
vdéig, ovuuerpio und dotouévor. Da diese Dinge mathematisch nachgewiesen
werden konnen, 148t sich sagen, daBl die Mathematik das xaddy als airioy sehr
wohl kenne. | :

Dieser Text ist nicht weniger ungepflegt als das oben besprochene EE 1235 a
35-b 2. Er verkniipft grob verschiedene Gedanken und iiberldBit es dem Leser,
herauszufinden, wie sie zusammengehéren mogen. Die 7ives sind augenscheinlich
wiederum Aristipp mit seiner Verwerfung der Mathematik im Namen des ethischen
dyadév; und daB ein solches dyaddy in der Mathematik tatsichlich nicht vorkommt,
kann auch Aristoteles von seinen eigenen Prinzipien her nicht bestreiten. Unser
Text bestreitet es denn auch gar nicht, sondern wechselt hochst befremdlich vom
dyaddy auf das xaAdv hiniiber, das unter ganz andern Bedingungen steht. Was es




180 Olof Gigon

dann heiflen soll, da in der Zone der unbewegten mathematischen Dinge das
xaldv als aiviov wirkt, erfahren wir nicht. Der letzte Satz weist allerdings dar-
auf hin, daf wir bloB einen Auszug aus einer gewifl sorgfiltiger gebauten Dar-
legung vor uns haben?.

Am Rande sei noch auf eine Textgruppe aufmerksam gemacht. Wenn Mathema-
tik und Ethik sich als zwei verschiedene Seinsbereiche erweisen, so folgt, daBl auch
verschiedene Wege zu ihnen hinfithren. Das dyaddr als Telos der Ethik wird bei
Aristoteles erreicht in einem langwierigen Prozel der Koordination der beiden
Seelenteile, des Aoyixdy und des dAoyor. Die Mathematik dagegen beansprucht ledig-
lich das Aoywdr. Dies bedeutet piadagogisch, daB der junge Mensch, fiir den die
mangelhafte Koordination zwischen den Seelenteilen geradezu charakteristisch
ist, die ethische dger?) nur mit der groBten Miihe, die mathematische Wissenschaft
hingegen ganz leicht zu erwerben vermag. Zu vergleichen sind dazu EN 1095 a 2-11,
wo freilich wie im ganzen Prooimion der EN eine Reihe von Gedanken nur fliich-
tig und gewissermaflen provisorisch angetont wird, ferner 1142 a 11-20 u. a. Es
wiirde sich iibrigens lohnen, das Portrit des »éoc in der aristotelischen Ethik
einmal monographisch zu analysieren. Der Vergleich mit den »éot der sokratischen
Dialoge wiirde einige interessante Beobachtungen gestatten.

Nun wiire es an der Zeit, zur Interpretation der doxographischen Haupttexte
iiberzugehen. Doch ohne Vorbereitung ist dies nicht ratsam. Denn jeder Text
liefert nur einen bestimmten Aspekt und ein Bruchstiick eines Ganzen, das iiberall
zugrundeliegt, aber in unsern Pragmatien nirgends vollstéindig sichtbar wird. So
empfiehlt es sich, vorwegnehmend dieses Ganze zu skizzieren, damit sich dann vor
den Texten der Blick rascher auf die Punkte zu konzentrieren vermag, auf die es
ankommt. '

Einiges kennen wir schon. Aristoteles setzt fiir Sokrates zwei Ausgangspunkte,
einen sachlichen und einen methodischen. Jener besteht in der Wendung zur
Ethik, zum Problem des Guten, das allein dem menschlichen Leben Nutzen zu
bringen vermag. In Part. an. 642 a 28-31 meint Aristoteles geradezu, durch Sokra-
tes sei die Naturphilosophie iiberhaupt zum Erléschen gebracht und das Zeitalter
der Ethik inauguriert worden. Wir diirfen zuversichtlich annehmen, daB er diese
. These, die die spéitere Philosophiehistorie weitgehend beherrscht hat, nicht nur in
einer Pragmatie am Rande angemerkt, sondern auch in einem publizierten Werke
ausfiihrlich vorgetragen hat. Am ehesten bietet sich natiirlich 77. gidocopiac dar.

Den methodischen Ausgangspunkt fixiert am klarsten Met. 1078 b 27-29.
Sokrates fiihrt in die Philosophie erstens die émwaywy? und zweitens das dgileoias
xaddAov ein. DaB unter der énaywyr das mapdderyua in der Form der magafols),
also das vergleichende Argumentieren mit Phinomenen des alltdglichen Lebens zu
verstehen ist, sahen wir schon. Bekanntlich gilt auch bei Xen. Mem. I 2, 37 dieses
Verfahren als typisch sokratisch. Wichtiger ist jedoch das zweite, der dpioudg auf

4 Vgl; G. Giannantoni, I Cirenaici (1958) 88f. und in der Fragmentsammlung I B 11-18.
Die Arbeit ist tiichtig und wertvoll, wenn auch zuweilen methodisch etwas unsicher.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 181

das xai?dlov hin. Auch da steht aus dem Bereich einer naiveren Sokratik Xeno-
phon zur Verfiigung (Mem. I 1, 16). Allerdings will bei ihm die 7{ Zovev-Frage le-
diglich den Menschen an seine ethische Verantwortung und an das yv@d: gavrdy
erinnern, wihrend bei Aristoteles der ontologische und logische Aspekt im Vor-
dergrund steht.

Recht auffallend ist, daB Aristoteles zwar gelegentlich von der Problematik des
ogileodac bei Antisthenes spricht (Met. 1043 b 23-28, 1024 b 32-34, Top. 104 b
20-21), es aber vielleicht absichtlich vermeidet, den von ihm verachteten Para-
doxologen mit Sokrates in Verbindung zu bringen.

Von groBiter Bedeutung ist nun der ndchste Schritt im doxographischen Auf-
bau. Sache und Methode schlieBen sich zusammen. Den Weg zum ayaddy nennt die
énaywyr], das dyaddv selbst aber erweist sich als ein durch den dpiouds gewon-
nenes xadolov.

Darin ist zweierlei enthalten. Zunéchst eine scharfe Abgrenzung gegen Platon.
Das Gute als den Zielpunkt aller Ethik bestimmt Sokrates als ein »af*dlov und
damit als ein @ywptotor, Platon dagegen als ein eldoc ywotatdy. DaB Aristoteles in
dieser Alternative gegen Platon und fiir Sokrates Partei ergreift, liegt auf der Hand.
Doch bleibt auch seine eigene Abgrenzung gegen Sokrates keineswegs aus. Das
xa}dAov zieht den Begriff der Episteme nach sich. Wer das ayaddy als xaddAov be-
stimmt, macht es zum Objekt einer Wissenschaft; es 148t sich also aneignen wie
jede andere wissenschaftliche Wahrheit. Doch dies kann Aristoteles nicht zugeben.
Denn das Gute soll nicht nur vom Aoyuxdv in der Seele theoretisch gewuBt, sondern
muBl vom Menschen verwirklicht werden. Dazu bedarf es aber einer Zusammen-
arbeit zwischen dem Aoywxdy, das die Richtung weist, und dem dioyov, das den Im-
petus liefert. Eine angemessene Definition des Guten muf} dies beriicksichtigen.

So entsteht denn jenes doxographische Schema, das man die Basis der aristote-
lischen Ethik nennen muB und das in jeder der drei Pragmatien vorliegt. Freilich
ist es jedesmal so eigentiimlich verzerrt, daB man jede der drei Fassungen nur im
Blick auf die beiden iibrigen richtig zu interpretieren vermag und daB der Schlul
nahezu unausweichlich wird, es handle sich um verschiedene Bearbeitungen eines
und desselben Grundtextes, der unter den Werken des Aristoteles einmal existiert
haben muB. Das dyaddv wird von Sokrates als ein xaddlov definiert, von Platon
als ein eldog ywetaTdy, von Aristoteles gegen beide als das 7é1og T@v mpaxtdv. Wenn
in der hellenistischen Philosophie der Begriff des Téloc eine solche Prignanz er-
halten hat, so verdankt er es dieser aristotelischen Konzeption, deren Gewicht da-
durch nicht gemindert wird, dall das Wort schon vor und bei Platon sporadisch
im Sinne des letzten Zweckes auftaucht. Uberaus bezeichnend darf man es nennen,
daB der erste Hellenist, der ein ethisches Hauptwerk IZegt tédovs betitelte, Epikur
war; der aristotelische EinfluBl ist da, wie anderswo, unverkennbar. Es folgt,
soweit, ich sehe, Kleanthes, vermutlich in Polemik gegen Epikur.

Kehren wir zu Sokrates zuriick, so ergeben sich aus seiner These noch einige
Folgerungen.

14 Museum Helveticum




182 Olof Gigon

Erstens entfdllt mit der Spannung zwischen Aoyixdy und dAoyor die Moglich-
keit, daB das dloyor dem Aoyixdv entgegentreten und es iiberwiltigen kénnte. Die
Situation, daB der Mensch sich durch das dloyov treiben liBt, obschon sein Aoy:-
xov weill, daB dies verkehrt ist, ist fiir Sokrates undenkbar. Bei ihm beruht alles
falsche Handeln (das es faktisch doch gibt) ausschlieBlich auf einer Unzuldnglich-
keit des Aoyiuxdv selbst, also auf Unwissenheit.

Weiterhin zeigen EN, EE, MM, da8 zwei unter den von Aristoteles genannten
Tugenden einen gewissermafen paradigmatischen Charakter besitzen. Auf sie ist
nicht nur die peodrrns-Formel miihelos anwendbar, sondern ebenso die Psycholo-
gie des Aoyudv und dAoyor. Es sind avdpeia und owppoaivy, also diejenigen Tugen-
den, die den zwei untern Seelenteilen der platonischen Politeia angehoren (was
freilich nicht besagt, daf das aristotelische dAoyoy einfach eine Zusammenfassung
von Yvuoetdéc und Smidvunmixdy darstellt; die Dinge liegen da wesentlich kompli-
zierter®). Anders als die iibrigen Tugenden entstehen Tapferkeit und Selbstzucht
evident so, daBl ein dAoyor (das nahe beim Tiere ist) sich bereit findet, dem Aoyuxdy
zu gehorchen. Der tierische Mut und das tierische, in den zwei untersten Sinnes-
organen beheimatete Begehren werden durch das Aoyuwdv gelenkt. Fiir Sokrates
ist auch dies unannehmbar. Es verwundert nicht, daB in den aristotelischen Unter-
suchungen mepl doerdv der Name des Sokrates nur gerade in den Abschnitten
itber Tapferkeit und Selbstzucht erscheint. Dort durfte er nicht fehlen.

Was die Tapferkeit angeht, so horen wir, daf Sokrates sie als émiorrjun de-
finiert habe, was falsch sei. Der Beweis des Aristoteles ist freilich ziemlich sonder-
bar. Davon spéter.

Der Fall der Selbstzucht wirkt auf den ersten Blick uniibersichtlich. Das liegt,
systematisch formuliert, daran, daB dieser Tugend nicht blo eine, sondern zwei
xaxiar gegeniiberstehen. Denn man kann entweder Aoyuxdc iiberzeugt sein, daB
man sie miBachten solle, oder man weifl zwar, da§ man sie iiben miiite, vermag
aber dieses bessere Wissen gegen das dioyor nicht durchzusetzen. Das erste ist die
axolacia, das zweite die dxgagia. Die Position des Sokrates kann mit der dxo-
Aaofa durchaus rechnen; denn da ist der Ort des Fehlers das Aoywedy selbst. Die
axpacia dagegen vermag es nach den sokratischen Voraussetzungen auf keinen
Fall zu geben. In der Tat vermerkt Aristoteles, Sokrates habe rundweg bestrit-
ten, daf so etwas wie die dxpagia iiberhaupt existiere.

Damit ist die Doktrin des Sokrates in allem Wesentlichen umrissen.

Wir heben hier nur ein Moment hervor, das Aristoteles selbst angeht. Wenn er
in den ethischen Pragmatien die Psychologie des Aoyuxdy/dAoyor mit solcher Aus-
driicklichkeit und Konsequenz zugrundelegt, so tut er es nicht (wie zuweilen be-
hauptet wurde), weil er sich da mit wenigen einfachen Gesichtspunkten begniigen,
also auf ein Hereinziehen der komplizierten Doktrinen von De anima verzichten
kann. Die beiden Psychologien dienen vielmehr ganz verschiedenen Zwecken, die

5 Die Anmerkungen Dirlmeiers, Arist. Nik. Ethik (1956) Anm. 14, 3 und 25, 3 bediirfen
in mehreren Punkten der Korrektur, Klairung und Ergénzung.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 183

es sauber auseinander zu halten gilt. De anima hat die Aufgabe, eine moglichst
breite Basis fiir die Interpretation des Phénomens des Lebendigen im Gesamt-
bereich der bewegten Natur herzustellen. Die Psychologie der Ethiken dagegen
beabsichtigt in erster Linie, die Stellung des Aristoteles gegeniiber dem Arche-
geten der philosophischen Ethik so scharf als moglich herauszuarbeiten. Denn die
Dualitit des Aoyixdv/dAoyor trennt ihn von Sokrates nicht minder radikal als ihn
die Verwerfung der £id7 ywotord von Platon scheidet.

Die Stoa hat sich in diesem Punkte (mindestens von Chrysipp an) auf die Seite
des Sokrates geschlagen. Poseidonios allerdings, der Aristoteliker unter den Sto-
ikern, ist zur Psychologie des Aoywxdv/dAoyor iibergegangen. Er mag auch noch,
vielleicht als letzter, die publizierten Werke des Aristoteles gelesen haben, in denen
sie nach dem Hinweis EN 1102 a 26-27 vorgetragen war®,

Von Interesse sind nun die doxographischen Reihen, in die Aristoteles die
soeben skizzierte défa des Sokrates eingetragen hat. Die wichtigste (Sokrates,
Platon, Aristoteles iiber das dyaddy) haben wir schon beriihrt. Sie steht aber nicht
allein. An den iibrigen fillt auf, dal sie weniger auf Aristoteles als auf Platon zu-
geschnitten zu sein scheinen. Sie wollen vorzugsweise die Entwicklung seiner Lehre
klar machen. Bleiben wir in der Ethik, so begegnet eine Reihe, in der die drei ge-
nannten Glieder nach oben um ein viertes, die Pythagoreer, erginzt sind. Noch vor
Sokrates haben die Pythagoreer versucht, das Wesen der Tugend zu bestimmen,
und zwar mit Hilfe von Zahlen. Aristoteles scheint dabei zwei Varianten unter-
schieden zu haben. Die erste war ganz primitiv: Sie identifizierte oberflichlich
und wahllos ethische Begriffe mit Zahlen, so die Gerechtigkeit mit der Vierzahl.
Eine zweite Variante war durchdachter und auch jiinger. Aristoteles deutet an,
sie sei von Speusipp iibernommen worden. Sie konstruierte eine Gleichung von
zehn Gegensatzpaaren, wobei das dyafdy mit dem & identisch wurde. Bedeuten-
der ist jedoch die ontologische Reihe. Sie zielt nicht mehr auf das dyaddr, sondern
auf die Ideenlehre. Voran steht die Dreiheit Heraklit-Sokrates—Platon. Heraklit
liefert den sachlichen Anstol, die Lehre vom Flufl der Dinge, aus der sich die
Unmaoglichkeit ergibt, im Bereich der aiodrd eine Episteme aufzubauen. Sokrates
steuert mit der Methode des xadédov dpileodar den Begriff der Episteme selbst
bei. Aus diesen beiden Komponenten schafft Platon seine Lehre, die Episteme von
den definierbaren Wesenheiten jenseits der aiodyrd.

Dazu hier nur zweierlei. Erstens 1a8t Aristoteles in Met. 987 a 32ff. die Einwir-
kungen auf Platon so ablaufen, daB Heraklit-Kratylos beginnen und Sokrates
folgt. Bedenkt man aber die Probleme als solche sowie das biographische eixdg,

¢ Die Argumentation Dirlmeiers a. O. Anm. 25, 2 bzw. 9, 3 kann ich nicht fiir iiberzeugend
halten. Um nur eines auszufiihren: Seltsam, daf bei der Diskussion des Begriffes Tefptvinra:
Platon Phaid. 76 D 8, 100 B 5 vollig iibersehen worden ist. Warum sollte Aristoteles die pla-
tonische Selbstironie nicht haben nachbilden konnen, gerade im Hinblick auf einen Dialog
platonisch-sokratischen Stiles? Und weiterhin: Was hindert denn anzunehmen, daf3 Ari-
stoteles nicht bloB «als Jiingling», sondern auch in reiferen Jahren Dialoge geschrieben hat ?
Sollen denn die oben S. 175 erwithnten Dialoge eines Xenokrates und Demetrios v. Pha-
leron etwa auch Jugendwerke gewesen sein ?




184 Olof Gigon

so mochte man meinen, die Reihenfolge hitte genau so gut auch die umgekehrte
sein konnen. In der Tat lehrt Diog. Laert. 3, 5-6, da8 iiber die Einordnung Hera-
klits eine begreifliche Unsicherheit bestand.

Dafl Aristoteles Heraklit voranstellt, ist zweitens beachtenswert darum, weil
seine sonstigen zahlreichen AuBerungen iiber diesen Vorsokratiker einen ausge-
sprochen diffusen Charakter haben. Ofters verrit sich ein recht abschétziges Urteil,
und wir haben eigentlich keine Stelle, in welcher er so gewiirdigt wiirde, wie es
seiner geschichtlichen Bedeutung fiir Platons Ideenlehre gemill wire. Daf ausge-
rechnet das paradoxe mdvra gel Platon zur Philosophie gebracht hat, ist von
Aristoteles aus gesehen nicht unbedingt ein Kompliment fiir Platon — withrend auf
der andern Seite Aristoteles die methodische Leistung des Sokrates vorbehaltlos
anerkannt hat. Im Falle des Sokrates richtet sich seine Kritik nur gegen den ethi-
schen Aspekt der Doktrin.

Auch die ontologische Reihe wird um die Pythagoreer erweitert, merkwiirdiger-
weise wiederum in zwei Varianten. Die erste leitet von den Pythagoreern ein
Element der Ideenlehre ab, zu dessen Begriindung Heraklit und Sokrates nicht
ausreichten, und das doch gerade im Problemkreis von Met. A unentbehrlich
war: die Relation der Ideen zur sichtbaren Welt. Denn nur soweit die Ideen nicht
bloB im Sinne Heraklits von den aigdnrd abgesondert waren, sondern auch aus
ihrer Abgesondertheit auf die Welt der aiodnrd zuriickwirkten, konnten sie in der
Geeschichte der kosmologischen aitria: einen Platz beanspruchen. Die besondere
Form der Verkniipfung der aioi¥nrd mit den Ideen soll Platon nach Aristoteles
von den Pythagoreern entlehnt haben.

Anders steht es mit der zweiten Variante. Sie ergab sich, als Platon die urspriing-
liche Ideenlehre zu einer Idealzahlenlehre umformte. Da trat der Begriff der Zahl
in den Mittelpunkt. Er riickte Platon so nahe an die pythagoreischen Zahlentheo-
rien, da daneben der Einflu von Heraklit und Sokrates bis zur Belanglosigkeit
zu verblassen begann. Das zeigt sich schon bei Aristoteles selbst und dann vielfach
in der spitern (noch viel zu wenig erforschten) Platondoxographie. Damit ist der
Punkt der duBersten Entfernung von demjenigen Platon erreicht, den wir durch
die Dialoge hindurch glauben erkennen zu kénnen.

AbschlieBend mag Folgendes festgehalten werden. Die skizzierte Sokrates-
doxographie 146t sich im Ganzen mit dem Befund der uns erhaltenen sokratischen
Logoi zur Deckung bringen, auch wenn wir uns vielleicht wundern werden, da@3
Aristoteles aus der Fiille der Texte, die ihm noch zu Gebote gestanden haben mu8,
nur so wenige Ziige als geschichtlich relevant herausgehoben hat. Was dagegen
Platon betrifft, so kann die von Aristoteles berichtete Entwicklungslinie in keiner
Weise aus den Dialogen abgelesen werden. Sie stammt aus anderen Uberlieferungen.

Diese Feststellung ist nicht neu. Doch ist sie wohl noch nicht mit der nétigen
Umsicht interpretiert worden. Um nur eine Frage aufzuwerfen: Wie haben wohl
Speusippos, Herakleides und Aristoxenos die philosophische Entwicklung Platons
beschrieben, und ist es denkbar, daB sie bereits auf die aristotelische Doxographie




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 185

eingewirkt haben ? Man sollte sich nicht zu rasch bei dem Gedanken beruhigen, da3
Aristoteles, der personliche Schiiler Platons, auf dergleichen Zwischenquellen
nicht angewiesen gewesen sel.

Doch nun zu den Texten selbst, und zwar, wie es sich ziemt, zuerst zum Locus
classicus Met. 987 a 32-b 7. Allgemein gesehen stellen Met. A und a eine Textmasse
dar, die Uberarbeitungen, Erginzungen und Amputationen in einem AusmaBe er-
fahren hat wie kein anderes Stiick der aristotelischen Pragmatien. Ihr oxomdg ist
im Prinzip nicht allzu schwer zu formulieren. Es soll gesagt werden, welches der
(tegenstand ist, der in den mit B anhebenden Untersuchungen zur Sprache kom-
men wird, und welchen Rang dieser Gegenstand einnimmt, d. h. in den Katego-
rien eines Prooimion: aus welchen Griinden es fiir den Horer und Leser wertvoll
sein muB, sich diesem Gegenstand zu widmen. Als Gegenstand erweisen sich die
obersten aitiat des gesamten bewegten Kosmos. In einem urspriinglichen Texte
muf} notwendigerweise gezeigt worden sein: erstens, daf} es solche obersten aizia:
iiberhaupt gibt, weil die Kette der Ursachen nicht ad infinitum zuriicklaufen
kann; zweitens, dal es vier Arten von Ursachen gibt, die sich sowohl an den
Sachen selbst nachweisen wie auch durch die bisherige Geschichte der Naturphilo-
sophie bestitigen lassen. Es ist hier natiirlich nicht der Ort, darzulegen, wie dieses
Aufbauschema, das seine Evidenz in sich selbst trigt, in den uns erhaltenen
Texten auf das sonderbarste zerrissen worden ist.

Der Rang einer Untersuchung der obersten aiziat ergab sich weiterhin daraus,
daB diese airiar methodisch und sachlich mehr als alles andere geeignet sind, das
im Menschen gdoer angelegte Streben nach Episteme zu erfiillen.

An sich hitte dieses Proémienprogramm (mit dem man im Prinzip etwa EN
A 1 vergleichen diirfte) auf wenigen Seiten erledigt werden konnen. Wenn es zu
solcher Ausdehnung angeschwollen ist, so liegt es vor allem daran, da8 eine Menge
von Texten aus verschiedenen Schriften des Aristoteles mehr oder weniger fliichtig
hineingearbeitet worden sind. Ich nenne nur in Stichworten: DaBl in A 1/2 Stiicke
aus dem Protreptikos stecken, hat W. Jaeger bewiesen. Die in denselben Kapiteln
vorliegenden Ausfithrungen iiber den copds wird man geneigt sein, zusammen
mit den entsprechenden Abschnitten aus EN { und einigen andern Texten dem
ersten Buche von /1. ptdocopiag zuzuschreiben; sie sind fiir die Entstehung des hel-
lenistischen copds-Begriffs ebenso wichtig wie die oben schon beriihrte Doxogra-
phie des dyadd fiir den Begriff des 7é4oc. DaB in den spiteren Teilen von Met. A
die Abhandlung I7. idecv und I1. vdv Ilviayopelwv benutzt sind, hat ausfiihrlich
P. Wilpert dargelegt. Und zu guter Letzt enthélt auch die Geschichte der vorsokra-
tischen doyn-Theorien verschiedene Einschiibe, die eine kiinftige Forschung ver-

7 Mag man die bekannte Notiz iiber Pasikles v. Rhodos bewerten, wie man will, fest steht
meiner Uberzeugung nach, daB ein urspriinglicher Doktrinzusammenhang nicht blo8 die
Substanz von Met. A und Phys. B 3 und 7 umfaf3t haben muB, sondern auch diejenige von
a 2. In einer systematischen Entwicklung der Episteme von den obersten dgyal und airiat
war der Hinweis, daB es bei den air/at keinen RegreB in infinitum geben kénne, schlechter-
dings unentbehrlich — noch unentbehrlicher als die Unterscheidung der vier Ursachenarten.




186 Olof Gigon

mutlich bestimmten verlorenen Monographien des Aristoteles wird zuweisen
konnenS,

Dies war vorauszuschicken, um den Leser darauf vorzubereiten, dal wir uns
mit dem Texte, der uns interessiert, mitten in einem ungewohnlich uniibersicht-
lichen Gelinde befinden. An dieser Stelle kann an Analyse nur das Unentbehr-
lichste mitgeteilt werden.

A 3/4 hatte die Vorsokratiker bis hinab zu Demokrit auf ihr Verhéltnis zur
Lehre von den vier Ursachen gepriift. Zum Schlufl hatte sich herausgestellt, dal
sie schon zwei Ursachen, die Materialursache und die Bewegungsursache entdeckt
hatten. Nun folgen die Pythagoreer. Ihre Behandlung zeigt von vornherein ein
doppeltes Gesicht. Einmal erwarten wir auch von ihnen wie von den Friiheren
eine Antwort auf die Frage nach den vier Ursachen. Sodann aber sind sie mit stark
abweichender Akzentsetzung die Vorldufer der Philosophie Platons.

In A 5 unterscheidet Aristoteles selbst drei Varianten pythagoreischer Doktrin
(vgl. 986 a 22 und 27). Was er aber als erste Lehre vorfiihrt, ist deutlich auch schon
die Kombination mehrerer Anschauungen, so dal wir also im Ganzen fiinf Lehren
vor uns haben. In Stichworten seien sie genannt: 1. Eine aus den pathjuara (wor-
unter hier die Musiktheorie verstanden werden mufl) entwickelte Zahlenkosmo-
logie. Der Kosmos wird als aguovia gedeutet und nach der vollkommenen Zehn-
zahl organisiert, was zur Annahme einer Gegenerde fiihrt. 2. Eine hochst alter-
tiimlich wirkende Gleichung der Dinge des Lebens mit Zahlen. In bestimmten
Zahlen finden sich duotduara zu Gerechtigkeit oder Kairos hier, zu yvy? und
voi¢ dort. So wird denn das Wesen der Gerechtigkeit zu einer Zahl usw., eine Be-
hauptung, die Aristoteles als Alay amwAdg zu kritisieren keine Miihe hat (987 a 21).
Aber es ist diejenige These, in der die Pythagoreer zu Vorldufern des Sokrates
und seines ethischen odpileodar werden. Sie wird uns in spitern Sokratesdoxo-
graphien wieder begegnen. An unserer Stelle ist sie allerdings mit der ersten These
zu einem reichlich konfusen Ganzen verschmolzen worden (s. bes. 985 b 23-986
a 13). 3. Die Lehre vom & und vom Graden und Ungraden bzw. Unbegrenzten
und Begrenzten. Sie ist in einem spezifischen Sinne die Vorstufe zur spétplato-
nischen Lehre vom Einen und von der Zweiheit des uéya xail uixody. 4. Die Reihe
der zehn Gegensatzpaare, die mit der kosmologischen Reihe von Nr. 1 nur die Zahl
gemein hat, im iibrigen aber eine deutliche Affinitét zu Nr. 3 und eine partielle zu
Nr. 2 besitzt. Sie interessiert insofern auch die Sokratesdoxographie. Denn sie
liefert die Bestimmung des dyaddr als &. Wir wundern uns also nicht, daB sie
in EN 1096 b 5-7 wiederkehrt. 5. Die Gegensatzlehre Alkmeons, die ihrer Struk-
tur nach dhnlich altertiimlich wirkt wie Nr. 2.

Die Reduktion dieser Lehren auf das Schema der vier Ursachen war nicht ein-
fach. 986 a 13-21, 986 b 4-8 und endlich 987 a 13-27 zeigen die begreifliche Ver-

8 Sehr erwiinscht wire iiberdies ein wirklich sorgfaltiger und unbefangen durchgefiihrter
Vergleich von Met. A 3/4 mit den Resten von Theophrasts ®vowdy d6fas und den einschlé-
gigen Notizen des sog. Aetius.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 187

legenheit des Aristoteles auBerordentlich klar. Doch gehen wir hier nicht weiter
darauf ein.

Die Einfiihrung Platons zeichnet sich durch zwei Eigentiimlichkeiten aus. Ein-
mal wird er derart ausdriicklich und ausschlieBlich von den Pythagoreern abge-
hoben, daB der Leser folgern muB, seine Philosophie habe mit der in A 3/4 ausge-
breiteten vorsokratischen Tradition iiberhaupt nichts zu tun. Und in einem zweiten
Satz wird die Entstehung seiner Lehre auf eine Weise begriindet, wie es in Met. A
nur noch an einer Stelle, und zwar wiederum bei den Pythagoreern geschieht:
Mit dem éx véov ovvipdns (987 a 32) mull man évrpagévres év uadjuacw (985 b
24/5) vergleichen. Wo immer sonst in Met. A die dd£at motiviert werden, geschieht
es von den Objekten her.

Die Komponenten der platonischen Doktrin werden scharf gegliedert. An der
Spitze steht Kratylos, der Platon die Lehren Heraklits vermittelt. Aristoteles
erwihnt ihn bekanntlich nur noch an zwei Stellen, die mit der unsrigen eng zu-
sammenzuhéngen scheinen. Denn vom ndyta gei, wie es Kratylos noch iiber He-
raklit hinausgehend aufgefaBt hat, spricht Met. 1010 a 7-15; und was da als tov
ddxtvoy xiver beschrieben wird, wird in Rh. 1417 b 1-2 als ein Beispiel einer ein-
driicklichen Gleste weiter ausgemalt. Aristoteles beruft sich hier auf eine Quelle,
einen sokratischen Logos des Aischines?®.

Die Frage ist unvermeidlich, ob es etwa auch Aischines war, der diesen abson-
derlichen Herakliteer zum ersten Lehrer des jungen Platon gemacht und vielleicht
erzéhlt hat, daBl Kratylos die Bekanntschaft zwischen Platon und Sokrates ver-
mittelt habe. (Da} er die Bekehrung Aristipps zur Philosophie berichtete, ist ja
in Diog. Laert. 2, 65 und Plut. Mor. 536 A ausdriicklich bezeugt.)

Was diese Hypothese empfehlen kénnte, ist die Tatsache, daf die drei Kratylos-
stellen des Aristoteles ein homogenes Ganzes bilden und daB die Mitteilungen iiber
Platons Verhiltnis zu Kratylos ganz bestimmt nicht aus Platons eigenen Dialogen
stammen. Es ist also in jedem Falle eine andere Quelle mit im Spiele.

Aristoteles allein (oder vorsichtiger: sicher nicht Aischines) gehdren dann die
im eigentlichen Sinne doxographischen Folgerungen. Weder Heraklit selbst noch
Kratylos noch Aischines haben von aic¥nrd und émiotiun so gesprochen, wie
es hier geschieht. Das ist die Terminologie, die Aristoteles seinen Platon schon im
Blick auf die Ideenlehre verwenden laft.

Von Sokrates wird zunichst festgehalten, dafl sein Bereich ausschlieflich die
fdixd umfaBt, woraus sich ergibt, dal er in einer Untersuchung nepl 6An¢ pioews
streng genommen keinen Platz hat. Wenn er dennoch erwihnt wird, so geschieht es
wegen seiner Bemiihung um das »a®dAov und die dgtopol (nachher b 6 xotwos dpog).
Fiir unser Empfinden etwas naiv wird 987 a 34/b 1 und b 4 unterstrichen, dafl
Platon sich gerade diese beiden Lehren von Heraklit-Kratylos und Sokrates ange-

® Sollte etwa das priachtige Beispiel einer sokratischen énaywys}, das Cic. Inv. 1, 51-53 aus
einem Dialog des Aischines zitiert, auch durch Aristoteles vermittelt sein ? Denn daB Cicero
es aus eigener Lektiire der aischineischen Aspasta (Dittmar, Aischines v. Sphetios [1913]
32ff.) beigegeben habe, wird man schwerlich annehmen.




188 Olof Gigon

eignet habe. Beachtenswert ist auch die Behauptung, Sokrates sei im 6p{leodau x2ad-
dAov der erste gewesen. Sie ist zunédchst durch die allgemeine Vorstellung von seiner
Archegetenrolle veranlaft. Konkret trifft sie nicht restlos zu. Denn von Ansitzen
zu einem 6pi{leodar horten wir soeben schon bei den Pythagoreern (987 a 20/21);
ihnen sowohl wie auch Demokrit wird dasselbe zugebilligt in 1078 b 19-23; und
da schlieBlich das dpileoar xadAov zur Formursache fithrt, so darf daran erinnert
werden, da Aristoteles die Formursache andeutungsweise schon bei Anaxagoras
(989 b 16-21) und vor allem bei Empedokles (993 a 17-24, wozu Part. an. 642 a
18-24, De an. 408 a 18-24 und 409 b 31-410 a 13) findet. Platon schafft nun die
Ideenlehre und geht damit iiber seine beiden Lehrer hinaus. Denn Heraklit-Kra-
tylos hatte sachlich nie einen andern als den von Aristoteles aiocinrd genannten
Bereich im Auge gehabt, und Sokrates wiederum hatte niemals daran gedacht,
sein dpileodar xaddlov anderswo als in der Ethik zu praktizieren, bzw. aus seiner
Methode ontologische Konsequenzen zu ziehen.

Wie nun als dritter Faktor die Pythagoreer herzutreten, Platon die Briicke
zwischen den idéar ywpioral und den aicdyrd schlagen helfen und damit streng
genommen die Einordnung der platonischen Lehre in das Ursachenschema
itberhaupt erst erméglichen, davon haben wir schon oben gesprochen und brauchen
es nicht weiter zu verfolgen. Wir konnen es uns in unserm Zusammenhang auch er-
sparen, Sinn und Gewicht der verbliiffend abschétzigen Behauptung, Platon habe
im Punkte der Methexis zofvoua udvov verdndert (987 b 8-14), zu priifent®.
Desgleichen geht uns die Gesamtdarstellung der Lehre Platons hier nichts mehr
an. Sie leidet darunter, dal von 987 b 14 an, dhnlich wie in manchen Teilen des
Pythagoreerkapitels, mehrere Doktrinen auf verwirrende Weise miteinander kom-
biniert, wenn nicht gar zusammengeworfen werden. Auf die sokratische Kompo-
nente weist nur 987 b 31-33 noch einmal hin; denn was an dieser Stelle Dialektik
heiBlt, kann nichts anderes sein als die sokratische Definitionsmethode, die (freilich
nicht aus sich allein) zur Theorie der £idn fithrt. Kennzeichnend fiir den Zustand
des Textes von Met. A ist 988 a 7-17, wo abschlieBend gefragt wird, wie sich
Platons Lehre zum Schema der vier Ursachen verhalte. Da8 sie die Formursache
und die Materialursache kennt, versteht sich, Uberraschend nachgetragen wird

- die Zweckursache, von der in A 6 bis dahin iiberhaupt nicht die Rede gewesen war.
Als Vorldufer Platons in diesem Stiick werden Empedokles und Anaxagoras ge-
nannt. Das zielt auf 984 b 8-985 a 10, eine Stelle, die evident in A 3/4 hineinge-
arbeitet worden ist. Beinahe glaubt man da, verstreute Reste einer Monographie
zu fassen, die man auf irgendeine Weise mit II. ptiocopiac Frg. 6 Ross in Ver-
bindung bringen méchte.

DaBl der Begriff der Zweckursache denjenigen Problemkreis bezeichnet, in
welchem Naturphilosophie und Ethik zusammentreffen, darf gerade im Blick auf

10 Man kann sich kaum versagen, an das bei Cicero mehrfach ausgesprochene Urteil iiber
den Stoiker Zenon zu denken, der non tam rerum inventor fuit quam verborum mnovorum
(Fin. 3, 5; vgl. 10. 41; Luc. 16, Acad. 1, 37, T. D. 5, 34). Antiochos, der wohl bei Cicero vor-
liegt, hat sich also im Typus der Polemik an Alteres anschlieBen kénnen.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 189

Sokrates angemerkt werden. Was Platon angeht, ist es freilich kein duflerer Zu-
fall, daB in A 6 die Zweckursache nur anhangsweise erscheint. Denn mag sie auch
vielleicht vom &ldog ywpiordy aussagbar sein, so gewil nicht von derjenigen Fassung
der Ideenlehre, die durch die Zahl beherrscht wird. Wir sahen ja bereits, da8 die
mathematischen Dinge als unbewegte Wesenheiten das dyaddy nicht besitzen. An
unserer Stelle ist Aristoteles im Grunde spiirbar inkonsequent. Er schreibt Platon
im Hinblick, wie man annehmen muB, auf die urspriingliche Ideenlehre die Zweck-
ursache zu, dagegen (im Hinblick auf die Idealzahlenlehre) nicht die Bewegungs-
ursache, obschon doch grundsitzlich die beiden Arten von Ursachen stets gemein-
sam auftreten.

Bedeutend iibersichtlicher sind die zwei Stiicke Sokratesdoxographie in Met. M.
Wir konnen uns da sofort dem Einzelnen zauwenden.

Nachdem in M 1-3 die mathematischen Wesenheiten untersucht worden sind,
kommt in M 4 die Ideenlehre zur Sprache und zwar, wie ausdriicklich bemerkt
wird, in ihrer &ltesten Gestalt, in der die Zahlen noch nicht beteiligt waren.

Die Genesis dieser Ideenlehre schildert 1078 b 12-32. Der Text stimmt in allem
Wesentlichen mit 987 a 32-b 8 iiberein. Immerhin finden sich Abweichungen, die
den Schlul widerraten, das spétere Stiick sei lediglich eine Bearbeitung des frii-
heren.

Auffallend, aber nicht allzu wichtig ist die Tatsache, da weder Platon noch
Kratylos genannt werden. Das Verschweigen Platons miifite aus dem Gesamt-
charakter von Met. M erklart werden, dasjenige des Kratylos hiingt damit zusam-
men, daB dem Verfasser des Stiickes an dem rein biographischen Detail, Platon
sei Heraklits Theorie durch seinen ersten Lehrer Kratylos bekannt gemacht wor-
den, nichts liegt.

Mehr ins Gewicht fallt, daB 1078 b 13-17 sachlich genauer formuliert als die
frithere Stelle. Vom heraklitischen Logos ¢ zdvtewy ... wird Platons Folgerung mit
@ot’ eimep ... korrekt abgehoben. Man wird auch den Begriff podvzoic beachten so-
wie die ausdriickliche Gegeniibersetzung der géovra und der uévovear pioers. Wei-
terhin wird Heraklits Aussage iiber die dAsjdeia, also die Wirklichkeit als Objekt
der Naturphilosophie klar von der Bemiithung des Sokrates um die #9txai dperal
unterschieden.

Die Charakterisierung des Sokrates selbst ist erheblich umfangreicher als in
987 b 1-4. Es wird begriindet, inwiefern Sokrates der erste heilen kann, der auf das
xadéiov ogpileadar gesteuert hat. Zwei Vorldufer werden aufgefiihrt, von denen
der erste (Demokrit) naturphilosophisch, der zweite (die Pythagoreer) ethisch
orientiert ist. Zu Demokrit ist auf Phys. 194 a 20/21 und besonders Part. an.
642 a 13-31 zu verweisen, und was die Pythagoreer angeht, so erhalten wir hier,
sauber heraubgearbeitet, diejenige Doktrin, die wir oben als die zweite der fiinf
in Met. A 5 vereinigten défar bezeichnet haben; wir sahen, wie sie in 985 b 23 bis
986 a 13 mit einer ganz andersartigen musikalisch-kosmologischen Theorie zu einem
kaum zu entwirrenden Ganzen verschmolzen war.




190 Olof Gigon

Von diesen Vorldufern unterscheidet sich Sokrates dadurch, daB er die z{ ZoTuy-
Frage nicht zufillig und beliebig, sondern mit einer sinnvollen systematischen
Absicht stellt. Er zielt auf den Syllogismos, bleibt allerdings dabei in den Anfingen
stecken. Denn wohl ist die 7¢ éoviv-Frage die doyr der Syllogistik, doch erschopft
sich diese keineswegs in ihr und ist nicht einmal auf sie angewiesen. Sie kann,
wenn der entsprechende Grad dialektischer Reife (Jiadextixn ioyic) erreicht
ist, auch ohne sie auskommen. Dal Aristoteles in diesem Augenblick an seine
eigene Leistung denkt, ist nicht zu verkennen. '

Etwas hart wird 1078 b 27-30 angeschlossen. Festgehalten werden soll sowohl,
daf} Sokrates iiber die zwei Punkte émaywyn und xaddlov opileodar (beide die
Grundlage der Episteme betreffend) hinaus nicht weitergelangt ist, wie auch, dal
man ihm unter allen Umsténden diese zwei Punkte als edgrjuara voll zubilligen
mub.

Zur Entstehung der Ideenlehre tréigt die émaywyr, die hier zum dgiouds tritt,
unmittelbar nicht bei; wie es denn deutlich wird, daf Aristoteles iiber den nich-
sten Zweck des Abschnittes hinaus von der Geschichte der wissenschaftlichen Me-
thode im allgemeinen zu reden sich veranlaBt fiihlt. Den Anfang bilden die pri-
mitiven Vorldufer des Sokrates, den Endpunkt stellt seine eigene Syllogistik dar.

Ross z. St. zieht das bekannte Frg. aus dem Sophistes heran, in welchem Ari-
stoteles dem Empedokles die Erfindung der Rhetorik, Zenon diejenige der Dia-
lektik zuschreibt (65 Rose). Doch lassen wir dies besser beiseite. Wir wissen nicht
im geringsten, was Aristoteles konkret im Auge hat — vielleicht iiberhaupt nicht
die Schriften der beiden Vorsokratiker selbst, sondern Dialoge, in denen sie, der
eine mit gorgianischem Pomp, der andere disputierend auftraten.

1078 b 30-32 kehrt zum Hauptgegenstand zuriick. Aber gerade der entscheidende
Gedanke bleibt unausgesprochen. Es hitte nun die Synthese dargestellt werden
miissen, die Platon zwischen Heraklit und Sokrates vollzieht: die Gleichsetzung
der gdoeig uévovear, auf die er durch Heraklit gefithrt wird, mit den Resultaten
des sokratischen dpileo?ar. Unser Text redet davon nur insofern, als er den Lehr-
unterschied zwischen Sokrates und Platon (und diesen allerdings mit aller Schirfe)
hervorhebt. Fiir Platon ist das Ergebnis des dp{fcodas ein ywotatdy, fiir Sokrates
nicht. DaB Platon zu dieser folgenreichen Korrektur der sokratischen Doktrin
durch Heraklit veranlaflt worden ist, vermag der Leser zwar unschwer zu er-
raten. Gesagt wird es ihm streng genommen nicht.

Das Ganze wird man vorsichtigerweise eine Variante der in Met. A gegebenen
Darstellung nennen. Jeder der beiden Texte hat dem andern gegeniiber sein be-
stimmtes Plus an Mitteilungen, das man nicht als Autoschediasma erkliren kann,
sondern das der Ausdruck einer eigenstéindigen Bearbeitung eines hier wie dort
zugrundeliegenden Materials ist.

Gegen Ende von Met. M kommt Aristoteles noch einmal auf die geschichtliche
Herkunft der Ideenlehre zu sprechen: 1086 a 31-b 13. Und zwar wird genau an
dem Punkt eingesetzt, mit dem der soeben besprochene Abschnitt geschlossen




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 191

hatte (1078 b 30-32). In einer gegeniiber jener Stelle noch etwas exakteren For-
mulierung wird die Gewaltsamkeit der platonischen Synthese hervorgehoben.
Unter den Ideen begreift Platon gleichzeitig ein xaf*dlov wie auch ein von den
aiodntd verschiedenes ywpiordy, das als xa’ &xactov das gerade Gegenteil eines
xaddAov ist. Historisch begreiflich gemacht wird dies auf die Weise, die wir schon
kennen. Sokrates liefert mit Hilfe der dpiouol ein xaddAov, das vom xaid’ &xacroy
zu unterscheiden ist und dennoch in der Zone der wahrnehmbaren xad’ xacra
verbleibt. Heraklit, der ebensowenig wie Platon mit Namen genannt wird, sta-
tuiert fiir eben diese Zone das wdvra gel, woraus Platon die Folgerung zieht, daf
das »xaddlov eben anderswo gesucht werden miisse.

Etwas Neues gegeniiber den zwei vorausgehenden Texten kann man darin er-
blicken, dal von vornherein und sehr entschieden fiir Sokrates und gegen Platon
Partei genommen wird. Aristoteles billigt ausdriicklich, da Sokrates das xa#dAov
im Bereich der aio?nrd belief und damit die Voraussetzung einer echten émi-
otijun von den aiocdyrd schuf. Die platonische Umformung des sokratischen xad-
dAov zur Idee fithre dagegen nur zu mannigfachen dvoyepd.

Wir schlieBen hier an Part. an. 642 a 24-31, ein Stiick aus jenem iiberaus wich-
tigen Text, der im Sinne einer Einleitung in die Zewixd die Prinzipien der natur-
wissenschaftlichen Forschung entwickelt und sich darum 6fters mit Met. A beriihrt.

Wir gehen auf die zahlreichen kompositorischen und terminologischen Schwie-
rigkeiten, die Part. an. A 1 bietet, hier nicht niher ein, sondern beschrinken uns
auf das fiir unsern Zweck Notwendigel!, Zwei tpdmot t7jc airiag werden hervor-
gehoben, die Materie und eine andere, die Aristoteles gdoic nennt und die primér
die Formursache, zusétzlich aber auch die Zweckursache zu bezeichnen scheint.
Die alten Naturphilosophen haben sich so gut wie ausschlieflich an die Material-
ursache gehalten. Ausnahmen stellen nur Empedokles dar (642 a 18-24 ; die Paral-
lelstellen in Met. A und De an. wurden schon oben 8. 1861f. beriihrt), ferner Demo-
krit (642 a 25-28). Beim einen wie beim andern wird hervorgehoben, daf} sie ganz
gegen ihre eigenen Intentionen und nur unter dem Druck der tatséchlichen Wirk-
lichkeit auf die Formursache geraten seien (zu 642 a 18/19 und 27/28 vgl. Met.
984 a 18/19 und b 10). Dazu wird nur der allgemeine geschichtliche Zusammen-
hang angedeutet. Die Friitheren kannten noch nicht das z¢ 7j» efvac und das dpioa-
odar i odolay. Das gewann erst an Bedeutung mit Sokrates, wihrend allerdings
zugleich die Naturphilosophie abstarb und die Philosophen sich der yprjoiuoc
doet) xal woditixy) zuwandten. Auffallend ist 79&7j9. Wenn es wortlich genommen
werden soll, so mindert es die in Met. 987 b 4 und 1078 b 19 betonte Archegeten-
stellung des Sokrates etwas herab. Aber vielleicht soll es gar nicht wortlich genom-
men werden, und wenn doch, so gewil nur im Hinblick auf die eben genannten
Vorlédufer.

11 Wertvolles Material zur Erklirung — freilich ohne Beriicksichtigung des uns beschafti-
genden Problems — bei I. Diiring, Aristotle’s De partibus animalium, crit. and lit, commen-
taries (1943) 941f.




192 Olof Gigon

Hiibsch ist, mit welcher Deutlichkeit Aristoteles die Doppelrolle des Sokrates
charakterisiert. Auf der einen Seite entdeckt Sokrates ein methodisches Verfahren
und damit auch ein Prinzip, das gerade fiir Naturphilosophie und Naturwissen-
schaft véllig unentbehrlich ist und das iiberhaupt erst moglich macht, den Phéno-
menen gerecht zu werden. Auf der andern Seite hat er personlich mit der Natur-
philosophie nicht nur nichts zu schaffen: sein Name bezeichnet geradezu das Ende
der naturphilosophischen und den Beginn der ethischen Epoche der Philosophie.

Die Eigentiimlichkeit der sokratischen Leistung, die objektiv weit iiber das
hinausfithrt, was Sokrates selbst beabsichtigt hat, kommt auf diese Weise treff-
lich zum Ausdruck.

Uber die Bedeutung des Begriffs yorjoyuov, an dem sich die Praxis von der Theo-
ria scheidet, haben wir schon friither S. 176 ff. gesprochen. Die ausdriickliche und
etwas auffallende, weil an unserer Stelle nicht recht motivierte Erwihnung der
moAtvixy) mochte man derselben Hand zuweisen, die sich bemiiht hat, aus den ethi-
schen Pragmatien mit zuweilen recht oberflichlichen Eingriffen einen Vorbau zur
Politik zu machen. Denn mdégen wir auch annehmen wollen, dafl Aristoteles als
Schiiler Platons an eine urspriingliche Zusammengehéorigkeit von Ethik und Politik
geglaubt hat, so éndert dies doch nichts an der Tatsache, daf in den uns erhaltenen
Pragmatien die Hinweise auf eine solche Zusammengehdrigkeit sich meist als spéte
Zuséitze erweisen?, Urspriingliche Einheit und redaktionelles Verklammern der
Manuskripte zu einem Cursus completus der Philosophie sind zwei Dinge, die man
gut tut, strikte auseinander zu halten.

Doch nun ist es Zeit, zu den Socratica der ethischen Pragmatien iiberzugehen.
Die Stellen aus Met. und Part. an. haben uns auch hinlénglich ausgeriistet, um fiir
die Sokratesdoxographie eine Textgruppe beanspruchen zu konnen, die bisher
noch nicht in diesem Rahmen gesehen worden ist, die in EN, EE und MM erhaltene
grundlegende Doxographie des ayaddy.

II

Wir gehen von der allgemeinen Voraussetzung aus, daB eine korrekte Interpre-
tation der aristotelischen Ethik ebenso wie die Behandlung der literaturgeschicht-
lichen Frage nach Resten aristotelischer Schriften, die in den ethischen Pragma-
tien benutzt sein mdgen, auf alle drei Ethiken angewiesen ist. EN, EE und MM
geben verschiedene Brechungen einer Doktrin, die in allem Wesentlichen eine und
dieselbe ist. EN steht an Vollstindigkeit und Gepflegtheit der Komposition im
Ganzen wie des Ausdrucks im Einzelnen evident weit voran. EE bringt dazu Er-
gidnzungen und Varianten, wobei von redaktioneller Gldttung wenig zu spiiren ist;
schon darum macht es gegeniiber EN bekanntermaBen einen altertiimlichen Ein-
druck. Demgegeniiber ist der Zustand von MM gerade umgekehrt zweifellos der-

12 So EN 1094 a 26-b 11, 1097 b 8-14, 1099 b 28 — 32, 1102 a 7-13 und 18-25, 11522 36-b 3
u. a.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 193

jenige eines (mindestens teilweise) iibel zerlesenen Handbuches. Wihrend der Re-
daktor von EE die Materialien, die ihm vorlagen und die er aufbewahrenswert
fand, ohne Riicksicht auf den Leser zusammenschob, so gut es gehen wollte, haben
wir in MM das Produkt einer schon zur Routine abgleitenden Darstellungs- und
Diskussionsmethode vor uns. Doch schlieBt das keineswegs aus, daB auch MM sehr
wichtige Texte verwendet hat und zur Interpretation von EN und EE immer
herangezogen werden muf33. Das wird sich sogleich an der Doxographie des dyaddy
erweisen.

Nach der Absicht des Redaktors, dem wir unsern Text der EN verdanken (mag
dies nun Aristoteles selbst oder einer seiner Schiiler gewesen sein), gliedert sich die
erste Hélfte von EN A in drei Teile. Der erste ist die Vorrede, deren Programm in
1095 a 12-13 rekapituliert wird; den Abschnitt 1095 a 13-1097 a 13 darf man un-
bedenklich als Doxographie bezeichnen, und zwar werden teils Meinungen der
moAAol, teils Lehren der yaplevtes bzw. moldol behandelt. 1097 a 14-1098 b 8 ist
schlieBlich der eigene systematische Aufbau des Aristoteles selbst. Uns beschéftigt
hier nur der mittlere dieser drei Teile.

1095 a 13/14 betont mit dvalafdvreg, dall auf frither Gesagtes zuriickgegriffen
wird. In der Tat resiimiert a 14/15 den ersten Satz der EN; auBlerdem wird
1094 a 26 ff. beriicksichtigt und summarisch die Frage gestellt, was (auf der Ebene
der Ordnung der Titigkeiten) die Politik will und was (auf der Ebene der Zwecke)
das oberste Gute darstellt. Dirlmeier Anm. 7, 2 fiihrt etwas weit hergeholt das an-
gedeutete Bild des axgdravor auf Hesiod Erga 291 zuriick. Systematisch ist wich-
tiger, welch unverkennbarer Nachdruck auf mpaxtdv liegt. Dies antizipiert wie
schon 1094 a 19 und 1094 b 7 die Polemik gegen Platon, dessen gyaddv gerade nicht
durch den Menschen verwirklicht werden kann.

Eine erste Antwort auf die Frage wird in 1095 a 16-21 mit dem Stichwort Eu-
daimonia gegeben. Man mag bedauern, dal hiezu Dirlmeier Anm. 7, 3 sich mit
einigen unverbindlichen Notizen begniigt, anstatt auf zwei Fundamentalprobleme
wenigstens hinzuweisen: In welchen Problemkreisen der EN begegnet der Begriff
Eudaimonia und aus welcher Tradition ist er dem Aristoteles in seiner spezifischen
Bedeutung zugekommen ? Unsererseits kénnen wir uns an dieser Stelle auch nicht
bei diesen Dingen aufhalten, sondern wenden uns zunichst einer Randbemerkung
des Aristoteles zu, die — ohne in sich selbst besonders gewichtig zu sein — immerhin
sein doxographisches Bemiihen hiibsch charakterisiert. Der Eudaimonia werden
néamlich ausdriicklich &3 {7y und &d mpdrreww gleichgesetzt, womit also auch die
Vertreter dieser Begriffe auf die vorliegende Aussage festgelegt sind. Was &0
medrrew angeht, so darf vermutet werden, daB Aristoteles den reprisentativen
platonischen Gebrauch in Euth. 278 E im Auge hat. Dal auch mit &3 {7}y eine

13 Auf die beiden unentbehrlichen Kommentare F. Dirlmeiers zu EN (Berlin 1956) und
MM (Berlin 1958) hinzuweisen, wird kaum nétig sein. Bewundernswert ist die Energie, mit
der Dirlmeier die gesamte frithere Forschung aufgearbeitet hat. DaB ich seine eigene Beur-
teilung der beiden Pragmatien nicht fiir richtig halten kann, ergibt sich aus dem Texte.




194 Olof Gigon

bestimmte Lehrtradition gemeint ist, zeigen nicht so sehr die zahlreichen Stellen,
an denen das bloBe {7y durch das &¥ {7jv iiberh6ht wird, als vielmehr der termino-
logische Gebrauch in der Stoa, der iiber Aristoteles hinaus auf Alteres weist
(SVF 3, 17 und 65). Uberdies wird die hier vorgenommene Gleichung der drei Be-
griffe im  zweiten doxographischen Teil von EN A noch einmal ausdriicklich
wiederholt: 1098 b 20-22. Es handelt sich also keineswegs um beliebig aufge-
griffene Dinge, sondern um Stichworte édlterer ethischer Spekulation??,

Die Formulierung von 1095 a 16-21 im Ganzen ist bemerkenswert klar und
kriftig. Der Consensus im Namen steht dem Dissensus in der Sache, im 7/{ éotwv,
gegeniiber. Dabei umfaft der Consensus nicht etwa die Menschen schlechthin,
sondern die beiden Gruppen der woAdoi und der yagievtes bzw. copol. In der Sache
widersprechen sie einander, und nicht nur dies: es zeigt sich gleich nachher, daB
die moAdof auch unter sich zu keiner eindeutigen Meinung gelangen.

Nehmen wir es noch etwas genauer, so ist die Darlegung in 1095 a 22-28 offen-
sichtlich von zwei verschiedenen Gedanken beherrscht. Einmal stehen die moAdot
den oogofl begreiflicherweise darin gegeniiber, daB jene sich an die néchstliegende
Evidenz halten, diese dagegen komplizierte und ausgefallene Theorien vertreten.
Sodann aber wechseln die Meinungen der woA4do{ mit der jeweiligen Situation, wih-
rend die cogol ein einziges konstantes dyaiddy lehren. Ohne auf alle Einzelheiten der
hochst merkwiirdigen, auch von Dirlmeier Anm. 7, 5 und 8, 1 nicht zureichend er-
kldrten Stelle einzutreten, muBl doch zweierlei entschieden hervorgehoben werden.
Fiirs erste ist die ironische Kolorierung des Ganzen uniibersehbar, und zwar eine
Ironie, die sich gerade nicht gegen die woAdol, sondern gegen die gogol richtet. Die
moAdoi klammern sich an die évapysj, und es darf nicht vergessen werden, welch
auBerordentlich groBe und eminent positive Bedeutung das évagyéc in der gesam-
ten Philosophie des Aristoteles besitzt!8. Die oA4o{ haben also zun#chst durchaus
recht. Dariiber hinaus aber sind sie keineswegs anmafend, sondern im Bewuftsein
ihrer Unzulénglichkeit gerne bereit, Weiseren zu folgen und deren Theorien zu
bestaunen. Daf§ damit weit weniger die moAdo( als die cogoi licherlich gemacht
werden, liegt auf der Hand. Zum zweiten aber sind die Aéyovres von 1095 a 26
zweifellos identisch mit den gleich nachher genannten &vot. Und unter diesen kann
verniinftigerweise niemand anderer verstanden werden als Platon selbst. Die For-
mulierung ist so klar, daB nicht der geringste Anlaf besteht, mit Dirlmeier
Anm. 8, 1 und 8, 2 irgendwelche uns unbekannte Mitglieder der platonischen
Schule zu bemiihen. Der in 1095 a 22-25 charakterisierten Vielheit der Giiter, die
die Leute meinen, tritt das eine fiir sich selbst bestehende dyaid» gegeniiber. Das
zielt auf dieselbe platonische Idee des Guten, mit der sich EN A 4 auseinander-
setzen wird. Wir miissen noch einen Schritt weiter gehen. Wenn wir den Exkurs

14 Am Rande sei an die verwandten Begriffe edfoviia, eddvuin u. a. erinnert. Vgl. Phyllo-
bolia Von der Miihll (Basel 1946) 116. :

15 Kuriose Belege sind Stob. III 4, 86 H. und der letzte Abschnitt der Vita Marciana, von
dem freilich heute auf dem schwer zerstorten Fol. 279 a des Marc. Gr. 257 nur noch kiimmer-
liche Reste zu lesen sind.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 195

1095 a 31- b13 beiseite lassen (wozu uns die Bemerkung b 14 berechtigt), so ergibt
sich schlagend, daB Kap. 3 in der Gesamtdisposition als Ausfithrung der Ansichten
der moAdol, besonders von 1095 a 22-23, gelten soll, wogegen Kap. 4 die Theorien
der oogol diskutiert, ausfiihrlichst die Lehre Platons, subsidiir diejenige des Sokra-
tes und der durch Speusipp vertretenen Pythagoreer. Nur dieser Dispositions-
zusammenhang erklirt es, daBl in der Kategorie der gogol nur eine einzige Doktrin
aufgefiihrt wird, eben diejenige, an deren Widerlegung es Aristoteles in allererster
Linie gelegen war.

Freilich wirkt es dann leise unmotiviert anspruchsvoll, wenn nun in 1095 a
28-30 methodisch erklirt wird, es sollten nicht alle Lehren gepriift werden (es
wird uns auch erst hier expressis verbis mitgeteilt, da wir uns in einer Doxo-
graphie befinden), sondern nur die verbreitetsten und die plausibelsten.

Aber dies ist nicht das einzige Indiz dafiir, daB die Verarbeitung der verschie-
denen Materialien sogar in der EN nicht bis zur letzten Vollkommenheit gediehen
ist. Es ist ja auch vollig klar, daB das in Kap. 3 skizzierte Schema der f{o: fiir sich
betrachtet weit mehr bedeutet als eine bloBe Bestandesaufnahme der Meinungen
der Leute. Gewi hat es exoterischen Charakter und ist von Aristoteles wohl ur-
spriinglich fiir eine seiner publizierten Schriften entworfen worden. Sein Zweck ist
aber, auf dem Wege der Elimination denjenigen Bios herauszuarbeiten, den Ari-
stoteles fiir sich selbst als den vollkommenen anerkennt, den fiog Pewonzixdc. Das
bemerkt man aber erst, wenn man unsern ziemlich riicksichtslos zurechtgestutzten
Text mit den Ausfithrungen in K 6-9 zusammennimmt, zu denen er von Hause
aus gehort.

Weiterhin befremdet es, dafl Aristoteles in 1095 a 22-28 mit so deutlicher Ironie
iiber Platons Tiefsinn redet, wihrend die eigentliche Diskussion mit der beriithmten
Bemerkung iiber die ¢ido¢ eingeleitet wird (1096 a 12-17). DaB er die beiden Stellen
in der Weise hinter einander niedergeschrieben habe, wie wir sie lesen, ist ausge-
schlossen. Der Redaktor hat Stiicke aus verschiedener Zeit und Stimmung anein-
ander geschoben.

Wir wenden uns nun Kap. 4 und seinen Parallelen in EE und MM zu. Eine
gewisse Ausfiihrlichkeit wird nicht zu vermeiden sein. DaB Dirlmeier sich in
Anm. 10, 1-12, 2 mit einigen ganz knappen Notizen begniigt und im iibrigen auf
seine bevorstehende Behandlung von EE I 8 verweist, wird der Beniitzer seines
Kommentars um so mehr bedauern, als er sich nicht dariiber duBBert, welche sach-
lichen Gesichtspunkte ihn zu dieser Verschiebung veranla3t haben. Gewil3 hat ge-
rade im Falle unseres Kapitels EE vielfach den «besseren» Text. Dennoch scheint
es mir hier wie anderswo geraten, den Intentionen des Redaktors unseres Corpus
Aristotelicum gehorsam zu bleiben und EN als Basistext anzuerkennen, von dem
methodisch ausgegangen werden muf3?6.

16 Soweit ich sehe, wird die Auseinandersetzung mit Platon in den ethischen Pragmatien
weder von H. Cherniss, Aristotle’s criticism of Plato and the Academy (Baltimore 1944), noch
von P. Wilpert, Zwes: aristotelische Friihschriften iiber die Ideenlehre (Regensburg 1949), niaher
beriicksichtigt.




196 Olof Gigon

Damit soll (um dies zu wiederholen) keineswegs geleugnet werden, daBl EN oft-
mals Dinge sonderbar verwischt, die anderswo klarer profiliert sind. Dies gilt gleich
vom Einsatz unseres Kapitels 1096 a 11-17. Hier wird der Anschein erweckt, als
sei das »a’6Aov mehr oder weniger identisch mit den nachher genannten &idn. Wir
brauchen aber blo8 auf die oben besprochenen Stellen der Met. zuriickzugreifen,
um zu erkennen, daB zwei durchaus verschiedene Doktrinen gemeint sind.
EN 1096 b 32-34 deutet selbst den Unterschied an, und die Parallele in EE
1217 b 1-2 plus 1218 b 7-12 ist unmiBversténdlich. Das xaddiov zielt auf den
sokratischen, aus dem dpiouds resultierenden Begriff eines Guten, das dydetotor
bleibt, wihrend das platonische Eidos im strengsten Sinne xad’ adzd und ywetatdy
ist. Mogen die zwei Doktrinen auch epistemologisch gleichwertig sein, so sind sie
doch ontologisch so verschieden wie nur méglich. Es kann nicht bestritten werden,
daB der Redaktor von EN A 4 mit auffallender Sorglosigkeit iiber diesen Tat-
bestand hinweggleitet.

Die Bemerkung iiber die pido steht als personliches Bekenntnis im ganzen Cor-
pus Aristotelicum einzig da (es ist auch, soweit ich sehe, die einzige Stelle, an der
Aristoteles als der Sprechende sich selbst giAdoogoc nennt). Vergleichbar im Ton
ist nur das in zwei Brechungen erhaltene Zitat, das man seit Val. Rose dem Dialog
I1. puiogoplas zu geben pflegt (Frg. 10 Ross), was richtig sein kann, aber nicht be-
weisbar ist. Sollte etwa auch unsere Stelle, die im Zusammenhang der Pragmatie
so fremdartig wirkt, letzten Endes auf dasselbe Exoterikon zuriickgehen ?

DaB Aristoteles ausgerechnet seine Polemik gegen das platonische dyaddy zu ent-
schuldigen fiir notig hilt, hat seinen guten Grund. Im Athen des spiten 4. Jh.
gilt gerade diese Lehre als die charakteristische Lehre Platons. Uber sie spottet die
Komodie, und gegen sie macht in der Generation Theophrasts Epikur seine frechen
Bemerkungen. Wenn sogar ein Schiiler Platons sie angriff, so bedurfte dies vor
dem Publikum der memaidevuévor dringend einer Rechtfertigung. Mit dem form-
losen &7t werden nun zunéchst drei Argumente aufgereiht. Das erste (1096 a 17-23)
spricht von denjenigen, die die Ideenlehre eingefithrt haben (xouicarres) und die
die Zahlen aus dem Ideenbereich ausschlossen. Ein Blick auf Met. 1078 b 9-12
zeigt, daBl damit die urspriinglichste von Platon geschaffene Form der Lehre ge-
meint ist. Eine sehr viel spétere, entscheidend durch die pythagoreische Zahlen-
spekulation beeinfluite Form wird in 1096 b 5-7 kurz erwihnt; doch nur dem
nachrechnenden und mit andern Stellen vergleichenden Leser wird es klar, dal3
der aristotelischen These (das Gute als véloc 1@y mpaxtdv) nicht allein Platon,
sondern in Wirklichkeit eine Mehrzahl anderer Lehren gegeniibergestellt werden.
Fiir eine sorgfiltige doxographische Aufgliederung des Gedankenmaterials hat der
Redaktor unseres Kapitels wenig Interesse.

Der Beweisgang selbst versucht Platon mit seinen eigenen Waffen zu schlagen.
Platon lehnt eine Staffelung der Ideen nach frither-spéter (primér-sekundir) ab.
Nun aber kommt das Gute in den Kategorien der Wesenheit, der Qualitét und der
Relation vor, wobei die Relation der Wesenheit gegeniiber sekundéir ist. Also




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 197

miite das Gute in verschiedenen, gestaffelten Ideen erscheinen, was Platons
Voraussetzung widerspricht.

Das zweite Argument (1096 a 23-29) zeigt, daBl das Gute in ebenso vielen Kate-
gorien auftritt wie das Seiende. Zum Beleg werden sechs Kategorien aufgezihlt.
Damit soll aber nicht bewiesen werden, daBl das Gute und das Seiende mit ein-
ander identisch sind, sondern vielmehr, dal3 es eine einheitliche Bestimmung des
Guten gar nicht gibt. Die SchluBfolgerung a27-29 deutet (fliichtig genug) an, dal
damit nicht bloB die platonische Idee des Guten, sondern auch das sokratische
ayaddy als xaddiov getroffen wird.

Das dritte Argument (1096 a 29-34) operiert wiederum mit einer zunichst
spezifisch platonischen Voraussetzung. Jeder Idee ist eine Episteme zugeordnet.
Giébe es eine einzige Idee des Guten, so gibe es von ihr auch eine einzige Wissen-
schaft. Dies ist aber faktisch nicht der Fall. Das Gute tritt sogar in jeder einzelnen
Kategorie in zahlreichen Erscheinungsformen und zugeordneten Wissenschaften
auf.

So weit die drei Beweise. Wie héingen sie mit einander zusammen ? Von der
Sache her miillite die- Abfolge offensichtlich eine andere sein. Der zweite Beweis,
der allgemein das Vorhandensein des Guten in allen zehn Kategorien konstatiert,
gehort sinngemédf an den Anfang. Der erste geht einen Schritt weiter und erinnert
daran, daB die Kategorien nicht alle auf einer Ebene liegen, sondern gestaffelt
sind; dem dritten endlich kommt es weniger auf die (an sich entbehrliche) Aus-
dehnung der Frage nach der Idee auf die Frage nach der Episteme von der Idee
an als vielmehr auf die empirische Tatsache, daBl selbst innerhalb der einzelnen
Kategorien das Gute eine Vielheit darstellt. Der erste und dritte Beweis differen-
zieren und unterstreichen also das Ergebnis des zweiten.

Die vom Redaktor geschaffene Anordnung mag vielleicht dadurch veranlaBt
sein, daf der erste Beweis eine ausschlieBlich fiir Platon giiltige Voraussetzung
verwendet, wihrend der zweite und dritte im Prinzip sowohl Platon wie auch
Sokrates widerlegen. Beide haben ja den schwankenden dyadd-Vorstellungen der
Leute (vgl. 1095 a 23-25) das Eine Gute entgegengestellt. Diesem Einen Guten
sucht wiederum Aristoteles den Boden zu entziehen. Fiir ihn gibt es selbstver-
standlich eine Vielheit von dayadd, freilich nicht in regelloser Fiille, sondern in
geordneter Pyramide der Mittel und Zwecke bis hinauf zum obersten Zweck, der
zwar das hochste, aber nicht das einzige ayad¥dv ist. Mit 1096 a 34-b5 verschiebt
sich der Angriff. Nun handelt es sich nicht mehr um die Einheit des dyaddy, son-
dern ganz generell um die Existenz der Ideen iiberhaupt. Doxographisch gespro-
chen vertritt hier Aristoteles den Standpunkt des Sokrates gegen Platon. Der
Adyos des konkreten Menschen und derjenige der Idee des Menschen sind einer
und derselbe. Die Idee ist also iiberfliissig. Der Adyos als ein xaffdAov dywetoTor im
Sinne des Sokrates reicht vollig aus. Dal wir den Text, der nur locker im Zusam-
menhang sitzt, so auffassen diirfen, ist aus dem Zusammenhang wie aus den friiher
behandelten Met.-Stellen zu erschlieBen. Noch unentbehrlicher wird freilich die

15 Musenum Helveticum




198 Olof Gigon

Beiziehung der Met. in der nachfolgenden Notiz 1096 b 5-7. Wir bemerkten zu
Met. A 5, daBl die pythagoreische Zahlenspekulation fiir die Doxographie der
Ethik unter zwei Aspekten wichtig ist. Einmal haben wir eine primitive Lehre, die
ganz zufillig bestimmte ethische Begriffe mit Zahlen gleichsetzt. Auf der andern
Seite berichtet uns 986 a 22-26 von einem System von zehn Gegensatzpaaren
xata ovatosylay Aeyduevar. Da finden wir denn auch das dyaddy, zusammengeordnet
mit dem zépag, mepirTéy, & usw. Eben dieses System (oder schlimmstenfalls eine
Variante davon) mufl auch in unserer Notiz gemeint sein. Freilich bleiben noch
Ritsel genug. Denn was heilt eigentlich zidévres év ] 1dv dyaddv ovororyi
70 &v ? DaB das Gute kein & im Sinne Platons und des Sokrates sein kann, war in
1096 a 17-34 soeben bewiesen worden. Soll nun eine grofziigigere Theorie einge-
fithrt werden, nach der das & lediglich eines in der Reihe der dyadd darstellt 2 Ein
anderes gyaddy wire dann gemifl Met. das wépag usw. Vermutlich will der Ver-
fasser etwas Derartiges sagen, doch GewiBheit ist nicht zu erlangen. Klar ist nur,
dafl 1096 a 17-34 und 1096 b 5-7 iiber ein Zwischenstiick hinweg auf die Frage
konzentriert sind, ob und wie weit das Gute ein & darstelle. Wie sich aber die
Zeilen iiber die Pythagoreer und Speusippos zu den drei Beweisgingen sachlich
verhalten, erfahren wir nicht. 1096 b 8 verweist auf einen andern Logos, und Dirl-
meier Anm. 11,1 nennt vier Met.-Stellen, an die Aristoteles gedacht haben konnte.
Natiirlich kommen auch 71. 7@y ITvdayopeiwv und sogar I1. Tayadod in Frage.

1096 b 8-16 erhebt gegen die Beweise 1096 a 17-34 einen Einwand. Konkreti-
sieren wir die offenbar absichtlich zur Anonymitiit verdiinnten Angaben, so lautet
er: Platon ist vielleicht gar nicht der Meinung, daf3 die Idee des Guten ausnahmslos
sémtliche dyadd umgreife. Vielmehr darf man auch in seinem Sinne zwei Arten
unterscheiden. Das eine Gute wird um seiner selbst willen erstrebt, das andere nur,
sofern es jenem dient. Es fragt sich, ob wenigstens die erste Art einheitlich als Idee
des Guten bestimmt werden kann. Diese Neufassung des Problems kommt der
eigenen These des Aristoteles einen groBen Schritt niher. Das Gute wird differen-
ziert und zwar nach eben jener Kategorie von Mittel und Zweck, die fiir Aristoteles
selbst grundlegend ist. Die platonische Idee wird nur noch mit dem zweckhaft
Guten geglichen, womit, wie man vermuten mag, mehrere der Argumente von
1096 a 17-34 hinfillig werden.

Doch 1096 b 16-26 verwirft auch diese reduzierte These. Das Argument wird -
etwas unerwartet — geliefert von der in Kap. 3 vorgetragenen Bios-Lehre. Dort
vertrat sie, wie schon erwdhnt, die Meinung der moAloi. Sie kann aber trotzdem
hier mit vollem Gewicht ins Feld gefiihrt werden, weil die Meinung der moAdo{
bereits in 1095 a 22-25 ein doppeltes Gesicht zeigte. Einmal ist fiir sie das Gute
je nach der Situation ein immer wieder anderes (dagegen wendet sich Platons &
ayaddv), auf der andern Seite aber hilt sich ihre Bestimmung des Guten, wie wir
sahen, an das évagyés, das auch Aristoteles respektiert. So kann er hier die Selbst-
zwecklichkeit der drei Lebensformen als evident voraussetzen. Nun ist der Beweis-
gang klar. Das selbstzweckliche Gute ist entweder eines der drei obersten Giiter




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 199

@odvnats, 1jdovi), Teut) oder die Idee fiir sich allein. Im zweiten Falle haben wir ein
dyaidy, das ohne Inhalt ist (da der Inhalt nur in einem der drei Giiter bestehen
konnte), im ersten Falle haben wir eine Mehrzahl von ebenbiirtigen Giitern, die
sich nicht unter einen einzigen Adyo¢ subsumieren lassen. Es wiederholt sich also
die Situation von 1096 a 23-29. Empirisch betrachtet tritt das Gute immer wieder
und sogar auf der Ebene des obersten Zweckes als eine Vielheit auf.

1096 b 25 scheint dhnlich wie 1096 a 28 anzudeuten, daB diese Uberlegung so-
wohl Sokrates wie auch Platon gegeniiber gilt. Die {déa ist platonisch, das xowdy 7¢
kann man auf das sokratische »ad#éAov beziehen. Die Formulierung ist freilich ver-
schwommen genug!’.

Weiterhin liegt es auf der Hand, daB die Konsequenzen von 1096 b 16-25 fiir
Aristoteles selbst nicht ganz unbedenklich sind. Statuiert wird eine Dreiheit gleich-
geordneter dyada xa¥’ avrd. Damit scheint die Einheit des obersten téloc v
moaxtdy gefdhrdet. Doch so weit will Aristoteles auch wieder nicht gehen. Also
fiigh er die eigentiimliche Bemerkung bei, das ggoveiv usw. seien selbstzwecklich,
auch wenn wir sie um eines Andern willen erstreben (1096 b 18-19). Erklirt wird
dies einigermaBen in 1097 b 1-6, wo wir horen, daB im strengen Sinne nur die
Eudaimonia um ihrer selbst willen begehrt werde. Auch die drei Bioi, auf die an
dieser Stelle noch einmal fliichtig hingewiesen wird, sind ihr gegeniiber nur Mittel
zum Zweck.

Die Absicht dieses Textes ist klar. Aristoteles ist zu sehr Grieche und Plato-
niker, als daBl er die Pyramide der Mittel und Zwecke in einer letzten Pluralitit
gipfeln lassen konnte. Das Ende muf eines sein, eben die Eudaimonia. Daraus
ergibt sich allerdings eine etwas undurchsichtige Situation. Denn was wird der
reale Inhalt einer solchen Eudaimonia sein ? Und kdnnte nicht sie mit der plato-
nischen Idee des Guten identisch sein ? Diese Fragen bleiben in unserem Texte
offen. Thre Beantwortung wire wohl nicht ganz einfach gewesen!s,

Der Gesamtgedanke findet seine Fortsetzung in 1096 b 32 ff. Es hat sich bisher
erwiesen, daf} eine Idee des Guten, bzw. ein dyadoy xaddiov nicht existiert, und
zwar sowohl, wenn man jedes Gute schlechthin umgreifen will, wie auch, wenn
man sich mit dem selbstzwecklichen Guten begniigt. Nun folgt eine charakteri-
stische Konzession: Selbst wenn man die Existenz eines solchen Guten annehmen
wollte, verbleibt immer noch die Frage, wozu es praktisch niitzlich sein kann. Die
Realisierbarkeit fiir den Menschen ist ein Prinzip, auf das schon 1094 a 19, b7,
1095 a 16 hingedeutet hatte, und an dem die aristotelische Ethik unwandelbar
festhilt. Thm gegeniiber hat von der Zeit Theophrasts an vor allem die Stoa auf
Paradoxa der frithesten Sokratik zuriickgegriffen und ihre Ethik nicht fiir den
geschichtlichen Menschen, sondern fiir den zum Grenzfall stilisierten gopds be-
stimmt.

17 DaB neuere Philologen versuchten, durch Einschub eines xa{ zu prizisieren, ist begreif-
lich, aber diesem Text gegeniiber wohl unzulissig.
18 Dirlmeier Anm. 13, 4 geht iiber das Problem hinweg.




200 Olof Gigon

Der Abschnitt 1096 b 26-32 ist ein Einschub, eine stichwortartig am Rande
nachgetragene Zusammenfassung einer Diskussion, die Aristoteles anderswo aus-
fiihrlich ausgebreitet haben muB. Dirlmeier Anm. 12, 1 verweist zogernd auf Met.
IV 2 und XI 3. Doch wird ein kiinftiger Editor der Reste von I1. idec» und
IT. téyafot nicht an der Frage vorbeigehen konnen, ob da nicht vielmehr eine
dieser beiden, fiir die Auseinandersetzung mit Platon fundamentalen Schriften be-
nutzt ist. In unserem Zusammenhang diirfen wir das Stiick auf sich beruhen lassen.

Unverkennbar wird die Frage nach dem praktischen Wert des platonisch-sokra-
tischen dyaddv, dhnlich wie schon diejenige nach seiner Existenz, in zwei Stufen
behandelt. Zunichst geht 1096 b 32-35 hochst summarisch vor. Ohne weitere
Beweise wird gewissermaBen dekretiert, dal jenes als solches nicht realisierbar ist.
Denn wiire es realisierbar, so miiBte es (so wiirde der Beweis wohl lauten) notwen-
digerweise einen jener konkreten Werte zum Inhalt haben, die soeben in 1096 a
23-29 aufgefithrt worden sind. 1096 b 35-1097 a 13 untersucht eine eingeschréinkte
Moglichkeit. Man kann methodisch 1096 b 35-1097 a 3 parallelisieren mit 1096 b
8-16. Es wire moglich, dall die Idee des Guten zwar nicht selbst realisierbar
ist, aber doch als ein Beziehungspunkt das Realisieren orientiert und erleichtert.
Dagegen macht Aristoteles zwei Griinde geltend. Den ersten (1097 a 3-8) bezieht
er aus der Wissenschaftsgeschichte, wie wir sagen diirfen. Wenn die Idee des
Guten einen orientierenden Wert besifle, so wire es unbegreiflich, daB sich
émorijuor und Téyvar nicht fiir sie interessieren. Die faktische Gleichgiiltigkeit
der bestehenden Formen menschlicher Praxis gegeniiber der sokratisch-platoni-
schen Theorie beweist ihre Nutzlosigkeit, — ein schones Beispiel fiir das Gewicht,
das Aristoteles dem geschichtlichen Consensus zu geben wagt.

Das zweite Argument (1097 a 8-13) steuert auf Grundsétzliches. Die Praxis ist
die Welt des Einzelnen, und mit spiirbarer Ironie wird im ersten Satz der Kontrast
zwischen der brutal banausischen Konkretheit der Arbeit eines dpdvtns und
Téxtwy, aber auch eines Arztes und Strategen und dem inhaltsleeren Pomp des
adto o dyaddy und des Ty idéav adtiy Fedodar unterstrichen. Vor allem am Tun
des Arztes wird schrittweise (das ist mindestens die Intention) gezeigt, daB es
weder das Gute, noch die Gesundheit iiberhaupt, noch die Gesundheit des Men-
schen iiberhaupt, sondern diejenige eines einzelnen Menschen im Auge hat.

Freilich hat dieses Argument Konsequenzen, die erheblich iiber die Widerlegung
Platons hinweggehen. Sofern ndmlich auch fiir Aristoteles die Moglichkeit der
Episteme zwar nicht an die Existenz der Idee, sicher aber an diejenige des sokra-
tischen xaddiov gebunden ist, impliziert das Argument die Frage, ob es im Bereich
der Praxis grundsitzlich einen Sinn hat, nach einer Episteme zu suchen, die doch
niemals dem Einzelnen gerecht zu werden vermag. Ich brauche hier nur an Met.
981 a 12-24 zu erinnern, eine Stelle, die unserem 1097 a 11-13 unverkennbar nahe
steht.

1097 a 14 bricht abrupt ab. DaBl die dltern Doxai Platons und des Sokrates (und
der Pythagoreer) hinsichtlich des dyaddv damit erledigt sind, der Weg also frei ist




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 201

zum eigenen systematischen Aufbau des Aristoteles, entnehmen wir dem Zusam-
menhang, aber gesagt wird es uns nicht; — wie denn allgemein EN A 4 eine sinn-
volle Disposition ahnen 148t, die doch nirgends wirklich zum Ausdruck kommt.
Genauer diirfen wir sagen: Eine erste Disposition nach Doxai (Pythagoreer, Sokra-
tes, Platon) ist bis zur Unkenntlichkeit verwischt, eine zweite ist immerhin ein-
wandfrei greifbar. Sie fragt in je zwei Stufen zuerst nach der Existenz, dann nach
der Brauchbarkeit des als &, »afdAov und idéa gefaBten Guten. Einschiibe aus
einer speziellen Abhandlung iiber Platon sind vermutlich 1096 a 34-b5 und sicher
1096 b 26-32.

Wir wenden uns nun zu dem Paralleltext EE A7/8.

Auf das Prooimion der Pragmatie (EE A 1-6) einzugehen, miissen wir uns schon
wegen seiner gegeniiber EN erheblich groflern Ausdehnung versagen.

1217 a 18-21 ist eine ganz allgemeine methodische Vorbemerkung, ein etwas
holperiges Résumé der groBeren und sehr wichtigen Darlegung 1216 b 28-35: Die
Aufgabe der Philosophie ist es, was im Consensus hominum undeutlich bereits vor-
handen ist, zum cagés zu erheben.

Diesen Consensus hinsichtlich der Eudaimonia umschreibt und erldutert 1217 a
21-40. Der Zusammenhang mit EN 1095 a 13-20 ist evident, obschon eigentiim-
licherweise die EN nach dem obersten dyadv fragt und mit der Eudaimonia ant-
wortet, wihrend es in EE gerade umgekehrt ist. Die Abfolge in EN wird man als
die zunichst natiirlichere bezeichnen diirfen; doch wire dies nur in einer Gesamt-
interpretation von EE A zu klaren.

Folgerichtig weist EN 1095 a 20 ff., wie wir sahen, auf die historisch gegebene
Problematik der Eudaimonia hin, wihrend EE 1217 a 22-40 eine Explikation des
schon rein aristotelischen Begriffs des dototov tdv ayaddy Tdv davdpewnivow liefert.
Dieser Abschnitt stellt also keine Doxographie dar, sondern eine erste dogmatische
Skizze des Telos bei Aristoteles. Drei Teile sondern sich leicht. Ein erster (1217 a
22-29) und zweiter (1217 a 30-35) erkléiren das avdpwmvor, der dritte (1217 a 35-40)
das dptaror.

Das erste Stiick ist seinem Gesamtinhalt nach klar. Die menschliche Eudaimonia
gehort in die Mitte zwischen der Eudaimonia hoherer Wesen und der andersartigen
Vollkommenheit niedrigerer Wesen?0, EN 1099 b 32-1100 a 1 steht, wie lingst
gesehen, nahe; man wird aber auch an 1099 b 11-14 erinnern diirfen, obschon dort
der Rekurs auf die Gottheit anders akzentuiert ist.

Leider schwindet an unserer Stelle die Klarheit, sobald der Leser sich dem Ein-
zelnen zuwendet. Vorsichtig wird in 1217 a 22-24 die gottliche Eudaimonia ein-
gefiihrt. Inwiefern sie sich sachlich von der menschlichen unterscheidet, erfahren

19 DaB Aristoteles den Zentralbegriff cogla als odpeia w¢ sapnrifovea ndvra etymologi-
sierte und damit schlieBlich an pd¢ ankniipfte, scheint die hochinteressante, allerdings noch
nicht hinlénglich gedeutete Stelle des Philoponos, In Nic. isag. 1, 1 (unvollstindig abge-
druckt bei Ross, I1. piAogopias Frg. 8) zu besagen.

20 In die Néhe zu riicken sind natiirlich die wichtigen Stellen Pol. 1253 a 3 und 29,
EN 1145 a 18-33. Dirlmeier, Eth. Nik. Anm. 141, 3-10 verfehlt bei aller Gelehrsamkeit das
entscheidende Problem.




202 Olof Gigon

wir nicht. Bei den Tieren werden mit erstaunlicher Genauigkeit Vertreter der drei
Hauptgruppen aufgezihlt, wihrend die eigentlich theologische Aussage érgerlich
unbestimmt bleibt. Giemeint ist wohl Folgendes: Gott und Mensch partizipieren in
verschiedenem Grade an einer und derselben Eudaimonia. In der Tierwelt gibt es
ebenfalls Grade, doch sind es nicht solche der Eudaimonia, sondern einer dAdn téor
ayaddiw peroyr). Die Eudaimonia hingt in 1217 a 28 eher verwirrend an einer Parti-
zipation am d¢iov, und zwar manifestiert sich diese anscheinend beim Menschen
sowohl in der drmawvvuia (wie ?) wie auch in der pioiw. Das Tier dagegen partizipiert
an gyadd, die nichts mit der Eudaimonia zu tun haben. Niheres wird nicht gesagt,
wie denn der Text {iberhaupt dadurch ein eigentiimliches Kolorit erhilt, daf ein-
zelne Momente energisch herausgehoben werden (man beachte etwa die Paralleli-
sierung von feiziovoc a 23 und yelpw a 24 mit BéATiov—yeipor a 29), wihrend An-
deres reichlich vage ausgedriickt wird.

Das zweite Stiick prizisiert das dvfoddmwvor als avilodme mpaxréy und grenzt es
mit einer Dihérese ein. Auch sie ist im Ganzen klar, im Einzelnen merkwiirdig un-
ordentlich formuliert. Von den Giitern sind die einen mpaxvd, die andern nicht; von
jenen wiederum sind die einen mpaxva fiir die Menschen, die andern fiir hohere
Wesen. Zum Falle der Giiter, die 03 mpaxtd sind, erhalten wir eine in ihrer Kiirze
beinahe verschroben zu nennende Erlduterung: Es gibt Wesen, die an der Bewe-
gung und darum an den dyadd nicht partizipieren, — woraus wir die korrekt aristo-
telische Folgerung zu ziehen haben, daB jedes dyaddy Ziel und Zweck einer Bewe-
gung ist. Wo also keine Bewegung vorliegt, kann auch nicht von einem durch die
Bewegung zu realisierenden gya@dv die Rede sein. Doch nun kommt etwas Uner-
wartetes. Es gibt offensichtlich eine zweite Art des ayaddy, die nicht als woaxtdy
und nicht als Ziel einer Bewegung existiert. Sie kommt den unbewegten Wesen zu,
wobei wir allerdings vermuten miissen, daBl die Relation der unbewegten Wesen
zu ihrem dyaddy (und auf das hin sie dptora genannt werden) eine vollig andere ist
als diejenige der bewegten Wesen zu dem dyaddy, das sie erstreben. Interpretieren
wir unsere Stelle so, so zeigt sich, welch eminent wichtige Theologumena sich da
am Horizont zeigen; allerdings konstatieren wir auch, mit welcher Entschieden-
heit unser Text jeder ndhern Explikation aus dem Wege geht. Wir mogen ahnen,
daBl mit den dptora der unbewegte Beweger und mit den »peirroveg fjudv die Region
der Gestirne und des »xvxdp odpa gemeint ist, aber gesagt wird uns nichts dariiber.
Hier wie iiberall in den ethischen Pragmatien nimmt es der Redaktor (gewi} im
Geiste des Aristoteles selbst) peinlich genau mit der methodischen Regel, aus Theo-
logie und Kosmologie nur das schlechthin Unentbehrlichste mitzuteilen.

Das dritte Stiick endlich kniipft an das Stichwort mgaxrdr an und skizziert an
Hand zweier Beispiele (das eine aus der Reihe der owuatixd, das andere aus der-
jenigen der éxtdg dyadd) die Begriffe Mittel und Zweck. DaB sich mit ihrer Hilfe
eine ganze Hierarchie aufbauen 148t, an deren Spitze dasjenige ayaddér steht, das
nur noch Zweck und in keiner Weise mehr Mittel ist, das miissen wir allerdings
erraten.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 203

Mit 1217 b 1/2 beginnt die Doxographie. Ausdriicklich werden drei Lehren re-
gistriert. Von der ersten spricht 1217 b 2-1218 a 38. An sie wird in 1218 a 38-b4
nachlissig die zweite angehingt und in b4-6 die dritte. Die Zusammenfassung
1218 b 7-12 gibt jedoch deutlich zu verstehen, daf wir es zuerst mit Platon, dann
mit Sokrates und schlieBlich mit der eigenen Lehre des Aristoteles zu tun haben,
also jener Lehre, von der 1217 a 22-40 bereits eine erste Skizze geliefert hat.

1217 b 2-15 berichtet iiber die Lehre Platons. Auffallend stark wird betont, daf3
die Idee des Guten als erstes Gyaddy der Vielheit der sonstigen dyadd gegeniiber-
stehe. Die Relation zwischen beiden wird vom Ersten aus als mapovaia, von der
Vielheit aus als uetoyr und duotdrns bezeichnet. Wir werden nach dem Uberblick
itber die aristotelische Kritik an Platon darauf zuriickkommen miissen.

Diese Kritik selbst beginnt 1217 b 1619 mit der recht umsténdlich formulierten
Bemerkung, die Diskussion der Ideenlehre gehore eigentlich einem andern Sach-
gebiet an. Da haben wir also expressis verbis wiederum jenes methodische Prinzip
ausgesprochen, das fiir Aristoteles durchgehend wichtig ist, von der modernen
Forschung aber nicht immer geniigend beachtet wird. Es folgt 1217 b 19-25 eine
vorwegnehmende Zusammenfassung der Kritik. Sie hilt sich an die zwei Gesichts-
~ punkte, die wir als solche aus EN A 4 bereits kennen : Erstens existiert die Idee des
Guten nicht und zweitens, selbst wenn sie existierte, wire sie fiir die Praxis des
Lebens ohne jeden Nutzen. Etwas schief wirkt es freilich, dafl b23-25 zwar, wie
sichs gehort, die Idee des Guten in den Vordergrund stellt, dagegen b20-23 von
den Ideen iiberhaupt spricht und eine Argumentation in der Art von EN 1096 a
34-b5 im Sinne hat.

Am SchluB der Kritik an Platon wiederholt sich die Zusammenfassung 1218 a
33-38. Den Ritseln, die dieser Text im besondern aufgibt, fragen wir hier nicht
nach und untersuchen auch nicht, wie das Doppelzitat 1217 b 22/23 zu beziehen
ist. Es sei nur generell darauf aufmerksam gemacht, daBl in EE (wie in vielen
andern Pragmatien) prézise und urspriinglich wirkende Formulierungen oftmals
unmittelbar neben solchen stehen, die manifest nachléissig und ungenau sind. Der
Interpret muB also immer wieder darauf achten, daf er die Gewichte seiner Inter-
pretation nicht falsch verteilt.

Mit 1217 b 25 beginnen die Beweise gegen Platon im Einzelnen. Am Anfang geht
alles leidlich glatt. Der erste Beweis 1217 b 25-34 entspricht dem zweiten der EN
1096 a 23-29, der zweite 1217 b 34-1218 a 1 dem dritten dort 1096 a 29-34. Die
Differenzen sind zur Hauptsache rasch genannt. EE hebt zweimal scharf hervor,
daB der Fall des Gyad*dv genau derselbe ist wie derjenige des év. Weiterhin haben
wir in EE, anders als in EN, eine, wie es scheint, in sich abgeschlossene Reihe von
fiinf Kategorien; im ersten Beweis treten sie alle fiinf auf, im zweiten werden die
dritte und vierte wieder aufgegriffen. Die Begriffe nrdais fiir xazyopia und 6uoio-
oxnudvws fiir cunter dieselbe Kategorie fallend» seien schlieBlich hervorgehoben.
Die Bedeutung dieser Differenzen im Einzelnen abzuwégen kann allerdings nicht
die Aufgabe dieser Untersuchung sein.




204 Olof Gigon

Ernstliche Schwierigkeiten beginnen bei dem dritten Beweis 1218 a 1-15, der
im Prinzip dem ersten Beweise der EN 1096 a 17-23 entspricht, aber stark abwei-
chend durchgefiihrt wird und iiberdies durch eine recht ungliickliche redaktionelle
Uberarbeitung gelitten hat. Susemihl hat nach dem Vorgang Anderer geglaubt,
massiv in den tradierten Text eingreifen zu sollen. Dies Verfahren wird man heute
nur noch in denjenigen Fillen gelten lassen, wo es schlechthin unmaglich erscheint,
die Anstofe auf Eigenheiten des Aristoteles selbst oder auf die Tétigkeit eines
Redaktors zuriickzufiihren.

In unserem Falle diirfte die Verantwortung beim Redaktor liegen. Der Gedanke,
den er ebenso unsauber wie miihselig zu entwickeln versucht, ist etwa der folgende:
Es gibt Reihen, die sich als mpdtegor und Jotegor zu einander verhalten und durch
ein »#owdy umgriffen werden koénnen. Solange dieses »owdv ein bloBes xaddAov dycd-
otorov (im Sinne des Sokrates) bleibt, ist alles in Ordnung. Wird es aber im Sinne
Platons als ein ywpiotdy gefaBt, entsteht, wie das Beispiel in 1218 a 5-8 zeigt, eine
Absurditdt. Nun ist aber Platon (der mit gaciv 1218 a 10 gemeint ist) in der Tat
der Meinung, jedes xowwd sei ein ywptotdr und eine Idee. Das den verschiedenen
Tugenden gemeinsame dyadd ist fiir ihn nicht bloB ein xowdy, sondern dariiber
hinaus ein fiir sich bestehendes ywgiovdy. Dabei ist diese Annahme véllig iiberfliissig.

Umsténdlich ist dieser Gedankengang gewil. Die Vermutung liegt nahe, daf3
zwei Texte gewaltsam kombiniert worden sind, von denen der erste EN 1096 a
17-23, der zweite 1096 a 34-b5 nahe stand. Anderseits scheint es unserem Ab-
schnitt (anders als EN) daran gelegen zu sein, ausdriicklich hervorzuheben, da8
die Schwierigkeit mit dem mwpdregoy — Joregor nur bei der spezifisch platonischen,
nicht aber bei der sokratischen Interpretation des xowdy auftritt. Storend wirkt,
daB die Ideenlehre von zwei verschiedenen Gesichtspunkten her widerlegt wird,
einmal auf Grund ihrer grundsitzlichen Uberfliissigkeit, sodann wegen des Kon-
flikts mit dem mpdregoy — Jotegor. Dennoch mochte ich glauben, dafl man ohne
die Annahme von Textliicken in 1218 a 8 und 14 auskommen kann. Fiir unser Pro-
blem wichtig ist, daf trotz gelegentlichen unsaubern Formulierungen das sokrati-
sche bloBe xaf*dAov vom platonischen xowov xai ywoiordy unverkennbar unter-
schieden wird.

1218 a 15-30 wendet sich mit erstaunlicher Nonchalance von der Ideenlehre und
dem xowdv weg zu der These, daB das Gute eine Zahl sei. Wir erhalten damit eine
verhéltnisméBig ausfiihrliche Diskussion jener Doktrin, die in EN 1096 b 5-7 auf
wenige andeutende Zeilen reduziert war.

Freilich wirkt auch hier wie im vorausgehenden Abschnitt die Darlegung selbst
diffus und ungepflegt und bediirfte einer sehr genauen Interpretation. Hier kénnen
wir nur die entscheidenden Momente resiimieren. Methodisch wird die eminent
aristotelische Regel in Erinnerung gerufen, daf eine These von allgemein aner-
kannten und nicht von umstrittenen Tatsachen auszugehen habe. Daf die Gesund-
heit ein Gut sei, ist anerkannt, nicht aber, dafl die Zahl es sei. Sachlich wird zu-
néchst berichtet, daBl die gegnerische Doktrin das dyafdy im Eins-sein sihe (was




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 205

iiber EN 1096 b 5-7 auf Met. 986 a 22-26 weist) und darum auch Gesundheit,
Gerechtigkeit usw. (gedacht ist offenbar an die klassische Reihe der yvyixd und der
couatiza dyadd) als Zahlen bestimme; man kann dies mit Met. 985 b 29 ff. ver-
kniipfen. Die Kritik hebt hervor, da8 die Zahlen zu den dx{vnra gehoren. Das dyaddy
kommt ihnen also streng genommen nicht zu, sondern nur das »aAdv. Da gelangen
wir ganz nahe zu den oben S. 1781f. behandelten Stellen Rh. 1417 a 15-21, Met. 996 a
22-b1 und 1078 a 31-b6.

So weit bis 1218 a 24. Merkwiirdig ist das Nachfolgende 1218 a 24-30. Die Tat-
sache, daB die Zahl als unbewegt nicht dyaddy zu sein vermag, wird an einer beson-
ders krassen Formulierung der Gegner illustriert. Die Behauptung, daf die Zahlen
100 £v0G éplevTat, als ob sie Lebewesen wiren, ist ein Unsinn.

Doxographisch wichtig ist, daB hier auf die Zahlenrelationen eine Wesens-
bestimmung des dyaddy iibertragen wird, die uns anderswoher wohl bekannt ist
und die nun gleich in 1218 a 30-33 als vierte Doktrin neben derjenigen Platons,
des Sokrates, der Pythagoreer aufgefiihrt wird. Es ist die Lehre, da das Gute das-
jenige sei 00 wave’ épievar. In EN 1094 a 2/3 wird sie von Aristoteles scheinbar zu-
stimmend zitiert, und aus 1172 b 9-15 wird zu folgern sein, daB es sich um die An-
sicht des Eudoxos handelt. Freilich, eine exakte Ubereinstimmung besteht zwi-
schen den drei Stellen nicht, oder anders gesagt: Wir haben einen der in den
Pragmatien iiberaus zahlreichen Fille, in welchen jede einzelne Stelle fiir sich
so ldBlich und einseitig formuliert ist, da es ohne die Kenntnis anderer Stellen
fast unméglich ist, sie so zu verstehen wie Aristoteles sie im Ganzen gesehen an-
scheinend doch verstanden wissen will. Nur EE 1218 a 30-33 zeigt, welch pro-
grammatische Bedeutung in EN 1094 a 2 die Wendung dyado? Tivog besitzt. Denn
80 nahe Eudoxos Aristoteles auch zu kommen scheint, so hat dieser dennoch an
ihm wie an den Ubrigen zu miBbilligen, daB die Einheit des dyaddy viel zu strikte
gefalBt wird?!. 1218 a 33-38 schlieBt iiber 1218 a 15-33 hinweg die Frage nach dem
Sein der Idee des Guten ab und wendet sich dann ganz kurz der Frage nach ihrer
Niitzlichkeit zu. 1218 a 38-b4 hat der Intention nach die sokratische Bestimmung
des dyaiddv, die ja schon in 1218 a 1-15 mit hereinspielte, zum Gegenstand. Aller-
dings wird da die Nachlissigkeit bedenklich. Der Redaktor des Textes scheint ein-
fach dasin 1217 b 19-1218 a 38 zugrundeliegende Schema wiederholen und zeigen
zu wollen, daBl das Gute als »xowdv weder existiert noch zu niitzen vermag. Die
erste These kommt dabei voéllig schief heraus, zur zweiten wird mit grofiter Fliich-
tigkeit der Gedanke herangezogen, den wir aus EN 1097 a 11-13 kennen. Ahnlich
war schon im Falle des Ideen-Guten EE 1218 a 34/35 die Schwesterwissenschaft
der Medizin, die Gymnastik erwéihnt worden.

1218 b 4-6 skizziert schliellich die eigene Lehre des Arlstoteles Dabei wird teil-
weise 1217 a 31-35 wiederholt, doch weist der Begriff des xaldy auf 1218 a 22. Das

21 Dirlmeier, Eth. Nik. Anm. 5, 3 hat das Wesentliche richtig gesehen, gibt aber, wie
ofters, der Versuchung nach, Parallelen sehr verschiedenen Gewichtes aufzuhdaufen, wodurch
dann die Konturen des Ha.uptproblems zu verschwimmen drohen.




206 Olof Gigon

#aAdv wird hier ausdriicklich als jener Teil des ayaddy bezeichnet, der axiynror, also
09 moaxtdy ist. Beriicksichtigen wir Alles, was bisher gesagt wurde, so haben wir
abschlieBend zu folgern, daB fiir Aristoteles das dyaddr eben moAdayds ausgesagt
wird und zwar auf zwei Ebenen : Einmal auf der hochsten Ebene, wo sich das xaldv
abspaltet, dann aber auch auf der Ebene der menschlichen Praxis, wo an der Viel-
heit der (allerdings hierarchisch gestaffelten) Giiter nicht geriittelt werden darf.

1218 b 7-12 iiberblickt nochmals die drei Hauptdoktrinen. Es ist von hier aus
klar, daB zunéchst Platon, Sokrates und Aristoteles allein im Spiele stehen. Sub-
sididr sind zwei Doktrinen eingeschaltet worden, die pythagoreische in 1218 a
15-30 und diejenige des Eudoxos (1218 a 30-33). Was dabei die Interpretation
auflerordentlich erschwert, ist nicht so sehr die Tatsache, daB kein einziger Name
genannt wird, als vielmehr der Mangel an Ordnung und Klarheit in der Exposition
der Sachen selbst. Je intensiver man sich mit dem Texte beschiftigt, desto zwin-
gender wird der SchluB}, da8 hier ein Redaktor am Werke war, dem es ohne Riick-
sicht auf Folgerichtigkeit und Verstindlichkeit nur darauf ankam, moglichst viel
von den Materialien seines Lehrers in ein duflerlich kompaktes Buch zusammen-
zupressen. Dazu abschlieBend noch ein Beispiel. Die Polemik gegen Platon umfaf3t
1217 b 19-1218 a 15 sowie 1218 a 33-38. In den Hauptziigen lduft sie EN A 4 par-
allel. Entscheidender Angriffspunkt ist die Einheit des ayaidy, die in der Realitéit
nicht vorkommt und mit der sich in der Praxis, wenn sie vorkédme, nichts anfangen
lieBle. Blicken wir nun aber zuriick auf 1217 b 2-15, so konstatieren wir, daf} die
Polemik das dort gegebene sorgfiltige Referat iiber Platon nur am Rande beriihrt.
Was dort iiber die Relation der Idee des Guten zu den iibrigen dyadd gesagt wird,
erinnert zwar von weitem an Met. A 6, wird aber in unserer Polemik nicht im
geringsten beachtet. Der Eindruck besteht, dafl in EE A 8 Referat und Polemik
gar nicht urspriinglich zusammengehéren, sondern erst vom Redaktor des Buches
zusammengestellt worden sind.

In MM ist zunéchst 1182 a 10-32 zu betrachten, eine Doxographie zur Frage
nach dem Wesen der doetsj. Hier erscheinen nun endlich die Namen, die wir bereits
in EN und EE eingesetzt haben, gestiitzt freilich bisher nur auf die Stellen der Met.

Begonnen wird mit der pythagoreischen Lehre als der primitivsten. Die ethische
Zahlentheorie trat, wie wir gesehen haben, in Met. A 5 in zwei Varianten auf, einer
ganz urtiimlichen, die wir hier wieder vorfinden, und einer durchsystematisierten,
die in EN A 4 und EE A 8 im Vordergrund stand. Aber es ist hier wie dort dasselbe
Prinzip, um dessentwillen die Pythagoreer als Vorldufer des Sokrates in der Be-
miihung um Definition der ethischen Dinge bezeichnet werden konnen.

Es folgt in 1182 a 15-23 Sokrates selbst. Er macht die Tugend zur Episteme, wo-
mit wir also den Komplementirbegriff zum »addlov (und zum dpioudc) erhalten.
Die Widerlegung ist einfach (von Einzelfragen diirfen wir hier absehen). Die Tu-
gend ist nicht bloB Sache des Aoywxdv, sondern auch des dAoyor uégog in der
Seele. Gegen Sokrates wird also jene Psychologie eingesetzt, die wir vor allem aus
EN A 13 und Z 2 kennen.




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 207

Platon hinwiederum wird in 1182 a 23-30 zunéchst ausdriicklich zugebilligt, da8
er den psychologischen Fehler des Sokrates nicht begangen habe. Dagegen wird
ihm vorgeworfen, er habe die Frage nach der Tugend vermischt mit der mpayuazeia
dnée Tdyadod, also einer Untersuchung theoretischen, naturphilosophisch-onto-
logischen Charakters.

Da ist nun manches auffallend, ja befremdlich, Fiirs erste wird Platon die Zwei-
teilung der Seele in Aoytxdr und dAoyor zugeschrieben. Damit steht MM zwar nicht,
wie Dirlmeier Anm. 6, 4 meint, in der gesamten antiken Uberlieferung allein, wohl
aber im Corpus Aristotelicum. Allem Anscheine nach benutzt MM hier einen Text,
der uns in den Pragmatien nicht mehr faBbar ist, aber in spdtern Doxographien
seine Spuren hinterlassen hat. Die Zeugnisse sind Cic. TD 4, 10, Aet. 4, 4, 1, weiter-
hin Tert. De an. 14, 2 und 16, 1. Die zwei ersten dieser Stellen riicken Platon und
Pythagoras zusammen, sind also evident eine Variante desselben Platon-Bildes,
dem wir in Met. A begegneten. Man darf es friihakademisch nennen; jedenfalls
beherrscht es die zweite Hilfte des 4. Jh.

Zweitens hat der Hinweis auf die Pragmateia d7égp tayaotd einen ganz prizisen
terminoclogischen Sinn. Nur der Leser, der schon weif}, daBl damit jene Abhandlung
ITegi rayadot gemeint ist, in welcher trotz dem Titel nicht etwa von ethischen Pro-
blemen, sondern d7ép Tav dvrwy xal GAndelag gesprochen wird, vermag die Kritik
iiberhaupt zu verstehen.

Drittens wirkt die vom Verfasser behauptete Verkniipfung der Aristoteles vor-
wegnehmenden Psychologie mit der Ontologie von I7epi Tdyadod bei niherem Uber-
legen sehr bedenklich. Soll man wirklich glauben, da8 Platon gleichzeitig einen
Begriff des gyafdv vertreten hat, der es noch weit iiber Sokrates hinaus zum Ge-
genstand reiner Theoria des Aoywdv machte, und im Hinblick auf die dgers; eine
Psychologie, in der das dloyov neben dem Aoywxdv steht ? Natiirlich 148t sich eine
solche Psychologie ohne sonderliche Miihe etwa aus den Nomoi (vgl. EN 1104 b
11-13) deduzieren; aber an Stellen dieser Art denkt Platon nicht im entferntesten
an die Idee des Guten?2. Man wird also jedenfalls feststellen miissen, daf der Ver-
fasser der MM verschiedene Problemkreise in unzuldssiger Weise zusammen-
geschoben und mit xatéubey xai ovvélevéev (1182 a 27) einen falschen Eindruck
erweckt hat. Dirlmeier, Anm 6, 4-6, 8 bringt manches interessante Erkldrungs-
material, formuliert aber die Probleme nicht klar und energisch genug.

1182 a 30-32 gibt sich als Ubergang zur eigenen Lehre des Aristoteles. Von dieser
ist aber zunichst nur in dem knappen Abschnitt 1182 a 32-b6 die Rede; dann
kommen wir zu einer zweiten Doxographie, diesmal derjenigen des ayadov.
1182 a 32-b 3 kann man als eine, freilich auf ein Minimum einfachster Linien redu-
zierte Variante von EN A 1 (1094 a 1-b 10) auffassen. 1182 b 3-6 erliutert den
Begriff des davdodmivor dyaddv. Er wird vom dedv dyaitdy abgehoben, und dieses,
der schon mehrfach erwidhnten, an sich korrekt aristotelischen Regel entsprechend,

22 Dazu darf auf die scharfsinnigen Ausfithrungen von G. Miiller, Studien zu den platoni-
schen Nomoti (Miinchen 1951), 19 ff. hingewiesen werden.




208 Olof Gigon

methodisch einer andern Untersuchung zugewiesen. Der Vergleich dieser Sitze
mit EE 1217 a 22-29 zeigt besonders schon die Distanz zwischen einer zwar miih-
seligen und von zahlreichen Sonderbarkeiten belasteten, aber letzten Endes doch
urspriinglich wirkenden Darstellung und einem diinnen Handbuchtext.

1182 b 6-16 werden zwei verschiedene Auffassungen des dyaddv zur Auswahl
gestellt. In b 10-16 kommt es mit aller Klarheit zum Ausdruck, da im einen Falle
das xowov dywptoror, also das sokratische xad¥dAov gemeint ist, im andern Falle
die platonische idéa ywptords. Schwierigkeiten bereitet dagegen b 6-10. Wohl ist
Platons Ideenlehre auch da eindeutig identifizierbar, doch in b7-9 hat man grofe
Miihe, das sokratische »owoy év drmacw vmdoyov, wie es die Schulsprache von MM
nennt, wiederzuerkennen. Man kann sich sogar fragen, ob der Verfasser nicht in
Wirklichkeit die aristotelische Telosbestimmung im Auge hat. Vielleicht hat er es
fiir passend gehalten, sie als die allein richtige gleich am Anfang zu nennen; er hat
sie aber dann so fliichtig eingesetzt, daf der Leser nicht klug daraus wird, ob nun
an unserer Stelle im Ganzen zwei oder drei Definitionen des dyaddr aufgefiihrt
sind. Dirlmeier Anm. 6, 16 hat das Problem richtig empfunden, hilt sich aber viel
zu lange bei Nebenfragen auf und gelangt so zu keiner iiberzeugenden Formulie-
rung der Hauptpunkte. Mit Recht zieht er als Parallelen EE A 8 und Areios-Stob.
2, 134, 8-14 W. heran. Nur hétte er v. Arnims Interpretation dieser Texte (SB Ak.
Wien, Phil.-hist. K1. 204, 3 [1926] S. 47-49) nicht als «in allem Wesentlichen
richtig» bezeichnen diirfen. Um von anderem zu schweigen, ist namentlich Arnims
Erklirung der Sitze des Areios durchaus verkehrt. Wenn Areios als erste Bedeu-
tung des dyaddv angibt 70 wdot Toic o¥ot cwrnelas aitiov, also ein Jeiov, so hat dies
mit der aristotelischen Gotteslehre nichts zu tun, sondern ist eine schulmai@ige,
aber nicht illegitime Weiterbildung jenes Aspekts der platonischen Ideenlehre, den
schon EE 1217 b 2-15 im Auge hat. Bei Areios liegt eben dieselbe Dreiheit vor wie
bei Aristoteles selbst: Platon—Sokrates—Aristoteles. Daf} sie nicht als Doxographie,
sondern lediglich unter der Marke des mooayds Aéyerar gegeben wird, braucht uns
nicht zu verwirren. Denn grundsétzlich hat schon bei Aristoteles selbst jede Doxo-
graphie die Tendenz, sich in ein abstraktes moAdaydc Aeyduevoy zu verwandeln,
und umgekehrt sind die meisten Listen von moAdaydc Aeydueva schon beiihm selbst
in Wirklichkeit die Endresultate doxographischer Bestandesaufnahmen. Die Inter-
preten pflegen dies allerdings nicht immer zu beachten.

Die Widerlegung des sokratischen xowov évvmdgyov folgt in 1182 b 16-1183 a 24.
Wieder konstatieren wir, daf die gedankliche Substanz zwar aristotelisch ist, die
diirftige Geschwiitzigkeit des Wortlauts aber von EN wie von EE grell absticht.

Essoll gezeigt werden, daB die ethische Praxis, bzw. die woA:Tisr) mit einem Guten,
das »owdy und xaddiov ist, nichts zu schaffen hat. Der Beweis steht in 1182 b
22-31 und 1183 a 3-6. Er geht davon aus; daBl keine Episteme von ihrem v£2oc
beweist, dal es dyaddy sei. Ihre Aufgabe ist es vielmehr, das gegebene 7édo¢ mit
den geeigneten Mitteln zu erreichen. Zu vergleichen ist EE 1218 b 22-24, ferner
EN1112b 11-16 und EE 1227b 25-28. Auf den ersten Blick wirkt der Gedanke etwas




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 209

undurchsichtig, doch wird man bald inne, da im Wesentlichen nichts anderes
gemeint sein kann als in EN 1097 a 8-13. Der Sinn jeder praktischen Epistéme,
also auch der Ethik und Politik besteht darin, einen Zweck zu verwirklichen, von
dem bereits feststeht, daf er gut sei. Der Nachweis, dafl er gut sei, geht sie nichts
an. Er ist (so miissen wir wohl ergéinzen) die Sache einer rein theoretischen Epi-
steme. Der Unterschied zwischen unserer Stelle und EN 1097 a 8-13 besteht darin,
daB jener Text den ganzen Akzent auf den Gegensatz zwischen dem Allgemeinen
und dem Einzelnen legt, MM dagegen Praxis und Theoria voneinander trennt.
Doch handelt es sicn letzten Endes um denselben Tatbestand. Wer einen partiku-
laren Zweck erreichen will, hat sich um die Frage nach dem Wesen dieses Zwecks,
die immer in ein xafdAov fiihrt, nicht zu kiimmern?23,

Fiir den Handbuchcharakter von MM ist es nun bezeichnend, dafl der Verfasser
es fiir n6tig gehalten hat, in den Beweisgang Erlduterungen dariiber einzuschieben,
wie das xowov évvrdpyov methodisch gewonnen wird. Zwei Wege werden genannt,
optouds und éraywyr). Es sind die beiden Verfahren, die uns bereits in Met. 1078 b
27-29 als die wesentliche Entdeckung des Sokrates genannt worden sind. Dirl-
meier Anm. 7, 13 spricht sehr mit Recht von dem «primitiven Eindruck», den
zunéichst 1182 b 31-1183 a 3 erweckt. Dieser Eindruck kann nicht wegdisputiert
werden. Er besteht fiir den ganzen Abschnitt iiber 6ptouds und éwaywys). Und wenn
er dadurch begriindet werden kann, dal die logischen Artikulationen in MM viel
stdrker hervortraten als in EN und EE, so ist es eine Logizitéit, die nicht die Ent-
deckerfreude des jungen Aristoteles und Schopfers des Organon spiegelt, sondern
die schon auf dem Weg zu der etwas klapprigen Routine hellenistischer Schul-
traktate ist.

1183 a 6/7 markiert einen Abschluf}, der an 1182 b 3-5 erinnert, und a 7-9 formu-
liert das Problem noch einmal, aber auf iiberraschend verschobener Basis. Horten
wir bisher, daf keine Episteme ihr Ziel daraufhin befragt, ob es gut sei, so wird
jetzt erklirt, es konne nicht die Aufgabe einer einzelnen Episteme sein, d7tég mavrog
ayadot zu handeln. Was weiter folgt, steht offensichtlich dem ersten Teil von EN
A 4 nahe. Insbesondere entsprechen einander 1183 a 9-12 und 1096 a 23-29 sowie
1183 a 12-19 und 1096 a 29-34. Der Verfasser von MM hat also in 1183 a 7 mit
einem genau genommen vollig sinnwidrigen 7o ¢’6Aov die Tatsache iiberdeckt, daB
der Gedanke vom Problem der Relevanz der Frage nach dem Guten fiir die prak-
tische Episteme zurtickschreitet zum Problem der Existenz eines dyaddy iiber-
haupt als Gegenstand einer einzigen bestimmten Episteme. Dafl ihm der grund-
sitzliche Unterschied zwischen den beiden Problemen, die er in seinem Material

2 Das Richtige, aber in diesem Falle viel zu knapp, hat auch Dirlmeier, Komm. 2u MM
Anm. 7, 9. Von den zwei herangezogenen Stellen der Met. hat freilich die eine (993 b 19-23)
mit unserem speziellen Problem nichts zu tun; die andere (982 b 4-10) ist gewiBl zu erwah-
nen, doch bleibt es auffallend, daB in den uns erhaltenen Pragmatien der Gesamtgedanke
(die theoretische Philosophie fragt nach dem dyaddv, die praktische nach den Wegen, auf
denen es sich verwirklicht) nirgends expressis verbis ausgesprochen zu sein scheint.




210 Olof Gigon

vorfand, gar nicht klar geworden ist, verrit deutlich der Schlufl 1183 a 19-24, der
zur Hauptsache Wendungen aus dem frithern Abschnitt 1182 b 16-1183 a 6 wieder-
holt. Eine streng sachgemaBe Argumentation miiBite iiberdies die Reihenfolge der
zwel Probleme umkehren; denn die Frage nach der Existenz geht der Frage nach
der Relevanz voraus. Umgekehrt war natiirlich der Verfasser von MM berechtigt,
die Beweise, die in EN (und stirker abweichend in EE) gegen die platonische Idee
des Guten gerichtet waren, auf das sokratische dyaitor xaddlov xat dydoetorov zu
beziehen. Sofern sie die Einheit des Guten bestreiten, gelten sie hier wie dort.

In 1182 b 10-16 waren die platonische Idee und das sokratische xowdv ener-
gisch auseinander gehalten worden. Die sokratische Doktrin diskutierte 1182 b
16-1183 a 24, Mit 1183 a 24 gelangen wir zur Idee, doch auf eine derart beildufige
Weise, dal der Leser erst nach einigen Zeilen merkt, daBl nun eine neue Lehre ge-
priift werden soll. Begonnen wird mit einer methodischen Regel, die EE 1218 a
15-30 nahe steht und dort (durchaus angemessen) gegen die Gleichsetzung des
Guten mit einer Zahl ins Feld gefiithrt worden war. An unserer Stelle soll, wie
1183 a 27/28 bemerkt, die eigentliche Ideenlehre getroffen werden. Doch da
begegnet eine weitere Sonderbarkeit.

Die Kritik an der Ideenlehre liuft von 1183 a 28 an in zwei Etappen ab, beide
mit jener gedankenarmen Geschwitzigkeit formuliert, die uns schon auffiel und
die Dirlmeier, Anm. 9, 1 euphemistisch als «8til der iiberdeutlichen Wiederholun-
gen» bezeichnet. ‘

Die erste Etappe 1183 a 28-37 referiert zunichst iiber ein Argument Platons
(jede Frage nach dem Guten muf sich auf das udAiora dyaddy richten, und dieses
ist eben die Idee) und wendet dann ein, dieses Argument konnte wohl richtig sein,
doch habe es die Politik nicht mit diesem Guten, sondern mit dem 2juiv ayaidor zu
tun. Ich hebe zu diesem Abschnitt nur zweierlei hervor. Erstens wird in keiner
Weise begriindet, weshalb und inwiefern das pdAiora dyaddy und das 7juiv ayaddv
voneinander verschieden seien ; natiirlich kann man sich eine Begriindung ergéinzen,
die in der Richtung von 1182 b 1-6 ginge. Sie steht aber nicht da. Zweitens und vor
allem ist nicht einzusehen, was die methodische Warnung 1183 a 24-27 mit 1183 a
28-37 zu schaffen hat. Sie steht in der Tat an einer falschen Stelle, denn sie kann
sich, wenn iiberhaupt, nur auf die zweite Etappe beziehen. Diese (1183 a 38-b8)
erwigt die Moglichkeit, daB} die Idee des Guten als Orientierungspunkt fiir das
konkret Einzelne zu dienen vermag. Wir gelangen also in die Nihe von EN 1096 b
35-1097 a 13. Die Widerlegung beruft sich auf den methodischen Grundsatz, daf
jede Episteme ihre oixeila dpyr besitze, iiber die hinauszugreifen dzomov sei. Dies
wird an einem hiibschen Beispiel illustriert, das vermutlich hintergriindiger ist, als
es Dirlmeier Anm. 9, 4 zu glauben scheint. Man mochte gerne annehmen, dafl das
ganze Stiick 1183 b 1-6 letzten Endes angeregt ist durch jene Schrift des Aristo-
teles iiber die allgemeinen Regeln der philosophischen zaideia, die wir in Spuren
mehrfach fassen konnen. Dies ist freilich hier nicht weiter zu verfolgen.

Von Methode redet also diese zweite Etappe ausdriicklich. Dennoch ist nicht zu




Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 211

verkennen, dal das hier herangezogene Prinzip mit 1183 a 24-27 nur in den grob-
sten Umrissen verwandt ist. Das Prinzip der oixela doyij ist eine Art von Bekennt-
nis zur Autonomie der partikularen Wissenschaften. 1183 a 24-27 lduft dagegen
auf eine Warnung vor Paradoxologien heraus, die das Néchste durch das Fernste
aus den Angeln heben wollen. Das eine wie das andere ist gut aristotelisch. Aber
es sind zwei verschiedene Dinge. Ich kann den Verdacht nicht unterdriicken, daf3
der Verfasser von MM gar nicht gemerkt hat, daB es verschiedene Dinge sind. Er
hat 1183 a 24-27 aus einem EE nahestehenden Komplex exzerpiert und es einge-
legt, wo es ithm eben zu passen schien.

Endlich hat die Polemik gegen Platon noch eine letzte Auseinandersetzung mit
Sokrates nach sich gezogen 1183 b 8-18. Dafl von ihm ausdriicklich schon in
1182 a 15-23 und unausdriicklich in 1182 b 16-1183 a 24 die Rede gewesen war,
scheint den Verfasser nicht zu kiimmern.

Dies wird vor allem deutlich daran, daB} der Ausgangspunkt 1183 b 8/9 genau
derselbe ist wie in 1182 a 16/17, die Kritik jedoch ganz anders verlduft oder besser:
der Tatbestand, auf dem die Kritik aufbaut, ist zwar hier wie dort derselbe, doch
wird er von verschiedenen Gesichtspunkten her dargestellt. Die friihere Stelle
rekurrierte auf die Struktur der Seele: die Tugend ist nicht bloB Sache des Aoyuxdy,
sondern auch des dAoyov. Hier wird betont, dal die theoretische Episteme vom
vi ot (also von dem durch den 6ptoudc gewonnenen xai?dAov) im Falle der Ethik
noch nicht zur Praxis befihigt. Ein anderer Faktor mufl dazutreten, iiber den uns
freilich nichts Néheres mitgeteilt wird.

DaB dieses Stiick mit EE 1216 b 3-25 eng verwandt ist, liegt auf der Hand.Man
kann Dirlmeier Anm. 9, 8 ruhig zugeben, dafl es «nicht aus EE abgeleitet werden»
kann. So direkt sind die Beziehungen von MM zu EE und EN iiberhaupt nirgends.
Dennoch bleibt die Tatsache bestehen, daBl wir mit einem und demselben Grund-
text zu rechnen haben, der in EE in verhaltnisméfig gutem Zustand, wenn auch
an einer falschen Stelle iiberliefert ist, und der in MM arg verdiinnt und in einer
ziemlich schlechten Fassung vorliegt. Wirklich auffallend ist in MM nur der Ge-
brauch von udrnv. Hier erblickt Dirlmeier a. a. O. den Kerngedanken und inner-
halb der AuBerungen iiber Sokrates etwas Singuliires. Ich fiirchte, daBl er damit
dem Verfasser von MM zu viel Ehre antut. Der Gebrauch von udrny ist nicht so
sehr singulér als viel eher einfach falsch. udryv ist im Raume der bewegten Natur
ein Wesen, das kein o9 &vexa besitzt. Dies von einer Episteme auszusagen, die zwar
dariiber belehrt, was Gerechtigkeit sei, aber nicht gerecht macht, ist bei Lichte be-
trachtet bedenklich schief. Aber dies darf nicht verwundern bei einem Verfasser,
der nicht allein nachlissig und unexakt arbeitet (das tun die Redaktoren von EN
und EE 6fters nicht minder), sondern auch an sich wie an seine Leser philosophisch
nur hochst bescheidene Anspriiche stellt.

Damit sind die verschiedenen Varianten der aristotelischen Doxographie des
dyaddov zu Ende besprochen. Als Gewinn ergab sich erstens die Feststellung, daB
der Umfang des doxographischen Unterbaus auch in den ethischen Pragmatien




212 Olof Gigon: Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles

keineswegs unterschitzt werden darf, zweitens ein nicht unbetrichtlicher Zu-
wachs an Zeugnissen fiir die Doktrin des Sokrates, so wie sie Aristoteles aufgefaflt
hat, und drittens endlich eine Reihe von Einblicken in die Struktur von EN, EE
und MM. Es konnte nicht das Ziel dieser Untersuchung sein, das Verhiltnis
der drei Pragmatien zueinander grundsitzlich zu behandeln und im Einzelnen zu
den Arbeiten W. Theilers, R. Walzers, K. O. Brinks und F. Dirlmeiers Stellung
zu nehmen. Aber an den Einzelinterpretationen, die durchzufiihren waren, wird
deutlich geworden sein, welche Auffassung meiner Uberzeugung nach die allein
richtige 1st.

Es bleibt uns noch die Aufgabe, denjenigen Texten nachzugehen, in welchen
sich die sokratische Doktrin vom Guten als einem durch dgiouds zu erfassenden
xaddlov bestimmten ethischen Sonderproblemen gegeniiber auswirkt.

24 Schwer verstindlich ist mir, wie Dirlmeier Eth. Nik. Komm. Anm. 5, 3 sagen kann, in
der Ethik sei eine philosophiegeschichtliche Ubersicht, etwa eine Zusammenstellung von
Telos-Formeln, nicht moglich gewesen. Die ethische Doxographie ist zweifellos lingst nicht
so weit verzweigt wie die naturphilosophische; aber vorhanden ist sie genau so gut.




	Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles

