
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 3

Artikel: Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

Für Willy Theiler zum 24. Oktober 1959

I
Daß Aristoteles als erster die Philosophie geschichtlich verstanden und die

philosophischen Leistungen der früheren Generationen als Vorstufen zu seinem

eigenen Werke ausdrücklich berücksichtigt und interpretiert hat, ist evident und
bedarf keines Nachweises mehr. Auch die bekannte Stelle des platonischen
Phaidon und ihre Verwandten vermögen nicht ernstlich gegen diese Tatsache
aufzukommen.

Ungenügend erforscht ist dagegen die doxographische Methode des Aristoteles
im Einzelnen. Ich meine damit nicht die zuweilen bis zum Überdruß diskutierte
Frage, ob und wie weit die Mitteilungen des Aristoteles über die Vorsokratiker,
über Piaton und die Akademie historisch zuverlässig sind oder nicht. Ich denke
vielmehr an folgende Probleme : Stellen die zumeist auf viele Orte verstreuten
Notizen über diesen oder jenen bestimmten Philosophen ein widerspruchsloses und
kohärentes Ganzes dar? Wie wird dem einzelnen Philosophen sein Platz in der
Gesamtentwicklung angewiesen, wie seine eigentümliche Leistung hervorgehoben
und seine Unzulänglichkeit kritisiert? Eine monographische Behandlung dieser

Dinge für einen Anaxagoras, Empedokles, Demokrit und andere würde nicht nur
unser Wissen von diesen Philosophen und ihrem Einfluß erweitern, sondern auch
Einblicke in den Charakter der verschiedenen Pragmatien verschaffen, die in
ganz anderen Zusammenhängen überraschend wichtig werden können.

Wenn wir uns hier der Sokratesdoxographie zuwenden, so geschieht es nicht,
um einmal mehr zu versuchen, Näheres über den geschichtlichen Sokrates zu
erfahren. Dieses Problem lassen wir hier in Frieden ruhen. Wir wählen Sokrates
vielmehr aus andern Gründen. Einmal nimmt er offensichtlich schon bei Aristoteles
jene Schlüsselposition in der Philosophiegeschichte ein, in der wir ihm bei allen

späteren Doxographen begegnen; eine Schlüsselposition, die nicht bloß in den
Ethiken, also der praktischen Philosophie, sondern auch in der Metaphysik, also
der &e(OQfjTixrj, zur Geltung kommt. Weiterhin zeigt es sich, daß die Zahl der doxo-

graphisch relevanten Stellen verhältnismäßig gering ist. Wir nennen dabei
relevant diejenigen Texte, die weder reine Namensnennungen (Sokrates als Beispiel
eines konkreten Einzelmenschen) noch in sich geschlossene Apophthegmata bieten
noch endlich mit Sicherheit auf den HwxQartxoç Xôyoç eines Sokratikers zurückgeführt

werden können; da wir nicht wissen, wie weit Aristoteles die Schriften eines

Antisthenes, Aischines usw. überhaupt berücksichtigt hat, reduziert sich der letzte



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 175

Fall praktisch auf die Erwähnungen des platonischen Sokrates. Was nach
Ausscheidung der drei Gruppen übrig bleibt, sind die Stellen, die die philosophische
Leistung des Sokrates selbst als eine Etappe in der geschichtlichen Entwicklung
herausarbeiten wollen.

Es wird sich ergeben, daß Aristoteles ein Bild des Sokrates zugrundelegt, das

zwar wenige, aber energisch gezeichnete Züge aufweist. Ihm gilt die gegenwärtige
Untersuchung. Nebenbei wird auch für das Verständnis der aristotelischen Prag-
matien im Ganzen Einiges abfallen.

Die Texte, die wir benötigen, sind zum größten Teil in dem nützlichen Büchlein
von Th. Deman, Le témoignage d'Aristote sur Socrate (Paris 1942) vereinigt.
Allerdings fehlen einige wichtige Stücke, und umgekehrt sind mit leiser Inkonsequenz

ein paar Stellen aufgenommen, die sich am einfachsten als Piatonzitate
verstehen lassen. Dennoch ist es zweckmäßig, zunächst Demans Liste zum
Leitfaden zu wählen.

Auf die beiden ersten Nummern soll in anderm Zusammenhang näher
eingegangen werden. Es sind die berühmt-berüchtigten Bemerkungen des Aristoteles
über die Nähe der sokratischen Logoi zu den Mimoi der Syrakusaner Sophron
und Xenarchos (II. noirjT&v Frg. 3 Ross und Poet. 1447 a 28-b 13). Man wird sie

von Duris F Gr Hist 76 F 72, Diog. Laert. 3,18 usw. nicht abtrennen können. Wir
haben also einen der interessanten Fälle, in denen eine stilkritische und eine

biographische Aussage unmittelbar parallel laufen; Herakleides Frg. 6 W. ist gleich
zu beurteilen.

Auf den uns erhaltenen Menexenos 235 D zielen offensichtlich Nr. 18 (Rh. 1367 b

7ff.) und 19 (Rh. 1415 b 30ff.). Beachtenswert sind diese Zitate aus zwei Gründen.
Einmal betreffen sie einen Dialog, der so schlecht proportioniert und so unschön

gestaltet ist, daß man sich fragen kann, ob er in der uns vorhegenden Form wirklich

von Piaton selbst zur Veröffentlichung bestimmt worden ist. Zweitens sei

nicht übersehen, daß im Schriftenverzeichnis des Aristoteles ein Titel «Menexenos»

überliefert ist. Es muß ein Dialog gewesen sein, und man wird schwerlich
annehmen wollen, daß ein anderer Namensträger gemeint sei als der aus dem
platonischen Lysis, Phaidon und Menexenos bekannte junge Freund des Sokrates.
Wie hat sich wohl der aristotelische Menexenos zum platonischen verhalten Und
wie trat im aristotelischen Dialog Sokrates auf Sokrates kann ja in einem Dialog
dieses Titels ebenso wenig gefehlt haben wie etwa im «Kallikles» des Xenokrates
(Diog. Laert. 4, 12)1. Freilich ist das eine wie das andere Werk bis auf den Titel,
soweit ich sehe, untergegangen, so daß sich die Frage, wie das Porträt des Sokrates
da aussah, schlechterdings nicht beantworten läßt. Man muß nur in Rechnung
stellen, daß es dies gegeben hat.

1 Vgl. P. Moraux, Les listes anciennes des ouvrages d'Aristote (1951) 32 und 43f. Auch der
Phaidondas des Demetrios v. Phaleron (Frg. 109 W.) zeigt, daß noch in der Generation nach
Aristoteles Dialoge mit sokratischen Szenerien, also in Nachahmung von und Konkurrenz
zu sokratischen Logoi der Sokratiker der ersten Generation, geschrieben worden sind.



176 Olof Gigon

Nr. 20 (Rh. 1419 a 8ff.) und 21 (Soph. el. 183 b 6ff.) zitieren Piatons Apologie,
Nr. 22 (Pol. 1260 a 20ff.) vermutlich den Menon 71 Dff., während Nr. 23 (EE
1247 b llff.) schwieriger zu beurteilen ist. Daß es lediglich Euth. 279 D meint,
ist keineswegs sicher. Außerdem wäre zu fragen, ob mit der leider übermäßig
knappen Bemerkung der EE (die êmcrtfjfiai seien nach Sokrates evrv%iai) der

Komplex EN 1099 b 7-8, 1153 b 21-25 usw. kombiniert werden muß oder nicht.
Dies würde in eine Seitenlinie der Sokratesdoxographie hineinführen, die wir aber
hier nicht verfolgen wollen.

Wir übergehen auch die Mehrzahl der apophthegmatischen und biographischen
Notizen, deren Provenienz unklar und Deutung schwierig ist, und beachten
zunächst nur noch einige Kleinigkeiten, die den entscheidenden doxographischen
Mitteilungen nahestehen.

Nr. 10 (Diog. Laert. 2, 23) und 11 (Plut. Mor. 1118 C aus den nur hier bezeugten
nXaxa>vixä) erwähnen eine Reise des Sokrates nach Delphi und daß das delphische

«Erkenne dich selbst» ihm den Anstoß zu der Frage rt av&Qconàç êan gegeben
habe. Wir dürfen dies getrost als eine Konkurrenzerzählung zu Plat. Apol. 20 Cff.
auffassen. Auf der andern Seite hat Axistoxenos damit aufgetrumpft, daß er seinen

Pythagoras die Mehrzahl seiner ethischen Lehren von der delphischen Priesterin
Themistokleia empfangen ließ (Frg. 15 W.). Daß es sich da um eine wenig
überzeugende Erfindung des Aristoxenos selbst handelt, verrät sich schon daran, daß
sie in der reichen spätem Pythagorastradition fast keine Spuren hinterlassen zu
haben scheint2.

Wichtiger für uns ist, daß Aristoteles mit dieser Geschichte die wesentliche

Leistimg des Sokrates hat begründen wollen, die Abkehr von der Betrachtung
der Natur zur Frage nach dem Menschen. Von ihr sprechen im rein doxographischen

Zusammenhang Met. 987 b 1-2 und Part. an. 642 a 28-31. Ahnlich wie im
Falle der Beziehungen Piatons zum Mimos stehen wir also auch hier vor der
charakteristischen Parallele zwischen einem biographischen Bericht und einer
sachlichen Feststellung. Der nächste Text führt uns gleich zu einem dritten Fall
derselben Art.

Es ist Nr. 17 aus der Diskussion der EE über die Freundschaft (1235 a 35-b 2).
Die Auffassung, daß alle Freundschaft auf dem xgrjGufiov beruhe, wird belegt mit
einem Apophthegma des Sokrates, der naQaßaXkoyv darauf hinwies, daß wir Speichel,

Haare und Fingernägel, ja sogar den ganzen Körper des Menschen wegzuwerfen

pflegen, wenn er tot, also zu nichts mehr nütze ist. Zu beachten ist zunächst
das Grundsätzliche. Sokrates wird mit einer naqaßoXrj eingeführt. Daß es sich da

um ein charakteristisch sokratisches Verfahren handelt, lehrt die wichtige Stelle
Rh. 1393 a 22-1394 a 9 (bei Deman teilweise als Nr. 16 gegeben) : Die xoival niarsiç
unterscheiden sich in Enthymema und Paradeigma, wobei dieses ausdrücklich als

2 Was sonst von Beziehungen des Pythagoras zu Delphi berichtet wird, teilweise in
naheliegender Ausdeutung seines Namens, führt in ganz andere Richtung : Iambi. V. P. 5-7,
Diog. Laert. 8, 21 mit unerklärbarem (auf Hermippos zurückgehendem?) Zitat.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 177

eine Form der ènayajyrj bezeichnet wird. Hier haben wir wiederum zwei Teile,
sofern das Paradeigma ein geschichtliches oder ein erfundenes sein kann; die
erfundenen endlich sind entweder naQaßoXai, wie in der Sokratik, oder Xoyoi, also

Fabeln, wie sie sich vorzugsweise bei Äsop finden.
Das Stichwort ènayoryrj verknüpft dieses Schema mit dem grundlegenden doxo-

graphischen Abschnitt Met. 1078 b 9-32, der in der ènaymyr] und im ÔQÎÇeo&cu

xaêôXov die geschichtliche Leistung des Sokrates auf dem Felde der philosophischen
Methode erkennt. Beachtung verdient auch, wie Sokrates und Äsop nebeneinander

gerückt werden. Denn geistesgeschichtlich gesehen muß die Gestalt des Äsop

(ganz abgesehen von der bekannten Stelle Phaid. 61 B, die vermutlich
hintergründiger gemeint ist, als wir heute zu erkennen vermögen) zweifellos in vielen
Stücken als ein Vorläufer des Sokrates gelten. Es ist ja auch bezeichnend, daß eine

der ganz wenigen Stellen, an denen Aristoteles Antisthenes zu Worte kommen

läßt, in knappster Form eine Fabel äsopischen Stiles bringt (Pol. 1284 a 15-17).
In ganz anderer Richtung bedeutend ist der Begriff des %qr\aiiiov. Pointiert

gesagt offenbart sich an ihm für Aristoteles selbst der Gegensatz zwischen den beiden

Hauptteilen der Philosophie, der Theoria und der Praxis. So entschieden die

Ethik darauf zielen muß, nicht bloß zu erkennen, was Tugend sei, sondern den

Hörer auch tugendhaft zu machen (EN 1095 a 5-6, 1103 b 26-31, 1105 b 11-18,
1179 a 35-b 4, EE 1216 b 21-25, ferner 1214 a 9ff. und endlich MM 1182 a 4ff.
Einigen der Formulierungen steht Epikur Frg. eth. 2 D. offensichtlich nahe), so

energisch wird von der Theoria jeder Gedanke an eine Nutzbarkeit ferngehalten.
Es genügt, auf Protr. Frg. 12 Ross, Met. A 1/2 und EN 1141 b 3-8 zu verweisen.

Folgerichtig erklärt Part. an. 642 a 28-31 ausdrücklich, die Philosophie habe

sich von Sokrates an der %çyr\aifuoç ägsTtj zugewandt. Unsere EE-Stelle illustriert die

Wichtigkeit des %Qr)Oifxov an einem besondern Falle.
Doch damit ist ihr Interesse noch nicht erschöpft. Prüfen wir ihren Text näher,

so bemerken wir bald, daß er sich durch jene sonderbare Unordentlichkeit
auszeichnet, die in den aristotelischen Pragmatien so oft begegnet. Der Gegensatz
zwischen den Griechen, die die Leiber ihrer Toten als aygrjOTa wegwerfen, und den

Ägyptern, die sie als Mumien aufbewahren, weil sie ihnen noch xgrjotfta (wozu
seien, wird mit einer Grobheit herausgearbeitet, die geradezu anstößig wirkt.
Außerdem fehlt jede Erklärung darüber, was Sokrates unter der Nützlichkeit eines

Freundes eigentlich verstanden hat. Wir haben es also mit der sorglos resümierenden

Wiedergabe eines ursprünglich viel ausführlicheren Textes zu tun.
Dieser Text beruhte auf einem sokratischen Logos, den wir in zwei Varianten

fassen können. Die eine, ein im Ganzen sorgfältig disponiertes Stück, findet sich

bei Xen. Mem. I 2, 53-55 als Lehre des Sokrates selbst. Xenophon schöpft
augenscheinlich aus demselben Grundtext, den auch die Vorlage von EE benützt hat.
Wir gehen darauf nicht weiter ein. Die andere Variante geht unter dem Naipen des

Sokratikers Aristipp! und zwar besitzen wir sie sowohl als eine doxographische
Mitteilung (Diog. Laert. 2, 91) wie auch als ein Apophthegma, das unmittelbar



178 Olof Gigon

mit dem Bios des Philosophen selbst verknüpft ist. Denn Axistipp beantwortet
mit dem sokratischen Satz den Vorwurf, er habe brutal den eigenen Sohn
verstoßen (Diog. Laert. 2, 81), was mit der Tatsache kombiniert werden muß, daß

Aristipp nicht etwa seinen Sohn, sondern ungewöhnlicherweise seine Tochter zur
Erbin seiner Philosophie gemacht hat (Diog. Laert. 2, 72 und Ep. Socr. 29)3. Es

ist ein besonders hübsches Beispiel der Doppelspurigkeit der Tradition in
Biographie und Doxographie, die wir schon oben zu beachten hatten. Unlösbar ist
freilich das Problem, wie sich die Sokrates- und die Aristippos-Variante letztlich
zu einander verhalten. Immerhin darf daran erinnert werden, daß von den
mißratenen Söhnen bedeutender Väter in Piatons Protagoras und Menon die Rede ist
und daß ein eigentümlicher Text des Aristoteles (Rh. 1390 b 28-31) neben den

Nachkommen des Kimon und Perikles auch diejenigen des Sokrates selbst
aufführt als solche, die zu äßelregia xai voj&QÔrrjç ausarteten. Und zu guter Letzt
hören wir andeutungsweise dasselbe vom eigenen Sohn des Aristoteles (Gnomol.
Vatic. Nr. 330 Sternb.).

In die Nähe Axistipps führt auch der letzte Komplex, den wir im Vorfeld der

großen Doxographica berücksichtigen müssen. Rh. 1417 a 15-21 spricht davon,
daß die Diegesis rj&ixrj zu sein habe. Aus dem tj&oç erwächst die vom réloç her
bestimmte TiQoaÎQsaiç. Den mathematischen Untersuchungen hingegen fehlt das

jJ&oç. Denn anders als im sokratischen Logos steht bei ihnen weder eine jtQoaîgeaiç
noch ein réloç ov êvexa zur Diskussion. Hier kehrt der Gegensatz zwischen Theoria
und Praxis, der soeben am xgijai/iov sichtbar wurde, verschärft wieder. Die
Sokratik hat es ausschließlich mit der ethischen Praxis, also mit dem àya&ôv zu
tun; für Aristoteles ist ja, wie die ethische Doxographie noch genauer zeigen wird,
das réloç oil êvexa geradezu der Inbegriff des àya&ôv. Der Ethik steht die Mathematik

gegenüber. Die mathematischen Größen befinden sich jenseits von Bewegung,

Handeln und àya&ôv. Sie sind also in einem viel radikaleren Sinne ein Objekt
reiner Theoria als etwa der sichtbare Kosmos, der immerhin Bewegung besitzt
und insofern auf das àya&ôv hin interpretiert werden darf.

Die mannigfachen Konsequenzen, die sich aus diesem Nichtvorhandensein des

àya&ôv im Felde der Mathematik für die pythagoreische Zahlenspekulation und für
die akademische Zahlen- und Idealzahlentheorie ergeben, sind hier nicht zu
verfolgen. Wohl aber müssen wir einige andere Stellen heranziehen.

Von Deman schon erwähnt, aber nicht ausgewertet ist Met. 996 a 22-b 1 : Nicht
jedes Seiende keimt alle vier Arten der Verursachung. Wo Unbewegtes vorliegt,
fallen die Bewegungsursache, die Zielursache und damit auch das àya&ôv hinweg.
Dementsprechend hat in der Mathematik der teleologische Beweisweg keinen Ort.

3 Bedenkenlos weitergesponnen hat diese Geschichte der unbekannte Autor, dem Eus.
Praep. Ev. 14, 18, 31-32 folgt. Seine Behauptung, der alte Aristippos habe über die Lust
als Telos ovôèv êv tö> qxtveQw gesagt und erst sein gleichnamiger Enkel sich aaqxjjç in diesem
Sinne geäußert, hat in der neuesten Forschung höchst unverdienten Glauben gefunden.
Die (im Grunde banale) Tatsache, daß uns die Lehre Aristipps wie die des Antisthenes
und Diogenes weitgehend umgesetzt in die formelhafte Sprache der hellenistischen
Doxographie überliefert ist, hat mit jener Erzählung nicht das mindeste zu tun.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 179

Aus diesem Grunde ist, wie Aristoteles nun berichtet, die Mathematik von
Sophisten wie Aristippos beschimpft worden. Während selbst in dem ordinärsten
Handwerk stets nach dem ßekxiov ij %eïqov gefragt werde, sei in der Mathematik
von âyaêâ und xaxâ überhaupt nicht die Rede. So weit Aristoteles. Wir ergänzen
mühelos, was er mitzuteilen unterlassen hat : Für Aristipp ist die Frage nach âyaêév
und xaxév, also nach dem, was der Mensch tun und lassen soll, die einzige, mit der
sich die Philosophie befassen darf. Alles was nicht der ethischen Erziehung des

Menschen dient, wie eben die Mathematik, ist verwerfliche Spielerei.
Aristoteles nennt an unserer Stelle Aristippos einen aoquaxrjç. Mit dem im

Apophthegma Rh. 1398 b 29-31 (Deman Nr. 4) implizierten Urteil (zu dem die

Gnomologien einige Parallelen bieten) reimt sich diese abschätzige Bezeichnung
in keiner Weise zusammen. Sie ist auch nicht als eine gültige historische Einordnung

zu verstehen, sondern bloß als ein Ausdruck der tiefen Abneigung des
Aristoteles gegen jeglichen Versuch, manifeste Tatbestände mit Paradoxa zu
überspringen. Die summarische Verwerfung eines Seinsbereichs vom Rang der
mathematischen Dinge empfindet er als eine solche unerlaubte Paradoxologie.

Damit ist aber die Tatsache nicht beiseite geschafft, daß die Äußerung Aristipps
durchaus die eines Sokratikers ist, dem es auf die Fürsorge für die Seele allein
ankommt. Wir haben hier nicht die Stellen der antiken Doxographie aufzuhäufen,
die dartun, daß Antisthenes und noch mehr Aristippos reine Ethiker gewesen sind
und die naturphilosophische Theoria mit einer Verachtung beiseite geschoben
haben, von der bei Piaton nur noch ein schwacher Nachhall zu spüren ist. Schon

der bloße Vergleich von Met. 996 a 22-b 1 mit Rh. 1417 a 15-21 beweist, daß

Aristipp eine von Aristoteles selbst als genuin sokratisch bezeichnete Position
einnimmt. Wir bemerken nebenbei, daß Epikurs bekannte Animosität gegen die
Mathematik zu einem guten Teil von eben dieser Position abhängen dürfte.

Anders erscheint dasselbe Problem in Met. 1078 a 31-b 6. Begonnen wird mit der
Distinktion von âyaêév und xaXov. Jenes ist ausschließlich in der Praxis als einer

Form der Bewegung zuhause, dieses auch im Unbewegten. Dann werden rtveç
eingeführt, die behaupten, die Mathematik habe mit xaMv und âyaêév nichts zu
schaffen. Aristoteles widerspricht. Er reduziert das xaXév auf seine Unterarten
tà£iç, avjXjXEXQia und œQio/j,évov. Da diese Dinge mathematisch nachgewiesen
werden können, läßt sich sagen, daß die Mathematik das xaXév als aixiov sehr

wohl kenne.
Dieser Text ist nicht weniger ungepflegt als das oben besprochene EE 1235 a

35-b 2. Er verknüpft grob verschiedene Gedanken und überläßt es dem Leser,
herauszufinden, wie sie zusammengehören mögen. Die xiveg sind augenscheinlich
wiederum Aristipp mit seiner Verwerfung der Mathematik im Namen des ethischen

âyaêév ; und daß ein solches âyaêév in der Mathematik tatsächlich nicht vorkommt,
kann auch Aristoteles von seinen eigenen Prinzipien her nicht bestreiten. Unser
Text bestreitet es denn auch gar nicht, sondern wechselt höchst befremdlich vom
âyaêév auf das xdkév hinüber, das unter ganz andern Bedingungen steht. Was es



180 Olof Gigon

dann heißen soll, daß in der Zone der imbewegten mathematischen Dinge das
xalöv als ahiov wirkt, erfahren wir nicht. Der letzte Satz weist allerdings darauf

hin, daß wir bloß einen Auszug aus einer gewiß sorgfältiger gebauten
Darlegung vor uns haben4.

Am Rande sei noch auf eine Textgruppe aufmerksam gemacht. Wenn Mathematik

und Ethik sich als zwei verschiedene Seinsbereiche erweisen, so folgt, daß auch
verschiedene Wege zu ihnen hinführen. Das âya&év als Telos der Ethik wird bei
Aristoteles erreicht in einem langwierigen Prozeß der Koordination der beiden
Seelenteile, des Xoyixov und des akoyov. Die Mathematik dagegen beansprucht lediglich

das Xoyixâv. Dies bedeutet pädagogisch, daß der junge Mensch, für den die
mangelhafte Koordination zwischen den Seelenteilen geradezu charakteristisch
ist, die ethische âgerr/ nur mit der größten Mühe, die mathematische Wissenschaft
hingegen ganz leicht zu erwerben vermag. Zu vergleichen sind dazu EN 1095 a 2-11,
wo freilich wie im ganzen Prooimion der EN eine Reihe von Gedanken nur flüchtig

und gewissermaßen provisorisch angetönt wird, ferner 1142 a 11-20 u. a. Es
würde sich übrigens lohnen, das Porträt des vêoç in der aristotelischen Ethik
einmal monographisch zu analysieren. Der Vergleich mit den véoi der sokratischen

Dialoge würde einige interessante Beobachtungen gestatten.
Nun wäre es an der Zeit, zur Interpretation der doxographischen Haupttexte

überzugehen. Doch ohne Vorbereitung ist dies nicht ratsam. Denn jeder Text
liefert nur einen bestimmten Aspekt und ein Bruchstück eines Ganzen, das überall
zugrundeliegt, aber in unsern Pragmatien nirgends vollständig sichtbar wird. So

empfiehlt es sich, vorwegnehmend dieses Ganze zu skizzieren, damit sich dann vor
den Texten der Blick rascher auf die Punkte zu konzentrieren vermag, auf die es

ankommt.
Einiges kennen wir schon. Aristoteles setzt für Sokrates zwei Ausgangspunkte,

einen sachlichen und einen methodischen. Jener besteht in der Wendung zur
Ethik, zum Problem des Guten, das allein dem menschlichen Leben Nutzen zu
bringen vermag. In Part. an. 642 a 28-31 meint Aristoteles geradezu, durch Sokrates

sei die Naturphilosophie überhaupt zum Erlöschen gebracht und das Zeitalter
der Ethik inauguriert worden. Wir dürfen zuversichtlich annehmen, daß er diese

These, die die spätere Philosophiehistorie weitgehend beherrscht hat, nicht nur in
einer Pragmatie am Rande angemerkt, sondern auch in einem publizierten Werke
ausführlich vorgetragen hat. Am ehesten bietet sich natürlich 77. <piXoao(piaç dar.

Den methodischen Ausgangspunkt fixiert am klarsten Met. 1078 b 27-29.
Sokrates führt in die Philosophie erstens die knayayyr\ und zweitens das ÔQÎÇeo&ai

xa&öXov ein. Daß unter der ènayoyyri das naQaôsiyfia in der Form der 7iaQaßoXiq,

also das vergleichende Argumentieren mit Phänomenen des alltäglichen Lebens zu
verstehen ist, sahen wir schon. Bekanntlich gilt auch bei Xen. Mem. I 2, 37 dieses

Verfahren als typisch sokratisch. Wichtiger ist jedoch das zweite, der ôçiofiéç auf

4 Vgl. G. Giannantoni, I Cirenaici (1958) 88f. und in der Fragmentsammlung I B 11-18.
Die Arbeit ist tüchtig und wertvoll, wenn auch zuweilen methodisch etwas unsicher.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 181

das xa&6Aov hin. Auch da steht aus dem Bereich einer naiveren Sokratik Xeno-
phon zur Verfügung (Mem. I 1, 16). Allerdings will bei ihm die xi earw-Frage
lediglich den Menschen an seine ethische Verantwortimg und an das yvüy&i oavxov
erinnern, während bei Aristoteles der ontologische und logische Aspekt im
Vordergrund steht.

Recht auffallend ist, daß Aristoteles zwar gelegentlich von der Problematik des

ôgîÇeo&ai bei Antisthenes spricht (Met. 1043 b 23-28, 1024 b 32-34, Top. 104 b

20-21), es aber vielleicht absichtlich vermeidet, den von ihm verachteten Para-
doxologen mit Sokrates in Verbindung zu bringen.

Von größter Bedeutung ist nun der nächste Schritt im doxographischen Aufbau.

Sache und Methode schließen sich zusammen. Den Weg zum äya&öv nennt die

enaycayidas âya&ôv selbst aber erweist sich als ein durch den ôqio[j,6ç gewonnenes

HCL&6ÄOV.

Darin ist zweierlei enthalten. Zunächst eine scharfe Abgrenzung gegen Piaton.
Das Gute als den Zielpunkt aller Ethik bestimmt Sokrates als ein xaêôAov und
damit als ein âymQiaxov, Piaton dagegen als ein eîôoç yajQiaxov. Daß Aristoteles in
dieser Alternative gegen Piaton und für Sokrates Partei ergreift, liegt auf der Hand.
Doch bleibt auch seine eigene Abgrenzung gegen Sokrates keineswegs aus. Das
xaûôkov zieht den Begriff der Episteme nach sich. Wer das aya&ov als xadöXov

bestimmt, macht es zum Objekt einer Wissenschaft; es läßt sich also aneignen wie

jede andere wissenschaftliche Wahrheit. Doch dies kann Aristoteles nicht zugeben.
Denn das Gute soll nicht nur vom Aoyixov in der Seele theoretisch gewußt, sondern
muß vom Menschen verwirklicht werden. Dazu bedarf es aber einer Zusammenarbeit

zwischen dem Aoyixov, das die Richtung weist, und dem äAoyov, das den

Impetus liefert. Eine angemessene Definition des Guten muß dies berücksichtigen.
So entsteht denn jenes doxographische Schema, das man die Basis der aristotelischen

Ethik nennen muß und das in jeder der drei Pragmatien vorhegt. Freilich
ist es jedesmal so eigentümlich verzerrt, daß man jede der drei Fassungen nur im
Blick auf die beiden übrigen richtig zu interpretieren vermag und daß der Schluß
nahezu unausweichlich wird, es handle sich um verschiedene Bearbeitungen eines

und desselben Grundtextes, der unter den Werken des Aristoteles einmal existiert
haben muß. Das âyaêov wird von Sokrates als ein xaûoAov definiert, von Piaton
als ein slôoç %wqiöt6v, von Aristoteles gegen beide als das xéAoç zä>v ngamojv. Wenn
in der hellenistischen Philosophie der Begriff des xéAoç eine solche Prägnanz
erhalten hat, so verdankt er es dieser aristotelischen Konzeption, deren Gewicht
dadurch nicht gemindert wird, daß das Wort schon vor und bei Piaton sporadisch
im Sinne des letzten Zweckes auftaucht. Überaus bezeichnend darf man es nennen,
daß der erste Hellenist, der ein ethisches Hauptwerk IJsqi xéAovç betitelte, Epikur
war; der aristotelische Einfluß ist da, wie anderswo, unverkennbar. Es folgt,
soweit ich sehe, Kleanthes, vermutlich in Polemik gegen Epikur.

Kehren wir zu Sokrates zurück, so ergeben sich aus seiner These noch einige

Folgerungen.

14 Museum Helvetlcum



182 Olof Gigon

Erstens entfällt mit der Spannung zwischen Xoyixov und äXoyov die Möglichkeit,

daß das äXoyov dem Xoyixov entgegentreten und es überwältigen könnte. Die
Situation, daß der Mensch sich durch das äXoyov treiben läßt, obschon sein Xoyixov

weiß, daß dies verkehrt ist, ist für Sokrates undenkbar. Bei ihm beruht alles

falsche Handeln (das es faktisch doch gibt) ausschließlich auf einer Unzulänglichkeit
des Xoyixov selbst, also auf Unwissenheit.

Weiterhin zeigen EN, EE, MM, daß zwei unter den von Aristoteles genannten
Tugenden einen gewissermaßen paradigmatischen Charakter besitzen. Auf sie ist
nicht nur die //eudr^ç-Formel mühelos anwendbar, sondern ebenso die Psychologie

des Xoyixov und äXoyov. Es sind âvôgeîa und aoxpgoavvrj, also diejenigen Tugenden,

die den zwei untern Seelenteilen der platonischen Politeia angehören (was
freilich nicht besagt, daß das aristotelische äXoyov einfach eine Zusammenfassung
von ûvjxoeidêç und êmêv/u,r/Tix6v darstellt; die Dinge liegen da wesentlich
komplizierter6). Anders als die übrigen Tugenden entstehen Tapferkeit und Selbstzucht
evident so, daß ein äXoyov (das nahe beim Tiere ist) sich bereit findet, dem Xoyixov

zu gehorchen. Der tierische Mut und das tierische, in den zwei untersten
Sinnesorganen beheimatete Begehren werden durch das Xoyixov gelenkt. Für Sokrates
ist auch dies unannehmbar. Es verwundert nicht, daß in den aristotelischen
Untersuchungen tceqi ägermv der Name des Sokrates nur gerade in den Abschnitten
über Tapferkeit und Selbstzucht erscheint. Dort durfte er nicht fehlen.

Was die Tapferkeit angeht, so hören wir, daß Sokrates sie als emorrj/tr]
definiert habe, was falsch sei. Der Beweis des Aristoteles ist freilich ziemlich sonderbar.

Davon später.
Der Fall der Selbstzucht wirkt auf den ersten Blick unübersichtlich. Das liegt,

systematisch formuliert, daran, daß dieser Tugend nicht bloß eine, sondern zwei
xaxiai gegenüberstehen. Denn man kann entweder Xoyixmç überzeugt sein, daß

man sie mißachten solle, oder man weiß zwar, daß man sie üben müßte, vermag
aber dieses bessere Wissen gegen das äXoyov nicht durchzusetzen. Das erste ist die
àxoXaaia, das zweite die âxgaaîa. Die Position des Sokrates kann mit der axo-
Xaaia durchaus rechnen; denn da ist der Ort des Fehlers das Xoyixov selbst. Die
âxgaaîa dagegen vermag es nach den sokratischen Voraussetzungen auf keinen
Fall zu geben. In der Tat vermerkt Aristoteles, Sokrates habe rundweg bestritten,

daß so etwas wie die âxgaaîa überhaupt existiere.
Damit ist die Doktrin des Sokrates in allem Wesentlichen umrissen.
Wir heben hier nur ein Moment hervor, das Aristoteles selbst angeht. Wenn er

in den ethischen Pragmatien die Psychologie des Xoyixov/äXoyov mit solcher
Ausdrücklichkeit und Konsequenz zugrundelegt, so tut er es nicht (wie zuweilen
behauptet wurde), weil er sich da mit wenigen einfachen Gesichtspunkten begnügen,
also auf ein Hereinziehen der komplizierten Doktrinen von De anima verzichten
kann. Die beiden Psychologien dienen vielmehr ganz verschiedenen Zwecken, die

6 Die Anmerkungen Dirlmeiers, Arist. Nik. Ethik (1956) Anm. 14, 3 und 25, 3 bedürfen
in mehreren Punkten der Korrektur, Klärung und Ergänzung.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 183

es sauber auseinander zu halten gilt. De anima hat die Aufgabe, eine möglichst
breite Basis für die Interpretation des Phänomens des Lebendigen im Gesamtbereich

der bewegten Natur herzustellen. Die Psychologie der Ethiken dagegen

beabsichtigt in erster Linie, die Stellung des Aristoteles gegenüber dem Arche-

geten der philosophischen Ethik so scharf als möglich herauszuarbeiten. Denn die

Dualität des XoyixövjäXoyov trennt ihn von Sokrates nicht minder radikal als ihn
die Verwerfung der eïSr] %(OQurtâ von Piaton scheidet.

Die Stoa hat sich in diesem Punkte (mindestens von Chrysipp an) auf die Seite
des Sokrates geschlagen. Poseidonios allerdings, der Aristoteliker unter den
Stoikern, ist zur Psychologie des Xoyixöv/äXoyov übergegangen. Er mag auch noch,
vielleicht als letzter, die publizierten Werke des Aristoteles gelesen haben, in denen
sie nach dem Hinweis EN 1102 a 26-27 vorgetragen war6.

Von Interesse sind nun die doxographischen Reihen, in die Aristoteles die
soeben skizzierte ôéÇa des Sokrates eingetragen hat. Die wichtigste (Sokrates,
Piaton, Aristoteles über das âya&ov) haben wir schon berührt. Sie steht aber nicht
allein. An den übrigen fällt auf, daß sie weniger auf Aristoteles als auf Piaton
zugeschnitten zu sein scheinen. Sie wollen vorzugsweise die Entwicklung seiner Lehre
klar machen. Bleiben wir in der Ethik, so begegnet eine Reihe, in der die drei
genannten Glieder nach oben um ein viertes, die Pythagoreer, ergänzt sind. Noch vor
Sokrates haben die Pythagoreer versucht, das Wesen der Tugend zu bestimmen,
und zwar mit Hilfe von Zahlen. Aristoteles scheint dabei zwei Varianten
unterschieden zu haben. Die erste war ganz primitiv: Sie identifizierte oberflächlich
und wahllos ethische Begriffe mit Zahlen, so die Gerechtigkeit mit der Vierzahl.
Eine zweite Variante war durchdachter und auch jünger. Aristoteles deutet an,
sie sei von Speusipp übernommen worden. Sie konstruierte eine Gleichung von
zehn Gegensatzpaaren, wobei das âyaêov mit dem üv identisch wurde. Bedeutender

ist jedoch die ontologische Reihe. Sie zielt nicht mehr auf das âya&ôv, sondern
auf die Ideenlehre. Voran steht die Dreiheit Heraklit-Sokrates-Platon. Heraklit
liefert den sachlichen Anstoß, die Lehre vom Fluß der Dinge, aus der sich die

Unmöglichkeit ergibt, im Bereich der alo&rjtâ eine Episteme aufzubauen. Sokrates
steuert mit der Methode des xadôXov ÔQÎÇeoâai den Begriff der Episteme selbst
bei. Aus diesen beiden Komponenten schafft Piaton seine Lehre, die Episteme von
den definierbaren Wesenheiten jenseits der aîaêrjtâ.

Dazu hier nur zweierlei. Erstens läßt Aristoteles in Met. 987 a 32 ff. die Einwirkungen

auf Piaton so ablaufen, daß Heraklit-Kratylos beginnen und Sokrates

folgt. Bedenkt man aber die Probleme als solche sowie das biographische eîxoç,

9 Die Argumentation Dirlmeiers a. 0. Anm. 25, 2 bzw. 9, 3 kann ich nicht für überzeugend
halten. Um nur eines auszuführen: Seltsam, daß bei der Diskussion des Begriffes reûgéXrp:ai
Platon Phaid. 76 D 8, 100 B 5 völlig übersehen worden ist. Warum sollte Aristoteles die
platonische Selbstironie nicht haben nachbilden können, gerade im Hinblick auf einen Dialog
platonisch-sokratischen Stiles? Und weiterhin: Was hindert denn anzunehmen, daß
Aristoteles nicht bloß «als Jüngling», sondern auch in reiferen Jahren Dialoge geschrieben hat
Sollen denn die oben S. 175 erwähnten Dialoge eines Xenokrates und Demetrios v. Pha-
leron etwa auch Jugendwerke gewesen sein



184 Olof Gigon

so möchte man meinen, die Reihenfolge hätte genau so gut auch die umgekehrte
sein können. In der Tat lehrt Diog. Laert. 3, 5-6, daß über die Einordnung Hera-
klits eine begreifliche Unsicherheit bestand.

Daß Aristoteles Heraklit voranstellt, ist zweitens beachtenswert darum, weil
seine sonstigen zahlreichen Äußerungen über diesen Vorsokratiker einen
ausgesprochen diffusen Charakter haben, öfters verrät sich ein recht abschätziges Urteil,
und wir haben eigentlich keine Stelle, in welcher er so gewürdigt würde, wie es

seiner geschichtlichen Bedeutung für Piatons Ideenlehre gemäß wäre. Daß
ausgerechnet das paradoxe navra gel Piaton zur Philosophie gebracht hat, ist von
Aristoteles aus gesehen nicht unbedingt ein Kompliment für Piaton - während auf
der andern Seite Aristoteles die methodische Leistung des Sokrates vorbehaltlos
anerkannt hat. Im Falle des Sokrates richtet sich seine Kritik nur gegen den
ethischen Aspekt der Doktrin.

Auch die ontologische Reihe wird um die Pythagoreer erweitert, merkwürdigerweise

wiederum in zwei Varianten. Die erste leitet von den Pythagoreern ein
Element der Ideenlehre ab, zu dessen Begründung Heraklit und Sokrates nicht
ausreichten, und das doch gerade im Problemkreis von Met. A unentbehrlich

war: die Relation der Ideen zur sichtbaren Welt. Denn nur soweit die Ideen nicht
bloß im Sinne Heraklits von den aîaûrjrd abgesondert waren, sondern auch aus
ihrer Abgesondertheit auf die Welt der alaûrjtd zurückwirkten, konnten sie in der
Geschichte der kosmologischen alriai einen Platz beanspruchen. Die besondere

Form der Verknüpfung der aîofhrjxd mit den Ideen soll Piaton nach Aristoteles

von den Pythagoreern entlehnt haben.
Anders steht es mit der zweiten Variante. Sie ergab sich, als Piaton die ursprüngliche

Ideenlehre zu einer Idealzahlenlehre umformte. Da trat der Begriff der Zahl
in den Mittelpunkt. Er rückte Piaton so nahe an die pythagoreischen Zahlentheorien,

daß daneben der Einfluß von Heraklit und Sokrates bis zur Belanglosigkeit
zu verblassen begann. Das zeigt sich schon bei Aristoteles selbst und dann vielfach
in der spätem (noch viel zu wenig erforschten) Platondoxographie. Damit ist der

Punkt der äußersten Entfernung von demjenigen Piaton erreicht, den wir durch
die Dialoge hindurch glauben erkennen zu können.

Abschließend mag Folgendes festgehalten werden. Die skizzierte Sokrates-

doxographie läßt sich im Ganzen mit dem Befund der uns erhaltenen sokratischen

Logoi zur Deckung bringen, auch wenn wir uns vielleicht wundern werden, daß

Aristoteles aus der Fülle der Texte, die ihm noch zu Gebote gestanden haben muß,

nur so wenige Züge als geschichtlich relevant herausgehoben hat. Was dagegen
Piaton betrifft, so kann die von Aristoteles berichtete Entwicklungslinie in keiner
Weise aus den Dialogen abgelesen werden. Sie stammt aus anderen Überlieferungen.

Diese Feststellung ist nicht neu. Doch ist sie wohl noch nicht mit der nötigen
Umsicht interpretiert worden. Um nur eine Frage aufzuwerfen: Wie haben wohl
Speusippos, Herakleides und Aristoxenos die philosophische Entwicklung Piatons

beschrieben, und ist es denkbar, daß sie bereits auf die aristotelische Doxographie



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 185

eingewirkt haben Man sollte sich nicht zu rasch bei dem Gedanken beruhigen, daß

Aristoteles, der persönliche Schüler Piatons, auf dergleichen Zwischenquellen
nicht angewiesen gewesen sei.

Doch nun zu den Texten selbst, und zwar, wie es sich ziemt, zuerst zum Locus
classicus Met. 987 a 32-b 7. Allgemein gesehen stellen Met. A und a eine Textmasse

dar, die Überarbeitungen, Ergänzungen und Amputationen in einem Ausmaße
erfahren hat wie kein anderes Stück der aristotelischen Pragmatien. Ihr axonôç ist
im Prinzip nicht allzu schwer zu formulieren. Es soll gesagt werden, welches der

Gegenstand ist, der in den mit B anhebenden Untersuchungen zur Sprache kommen

wird, und welchen Rang dieser Gegenstand einnimmt, d. h. in den Kategorien

eines Prooimion: aus welchen Gründen es für den Hörer und Leser wertvoll
sein muß, sich diesem Gegenstand zu widmen. Als Gegenstand erweisen sich die

obersten alxiai des gesamten bewegten Kosmos. In einem ursprünglichen Texte
muß notwendigerweise gezeigt worden sein: erstens, daß es solche obersten alxiai
überhaupt gibt, weil die Kette der Ursachen nicht ad infinitum zurücklaufen

kann; zweitens, daß es vier Arten von Ursachen gibt, die sich sowohl an den
Sachen seihst nachweisen wie auch durch die bisherige Geschichte der Naturphilosophie

bestätigen lassen. Es ist hier natürlich nicht der Ort, darzulegen, wie dieses

Aufbauschema, das seine Evidenz in sich selbst trägt, in den uns erhaltenen
Texten auf das sonderbarste zerrissen worden ist7.

Der Rang einer Untersuchung der obersten aixiai ergab sich weiterhin daraus,
daß diese alxiai methodisch und sachlich mehr als alles andere geeignet sind, das

im Menschen ipvaei angelegte Streben nach Episteme zu erfüllen.
An sich hätte dieses Proömienprogramm (mit dem man im Prinzip etwa EN

A 1 vergleichen dürfte) auf wenigen Seiten erledigt werden können. Wenn es zu
solcher Ausdehnung angeschwollen ist, so liegt es vor allem daran, daß eine Menge

von Texten aus verschiedenen Schriften des Aristoteles mehr oder weniger flüchtig
hineingearbeitet worden sind. Ich nenne nur in Stichworten: Daß in A 1/2 Stücke

aus dem Protreptikos stecken, hat W. Jaeger bewiesen. Die in denselben Kapiteln
vorliegenden Ausführungen über den aocpôç wird man geneigt sein, zusammen
mit den entsprechenden Abschnitten aus EN Ç und einigen andern Texten dem
ersten Buche von 77. quXoacxpiaç zuzuschreiben; sie sind für die Entstehimg des

hellenistischen <roç?dç-Begriffs ebenso wichtig wie die oben schon berührte Doxogra-
phie des âyadôv für den Begriff des xéXoç. Daß in den späteren Teilen von Met. A
die Abhandlung 77. iôsœv und 77. x&v TIv&ayoQeimv benutzt sind, hat ausführlich
P. Wilpert dargelegt. Und zu guter Letzt enthält auch die Geschichte der vorsokra-
tischen dppj-Theorien verschiedene Einschübe, die eine künftige Forschung ver-

' Mag man die bekannte Notiz über Pasikles v. Rhodos bewerten, wie man will, fest steht
meiner Überzeugung nach, daß ein ursprünglicher Doktrinzusammenhang nicht bloß die
Substanz von Met. A und Phys. B 3 und 7 umfaßt haben muß, sondern auch diejenige von
a 2. In einer systematischen Entwicklung der Episteme von den obersten Agxal und atrial
war der Hinweis, daß es bei den atrial keinen Regreß in infinitum geben könne, schlechterdings

unentbehrlich - noch unentbehrlicher als die Unterscheidung der vier Ursachenarten.



186 Olof Gigon

mutlich bestimmten verlorenen Monographien des Aristoteles wird zuweisen
können8.

Dies war vorauszuschicken, um den Leser darauf vorzubereiten, daß wir uns
mit dem Texte, der uns interessiert, mitten in einem ungewöhnlich unübersichtlichen

Gelände befinden. An dieser Stelle kann an Analyse nur das Unentbehrlichste

mitgeteilt werden.
A 3/4 hatte die Vorsokratiker bis hinab zu Demokrit auf ihr Verhältnis zur

Lehre von den vier Ursachen geprüft. Zum Schluß hatte sich herausgestellt, daß
sie schon zwei Ursachen, die Materialursache und die Bewegungsursache entdeckt
hatten. Nun folgen die Pythagoreer. Ihre Behandlung zeigt von vornherein ein

doppeltes Gesicht. Einmal erwarten wir auch von ihnen wie von den Früheren
eine Antwort auf die Frage nach den vier Ursachen. Sodann aber sind sie mit stark
abweichender Akzentsetzung die Vorläufer der Philosophie Piatons.

In A 5 unterscheidet Aristoteles selbst drei Varianten pythagoreischer Doktrin
(vgl. 986 a 22 und 27). Was er aber als erste Lehre vorführt, ist deutlich auch schon

die Kombination mehrerer Anschauungen, so daß wir also im Ganzen fünf Lehren

vor uns haben. In Stichworten seien sie genannt: 1. Eine aus den /xadrj/xara
(worunter hier die Musiktheorie verstanden werden muß) entwickelte Zahlenkosmologie.

Der Kosmos wird als âg/xovia gedeutet und nach der vollkommenen Zehnzahl

organisiert, was zur Annahme einer Gegenerde führt. 2. Eine höchst
altertümlich wirkende Gleichung der Dinge des Lebens mit Zahlen. In bestimmten
Zahlen finden sich ô/xoua/xara zu Gerechtigkeit oder Kairos hier, zu ywpj und

vovç dort. So wird denn das Wesen der Gerechtigkeit zu einer Zahl usw., eine

Behauptung, die Aristoteles als Mav cmlwç zu kritisieren keine Mühe hat (987 a 21).
Aber es ist diejenige These, in der die Pythagoreer zu Vorläufern des Sokrates
und seines ethischen ôglÇeo&ai werden. Sie wird uns in spätem Sokratesdoxo-

graphien wieder begegnen. An unserer Stelle ist sie allerdings mit der ersten These

zu einem reichlich konfusen Ganzen verschmolzen worden (s. bes. 985 b 23-986

a 13). 3. Die Lehre vom ëv und vom Graden und Ungraden bzw. Unbegrenzten
und Begrenzten. Sie ist in einem spezifischen Sinne die Vorstufe zur spätplatonischen

Lehre vom Einen und von der Zweiheit des /.isya xal fxixQÖv. 4. Die Beihe
der zehn Gegensatzpaare, die mit der kosmologischen Reihe von Nr. 1 nur die Zahl

gemein hat, im übrigen aber eine deutliche Affinität zu Nr. 3 und eine partielle zu
Nr. 2 besitzt. Sie interessiert insofern auch die Sokratesdoxographie. Denn sie

liefert die Bestimmung des àyaêàv als ëv. Wir wundern uns also nicht, daß sie

in EN 1096 b 5-7 wiederkehrt. 5. Die Gegensatzlehre Alkmeons, die ihrer Struktur

nach ähnlich altertümlich wirkt wie Nr. 2.

Die Reduktion dieser Lehren auf das Schema der vier Ursachen war nicht
einfach. 986 a 13-21, 986 b 4-8 und endlich 987 a 13-27 zeigen die begreifliche Ver-

8 Sehr erwünscht wäre überdies ein wirklich sorgfältiger und unbefangen durchgeführter
Vergleich von Met. A 3/4 mit den Resten von Theophrasts &vaixâ>v ôoÇat und den einschlägigen

Notizen des sog. Aetius.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 187

legenheit des Aristoteles außerordentlich klar. Doch gehen wir hier nicht weiter
darauf ein.

Die Einführimg Piatons zeichnet sich durch zwei Eigentümlichkeiten aus. Einmal

wird er derart ausdrücklich und ausschließlich von den Pythagoreern
abgehoben, daß der Leser folgern muß, seine Philosophie habe mit der in A 3/4
ausgebreiteten vorsokratischen Tradition überhaupt nichts zu tun. Und in einem zweiten
Satz wird die Entstehung seiner Lehre auf eine Weise begründet, wie es in Met. A
nur noch an einer Stelle, und zwar wiederum bei den Pythagoreern geschieht:
Mit dem ex veov awrjûrjç (987 a 32) muß man èvxQacpêvreç êv /btaßtffiaoiv (985 b

24/5) vergleichen. Wo immer sonst in Met. A die ô6£ai motiviert werden, geschieht
es von den Objekten her.

Die Komponenten der platonischen Doktrin werden scharf gegliedert. An der

Spitze steht Kratylos, der Piaton die Lehren Heraklits vermittelt. Aristoteles
erwähnt ihn bekanntlich nur noch an zwei Stellen, die mit der unsrigen eng
zusammenzuhängen scheinen. Denn vom navra gel, wie es Kratylos noch über He-
raklit hinausgehend aufgefaßt hat, spricht Met. 1010 a 7-15; und was da als rov
ôàxrvAov sxivei beschrieben wird, wird in Rh. 1417 b 1-2 als ein Beispiel einer
eindrücklichen Geste weiter ausgemalt. Aristoteles beruft sich hier auf eine Quelle,
einen sokratischen Logos des Aischines9.

Die Frage ist unvermeidlich, ob es etwa auch Aischines war, der diesen
absonderlichen Herakliteer zum ersten Lehrer des jungen Piaton gemacht und vielleicht
erzählt hat, daß Kratylos die Bekanntschaft zwischen Piaton und Sokrates
vermittelt habe. (Daß er die Bekehrung Aristipps zur Philosophie berichtete, ist ja
in Diog. Laert. 2, 65 und Plut. Mor. 536 A ausdrücklich bezeugt.)

Was diese Hypothese empfehlen könnte, ist die Tatsache, daß die drei Kratylos-
stellen des Aristoteles ein homogenes Ganzes bilden und daß die Mitteilungen über
Piatons Verhältnis zu Kratylos ganz bestimmt nicht aus Piatons eigenen Dialogen
stammen. Es ist also in jedem Falle eine andere Quelle mit im Spiele.

Aristoteles allein (oder vorsichtiger: sicher nicht Aischines) gehören dann die
im eigentlichen Sinne doxographischen Folgerungen. Weder Heraklit selbst noch

Kratylos noch Aischines haben von ala&rjrâ und smarrj/xr} so gesprochen, wie

es hier geschieht. Das ist die Terminologie, die Aristoteles seinen Piaton schon im
Blick auf die Ideenlehre verwenden läßt.

Von Sokrates wird zunächst festgehalten, daß sein Bereich ausschließlich die

rj'&ixd umfaßt, woraus sich ergibt, daß er in einer Untersuchung negl oXrjç qwaecoç

streng genommen keinen Platz hat. Wenn er dennoch erwähnt wird, so geschieht es

wegen seiner Bemühung um das xa&ôÀov und die ôgiofioî (nachher b 6 xoivoç ogoç).

Für unser Empfinden etwas naiv wird 987 a 34/b 1 und b 4 unterstrichen, daß

Piaton sich gerade diese beiden Lehren von Heraklit-Kratylos und Sokrates ange-
9 Sollte etwa das prächtige Beispiel einer sokratischen ijiaywyrj, das Cic. Inv. 1, 51-S3 aus

einem Dialog des Aischines zitiert, auch durch Aristoteles vermittelt sein Denn daß Cicero
es aus eigener Lektüre der aischineischen Aspasia (Dittmar, Aischines v. Sphettos [1913]
32ff.) beigegeben habe, wird man schwerlich annehmen.



188 Olof Gigon

eignet habe. Beachtenswert ist auch die Behauptung, Sokrates sei im ÔQiÇeo&ai xa&-
oAov der erste gewesen. Sie ist zunächst durch die allgemeine Vorstellung von seiner

Archegetenrolle veranlaßt. Konkret trifft sie nicht restlos zu. Denn von Ansätzen

zu einem ÔQiÇeofîai hörten wir soeben schon bei den Pythagoreern (987 a 20/21);
ihnen sowohl wie auch Demokrit wird dasselbe zugebilligt in 1078 b 19-23; und
da schließlich das ÔQtÇetr&cu xaêôXov zur Formursache führt, so darf daran erinnert
werden, daß Aristoteles die Formursache andeutungsweise schon bei Anaxagoras
(989 b 16-21) und vor allem bei Empedokles (993 a 17-24, wozu Part. an. 642 a
18-24, De an. 408 a 18-24 und 409 b 31-410 a 13) findet. Piaton schafft nun die
Ideenlehre und geht damit über seine beiden Lehrer hinaus. Denn Heraklit-Kra-
tylos hatte sachlich nie einen andern als den von Aristoteles aîodrjxâ genannten
Bereich im Auge gehabt, und Sokrates wiederum hatte niemals daran gedacht,
sein ÔQÎÇeaûai xa&ôXov anderswo als in der Ethik zu praktizieren, bzw. aus seiner

Methode ontologische Konsequenzen zu ziehen.
Wie nun als dritter Faktor die Pythagoreer herzutreten, Piaton die Brücke

zwischen den lösai %wQiotai und den aiaêfjra schlagen helfen und damit streng

genommen die Einordnung der platonischen Lehre in das Ursachenschema

überhaupt erst ermöglichen, davon haben wir schon oben gesprochen und brauchen
es nicht weiter zu verfolgen. Wir können es uns in unserm Zusammenhang auch

ersparen, Sinn und Gewicht der verblüffend abschätzigen Behauptung, Piaton habe

im Punkte der Methexis rovvo/na fj,ovov verändert (987 b 8-14), zu prüfen10.

Desgleichen geht uns die Gesamtdarstellung der Lehre Piatons hier nichts mehr

an. Sie leidet darunter, daß von 987 b 14 an, ähnlich wie in manchen Teilen des

Pythagoreerkapitels, mehrere Doktrinen auf verwirrende Weise miteinander
kombiniert, wenn nicht gar zusammengeworfen werden. Auf die sokratische Komponente

weist nur 987 b 31-33 noch einmal hin ; denn was an dieser Stelle Dialektik
heißt, kann nichts anderes sein als die sokratische Definitionsmethode, die (freilich
nicht aus sich allein) zur Theorie der eïôrj führt. Kennzeichnend für den Zustand
des Textes von Met. A ist 988 a 7-17, wo abschließend gefragt wird, wie sich

Piatons Lehre zum Schema der vier Ursachen verhalte. Daß sie die Formursache
und die Materialursache kennt, versteht sich. Überraschend nachgetragen wird
die Zweckursache, von der in A 6 bis dahin überhaupt nicht die Rede gewesen war.
Als Vorläufer Piatons in diesem Stück werden Empedokles und Anaxagoras
genannt. Das zielt auf 984 b 8-985 a 10, eine Stelle, die evident in A 3/4 hineingearbeitet

worden ist. Beinahe glaubt man da, verstreute Reste einer Monographie
zu fassen, die man auf irgendeine Weise mit 77. <piXoao<pîaç Frg. 6 Ross in
Verbindung bringen möchte.

Daß der Begriff der Zweckursache denjenigen Problemkreis bezeichnet, in
welchem Naturphilosophie und Ethik zusammentreffen, darf gerade im Blick auf

10 Man kann sich kaum versagen, an das bei Cicero mehrfach ausgesprochene Urteil über
den Stoiker Zenon zu denken, der non tarn rerum inventor fuit quam verborum novorum
(Fin. 3, 5; vgl. 10. 41; Luc. 16, Acad. 1, 37, T. L. 5, 34). Antiochos, der wohl bei Cicero
vorliegt, hat sich also im Typus der Polemik an Älteres anschließen können.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 189

Sokrates angemerkt werden. Was Piaton angeht, ist es freilich kein äußerer
Zufall, daß in A 6 die Zweckursache nur anhangsweise erscheint. Denn mag sie auch
vielleichtvom eïôoç %odqiot6v aussagbar sein, so gewiß nicht von derjenigen Fassung
der Ideenlehre, die durch die Zahl beherrscht wird. Wir sahen ja bereits, daß die
mathematischen Dinge als unbewegte Wesenheiten das âya&ov nicht besitzen. An
unserer Stelle ist Aristoteles im Grunde spürbar inkonsequent. Er schreibt Piaton
im Hinblick, wie man annehmen muß, auf die ursprüngliche Ideenlehre die
Zweckursache zu, dagegen (im Hinblick auf die Idealzahlenlehre) nicht die Bewegungsursache,

obschon doch grundsätzlich die beiden Arten von Ursachen stets gemeinsam

auftreten.
Bedeutend übersichtlicher sind die zwei Stücke Sokratesdoxographie in Met. M.

Wir können uns da sofort dem Einzelnen zuwenden.
Nachdem in M 1-3 die mathematischen Wesenheiten untersucht worden sind,

kommt in M 4 die Ideenlehre zur Sprache und zwar, wie ausdrücklich bemerkt
wird, in ihrer ältesten Gestalt, in der die Zahlen noch nicht beteiligt waren.

Die Genesis dieser Ideenlehre schildert 1078 b 12-32. Der Text stimmt in allem
Wesentlichen mit 987 a 32-b 8 überein. Immerhin finden sich Abweichungen, die
den Schluß widerraten, das spätere Stück sei lediglich eine Bearbeitung des

früheren.

Auffallend, aber nicht allzu wichtig ist die Tatsache, daß weder Piaton noch

Kratylos genannt werden. Das Verschweigen Piatons müßte aus dem
Gesamtcharakter von Met. M erklärt werden, dasjenige des Kratylos hängt damit zusammen,

daß dem Verfasser des Stückes an dem rein biographischen Detail, Piaton
sei Heraklits Theorie durch seinen ersten Lehrer Kratylos bekannt gemacht worden,

nichts liegt.
Mehr ins Gewicht fällt, daß 1078 b 13-17 sachlich genauer formuliert als die

frühere Stelle. Vom heraklitischen Logos cuç nâvTcov... wird Piatons Folgerung mit
coot' ehtEQ korrekt abgehoben. Man wird auch den Begriff qtgôvrjaiç beachten
sowie die ausdrückliche Gegenübersetzung der géovra und der fiévovaai (pvasiç.
Weiterhin wird Heraklits Aussage über die âX^êeia, also die Wirklichkeit als Objekt
der Naturphilosophie klar von der Bemühung des Sokrates um die rjêixal âgerat
unterschieden.

Die Charakterisierung des Sokrates selbst ist erheblich umfangreicher als in
987 b 1-4. Es wird begründet, inwiefern Sokrates der erste heißen kann, der auf das

xaêoXov ôgiÇeo&ai gesteuert hat. Zwei Vorläufer werden aufgeführt, von denen
der erste (Demokrit) naturphilosophisch, der zweite (die Pythagoreer) ethisch
orientiert ist. Zu Demokrit ist auf Phys. 194 a 20/21 und besonders Part. an.
642 a 13-31 zu verweisen, und was die Pythagoreer angeht, so erhalten wir hier,
sauber herausgearbeitet, diejenige Doktrin, die wir oben als die zweite der fünf
in Met. A 5 vereinigten ôôÇai bezeichnet haben; wir sahen, wie sie in 985 b 23 bis
986 a 13 mit einer ganz andersartigen musikalisch-kosmologischen Theorie zu einem
kaum zu entwirrenden Ganzen verschmolzen war.



190 Olof Gigon

Von diesen Vorläufern unterscheidet sich Sokrates dadurch, daß er die rt eariv-
Frage nicht zufällig und beliebig, sondern mit einer sinnvollen systematischen
Absicht stellt. Er zielt auf den Syllogismos, bleibt allerdings dabei in den Anfängen
stecken. Denn wohl ist die r( «mr-Frage die àQ%rj der Syllogistik, doch erschöpft
sich diese keineswegs in ihr und ist nicht einmal auf sie angewiesen. Sie kann,
wenn der entsprechende Grad dialektischer Reife (ôiaksxrixrj lo%vç) erreicht
ist, auch ohne sie auskommen. Daß Aristoteles in diesem Augenblick an seine

eigene Leistung denkt, ist nicht zu verkennen.
Etwas hart wird 1078 b 27-30 angeschlossen. Festgehalten werden soll sowohl,

daß Sokrates über die zwei Punkte ênaycoyrj und xaêôXov ÔQtÇeo&at (beide die

Grundlage der Episteme betreffend) hinaus nicht weitergelangt ist, wie auch, daß

man ihm unter allen Umständen diese zwei Punkte als evgrj/xaTa voll zubilligen
muß.

Zur Entstehung der Ideenlehre trägt die ènaytoyri, die hier zum ÔQio/iéç tritt,
unmittelbar nicht bei; wie es denn deutlich wird, daß Aristoteles über den nächsten

Zweck des Abschnittes hinaus von der Geschichte der wissenschaftlichen
Methode im allgemeinen zu reden sich veranlaßt fühlt. Den Anfang bilden die
primitiven Vorläufer des Sokrates, den Endpunkt stellt seine eigene Syllogistik dar.

Ross z. St. zieht das bekannte Frg. aus dem Sophistes heran, in welchem
Aristoteles dem Empedokles die Erfindung der Rhetorik, Zenon diejenige der
Dialektik zuschreibt (65 Rose). Doch lassen wir dies besser beiseite. Wir wissen nicht
im geringsten, was Aristoteles konkret im Auge hat - vielleicht überhaupt nicht
die Schriften der beiden Vorsokratiker selbst, sondern Dialoge, in denen sie, der
eine mit gorgianischem Pomp, der andere disputierend auftraten.

1078 b 30-32 kehrt zum Hauptgegenstand zurück. Aber gerade der entscheidende
Gedanke bleibt unausgesprochen. Es hätte nun die Synthese dargestellt werden

müssen, die Piaton zwischen Heraklit und Sokrates vollzieht: die Gleichsetzimg
der tpvaeiç fiévovaai, auf die er durch Heraklit geführt wird, mit den Resultaten
des sokratischen ÔQÎÇeo&ai. Unser Text redet davon nur insofern, als er den
Lehrunterschied zwischen Sokrates und Piaton (und diesen allerdings mit aller Schärfe)
hervorhebt. Für Piaton ist das Ergebnis des oQÎÇeo&ai ein %wqiot6v, für Sokrates
nicht. Daß Piaton zu dieser folgenreichen Korrektur der sokratischen Doktrin
durch Heraklit veranlaßt worden ist, vermag der Leser zwar unschwer zu
erraten. Gesagt wird es ihm streng genommen nicht.

Das Ganze wird man vorsichtigerweise eine Variante der in Met. A gegebenen

Darstellung nennen. Jeder der beiden Texte hat dem andern gegenüber sein
bestimmtes Plus an Mitteilungen, das man nicht als Autoschediasma erklären kann,
sondern das der Ausdruck einer eigenständigen Bearbeitung eines hier wie dort
zugrundeliegenden Materials ist.

Gegen Ende von Met. M kommt, Aristoteles noch einmal auf die geschichtliche
Herkunft der Ideenlehre zu sprechen: 1086 a 31-b 13. Und zwar wird genau an
dem Punkt eingesetzt, mit dem der soeben besprochene Abschnitt geschlossen



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 191

hatte (1078 b 30-32). In einer gegenüber jener Stelle noch etwas exakteren
Formulierung wird die Gewaltsamkeit der platonischen Synthese hervorgehoben.
Unter den Ideen begreift Piaton gleichzeitig ein xaêdXov wie auch ein von den

alcr&rjrd verschiedenes %(oç>tor6v, das als xa&' ëxaarov das gerade Gegenteil eines
xa&6Xov ist. Historisch begreiflich gemacht wird dies auf die Weise, die wir schon
kennen. Sokrates liefert mit Hilfe der ogiofioi ein xa&6Xov, das vom xaê' ëxaarov

zu unterscheiden ist und dennoch in der Zone der wahrnehmbaren xaê' ëxaara
verbleibt. Heraklit, der ebensowenig wie Piaton mit Namen genannt wird,
statuiert für eben diese Zone das navra gel, woraus Piaton die Folgerung zieht, daß
das xaêàlov eben anderswo gesucht werden müsse.

Etwas Neues gegenüber den zwei vorausgehenden Texten kann man darin
erblicken, daß von vornherein und sehr entschieden für Sokrates und gegen Piaton
Partei genommen wird. Aristoteles billigt ausdrücklich, daß Sokrates das xa&oXov

im Bereich der ala&rjrd beließ und damit die Voraussetzung einer echten êm-

arrj/jLYj von den aîoêrjrd schuf. Die platonische Umformung des sokratischen xa&-
6Xov zur Idee führe dagegen nur zu mannigfachen öva%egfj.

Wir schließen hier an Part. an. 642 a 24-31, ein Stück aus jenem überaus wichtigen

Text, der im Sinne einer Einleitung in die Zcotxd die Prinzipien der
naturwissenschaftlichen Forschung entwickelt und sich darum öfters mit Met. A berührt.

Wir gehen auf die zahlreichen kompositorischen und terminologischen
Schwierigkeiten, die Part. an. A1 bietet, hier nicht näher ein, sondern beschränken uns
auf das für unsern Zweck Notwendige11. Zwei rgdnoi rfjç alriaç werden
hervorgehoben, die Materie und eine andere, die Aristoteles <pvoiç nennt und die primär
die Formursache, zusätzlich aber auch die Zweckursache zu bezeichnen scheint.
Die alten Naturphilosophen haben sich so gut wie ausschließlich an die Materialursache

gehalten. Ausnahmen stellen nur Empedokles dar (642 a 18-24; die
Parallelstellen in Met. A und De an. wurden schon oben S. 186£E. berührt), ferner Demo-
krit (642 a 25-28). Beim einen wie beim andern wird hervorgehoben, daß sie ganz
gegen ihre eigenen Intentionen und nur unter dem Druck der tatsächlichen
Wirklichkeit auf die Formursache geraten seien (zu 642 a 18/19 und 27/28 vgl. Met.
984 a 18/19 und b 10). Dazu wird nur der allgemeine geschichtliche Zusammenhang

angedeutet. Die Früheren kannten noch nicht das ri tfv elvai und das ôgiaa-
aêai ri]v ovaiav. Das gewann erst an Bedeutung mit Sokrates, während allerdings
zugleich die Naturphilosophie abstarb und die Philosophen sich der %griaifioç
âgerrj xal nohrixrj zuwandten. Auffallend ist r]v£rj&r]. Wenn es wörtlich genommen
werden soll, so mindert es die in Met. 987 b 4 und 1078 b 19 betonte Archegeten-
stellung des Sokrates etwas herab. Aber vielleicht soll es gar nicht wörtlich genommen

werden, und wenn doch, so gewiß nur im Hinblick auf die eben genannten
Vorläufer.

11 Wertvolles Material zur Erklärung - freilich ohne Berücksichtigung des uns beschäftigenden

Problems - bei I. Düring, Aristotle's De partibus animalium, crit. and lit. commentaries

(1943) 94ff.



192 Olof Gigon

Hübsch ist, mit welcher Deutlichkeit Aristoteles die Doppelrolle des Sokrates
charakterisiert. Auf der einen Seite entdeckt Sokrates ein methodisches Verfahren
und damit auch ein Prinzip, das gerade für Naturphilosophie und Naturwissenschaft

völlig unentbehrlich ist und das überhaupt erst möglich macht, den Phänomenen

gerecht zu werden. Auf der andern Seite hat er persönlich mit der
Naturphilosophie nicht nur nichts zu schaffen: sein Name bezeichnet geradezu das Ende
der naturphilosophischen und den Beginn der ethischen Epoche der Philosophie.

Die Eigentümlichkeit der sokratischen Leistung, die objektiv weit über das

hinausführt, was Sokrates selbst beabsichtigt hat, kommt auf diese Weise trefflich

zum Ausdruck.
Über die Bedeutung des Begriffs %Qrioi[iov, an dem sich die Praxis von der Theoria

scheidet, haben wir schon früher S. 176 ff. gesprochen. Die ausdrückliche und
etwas auffallende, weil an unserer Stelle nicht recht motivierte Erwähnung der
TiohxiKYj möchte man derselben Hand zuweisen, die sich bemüht hat, aus den
ethischen Pragmatien mit zuweilen recht oberflächlichen Eingriffen einen Vorbau zur
Politik zu machen. Denn mögen wir auch annehmen wollen, daß Aristoteles als
Schüler Piatons an eine ursprüngliche Zusammengehörigkeit von Ethik und Politik
geglaubt hat, so ändert dies doch nichts an der Tatsache, daß in den uns erhaltenen

Pragmatien die Hinweise auf eine solche Zusammengehörigkeit sich meist als späte
Zusätze erweisen12. Ursprüngliche Einheit und redaktionelles Verklammern der

Manuskripte zu einem Cursus completus der Philosophie sind zwei Dinge, die man
gut tut, strikte auseinander zu halten.

Doch mm ist es Zeit, zu den Socratica der ethischen Pragmatien überzugehen.
Die Stellen aus Met. und Part. an. haben uns auch hinlänglich ausgerüstet, um für
die Sokratesdoxographie eine Textgruppe beanspruchen zu können, die bisher
noch nicht in diesem Rahmen gesehen worden ist, die in EN, EE und MM erhaltene

grundlegende Doxographie des àya&6v.

II
Wir gehen von der allgemeinen Voraussetzung aus, daß eine korrekte Interpretation

der aristotelischen Ethik ebenso wie die Behandlung der literaturgeschichtlichen

Frage nach Resten aristotelischer Schriften, die in den ethischen Pragmatien

benutzt sein mögen, auf alle drei Ethiken angewiesen ist. EN, EE und MM
geben verschiedene Brechungen einer Doktrin, die in allem Wesentlichen eine und
dieselbe ist. EN steht an Vollständigkeit und Gepflegtheit der Komposition im
Ganzen wie des Ausdrucks im Einzelnen evident weit voran. EE bringt dazu

Ergänzungen und Varianten, wobei von redaktioneller Glättung wenig zu spüren ist ;

schon darum macht es gegenüber EN bekanntermaßen einen altertümlichen
Eindruck. Demgegenüber ist der Zustand von MM gerade umgekehrt zweifellos der-

12 So EN 1094 a 26-b 11, 1097 b 8-14,1099 b 28 - 32,1102 a 7-13 und 18-25,1152 a 36-b 3

u. a.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 193

jenige eines (mindestens teilweise) übel zerlesenen Handbuches. Während der
Redaktor von EE die Materialien, die ihm vorlagen und die er aufbewahrenswert
fand, ohne Rücksicht auf den Leser zusammenschob, so gut es gehen wollte, haben
wir in MM das Produkt einer schon zur Routine abgleitenden Darstellungs- und
Diskussionsmethode vor uns. Doch schließt das keineswegs aus, daß auch MM sehr

wichtige Texte verwendet hat und zur Interpretation von EN und EE immer
herangezogen werden muß13. Das wird sich sogleich an der Doxographie des âyaêév
erweisen.

Nach der Absicht des Redaktors, dem wir unsern Text der EN verdanken (mag
dies nun Aristoteles selbst oder einer seiner Schüler gewesen sein), gliedert sich die
erste Hälfte von EN A in drei Teile. Der erste ist die Vorrede, deren Programm in
1095 a 12-13 rekapituliert wird; den Abschnitt 1095 a 13-1097 a 13 darf man
unbedenklich als Doxographie bezeichnen, und zwar werden teils Meinungen der
noXkoL, teils Lehren der yagievreç bzw. noXXoi behandelt. 1097 a 14-1098 b 8 ist
schließlich der eigene systematische Aufbau des Aristoteles selbst. Uns beschäftigt
hier nur der mittlere dieser drei Teile.

1095 a 13/14 betont mit ävaXaßovrsg, daß auf früher Gesagtes zurückgegriffen
wird. In der Tat resümiert a 14/15 den ersten Satz der EN; außerdem wird
1094 a 26 ff. berücksichtigt und summarisch die Frage gestellt, was (auf der Ebene
der Ordnung der Tätigkeiten) die Politik will und was (auf der Ebene der Zwecke)
das oberste Gute darstellt. Dirlmeier Anm. 7, 2 führt etwas weit hergeholt das

angedeutete Bild des axgorarov auf Hesiod Erga 291 zurück. Systematisch ist wichtiger,

welch unverkennbarer Nachdruck auf TigaxTäv liegt. Dies antizipiert wie
schon 1094 a 19 und 1094 b 7 die Polemik gegen Piaton, dessen âyaêov gerade nicht
durch den Menschen verwirklicht werden kann.

Eine erste Antwort auf die Frage wird in 1095 a 16-21 mit dem Stichwort Eu-
daimonia gegeben. Man mag bedauern, daß hiezu Dirlmeier Anm. 7, 3 sich mit
einigen unverbindlichen Notizen begnügt, anstatt auf zwei Fundamentalprobleme
wenigstens hinzuweisen: In welchen Problemkreisen der EN begegnet der Begriff
Eudaimonia und aus welcher Tradition ist er dem Aristoteles in seiner spezifischen
Bedeutung zugekommen Unsererseits können wir uns an dieser Stelle auch nicht
bei diesen Dingen aufhalten, sondern wenden uns zunächst einer Randbemerkung
des Aristoteles zu, die - ohne in sich selbst besonders gewichtig zu sein - immerhin
sein doxographisches Bemühen hübsch charakterisiert. Der Eudaimonia werden
nämlich ausdrücklich ev Çrjv und Ttgàxxew gleichgesetzt, womit also auch die
Vertreter dieser Begriffe auf die vorliegende Aussage festgelegt sind. Was ev

ngarreiv angeht, so darf vermutet werden, daß Aristoteles den repräsentativen
platonischen Gebrauch in Euth. 278 E im Auge hat. Daß auch mit ev Çrjv eine

13 Auf die beiden unentbehrlichen Kommentare F. Dirlmeiers zu EN (Berlin 1956) und
MM (Berlin 1958) hinzuweisen, wird kaum nötig sein. Bewundernswert ist die Energie, mit
der Dirlmeier die gesamte frühere Forschung aufgearbeitet hat. Daß ich seine eigene
Beurteilung der beiden Pragmatien nicht für richtig halten kann, ergibt sich aus dem Texte.



194 Olof Gigon

bestimmte Lehrtradition gemeint ist, zeigen nicht so sehr die zahlreichen Stellen,
an denen das bloße Çrjv durch das ev Çfjv überhöht wird, als vielmehr der terminologische

Gebrauch in der Stoa, der über Aristoteles hinaus auf Älteres weist

(SVF 3, 17 und 65). Überdies wird die hier vorgenommene Gleichung der drei
Begriffe im zweiten doxographischen Teil von EN A noch einmal ausdrücklich
wiederholt: 1098 b 20-22. Es handelt sich also keineswegs um beliebig
aufgegriffene Dinge, sondern um Stichworte älterer ethischer Spekulation14.

Die Formulierung von 1095 a 16-21 im Ganzen ist bemerkenswert klar und
kräftig. Der Consensus im Namen steht dem Dissensus in der Sache, im rt êanv,
gegenüber. Dabei umfaßt der Consensus nicht etwa die Menschen schlechthin,
sondern die beiden Gruppen der noXXoi und der xagievreç bzw. aoipoL In der Sache

widersprechen sie einander, und nicht nur dies: es zeigt sich gleich nachher, daß
die noXXoi auch unter sich zu keiner eindeutigen Meinung gelangen.

Nehmen wir es noch etwas genauer, so ist die Darlegung in 1095 a 22-28
offensichtlich von zwei verschiedenen Gedanken beherrscht. Einmal stehen die noXXoi

den aoqioi begreiflicherweise darin gegenüber, daß jene sich an die nächstliegende
Evidenz halten, diese dagegen komplizierte und ausgefallene Theorien vertreten.
Sodann aber wechseln die Meinungen der noXXoimit der jeweiligen Situation, während

die ootpoi ein einziges konstantes âya&âv lehren. Ohne auf alle Einzelheiten der
höchst merkwürdigen, auch von Dirlmeier Anm. 7, 5 und 8,1 nicht zureichend
erklärten Stelle einzutreten, muß doch zweierlei entschieden hervorgehoben werden.
Fürs erste ist die ironische Kolorierung des Ganzen unübersehbar, und zwar eine

Ironie, die sich gerade nicht gegen die noXXoi, sondern gegen die aoepoi richtet. Die
noXXoi klammern sich an die svagyfj, und es darf nicht vergessen werden, welch
außerordentlich große und eminent positive Bedeutung das êvaçyéç in der gesamten

Philosophie des Aristoteles besitzt15. Die noXXoi haben also zunächst durchaus
recht. Darüber hinaus aber sind sie keineswegs anmaßend, sondern im Bewußtsein
ihrer Unzulänglichkeit gerne bereit, Weiseren zu folgen und deren Theorien zu
bestaunen. Daß damit weit weniger die noXXoi als die aoepoi lächerlich gemacht
werden, liegt auf der Hand. Zum zweiten aber sind die Xéyovreç von 1095 a 26

zweifellos identisch mit den gleich nachher genannten ëvioi. Und unter diesen kann

vernünftigerweise niemand anderer verstanden werden als Piaton selbst. Die
Formulierung ist so klar, daß nicht der geringste Anlaß besteht, mit Dirlmeier
Anm. 8, 1 und 8, 2 irgendwelche uns unbekannte Mitglieder der platonischen
Schule zu bemühen. Der in 1095 a 22-25 charakterisierten Vielheit der Güter, die
die Leute meinen, tritt das eine für sich selbst bestehende âyadov gegenüber. Das
zielt auf dieselbe platonische Idee des Guten, mit der sich EN A 4 auseinandersetzen

wird. Wir müssen noch einen Schritt weiter gehen. Wenn wir den Exkurs

14 Am Rande sei an die verwandten Begriffe evßovXla, evdvfilr) u. a. erinnert. Vgl. Phyllo-
bolia Von der Mühll (Basel 1946) 116.

15 Kuriose Belege sind Stob. III 4, 86 H. und der letzte Abschnitt der Vita Marciana, von
dem freilieh heute auf dem schwer zerstörten Fol. 279 a des Marc. Gr. 257 nur noch kümmerliche

Reste zu lesen sind.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 195

1095 a 31- b 13 beiseite lassen (wozu uns die Bemerkung b 14 berechtigt), so ergibt
sich schlagend, daß Kap. 3 in der Gesamtdisposition als Ausführung der Ansichten
der nollol, besonders von 1095 a 22-23, gelten soll, wogegen Kap. 4 die Theorien
der aorpoî diskutiert, ausführlichst die Lehre Piatons, subsidiär diejenige des Sokra-
tes und der durch Speusipp vertretenen Pythagoreer. Nur dieser
Dispositionszusammenhang erklärt es, daß in der Kategorie der ao<po( nur eine einzige Doktrin
aufgeführt wird, eben diejenige, an deren Widerlegung es Aristoteles in allererster
Linie gelegen war.

Freilich wirkt es dann leise unmotiviert anspruchsvoll, wenn nun in 1095 a
28-30 methodisch erklärt wird, es sollten nicht alle Lehren geprüft werden (es

wird uns auch erst hier expressis verbis mitgeteilt, daß wir uns in einer Doxo-
graphie befinden), sondern nur die verbreitetsten und die plausibelsten.

Aber dies ist nicht das einzige Indiz dafür, daß die Verarbeitung der verschiedenen

Materialien sogar in der EN nicht bis zur letzten Vollkommenheit gediehen
ist. Es ist ja auch völlig klar, daß das in Kap. 3 skizzierte Schema der ßiot für sich
betrachtet weit mehr bedeutet als eine bloße Bestandesaufnahme der Meinungen
der Leute. Gewiß hat es exoterischen Charakter und ist von Aristoteles wohl
ursprünglich für eine seiner publizierten Schriften entworfen worden. Sein Zweck ist
aber, auf dem Wege der Elimination denjenigen Bios herauszuarbeiten, den
Aristoteles für sich selbst als den vollkommenen anerkennt, den ßiog êscoQrjrixéç. Das
bemerkt man aber erst, wenn man unsern ziemlich rücksichtslos zurechtgestutzten
Text mit den Ausführungen in K 6-9 zusammennimmt, zu denen er von Hause

aus gehört.
Weiterhin befremdet es, daß Aristoteles in 1095 a 22-28 mit so deutlicher Ironie

über Piatons Tiefsinn redet, während die eigentliche Diskussion mit der berühmten
Bemerkung über die cpiloi eingeleitet wird (1096 a 12-17). Daß er die beiden Stellen
in der Weise hinter einander niedergeschrieben habe, wie wir sie lesen, ist
ausgeschlossen. Der Redaktor hat Stücke aus verschiedener Zeit und Stimmung aneinander

geschoben.
Wir wenden uns nun Kap. 4 und seinen Parallelen in EE und MM zu. Eine

gewisse Ausführlichkeit wird nicht zu vermeiden sein. Daß Dirlmeier sich in
Anm. 10, 1-12, 2 mit einigen ganz knappen Notizen begnügt und im übrigen auf
seine bevorstehende Behandlung von EE I 8 verweist, wird der Benützer seines

Kommentars um so mehr bedauern, als er sich nicht darüber äußert, welche
sachlichen Gesichtspunkte ihn zu dieser Verschiebung veranlaßt haben. Gewiß hat
gerade im Falle unseres Kapitels EE vielfach den «besseren» Text. Dennoch scheint
es mir hier wie anderswo geraten, den Intentionen des Redaktors unseres Corpus
Aristotelicum gehorsam zu bleiben und EN als Basistext anzuerkennen, von dem
methodisch ausgegangen werden muß16.

18 Soweit ich sehe, wird die Auseinandersetzung mit Piaton in den ethischen Pragmatien
weder von H. Cherniss, Aristotle's criticism of Plato and the Academy (Baltimore 1944), noch
von P. Wilpert, Zwei aristotelische Frühschriften über die Ideenlehre (Regensburg 1949), näher
berücksichtigt.



196 Olof Gigon

Damit soll (um dies zu wiederholen) keineswegs geleugnet werden, daß EN
oftmals Dinge sonderbar verwischt, die anderswo klarer profiliert sind. Dies gilt gleich
vom Einsatz unseres Kapitels 1096 a 11-17. Hier wird der Anschein erweckt, als
sei das xaêôXov mehr oder weniger identisch mit den nachher genannten sïôrj. Wir
brauchen aber bloß auf die oben besprochenen Stellen der Met. zurückzugreifen,
um zu erkennen, daß zwei durchaus verschiedene Doktrinen gemeint sind.
EN 1096 b 32-34 deutet selbst den Unterschied an, und die Parallele in EE
1217 b 1-2 plus 1218 b 7-12 ist unmißverständlich. Das xa&ôkov zielt auf den
sokratischen, aus dem ôgtofiéç resultierenden Begriff eines Guten, das â%mQioxov

bleibt, während das platonische Eidos im strengsten Sinne xa§' avxà und %côqigx6v

ist. Mögen die zwei Doktrinen auch epistemologisch gleichwertig sein, so sind sie

doch ontologisch so verschieden wie nur möglich. Es kann nicht bestritten werden,
daß der Redaktor von EN A 4 mit auffallender Sorglosigkeit über diesen
Tatbestand hinweggleitet.

Die Bemerkung über die (piXoi steht als persönliches Bekenntnis im ganzen Corpus

Aristotelicum einzig da (es ist auch, soweit ich sehe, die einzige Stelle, an der
Aristoteles als der Sprechende sich selbst q>ikôoo<poç nennt). Vergleichbar im Ton
ist nur das in zwei Brechungen erhaltene Zitat, das man seit Val. Rose dem Dialog
77. (pdoooyîaç zu geben pflegt (Frg. 10 Ross), was richtig sein kann, aber nicht
beweisbar ist. Sollte etwa auch unsere Stelle, die im Zusammenhang der Pragmatie
so fremdartig wirkt, letzten Endes auf dasselbe Exoterikon zurückgehen

Daß Aristoteles ausgerechnet seine Polemik gegen das platonische âya&év zu
entschuldigen für nötig hält, hat seinen guten Grund. Im Athen des späten 4. Jh.
gilt gerade diese Lehre als die charakteristische Lehre Piatons. Über sie spottet die

Komödie, und gegen sie macht in der Generation Theophrasts Epikur seine frechen

Bemerkungen. Wenn sogar ein Schüler Piatons sie angriff, so bedurfte dies vor
dem Publikum der tzstiaidevfisvoi dringend einer Rechtfertigung. Mit dem formlosen

sxi werden nun zunächst drei Argumente aufgereiht. Das erste (1096 a 17-23)

spricht von denjenigen, die die Ideenlehre eingeführt haben (xo/uîaavxeç) und die
die Zahlen aus dem Ideenbereich ausschlössen. Ein Blick auf Met. 1078 b 9-12
zeigt, daß damit die ursprünglichste von Piaton geschaffene Form der Lehre
gemeint ist. Eine sehr viel spätere, entscheidend durch die pythagoreische
Zahlenspekulation beeinflußte Form wird in 1096 b 5-7 kurz erwähnt; doch nur dem
nachrechnenden und mit andern Stellen vergleichenden Leser wird es klar, daß

der aristotelischen These (das Gute als xêXoç xcov jiqoixxwv) nicht allein Piaton,
sondern in Wirklichkeit eine Mehrzahl anderer Lehren gegenübergestellt werden.

Für eine sorgfältige doxographische Aufgliederung des Gedankenmaterials hat der
Redaktor unseres Kapitels wenig Interesse.

Der Beweisgang selbst versucht Piaton mit seinen eigenen Waffen zu schlagen.
Piaton lehnt eine Staffelung der Ideen nach früher-später (primär-sekundär) ab.

Nun aber kommt das Gute in den Kategorien der Wesenheit, der Qualität und der
Relation vor, wobei die Relation der Wesenheit gegenüber sekundär ist. Also



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 197

müßte das Gute in verschiedenen, gestaffelten Ideen erscheinen, was Piatons
Voraussetzung widerspricht.

Das zweite Argument (1096 a 23-29) zeigt, daß das Gute in ebenso vielen
Kategorien auftritt wie das Seiende. Zum Beleg werden sechs Kategorien aufgezählt.
Damit soll aber nicht bewiesen werden, daß das Gute und das Seiende mit
einander identisch sind, sondern vielmehr, daß es eine einheitliche Bestimmung des

Guten gar nicht gibt. Die Schlußfolgerung a 27-29 deutet (flüchtig genug) an, daß
damit nicht bloß die platonische Idee des Guten, sondern auch das sokratische
âya&ov als xaûôlov getroffen wird.

Das dritte Argument (1096 a 29-34) operiert wiederum mit einer zunächst

spezifisch platonischen Voraussetzung. Jeder Idee ist eine Episteme zugeordnet.
Gäbe es eine einzige Idee des Guten, so gäbe es von ihr auch eine einzige Wissenschaft.

Dies ist aber faktisch nicht der Fall. Das Gute tritt sogar in jeder einzelnen

Kategorie in zahlreichen Erscheinungsformen und zugeordneten Wissenschaften
auf.

So weit die drei Beweise. Wie hängen sie mit einander zusammen? Von der
Sache her müßte die-Abfolge offensichtlich eine andere sein. Der zweite Beweis,
der allgemein das Vorhandensein des Guten in allen zehn Kategorien konstatiert,
gehört sinngemäß an den Anfang. Der erste geht einen Schritt weiter und erinnert
daran, daß die Kategorien nicht alle auf einer Ebene liegen, sondern gestaffelt
sind; dem dritten endlich kommt es weniger auf die (an sich entbehrliche)
Ausdehnung der Frage nach der Idee auf die Frage nach der Episteme von der Idee

an als vielmehr auf die empirische Tatsache, daß selbst innerhalb der einzelnen

Kategorien das Gute eine Vielheit darstellt. Der erste und dritte Beweis differenzieren

und unterstreichen also das Ergebnis des zweiten.
Die vom Redaktor geschaffene Anordnung mag vielleicht dadurch veranlaßt

sein, daß der erste Beweis eine ausschließlich für Piaton gültige Voraussetzung
verwendet, während der zweite und dritte im Prinzip sowohl Piaton wie auch
Sokrates widerlegen. Beide haben ja den schwankenden âya&d-Vorstellungen der
Leute (vgl. 1095 a 23-25) das Eine Gute entgegengestellt. Diesem Einen Guten
sucht wiederum Aristoteles den Boden zu entziehen. Für ihn gibt es selbstverständlich

eine Vielheit von àyaêd, freilich nicht in regelloser Fülle, sondern in
geordneter Pyramide der Mittel und Zwecke bis hinauf zum obersten Zweck, der

zwar das höchste, aber nicht das einzige dyaêdv ist. Mit 1096 a 34-b5 verschiebt
sich der Angriff. Nun handelt es sich nicht mehr um die Einheit des dya&dv,
sondern ganz generell um die Existenz der Ideen überhaupt. Doxographisch gesprochen

vertritt hier Aristoteles den Standpunkt des Sokrates gegen Piaton. Der
Xdyoç des konkreten Menschen und derjenige der Idee des Menschen sind einer
und derselbe. Die Idee ist also überflüssig. Der Xoyoç als ein xa&dXov âydigiarov im
Sinne des Sokrates reicht völlig aus. Daß wir den Text, der nur locker im
Zusammenhang sitzt, so auffassen dürfen, ist aus dem Zusammenhang wie aus den früher
behandelten Met.-Stellen zu erschließen. Noch unentbehrlicher wird freilich die

15 Musenm Helveticum



198 Olof Gigon

Beiziehung der Met. in der nachfolgenden Notiz 1096 b 5-7. Wir bemerkten zu
Met. A 5, daß die pythagoreische Zahlenspekulation für die Doxographie der
Ethik unter zwei Aspekten wichtig ist. Einmal haben wir eine primitive Lehre, die

ganz zufällig bestimmte ethische Begriffe mit Zahlen gleichsetzt. Auf der andern
Seite berichtet uns 986 a 22-26 von einem System von zehn Gegensatzpaaren
xaxà avoxoiyiav Xeyö/jevai. Da finden wir denn auch das âya&ov, zusammengeordnet
mit dem nèqaç, tceqixxôv, ev usw. Eben dieses System (oder schlimmstenfalls eine

Variante davon) muß auch in unserer Notiz gemeint sein. Freilich bleiben noch
Rätsel genug. Denn was heißt eigentlich n&évreç êv rfj xojv âya&wv avaxoi%La

To h Daß das Gute kein êv im Sinne Piatons und des Sokrates sein kann, war in
1096 a 17-34 soeben bewiesen worden. Soll nun eine großzügigere Theorie eingeführt

werden, nach der das êv lediglich eines in der Reihe der âyaêâ darstellt Ein
anderes âyaêov wäre dann gemäß Met. das négaç usw. Vermutlich will der
Verfasser etwas Derartiges sagen, doch Gewißheit ist nicht zu erlangen. Klar ist nur,
daß 1096 a 17-34 und 1096 b 5-7 über ein Zwischenstück hinweg auf die Frage
konzentriert sind, ob und wie weit das Gute ein ëv darstelle. Wie sich aber die
Zeilen über die Pythagoreer und Speusippos zu den drei B'eweisgängen sachlich
verhalten, erfahren wir nicht. 1096 b 8 verweist auf einen andern Logos, und Dirl-
meier Anm. 11,1 nennt vier Met.-Stellen, an die Aristoteles gedacht haben könnte.
Natürlich kommen auch 77. xojv IIv&ayoQEicov und sogar 77. xàyadov in Frage.

1096 b 8-16 erhebt gegen die Beweise 1096 a 17-34 einen Einwand. Konkretisieren

wir die offenbar absichtlich zur Anonymität verdünnten Angaben, so lautet
er: Piaton ist vielleicht gar nicht der Meinung, daß die Idee des Guten ausnahmslos
sämtliche âyaêâ umgreife. Vielmehr darf man auch in seinem Sinne zwei Arten
unterscheiden. Das eine Gute wird um seiner selbst willen erstrebt, das andere nur,
sofern es jenem dient. Es fragt sich, ob wenigstens die erste Art einheitlich als Idee
des Guten bestimmt werden kann. Diese Neufassung des Problems kommt der
eigenen These des Aristoteles einen großen Schritt näher. Das Gute wird differenziert

und zwar nach eben jener Kategorie von Mittel und Zweck, die für Aristoteles
selbst grundlegend ist. Die platonische Idee wird nur noch mit dem zweckhaft
Guten geglichen, womit, wie man vermuten mag, mehrere der Argumente von
1096 a 17-34 hinfällig werden.

Doch 1096 b 16-26 verwirft auch diese reduzierte These. Das Argument wird -
etwas unerwartet - geliefert von der in Kap. 3 vorgetragenen Bios-Lehre. Dort
vertrat sie, wie schon erwähnt, die Meinung der jioIXol. Sie kann aber trotzdem
hier mit vollem Gewicht ins Feld geführt werden, weil die Meinung der jioXXoi
bereits in 1095 a 22-25 ein doppeltes Gesicht zeigte. Einmal ist für sie das Gute

je nach der Situation ein immer wieder anderes (dagegen wendet sich Piatons êv

àyadôv), auf der andern Seite aber hält sich ihre Bestimmung des Guten, wie wir
sahen, an das èvaQyêç, das auch Aristoteles respektiert. So kann er hier die Selbst-
zwecklichkeit der drei Lebensformen als evident voraussetzen. Nun ist der Beweisgang

klar. Das selbstzweckliche Gute ist entweder eines der drei obersten Güter



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 199

<PQÔvr]0iç, r\àovr\, ri/irj oder die Idee für sich allein. Im zweiten Falle haben wir ein
âyadôv, das ohne Inhalt ist (da der Inhalt nur in einem der drei Güter bestehen

könnte), im ersten Falle haben wir eine Mehrzahl von ebenbürtigen Gütern, die
sich nicht unter einen einzigen Xoyoç subsumieren lassen. Es wiederholt sich also

die Situation von 1096 a 23-29. Empirisch betrachtet tritt das Gute immer wieder
und sogar auf der Ebene des obersten Zweckes als eine Vielheit auf.

1096 b 25 scheint ähnlich wie 1096 a 28 anzudeuten, daß diese Überlegung
sowohl Sokrates wie auch Piaton gegenüber gilt. Die lôéa ist platonisch, das xoivöv xt
kann man auf das sokratische xa&oXov beziehen. Die Formulierung ist freilich
verschwommen genug17.

Weiterhin liegt es auf der Hand, daß die Konsequenzen von 1096 b 16-25 für
Aristoteles selbst nicht ganz unbedenklich sind. Statuiert wird eine Dreiheit
gleichgeordneter âya&à xaê' aura. Damit scheint die Einheit des obersten xéXoç xmv

TiQaxxcöv gefährdet. Doch so weit will Aristoteles auch wieder nicht gehen. Also

fügt er die eigentümliche Bemerkung bei, das cpQoveiv usw. seien selbstzwecklich,
auch wenn wir sie um eines Andern willen erstreben (1096 b 18-19). Erklärt wird
dies einigermaßen in 1097 b 1-6, wo wir hören, daß im strengen Sinne nur die
Eudaimonia um ihrer selbst willen begehrt werde. Auch die drei Bioi, auf die an
dieser Stelle noch einmal flüchtig hingewiesen wird, sind ihr gegenüber nurMittel
zum Zweck.

Die Absicht dieses Textes ist klar. Aristoteles ist zu sehr Grieche und Plato-
niker, als daß er die Pyramide der Mittel und Zwecke in einer letzten Pluralität
gipfeln lassen könnte. Das Ende muß eines sein, eben die Eudaimonia. Daraus

ergibt sich allerdings eine etwas undurchsichtige Situation. Denn was wird der
reale Inhalt einer solchen Eudaimonia sein Und könnte nicht sie mit der
platonischen Idee des Guten identisch sein Diese Fragen bleiben in unserem Texte
offen. Ihre Beantwortimg wäre wohl nicht ganz einfach gewesen18.

Der Gesamtgedanke findet seine Fortsetzung in 1096 b 32 ff. Es hat sich bisher
erwiesen, daß eine Idee des Guten, bzw. ein âya&ov xaêôXov nicht existiert, und
zwar sowohl, wenn man jedes Gute schlechthin umgreifen will, wie auch, wenn
man sich mit dem selbstzwecklichen Guten begnügt. Nun folgt eine charakteristische

Konzession : Selbst wenn man die Existenz eines solchen Guten annehmen

wollte, verbleibt immer noch die Frage, wozu es praktisch nützlich sein kann. Die
Realisierbarkeit für den Menschen ist ein Prinzip, auf das schon 1094 a 19, b7,
1095 a 16 hingedeutet hatte, und an dem die aristotelische Ethik unwandelbar
festhält. Ihm gegenüber hat von der Zeit Theophrasts an vor allem die Stoa auf
Paradoxa der frühesten Sokratik zurückgegriffen und ihre Ethik nicht für den

geschichtlichen Menschen, sondern für den zum Grenzfall stilisierten ootpâç
bestimmt.

17 Daß neuere Phüologen versuchten, durch Einschub eines xai zu präzisieren, ist begreiflich,
aber diesem Text gegenüber wohl unzulässig.

18 Dirlmeier Anm. 13, 4 geht über das Problem hinweg.



200 Olof Gigon

Der Abschnitt 1096 b 26-32 ist ein Einschub, eine stichwortartig am Rande

nachgetragene Zusammenfassung einer Diskussion, die Aristoteles anderswo
ausführlich ausgebreitet haben muß. Dirlmeier Anm. 12,1 verweist zögernd auf Met.

IV 2 und XI 3. Doch wird ein künftiger Editor der Reste von 17. iôeœv und
77. xâya&ov nicht an der Frage vorbeigehen können, ob da nicht vielmehr eine

dieser beiden, für die Auseinandersetzung mit Piaton fundamentalen Schriften
benutzt ist. In unserem Zusammenhang dürfen wir das Stück auf sich beruhen lassen.

Unverkennbar wird die Frage nach dem praktischen Wert des platonisch-sokra-
tischen âyaûôv, ähnlich wie schon diejenige nach seiner Existenz, in zwei Stufen
behandelt. Zunächst geht 1096 b 32-35 höchst summarisch vor. Ohne weitere
Beweise wird gewissermaßen dekretiert, daß jenes als solches nicht realisierbar ist.
Denn wäre es realisierbar, so müßte es (so würde der Beweis wohl lauten)
notwendigerweise einen jener konkreten Werte zum Inhalt haben, die soeben in 1096 a
23-29 aufgeführt worden sind. 1096 b 35-1097 a 13 untersucht eine eingeschränkte
Möglichkeit. Man kann methodisch 1096 b 35-1097 a 3 parallelisieren mit 1096 b
8-16. Es wäre möglich, daß die Idee des Guten zwar nicht selbst realisierbar

ist, aber doch als ein Beziehungspunkt das Realisieren orientiert und erleichtert.
Dagegen macht Aristoteles zwei Gründe geltend. Den ersten (1097 a 3-8) bezieht

er aus der Wissenschaftsgeschichte, wie wir sagen dürfen. Wenn die Idee des

Guten einen orientierenden Wert besäße, so wäre es unbegreiflich, daß sich

emoxfjfMi und xsyvai nicht für sie interessieren. Die faktische Gleichgültigkeit
der bestehenden Formen menschlicher Praxis gegenüber der sokratisch-platoni-
schen Theorie beweist ihre Nutzlosigkeit, - ein schönes Beispiel für das Gewicht,
das Aristoteles dem geschichtlichen Consensus zu geben wagt.

Das zweite Argument (1097 a 8-13) steuert auf Grundsätzliches. Die Praxis ist
die Welt des Einzelnen, und mit spürbarer Ironie wird im ersten Satz der Kontrast
zwischen der brutal banausischen Konkretheit der Arbeit eines vtpâvxrjç und
xéxxoiv, aber auch eines Arztes und Strategen und dem inhaltsleeren Pomp des

avxo xo âya&ov und des xrjv iôéav avxrjv êeâa&at unterstrichen. Vor allem am Tun
des Arztes wird schrittweise (das ist mindestens die Intention) gezeigt, daß es

weder das Gute, noch die Gesundheit überhaupt, noch die Gesundheit des

Menschen überhaupt, sondern diejenige eines einzelnen Menschen im Auge hat.
Freilich hat dieses Argument Konsequenzen, die erheblich über die Widerlegung

Piatons hinweggehen. Sofern nämlich auch für Aristoteles die Möglichkeit der

Episteme zwar nicht an die Existenz der Idee, sicher aber an diejenige des sokra-

tischen xaêôXov gebunden ist, impliziert das Argument die Frage, ob es im Bereich

der Praxis grundsätzlich einen Sinn hat, nach einer Episteme zu suchen, die doch

niemals dem Einzelnen gerecht zu werden vermag. Ich brauche hier nur an Met.
981 a 12-24 zu erinnern, eine Stelle, die unserem 1097 a 11-13 unverkennbar nahe

steht.
1097 a 14 bricht abrupt ab. Daß die ältern Doxai Piatons und des Sokrates (und

der Pythagoreer) hinsichtlich des âyaêâv damit erledigt sind, der Weg also frei ist



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 201

zum eigenen systematischen Aufbau des Aristoteles, entnehmen wir dem
Zusammenhang, aber gesagt wird es uns nicht ; - wie denn allgemein EN A 4 eine
sinnvolle Disposition ahnen läßt, die doch nirgends wirklich zum Ausdruck kommt.
Genauer dürfen wir sagen: Eine erste Disposition nach Doxai (Pythagoreer, Sokra-

tes, Piaton) ist bis zur Unkenntlichkeit verwischt, eine zweite ist immerhin
einwandfrei greifbar. Sie fragt in je zwei Stufen zuerst nach der Existenz, dann nach
der Brauchbarkeit des als ëv, xa&oXov und lôéa gefaßten Guten. Einschübe aus
einer speziellen Abhandlung über Piaton sind vermutlich 1096 a 34-b5 und sicher
1096 b 26-32.

Wir wenden uns nun zu dem Paralleltext EE A7/8.
Auf das Prooimion der Pragmatie (EE A1-6) einzugehen, müssen wir uns schon

wegen seiner gegenüber EN erheblich größern Ausdehnung versagen.
1217 a 18-21 ist eine ganz allgemeine methodische Vorbemerkung, ein etwas

holperiges Résumé der größeren und sehr wichtigen Darlegung 1216 b 28-35 : Die

Aufgabe der Philosophie ist es, was im Consensus hominum undeutlich bereits
vorhanden ist, zum oacpéç zu erheben19.

Diesen Consensus hinsichtlich der Eudaimonia umschreibt und erläutert 1217 a

21-40. Der Zusammenhang mit EN 1095 a 13-20 ist evident, obschon
eigentümlicherweise die EN nach dem obersten àyaêôv fragt und mit der Eudaimonia
antwortet, während es in EE gerade umgekehrt ist. Die Abfolge in EN wird man als

die zunächst natürlichere bezeichnen dürfen ; doch wäre dies nur in einer
Gesamtinterpretation von EE A zu klären.

Folgerichtig weist EN 1095 a 20 ff., wie wir sahen, auf die historisch gegebene
Problematik der Eudaimonia hin, während EE 1217 a 22-40 eine Explikation des

schon rein aristotelischen Begriffs des ägiarov rwv âyaêvjv tojv âvdgojmvojv liefert.
Dieser Abschnitt stellt also keine Doxographie dar, sondern eine erste dogmatische
Skizze des Telos bei Aristoteles. Drei Teile sondern sich leicht. Ein erster (1217 a

22-29) und zweiter (1217 a 30-35) erklären das âvêgomivov, der dritte (1217 a 35-40)
das ägiarov.

Das erste Stück ist seinem Gesamtinhalt nach klar. Die menschliche Eudaimonia

gehört in die Mitte zwischen der Eudaimonia höherer Wesen und der andersartigen
Vollkommenheit niedrigerer Wesen20. EN 1099 b 32-1100 a 1 steht, wie längst
gesehen, nahe; man wird aber auch an 1099 b 11-14 erinnern dürfen, obschon dort
der Rekurs auf die Gottheit anders akzentuiert ist.

Leider schwindet an unserer Stelle die Klarheit, sobald der Leser sich dem
Einzelnen zuwendet. Vorsichtig wird in 1217 a 22-24 die göttliche Eudaimonia
eingeführt. Inwiefern sie sich sachlich von der menschlichen unterscheidet, erfahren

19 Daß Aristoteles den Zentralbegriff aotpla als oâ<peia <hç oatprjvlÇovaa navra etymologisierte
und damit schließlich an q>âç anknüpfte, scheint die hochinteressante, allerdings noch

nicht hinlänglich gedeutete Stelle des Philoponos, In Nie. isag. 1, 1 (unvollständig
abgedruckt bei Boss, II. qnloooiplaç Frg. 8) zu besagen.

80 In die Nähe zu rücken sind natürlich die wichtigen Stellen Pol. 1253 a 3 und 29,
EN 1145 a 18-33. Dirlmeier, Eth. Nik. Anm. 141, 3-10 verfehlt bei aller Gelehrsamkeit das
entscheidende Problem.



202 Olof Gigon

wir nicht. Bei den Tieren werden mit erstaunlicher Genauigkeit Vertreter der drei

Hauptgruppen aufgezählt, während die eigentlich theologische Aussage ärgerlich
unbestimmt bleibt. Gemeint ist wohl Folgendes: Gott und Mensch partizipieren in
verschiedenem Grade an einer und derselben Eudaimonia. In der Tierwelt gibt es

ebenfalls Grade, doch sind es nicht solche der Eudaimonia, sondern einer äXXtj xojv
âya&ôjv fxEXoyr). Die Eudaimonia hängt in 1217 a 28 eher verwirrend an einer
Partizipation am &eïov, und zwar manifestiert sich diese anscheinend beim Menschen
sowohl in der ênmvv/xîa (wie wie auch in der (pvaig. Das Tier dagegen partizipiert
an àya&d, die nichts mit der Eudaimonia zu tun haben. Näheres wird nicht gesagt,
wie denn der Text überhaupt dadurch ein eigentümliches Kolorit erhält, daß
einzelne Momente energisch herausgehoben werden (man beachte etwa die Paralleli-
sierung von ßeXxiovoç a 23 und %eiqoi a 24 mit ßsXxiov-/elgov a 29), während
Anderes reichlich vage ausgedrückt wird.

Das zweite Stück präzisiert das äv&gdmivov als âv&Qcojico ngaxxôv und grenzt es

mit einer Dihärese ein. Auch sie ist im Ganzen klar, im Einzelnen merkwürdig
unordentlich formuliert. Von den Gütern sind die einen ngaxxd, die andern nicht ; von
jenen wiederum sind die einen ngaxxd für die Menschen, die andern für höhere
Wesen. Zum Falle der Güter, die ov ngaxxd sind, erhalten wir eine in ihrer Kürze
beinahe verschroben zu nennende Erläuterung: Es gibt Wesen, die an der Bewegung

und darum an den âya&d nicht partizipieren, - woraus wir die korrekt
aristotelische Folgerung zu ziehen haben, daß jedes âya&ov Ziel und Zweck einer Bewegimg

ist. Wo also keine Bewegung vorliegt, kann auch nicht von einem durch die

Bewegung zu realisierenden âya&ov die Rede sein. Doch nun kommt etwas
Unerwartetes. Es gibt offensichtlich eine zweite Art des âya&ov, die nicht als ngaxxôv
und nicht als Ziel einer Bewegung existiert. Sie kommt den unbewegten Wesen zu,
wobei wir allerdings vermuten müssen, daß die Relation der unbewegten Wesen

zu ihrem âya&ov (und auf das hin sie ägioxa genannt werden) eine völlig andere ist
als diejenige der bewegten Wesen zu dem âya&ov, das sie erstreben. Interpretieren
wir unsere Stelle so, so zeigt sich, welch eminent wichtige Theologumena sich da

am Horizont zeigen; allerdings konstatieren wir auch, mit welcher Entschiedenheit

unser Text jeder nähern Explikation aus dem Wege geht. Wir mögen ahnen,
daß mit den ägiaxa der unbewegte Beweger und mit den xgeîxxoveç rjp,â>v die Region
der Gestirne und des xvxXcp a&fxa gemeint ist, aber gesagt wird uns nichts darüber.
Hier wie überall in den ethischen Pragmatien nimmt es der Redaktor (gewiß im
Geiste des Aristoteles selbst) peinlich genau mit der methodischen Regel, aus Theologie

und Kosmologie nur das schlechthin Unentbehrlichste mitzuteilen.
Das dritte Stück endlich knüpft an das Stichwort Jtgaxxôv an und skizziert an

Hand zweier Beispiele (das eine aus der Reihe der acofiaxixd, das andere aus
derjenigen der êxxoç àya&d) die Begriffe Mittel und Zweck. Daß sich mit ihrer Hilfe
eine ganze Hierarchie aufbauen läßt, an deren Spitze dasjenige âya&ov steht, das

nur noch Zweck und in keiner Weise mehr Mittel ist, das müssen wir allerdings
erraten.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 203

Mit 1217 b 1/2 beginnt die Doxographie. Ausdrücklich werden drei Lehren
registriert. Von der ersten spricht 1217 b 2-1218 a 38. An sie wird in 1218 a 38-b4
nachlässig die zweite angehängt und in b4-6 die dritte. Die Zusammenfassung
1218 b 7-12 gibt jedoch deutlich zu verstehen, daß wir es zuerst mit Piaton, dann
mit Sokrates und schließlich mit der eigenen Lehre des Aristoteles zu tun haben,
also jener Lehre, von der 1217 a 22-40 bereits eine erste Skizze geliefert hat.

1217 b 2-15 berichtet über die Lehre Piatons. Auffallend stark wird betont, daß
die Idee des Guten als erstes âya&év der Vielheit der sonstigen âyaûa gegenüberstehe.

Die Relation zwischen beiden wird vom Ersten aus als nagovaia, von der
Vielheit aus als /xero'/tf und o/xoi6rrj<; bezeichnet. Wir werden nach dem Überblick
über die aristotelische Kritik an Piaton darauf zurückkommen müssen.

Diese Kritik selbst beginnt 1217 b 16-19 mit der recht umständlich formulierten
Bemerkung, die Diskussion der Ideenlehre gehöre eigentlich einem andern
Sachgebiet an. Da haben wir also expressis verbis wiederum jenes methodische Prinzip
ausgesprochen, das für Aristoteles durchgehend wichtig ist, von der modernen

Forschung aber nicht immer genügend beachtet wird. Es folgt 1217 b 19-25 eine

vorwegnehmende Zusammenfassung der Kritik. Sie hält sich an die zwei Gesichtspunkte,

die wir als solche aus EN A4 bereits kennen : Erstens existiert die Idee des

Guten nicht und zweitens, selbst wenn sie existierte, wäre sie für die Praxis des

Lebens ohne jeden Nutzen. Etwas schief wirkt es freilich, daß b 23-25 zwar, wie
sichs gehört, die Idee des Guten in den Vordergrund stellt, dagegen b 20-23 von
den Ideen überhaupt spricht und eine Argumentation in der Art von EN 1096 a
34-b5 im Sinne hat.

Am Schluß der Kritik an Piaton wiederholt sich die Zusammenfassung 1218 a
33-38. Den Rätseln, die dieser Text im besondern aufgibt, fragen wir hier nicht
nach und untersuchen auch nicht, wie das Doppelzitat 1217 b 22/23 zu beziehen

ist. Es sei nur generell darauf aufmerksam gemacht, daß in EE (wie in vielen
andern Pragmatien) präzise und ursprünglich wirkende Formulierungen oftmals
unmittelbar neben solchen stehen, die manifest nachlässig und ungenau sind. Der

Interpret muß also immer wieder darauf achten, daß er die Gewichte seiner

Interpretation nicht falsch verteilt.
Mit 1217 b 25 beginnen die Beweise gegen Piaton im Einzelnen. Am Anfang geht

alles leidlich glatt. Der erste Beweis 1217 b 25-34 entspricht dem zweiten der EN
1096 a 23-29, der zweite 1217 b 34-1218 a 1 dem dritten dort 1096 a 29-34. Die
Differenzen sind zur Hauptsache rasch genannt. EE hebt zweimal scharf hervor,
daß der Fall des âyaêôv genau derselbe ist wie derjenige des ov. Weiterhin haben

wir in EE, anders als in EN, eine, wie es scheint, in sich abgeschlossene Reihe von
fünf Kategorien; im ersten Beweis treten sie alle fünf auf, im zweiten werden die

dritte und vierte wieder aufgegriffen. Die Begriffe mcaaiç für xaxr/yogla und o/ioio-
ayrj/xovœç für «unter dieselbe Kategorie fallend» seien schließlich hervorgehoben.
Die Bedeutung dieser Differenzen im Einzelnen abzuwägen kann allerdings nicht
die Aufgabe dieser Untersuchimg sein.



204 Olof Gigon

Ernstliche Schwierigkeiten beginnen bei dem dritten Beweis 1218 a 1-15, der
im Prinzip dem ersten Beweise der EN 1096 a 17-23 entspricht, aber stark abweichend

durchgeführt wird und überdies durch eine recht unglückliche redaktionelle
Überarbeitung gelitten hat. Susemihl hat nach dem Vorgang Anderer geglaubt,
massiv in den tradierten Text eingreifen zu sollen. Dies Verfahren wird man heute

nur noch in denjenigen Fällen gelten lassen, wo es schlechthin unmöglich erscheint,
die Anstöße auf Eigenheiten des Aristoteles selbst oder auf die Tätigkeit eines

Redaktors zurückzuführen.
In unserem Falle dürfte die Verantwortung beim Redaktor liegen. Der Gedanke,

den er ebenso unsauber wie mühselig zu entwickeln versucht, ist etwa der folgende :

Es gibt Reihen, die sich als tiqöxeqov und fioxeqov zu einander verhalten und durch
ein xoivöv umgriffen werden können. Solange dieses xoivöv ein bloßes xaêôXov

Qtarov (im Sinne des Sokrates) bleibt, ist alles in Ordnung. Wird es aber im Sinne

Piatons als ein %a)Qioxöv gefaßt, entsteht, wie das Beispiel in 1218 a 5-8 zeigt, eine

Absurdität. Nun ist aber Piaton (der mit tpaoiv 1218 a 10 gemeint ist) in der Tat
der Meinung, jedes xoivöv sei ein ycogiaxôv und eine Idee. Das den verschiedenen

Tugenden gemeinsame aya&öv ist für ihn nicht bloß ein xoivöv, sondern darüber
hinaus ein für sich bestehendes %(oqioxöv. Dabei ist diese Annahme völlig überflüssig.

Umständlich ist dieser Gedankengang gewiß. Die Vermutung liegt nahe, daß

zwei Texte gewaltsam kombiniert worden sind, von denen der erste EN 1096 a

17-23, der zweite 1096 a 34-b5 nahe stand. Anderseits scheint es unserem
Abschnitt (anders als EN) daran gelegen zu sein, ausdrücklich hervorzuheben, daß
die Schwierigkeit mit dem tiqöxeqov - voxeqov nur bei der spezifisch platonischen,
nicht aber bei der sokratischen Interpretation des xoivöv auftritt. Störend wirkt,
daß die Ideenlehre von zwei verschiedenen Gesichtspunkten her widerlegt wird,
einmal auf Grund ihrer grundsätzlichen Überflüssigkeit, sodann wegen des

Konflikts mit dem tiqöxeqov - Voxeqov. Dennoch möchte ich glauben, daß man ohne
die Annahme von Textlücken in 1218 a 8 und 14 auskommen kann. Für unser
Problem wichtig ist, daß trotz gelegentlichen unsaubern Formulierungen das sokrati-
sche bloße xa&öXov vom platonischen xoivöv xal ywQioxôv unverkennbar
unterschieden wird.

1218 a 15-30 wendet sich mit erstaunlicher Nonchalance von der Ideenlehre und
dem xoivöv weg zu der These, daß das Gute eine Zahl sei. Wir erhalten damit eine

verhältnismäßig ausführliche Diskussion jener Doktrin, die in EN 1096 b 5-7 auf
wenige andeutende Zeilen reduziert war.

Freilich wirkt auch hier wie im vorausgehenden Abschnitt die Darlegung selbst
diffus und ungepflegt und bedürfte einer sehr genauen Interpretation. Hier können
wir nur die entscheidenden Momente resümieren. Methodisch wird die eminent
aristotelische Regel in Erinnerung gerufen, daß eine These von allgemein
anerkannten und nicht von umstrittenen Tatsachen auszugehen habe. Daß die Gesundheit

ein Gut sei, ist anerkannt, nicht aber, daß die Zahl es sei. Sachlich wird
zunächst berichtet, daß die gegnerische Doktrin das âyaêôv im Eins-sein sähe (was



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 205

über EN 1096 b 5-7 auf Met. 986 a 22-26 weist) und darum auch Gesundheit,
Gerechtigkeit usw. (gedacht ist offenbar an die klassische Reihe der yw%ixd und der
acopiarixà âyaêd) als Zahlen bestimme; man kann dies mit Met. 985 b 29 ff.
verknüpfen. Die Kritik hebt hervor, daß die Zahlen zu den dxivryca gehören. Das âyaêov
kommt ihnen also streng genommen nicht zu, sondern nur das xaXov. Da gelangen
wir ganz nahe zu den oben S. 178ff. behandelten Stellen Rh. 1417 a 15-21, Met. 996 a
22-bl und 1078 a 31-b6.

So weit bis 1218 a 24. Merkwürdig ist das Nachfolgende 1218 a 24-30. Die
Tatsache, daß die Zahl als unbewegt nicht âyaêôv zu sein vermag, wird an einer besonders

krassen Formulierung der Gegner illustriert. Die Behauptung, daß die Zahlen

rov êvoç ê(plevrai, als ob sie Lebewesen wären, ist ein Unsinn.
Doxographisch wichtig ist, daß hier auf die Zahlenrelationen eine

Wesensbestimmung des âyaêov übertragen wird, die uns anderswoher wohl bekannt ist
und die nun gleich in 1218 a 30-33 als vierte Doktrin neben derjenigen Piatons,
des Sokrates, der Pythagoreer aufgeführt wird. Es ist die Lehre, daß das Gute
dasjenige sei ov Tiâvx' icpiexai. In EN 1094 a 2/3 wird sie von Aristoteles scheinbar
zustimmend zitiert, und aus 1172 b 9-15 wird zu folgern sein, daß es sich um die
Ansicht des Eudoxos handelt. Freilich, eine exakte Übereinstimmung besteht
zwischen den drei Stellen nicht, oder anders gesagt: Wir haben einen der in den

Pragmatien überaus zahlreichen Fälle, in welchen jede einzelne Stelle für sich

so läßlich und einseitig formuliert ist, daß es ohne die Kenntnis anderer Stellen
fast unmöglich ist, sie so zu verstehen wie Aristoteles sie im Ganzen gesehen
anscheinend doch verstanden wissen will. Nur EE 1218 a 30-33 zeigt, welch
programmatische Bedeutung in EN 1094 a 2 die Wendung âyaêov nvoç besitzt. Denn
so nahe Eudoxos Aristoteles auch zu kommen scheint, so hat dieser dennoch an
ihm wie an den Übrigen zu mißbilligen, daß die Einheit des âyaêov viel zu strikte
gefaßt wird21.1218 a 33-38 schließt über 1218 a 15-33 hinweg die Frage nach dem
Sein der Idee des Guten ab und wendet sich dann ganz kurz der Frage nach ihrer
Nützlichkeit zu. 1218 a 38-b4 hat der Intention nach die sokratische Bestimmung
des âyaêâv, die ja schon in 1218 a 1-15 mit hereinspielte, zum Gegenstand. Allerdings

wird da die Nachlässigkeit bedenklich. Der Redaktor des Textes scheint
einfach das in 1217 b 19-1218 a 38 zugrundeliegende Schema wiederholen und zeigen
zu wollen, daß das Gute als xoivdv weder existiert noch zu nützen vermag. Die
erste These kommt dabei völlig schief heraus, zur zweiten wird mit größter
Flüchtigkeit der Gedanke herangezogen, den wir aus EN 1097 a 11-13 kennen. Ähnlich
war schon im Falle des Ideen-Guten EE 1218 a 34/35 die Schwesterwissenschaft
der Medizin, die Gymnastik erwähnt worden.

1218 b 4-6 skizziert schließlich die eigene Lehre des Aristoteles. Dabei wird
teilweise 1217 a 31-35 wiederholt, doch weist der Begriff des xalov auf 1218 a 22. Das

21 Dirlmeier, Eth. Nik. Anm. 5, 3 hat das Wesentliche richtig gesehen, gibt aber, wie
öfters, der Versuchung nach, Parallelen sehr verschiedenen Gewichtes aufzuhäufen, wodurch
dann die Konturen des Hauptproblems zu verschwimmen drohen.



206 Olof Gigon

xaAôv wird hier ausdrücklich als jener Teil des âya&ov bezeichnet, der âxlvrjrov, also

ov Tzgaxrov ist. Berücksichtigen wir Alles, was bisher gesagt wurde, so haben wir
abschließend zu folgern, daß für Aristoteles das âya&àv eben noXXaymç ausgesagt
wird und zwar auf zwei Ebenen : Einmal auf der höchsten Ebene, wo sich das xaXov

abspaltet, dann aber auch auf der Ebene der menschlichen Praxis, wo an der Vielheit

der (allerdings hierarchisch gestaffelten) Güter nicht gerüttelt werden darf.
1218 b 7-12 überbückt nochmals die drei Hauptdoktrinen. Es ist von hier aus

klar, daß zunächst Piaton, Sokrates und Aristoteles allein im Spiele stehen.
Subsidiär sind zwei Doktrinen eingeschaltet worden, die pythagoreische in 1218 a
15-30 und diejenige des Eudoxos (1218 a 30-33). Was dabei die Interpretation
außerordentüch erschwert, ist nicht so sehr die Tatsache, daß kein einziger Name

genannt wird, als vielmehr der Mangel an Ordnung und Klarheit in der Exposition
der Sachen selbst. Je intensiver man sich mit dem Texte beschäftigt, desto
zwingender wird der Schluß, daß hier ein Redaktor am Werke war, dem es ohne Rücksicht

auf Folgerichtigkeit und Verständüchkeit nur darauf ankam, möglichst viel
von den Materialien seines Lehrers in ein äußerüch kompaktes Buch zusammenzupressen.

Dazu abschließend noch ein Beispiel. Die Polemik gegen Piaton umfaßt
1217 b 19-1218 a 15 sowie 1218 a 33-38. In den Hauptzügen läuft sie EN A 4
parallel. Entscheidender Angriffspunkt ist die Einheit des âya&ov, die in der Realität
nicht vorkommt und mit der sich in der Praxis, wenn sie vorkäme, nichts anfangen
ließe. Bücken wir nun aber zurück auf 1217 b 2-15, so konstatieren wir, daß die
Polemik das dort gegebene sorgfältige Referat über Piaton nur am Rande berührt.
Was dort über die Relation der Idee des Guten zu den übrigen àya&â gesagt wird,
erinnert zwar von weitem an Met. A 6, wird aber in unserer Polemik nicht im
geringsten beachtet. Der Eindruck besteht, daß in EE A 8 Referat und Polemik

gar nicht ursprünglich zusammengehören, sondern erst vom Redaktor des Buches

zusammengestellt worden sind.

In MM ist zunächst 1182 a 10-32 zu betrachten, eine Doxographie zur Frage
nach dem Wesen der aQsrrj. Hier erscheinen nun endlich die Namen, die wir bereits
in EN und EE eingesetzt haben, gestützt freilich bisher nur auf die Stellen der Met.

Begonnen wird mit der pythagoreischen Lehre als der primitivsten. Die ethische
Zahlentheorie trat, wie wir gesehen haben, in Met. A 5 in zwei Varianten auf, einer

ganz urtümlichen, die wir hier wieder vorfinden, und einer durchsystematisierten,
die in EN A 4 und EE A 8 im Vordergrund stand. Aber es ist hier wie dort dasselbe

Prinzip, um dessentwiüen die Pythagoreer als Vorläufer des Sokrates in der
Bemühung um Definition der ethischen Dinge bezeichnet werden können.

Es folgt in 1182 a 15-23 Sokrates selbst. Er macht die Tugend zur Episteme, womit

wir also den Komplementärbegriff zum xaûôkov (und zum ogio/wç) erhalten.
Die Widerlegung ist einfach (von Einzelfragen dürfen wir hier absehen). Die
Tugend ist nicht bloß Sache des Xoyixov, sondern auch des äXoyov /iégog in der
Seele. Gegen Sokrates wird also jene Psychologie eingesetzt, die wir vor allem aus
EN A 13 und Z 2 kennen.



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 207

Platon hinwiederum wird in 1182 a 23-30 zunächst ausdrücklich zugebilligt, daß

er den psychologischen Fehler des Sokrates nicht begangen habe. Dagegen wird
ihm vorgeworfen, er habe die Frage nach der Tugend vermischt mit der ngay/uaxsla

vTtsQ xàyaêov, also einer Untersuchung theoretischen, naturphilosophisch-onto-
logischen Charakters.

Da ist nun manches auffallend, ja befremdlich. Fürs erste wird Piaton die
Zweiteilung der Seele in Àoyixov und aXoyov zugeschrieben. Damit steht MM zwar nicht,
wie Dirlmeier Anm. 6, 4 meint, in der gesamten antiken Überlieferung allein, wohl
aber im Corpus Aristotelicum. Allem Anscheine nach benutzt MM hier einen Text,
der uns in den Pragmatien nicht mehr faßbar ist, aber in spätem Doxographien
seine Spuren hinterlassen hat. Die Zeugnisse sind Cic. TD 4,10, Aet. 4,4,1, weiterhin

Tert. De an. 14, 2 und 16,1. Die zwei ersten dieser Stellen rücken Piaton und

Pythagoras zusammen, sind also evident eine Variante desselben Platon-Bildes,
dem wir in Met. A begegneten. Man darf es frühakademisch nennen; jedenfalls
beherrscht es die zweite Hälfte des 4. Jh.

Zweitens hat der Hinweis auf die Pragmateia vnèq xàya&ov einen ganz präzisen
terminologischen Sinn. Nur der Leser, der schon weiß, daß damit jene Abhandlung
IIeqI xàya&ov gemeint ist, in welcher trotz dem Titel nicht etwa von ethischen
Problemen, sondern vicèq xwv övxcov xai àXrjdetaç gesprochen wird, vermag die Kritik
überhaupt zu verstehen.

Drittens wirkt die vom Verfasser behauptete Verknüpfung der Aristoteles
vorwegnehmenden Psychologie mit der Ontologie von IJeqi xayaêov bei näherem Überlegen

sehr bedenklich. Soll man wirklich glauben, daß Piaton gleichzeitig einen

Begriff des âyaêov vertreten hat, der es noch weit über Sokrates hinaus zum
Gegenstand reiner Theoria des htyixôv machte, und im Hinblick auf die aqsxtj eine

Psychologie, in der das äkoyov neben dem loyixöv steht Natürlich läßt sich eine

solche Psychologie ohne sonderliche Mühe etwa aus den Nomoi (vgl. EN 1104 b

11-13) deduzieren; aber an Stellen dieser Art denkt Piaton nicht im entferntesten

an die Idee des Guten32. Man wird also jedenfalls feststellen müssen, daß der
Verfasser der MM verschiedene Problemkreise in unzulässiger Weise zusammengeschoben

und mit xaxé/iiÇsv xal owéÇevÇev (1182 a 27) einen falschen Eindruck
erweckt hat. Dirlmeier, Anm 6, 4-6, 8 bringt manches interessante Erklärungsmaterial,

formuliert aber die Probleme nicht klar und energisch genug.
1182 a 30-32 gibt sich als Übergang zur eigenen Lehre des Aristoteles. Von dieser

ist aber zunächst nur in dem knappen Abschnitt 1182 a 32-b6 die Rede; dann
kommen wir zu einer zweiten Doxographie, diesmal derjenigen des âyaêôv.
1182 a 32-b3 kann man als eine, freilich auf ein Minimum einfachster Linien
reduzierte Variante von EN A 1 (1094 a 1-b 10) auffassen. 1182 b 3-6 erläutert den

Begriff des àv&qcbmvov âya&ov. Er wird vom âeâtv àyaiïôv abgehoben, und dieses,

der schon mehrfach erwähnten, an sich korrekt aristotelischen Regel entsprechend,

22 Dazu darf auf die scharfsinnigen Ausführungen von G. Müller, Studien zu den platonischen

Nomoi (München 1951), 19 ff. hingewiesen werden.



208 Olof Gigon

methodisch einer andern Untersuchung zugewiesen. Der Vergleich dieser Sätze

mit EB 1217 a 22-29 zeigt besonders schön die Distanz zwischen einer zwar
mühseligen und von zahlreichen Sonderbarkeiten belasteten, aber letzten Endes doch

ursprünglich wirkenden Darstellung und einem dünnen Handbuchtext.
1182 b 6-16 werden zwei verschiedene Auffassungen des àya&ôv zur Auswahl

gestellt. In b 10-16 kommt es mit aller Klarheit zum Ausdruck, daß im einen Falle
das xoivov à%d)Qiaxov, also das sokratische xa&ôAov gemeint ist, im andern Falle
die platonische iôéa %wqioxôç. Schwierigkeiten bereitet dagegen b 6-10. Wohl ist
Piatons Ideenlehre auch da eindeutig identifizierbar, doch in b7-9 hat man große
Mühe, das sokratische xoivôv iv obiaaiv vjcdgyov, wie es die Schulsprache von MM

nennt, wiederzuerkennen. Man kann sich sogar fragen, ob der Verfasser nicht in
Wirklichkeit die aristotelische Telosbestimmung im Auge hat. Vielleicht hat er es

für passend gehalten, sie als die allein richtige gleich am Anfang zu nennen; er hat
sie aber dann so flüchtig eingesetzt, daß der Leser nicht klug daraus wird, ob nun
an unserer Stelle im Ganzen zwei oder drei Definitionen des àya&ôv aufgeführt
sind. Dirlmeier Anm. 6,16 hat das Problem richtig empfunden, hält sich aber viel
zu lange bei Nebenfragen auf und gelangt so zu keiner überzeugenden Formulierung

der Hauptpunkte. Mit Recht zieht er als Parallelen EE A 8 und Areios-Stob.
2, 134, 8-14 W. heran. Nur hätte er v. Arnims Interpretation dieser Texte (SB Ak.
Wien, Phil.-hist. Kl. 204, 3 [1926] S. 47-49) nicht als «in allem Wesentlichen

richtig» bezeichnen dürfen. Um von anderem zu schweigen, ist namentlich Arnims
Erklärung der Sätze des Areios durchaus verkehrt. Wenn Areios als erste Bedeutung

des àya&ôv angibt ro näai roïç ofiai aanrjgîaç ahiov, also ein &sïov, so hat dies

mit der aristotelischen Gotteslehre nichts zu tun, sondern ist eine schulmäßige,
aber nicht illegitime Weiterbildung jenes Aspekts der platonischen Ideenlehre, den
schon EE 1217 b 2-15 im Auge hat. Bei Areios hegt eben dieselbe Dreiheit vor wie
bei Aristoteles selbst: Platon-Sokrates-Aristoteles. Daß sie nicht als Doxographie,
sondern lediglich unter der Marke des Ttoaaymç Myerat gegeben wird, braucht uns
nicht zu verwirren. Denn grundsätzlich hat schon bei Aristoteles selbst jede
Doxographie die Tendenz, sich in ein abstraktes noXXaywç Myô/Jisvov zu verwandeln,
und umgekehrt sind die meisten Listen von noXkaymc, Myôfieva schon bei ihm selbst
in Wirklichkeit die Endresultate doxographischer Bestandesaufnahmen. Die
Interpreten pflegen dies allerdings nicht immer zu beachten.

Die Widerlegung des sokratischen xoivov èvvndgyov folgt in 1182 b 16-1183 a 24.

Wieder konstatieren wir, daß die gedankliche Substanz zwar aristotelisch ist, die

dürftige Geschwätzigkeit des Wortlauts aber von EN wie von EE grell absticht.
Es soll gezeigt werden, daß die ethische Praxis, bzw. die Jtohxixij mit einem Guten,

das xoivôv und xa&ôMv ist, nichts zu schaffen hat. Der Beweis steht in 1182 b

22-31 und 1183 a 3-6. Er geht davon aus, daß keine Episteme von ihrem xéXoç

beweist, daß es àya&ôv sei. Ihre Aufgabe ist es vielmehr, das gegebene xèXoç mit
den geeigneten Mitteln zu erreichen. Zu vergleichen ist EE 1218 b 22-24, ferner
EN 1112 b 11-16 und EE 1227 b 25-28. Auf den ersten Blick wirkt der Gedanke etwas



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 209

undurchsichtig, doch wird man bald inne, daß im Wesentlichen nichts anderes

gemeint sein kann als in EN 1097 a 8-13. Der Sinn jeder praktischen Episteme,
also auch der Ethik und Politik besteht darin, einen Zweck zu verwirklichen, von
dem bereits feststeht, daß er gut sei. Der Nachweis, daß er gut sei, geht sie nichts
an. Er ist (so müssen wir wohl ergänzen) die Sache einer rein theoretischen
Episteme. Der Unterschied zwischen unserer Stelle und EN 1097 a 8-13 besteht darin,
daß jener Text den ganzen Akzent auf den Gegensatz zwischen dem Allgemeinen
und dem Einzelnen legt, MM dagegen Praxis und Theoria voneinander trennt.
Doch handelt es sien letzten Endes um denselben Tatbestand. Wer einen partikularen

Zweck erreichen will, hat sich um die Frage nach dem Wesen dieses Zwecks,
die immer in ein xa&oAov führt, nicht zu kümmern23.

Für den Handbuchcharakter von MM ist es nun bezeichnend, daß der Verfasser

es für nötig gehalten hat, in den Beweisgang Erläuterungen darüber einzuschieben,
wie das xoivov evvnaQ%ov methodisch gewonnen wird. Zwei Wege werden genannt,
ÔQiofiôç und ènayoyyrj. Es sind die beiden Verfahren, die uns bereits in Met. 1078 b

27-29 als die wesentliche Entdeckung des Sokrates genannt worden sind. Dirl-
meier Anm. 7, 13 spricht sehr mit Recht von dem «primitiven Eindruck», den
zunächst 1182 b 31-1183 a 3 erweckt. Dieser Eindruck kann nicht wegdisputiert
werden. Er besteht für den ganzen Abschnitt über ÔQia/uéç und ènaycoyrj. Und wenn
er dadurch begründet werden kann, daß die logischen Artikulationen in MM viel
stärker hervortraten als in EN und EE, so ist es eine Logizität, die nicht die
Entdeckerfreude des jungen Aristoteles und Schöpfers des Organon spiegelt, sondern
die schon auf dem Weg zu der etwas klapprigen Routine hellenistischer
Schultraktate ist.

1183 a 6/7 markiert einen Abschluß, der an 1182 b 3-5 erinnert, und a 7-9 formuliert

das Problem noch einmal, aber auf überraschend verschobener Basis. Hörten
wir bisher, daß keine Episteme ihr Ziel daraufhin befragt, ob es gut sei, so wird
jetzt erklärt, es könne nicht die Aufgabe einer einzelnen Episteme sein, vtisq navroç
âyaêov zu handeln. Was weiter folgt, steht offensichtlich dem ersten Teil von EN
A 4 nahe. Insbesondere entsprechen einander 1183 a 9-12 und 1096 a 23-29 sowie
1183 a 12-19 und 1096 a 29-34. Der Verfasser von MM hat also in 1183 a 7 mit
einem genau genommen völlig sinnwidrigen ro ô'ôXov die Tatsache überdeckt, daß
der Gedanke vom Problem der Relevanz der Frage nach dem Guten für die
praktische Episteme zurückschreitet zum Problem der Existenz eines âya&ôv
überhaupt als Gegenstand einer einzigen bestimmten Episteme. Daß ihm der
grundsätzliche Unterschied zwischen den beiden Problemen, die er in seinem Material

33 Das Richtige, aber in diesem Falle viel zu knapp, hat auch Dirlmeier, Komm, zu MM
Anm. 7, 9. Von den zwei herangezogenen Stellen der Met. hat freilich die eine (993 b 19-23)
mit unserem speziellen Problem nichts zu tun; die andere (982 h 4-10) ist gewiß zu erwähnen,

doch bleibt es auffallend, daß in den uns erhaltenen Pragmatien der Gesamtgedanke
(die theoretische Phüosophie fragt nach dem àya&âv, die praktische nach den Wegen, auf
denen es sich verwirklicht) nirgends expressis verbis ausgesprochen zu sein scheint.



210 Olof Gigon

vorfand, gar nicht klar geworden ist, verrät deutlich der Schluß 1183 a 19-24, der

zur Hauptsache Wendungen aus dem frühern Abschnitt 1182 b 16-1183 a 6 wiederholt.

Eine streng sachgemäße Argumentation müßte überdies die Reihenfolge der
zwei Probleme umkehren; denn die Frage nach der Existenz geht der Frage nach
der Relevanz voraus. Umgekehrt war natürlich der Verfasser von MM berechtigt,
die Beweise, die in EN (und stärker abweichend in EE) gegen die platonische Idee
des Guten gerichtet waren, auf das sokratische âya&ov xa&ôXov aal aywQioxov zu
beziehen. Sofern sie die Einheit des Guten bestreiten, gelten sie hier wie dort.

In 1182 b 10-16 waren die platonische Idee und das sokratische xoivöv
energisch auseinander gehalten worden. Die sokratische Doktrin diskutierte 1182 b
16-1183 a 24. Mit 1183 a 24 gelangen wir zur Idee, doch auf eine derart beiläufige
Weise, daß der Leser erst nach einigen Zeilen merkt, daß nun eine neue Lehre
geprüft werden soll. Begonnen wird mit einer methodischen Regel, die EE 1218 a
15-30 nahe steht und dort (durchaus angemessen) gegen die Gleichsetzung des

Guten mit einer Zahl ins Feld geführt worden war. An unserer Stelle soll, wie
1183 a 27/28 bemerkt, die eigentliche Ideenlehre getroffen werden. Doch da

begegnet eine weitere Sonderbarkeit.
Die Kritik an der Ideenlehre läuft von 1183 a 28 an in zwei Etappen ab, beide

mit jener gedankenarmen Geschwätzigkeit formuliert, die uns schon auffiel und
die Dirlmeier, Anm. 9, 1 euphemistisch als « Stil der überdeutlichen Wiederholungen»

bezeichnet.
Die erste Etappe 1183 a 28-37 referiert zunächst über ein Argument Piatons

(jede Frage nach dem Guten muß sich auf das fiahaxa äya&öv richten, und dieses

ist eben die Idee) und wendet dann ein, dieses Argument könnte wohl richtig sein,
doch habe es die Politik nicht mit diesem Guten, sondern mit dem rf/üv àya&ov zu
tun. Ich hebe zu diesem Abschnitt nur zweierlei hervor. Erstens wird in keiner
Weise begründet, weshalb und inwiefern das fxàXiaxa âyaûôv und das r\[üv àya&ov
voneinander verschieden seien ; natürlich kann man sich eine Begründung ergänzen,
die in der Richtung von 1182 b 1-6 ginge. Sie steht aber nicht da. Zweitens und vor
allem ist nicht einzusehen, was die methodische Warnung 1183 a 24-27 mit 1183 a
28-37 zu schaffen hat. Sie steht in der Tat an einer falschen Stelle, denn sie kann
sich, wenn überhaupt, nur auf die zweite Etappe beziehen. Diese (1183 a 38-b8)
erwägt die Möglichkeit, daß die Idee des Guten als Orientierungspunkt für das

konkret Einzelne zu dienen vermag. Wir gelangen also in die Nähe von EN 1096 b
35-1097 a 13. Die Widerlegung beruft sich auf den methodischen Grundsatz, daß

jede Episteme ihre olxeia àqyrj besitze, über die hinauszugreifen äxonov sei. Dies
wird an einem hübschen Beispiel illustriert, das vermutlich hintergründiger ist, als

es Dirlmeier Anm. 9, 4 zu glauben scheint. Man möchte gerne annehmen, daß das

ganze Stück 1183 b 1-6 letzten Endes angeregt ist durch jene Schrift des Aristoteles

über die allgemeinen Regeln der philosophischen naiôeîa, die wir in Spuren
mehrfach fassen können. Dies ist freilich hier nicht weiter zu verfolgen.

Von Methode redet also diese zweite Etappe ausdrücklich. Dennoch ist nicht zu



Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles 211

verkennen, daß das hier herangezogene Prinzip mit 1183 a 24-27 nur in den gröbsten

Umrissen verwandt ist. Das Prinzip der olxeia àq-yjj ist eine Art von Bekenntnis

zur Autonomie der partikularen Wissenschaften. 1183 a 24-27 läuft dagegen
auf eine Warnung vor Paradoxologien heraus, die das Nächste durch das Fernste

aus den Angeln heben wollen. Das eine wie das andere ist gut aristotelisch. Aber
es sind zwei verschiedene Dinge. Ich kann den Verdacht nicht unterdrücken, daß

der Verfasser von MM gar nicht gemerkt hat, daß es verschiedene Dinge sind. Er
hat 1183 a 24-27 aus einem EE nahestehenden Komplex exzerpiert und es eingelegt,

wo es ihm eben zu passen schien.

Endlich hat die Polemik gegen Piaton noch eine letzte Auseinandersetzung mit
Sokrates nach sich gezogen 1183 b 8-18. Daß von ihm ausdrücklich schon in
1182 a 15-23 und unausdrücklich in 1182 b 16-1183 a 24 die Rede gewesen war,
scheint den Verfasser nicht zu kümmern.

Dies wird vor allem deutlich daran, daß der Ausgangspunkt 1183 b 8/9 genau
derselbe ist wie in 1182 a 16/17, die Kritik jedoch ganz anders verläuft oder besser:

der Tatbestand, auf dem die Kritik aufbaut, ist zwar hier wie dort derselbe, doch

wird er von verschiedenen Gesichtspunkten her dargestellt. Die frühere Stelle
rekurrierte auf die Struktur der Seele : die Tugend ist nicht bloß Sache des loytxàv,
sondern auch des äXoyov. Hier wird betont, daß die theoretische Episteme vom
tt eariv (also von dem durch den ogiofiéç gewonnenen xaQölov) im Falle der Ethik
noch nicht zur Praxis befähigt. Ein anderer Faktor muß dazutreten, über den uns
freilich nichts Näheres mitgeteilt wird.

Daß dieses Stück mit EE 1216 b 3-25 eng verwandt ist, liegt auf der Hand.Man
kann Dirlmeier Anm. 9, 8 ruhig zugeben, daß es «nicht aus EE abgeleitet werden»
kann. So direkt sind die Beziehungen von MM zu EE und EN überhaupt nirgends.
Dennoch bleibt die Tatsache bestehen, daß wir mit einem und demselben Grundtext

zu rechnen haben, der in EE in verhältnismäßig gutem Zustand, wenn auch

an einer falschen Stelle überliefert ist, und der in MM arg verdünnt und in einer
ziemlich schlechten Fassung vorliegt. Wirklich auffallend ist in MM nur der
Gebrauch von juarrjv. Hier erblickt Dirlmeier a. a. 0. den Kerngedanken und innerhalb

der Äußerungen über Sokrates etwas Singuläres. Ich fürchte, daß er damit
dem Verfasser von MM zu viel Ehre antut. Der Gebrauch von /narr/v ist nicht so

sehr singulär als viel eher einfach falsch, fxaxrfv ist im Räume der bewegten Natur
ein Wesen, das kein ov ëvexa besitzt. Dies von einer Episteme auszusagen, die zwar
darüber belehrt, was Gerechtigkeit sei, aber nicht gerecht macht, ist bei Lichte
betrachtet bedenklich schief. Aber dies darf nicht verwundern bei einem Verfasser,
der nicht allein nachlässig und unexakt arbeitet (das tun die Redaktoren von EN
und EE öfters nicht minder), sondern auch an sich wie an seine Leser philosophisch

nur höchst bescheidene Ansprüche stellt.
Damit sind die verschiedenen Varianten der aristotelischen Doxographie des

âyadôv zu Ende besprochen. Als Gewinn ergab sich erstens die Feststellung, daß

der Umfang des doxographischen Unterbaus auch in den ethischen Pragmatien



212 Olof Gigon: Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles

keineswegs unterschätzt werden darf24, zweitens ein nicht unbeträchtlicher
Zuwachs an Zeugnissen für die Doktrin des Sokrates, so wie sie Aristoteles aufgefaßt
hat, und drittens endlich eine Reihe von Einblicken in die Struktur von EN, EE
und MM. Es konnte nicht das Ziel dieser Untersuchung sein, das Verhältnis
der drei Pragmatien zueinander grundsätzlich zu behandeln und im Einzelnen zu
den Arbeiten W. Theilers, R. Walzers, K. 0. Brinks und F. Dirlmeiers Stellung
zu nehmen. Aber an den Einzelinterpretationen, die durchzuführen waren, wird
deutlich geworden sein, welche Auffassung meiner Überzeugung nach die allein

richtige ist.
Es bleibt uns noch die Aufgabe, denjenigen Texten nachzugehen, in welchen

sich die sokratische Doktrin vom Guten als einem durch ôqig/uoç zu erfassenden
xaêéAov bestimmten ethischen Sonderproblemen gegenüber auswirkt.

84 Schwer verständlich ist mir, wie Dirlmeier Eth. Nik. Komm.. Anm. 5, 3 sagen kann, in
der Ethik sei eine philosophiegeschichtliche Übersicht, etwa eine Zusammenstellung von
Telos-Formeln, nicht möglich gewesen. Die ethische Doxographie ist zweifellos längst nicht
so weit verzweigt wie die naturphilosophische; aber vorhanden ist sie genau so gut.


	Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles

