Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 2

Artikel: Les diatribes cyniques du papyrus de Geneve 271, leurs traductions et
élaborations successives

Autor: Photiadés, Pénélope

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16042

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271,
leurs traductions et élaborations successives

Par Pénélope Photiadés, Genéve

Contenu. — 1. Le dialogue entre Alexandre et Dandamis 116. — 2. Rédaction & partir des
sources 116. - 3. Elaboration 120. — 4. Transmission du texte 125. — 5. Identité du traduc-
teur Ambroise 129. — 6. Autres traductions latines 134. — 7. La septiéme lettre de ps. Héraclite
et sa continuation 136. '

1. Le Dialogue entre Alexandre et Dandamis

La premiére partie de ce papyrus, qui date du milieu du IIe siécle de notre ére,
~ comporte un dialogue entre Alexandre et le brahmane Dandamis. Ce dialogue
correspond a un texte connu, c’est-a-dire & la derniére section du traité sur les
brahmanes qui a été interpolé dans le ps. Callisthéne (III 7-16), et semble dater
du I'Ve siécle. Notre papyrus représente probablement ce texte sous sa forme origi-
nale, qui est beaucoup plus condensée que la version tardive du traité, et en différe
souvent. Il nous faut donc considérer d’abord les sources de notre papyrus, puis
I'élaboration graduelle de ce texte, durant deux siécles. C’est au cours de cette
période qu’il fut enrichi de maints détails et parait avoir été ajouté & un échange
de messages entre Alexandre et les brahmanes, ainsi qu’a un mémoire sur un
voyage aux Indes, pour former un opuscule qui resta pendant longtemps indépen-
dant, comme sa premiére traduction en latin par cAmbroise» et la tradition manus-
crite le démontrent.

Mais la transmission du texte s’est différenciée, car d'une part les versions
grecque et latine ont été transmises & 1’état d’ouvrage indépendant dans quelques
manuscrits, et d’autre part elles ont été interpolées dans certains codices du ps.
Callisthéne, et dans la traduction paralléle de Julius Valerius. Par ailleurs, la
version latine a été indépendamment élaborée dans les codices latins, dans les
deux autres traductions de St-Jérdme (cod. Bambergensis) et de I'archiprétre
Léon qui I’a incorporée dans son roman, la «Historia de proeliis».

2. Reédaction de cette partie du papyrus a partir des sources

Il existe des paralléles entre le dialogue de notre papyrus et des textes connus
de dialogues avec les brahmanes cités par les historiens d’Alexandre. En effet,
notre texte présente de nombreuses analogies avec la citation d’Onésicrite chez
Plut. Alex. 65, et surtout avec la longue citation chez Strabon 15 p. 715. Ces
auteurs rapportent un dialogue entre Onésicrite et deux brahmanes, Calanos et

1 Cf. I’examen des versions manuscrites, p. 127.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 117

Dandamis ou Mandanis. 11 a lieu, suivant les instructions d’Alexandre, qui avait
oui dire combien les brahmanes étaient endurants. On pourrait appeler ce dialogue
le deuxiéme avec les brahmanes, d’aprés I'ordre des événements chez Plutarque
et dans le ps. Callisthéne. En effet, un premier dialogue avec les brahmanes se
lit sur un papyrus analogue au ndtre, Berolinensis 130442, du Ier siécle de notre
ére. Les interlocuteurs y sont Alexandre et dix brahmanes ou gymnosophistes?,
responsables de la révolte contre lui. Il correspond de trés prés au texte de Plut.
Alex. 64, qui ne lui est que de quelques années postérieur, et moins précisément
au ps. Call. III 6, qui est bien plus tardif. Un récit tout différent est celui d’Arrien,
Anab. 7,1, 2. Il ne mentionne ni le premier ni le second dialogue, ni méme le nom
d’Onésicrite. Mais il rapporte, 4 deux reprises, un dialogue qu’on peut appeler le
troisiéme, effectué au moyen d’interprétes, entre Alexandre et les brahmanes,
qu’il avait entourés de son armée, mais qui ne sont pas nommés individuellement*.
En effet, dans le ps. Callisthéne, les trois dialogues se succédent: 1. ps. Call. III
6, le dialogue entre Alexandre et les 10 brahmanes, qui est interposé dans le texte
méme du ps. Callisthéne, avant I'interpolation. 2. ps. Call. III 13, le dialogue entre
Onésicrite et Dandamis. 3. ps. Call. III 14. 15. 16, le dialogue entre Alexandre et
Dandamis. De plus, les mémes expressions se retrouvent dans le deuxiéme et dans
le troisiéme dialogue du ps. Callisthéne:

ps. Call. ITI 13 y7j uot mdvra @épet, d
uiTne ydio t@d texdévre.

Id. édvapriocouar mpog Tov Yedv pov 6
Nuds xavaméuypas ént Ty yiy ... 6 dn-
eAddvrag mpoc adTov dmautiioer Adyov.

1d. IIT 14 zrpo@ry pépet xapmot ) yij, dg
@iin witne ydia Td texdévre (cod.C).
1d. dmededoouar yag meos Tov Pedy pov.
Id. 15 ¢ deds oe navémeuypey év Tois Td-
Mo TOUTOLS.

Id. 16 de® Adyov ddboouey, dtav moog
adToY anéidwuerd.

Le troisiéme dialogue a d’ailleurs plusieurs points de ressemblance avec notre
papyrus, quoiqu’il différe des textes de Plutarque et de Strabon. On peut citer les
passages suivants: P. I 23 yij pot xapmov @éger, d¢ pidn witne ydia. P. I 45 ov
&’ dv éué [povedalys, od Avmoduat, moped(couar e)os Tov duov Pedv: ol(0é uov
i O)oenw. P. I1 2 avaf(dvrag) draitricer Adyov. P. 11 42 olda ydo ta év deolg
Tovs avdpd)movs udvovta.

2 Wilcken, Berl. Sber. 1923.

8 Wilcken considére avec raison que ce dialogue dérive vraisemblablement aussi d’Onésicrite
et peut-étre de Clitarque. Si nous comparons ce papyrus au nétre, nous retrouvons certaines
caractéristiques communes, comme le nudisme et la philanthropie.

4 11 se peut qu’un dialogue entre Alexandre et Dandamis ait figuré chez Mégasthéne, d’aprés
un fragment qui mentionne une visite d’Alexandre aupreés de Dandamis, mais quoiqu’Alexan-
dre ait pu le voir, c¢’est Onésicrite qui a di s’entretenir avec lui. Cf. Még. F.Gr.Hist. 715
F 34 Hippol. Refut. 1, 241 Advdauw, noos v AAéEavdpog eioijAdev. R. Merkelbach, Die Quellen
des griechischen Alexanderromans p. 50 (Munich 1954). Arrien cite Néarque Anab. 7, 3, 6 sur la
mort de Calanos. Mais il ne donne pas la source pour le dialogue; elle peut bien étre Onésicrite.

5 ps. Call. IIT 13 raira 0¢ pot @ida ... Tvy- | Id. III 15 Gdag sic Témov oixlag.
ydver, olxog, Ta @vila tadra ... xadevdw éni | Id. 16 olxovs Exticey, BAag xaraoxlovs ... 0v-
oToduYNG PUAAWY. oavdg pov oTéyn, yij ndca oTEdUYY ...




118 Pénélope Photiadés

Il semble que ce troisiéme dialogue dérive aussi d’Onésicrite, comme nous essaye-
rons de le démontrer, et qu’Arrien ait omis les noms des personnages mineurs,
afin d’abréger le récit et de réhausser la personnalité d’Alexandre. Le dialogue
entre Alexandre et Dandamis ne serait donc qu’'un dédoublement du dialogue
entre Onésicrite et le méme sage. Or, dans notre papyrus, le nom d’Onésicrite a
pu figurer dans les toutes premiéres colonnes qui manquent (cf. I'introduction).
11 est possible aussi que I'auteur présente les choses telles qu’elles sont chez Arrien.
Mais il a changé deux des événements dans l'itinéraire, de sorte qu’il crée une
confusion typique du roman d’Alexandre. Il retarde en effet le départ d’Alexandre,
et place la mort de Calanos aux Indes, avant la date de son dialogue, alors que chez
Plutarque, Strabon et Arrien, elle a lieu en Perse, aprés le deuxiéme ou le troi-
siéme dialogue.

Certaines idées dans notre dialogue ressemblent de trés prés aux citations
d’Onésicrite chez Strabon et chez Plutarque et méme parfois au texte d’Arrien,
probablement lorsqu’il est tiré d’Onésicrite. La thése cynique que tous les hommes
sont égaux est soutenue par Dandamis, qui revendique ses droits devant Alexandre,
au début de notre papyrus, dans des termes semblables & ceux qu’emploient les
brahmanes chez Arrien: P. I 1 = P. I 6 iony oot &w yijy xai mds dvdowmog;
Arr. Anab. 7, 1 &vdowmos uév éxactos toodvde Tijs yijc naréyer. Le don de pro-
phétie des brahmanes est décrit de maniére trés analogue dans le papyrus et chez
Strabon: P. 1 29 (d)ucic 8¢ HauPeiode yevéod)ouw dupfoo(vs, Awuode, xepav)voic,
ady(uods, Aotuovs. éyd mplofrénw (mds xal médey xal da Tl Tad)ra (yiyverar).
Onés. F.Gr.Hist. 134 F 17, Str. 15 p. 715 &pn & adrods xal tiw mepl pivow moAdd
gEevdoar, xal mpoanuaciiy, Sufowy, adyudy, véowv. La métaphore qui est éla-
borée dans le papyrus de la «<maison» en plein air que forment le ciel comme toit,
la terre comme plancher, et les bois comme table pour les brahmanes qui vivent
dans la nature, provient de I'image qu’on trouve chez Strabon: P. I 1, 7 odgavrds
ot aTéyn, yij mdoa oTeduvy, motauol wdvres dudxovor, dAac tedmela. Onés. op.
cit. oixiav dploTny elvau.

Plusieurs arguments qui sont développés dans notre dialogue semblent dériver
d’Onésicrite, et parfois ils correspondent aussi & d’autres sources, comme Méga-
sthéne et Aristobule. Les principes fondamentaux du dogme cynique sont célébrés
a travers tout le dialogue, comme celui de la loi absolue de la nature, qui est énoncée
chez Onésicrite, mais seulement en une maxime: P. I. II passim. P. VII 5 uévere
Y @plow, Teépoveay &p’ ol Béler. Onés. op. cit. & & auaprdvew (Tods "EAdnvag)
véuoy 7po Tijc pioews Tideuévovg. Linsistance sur le pacifisme, dont fait preuve
Dandamis dans ses tirades, semble provenir d’une remarque des brahmanes.
P.I.II. III passim. Onés. op. cit. dp’ @ xai crdoei madowev. L'importance de la
philanthropie, souvent relevée par Dandamis, est suggérée par une allusion diplo-
matique aux capacités d’Alexandre, au méme endroit. P. I 42 dyada didd(va)e
oi(#)w. P. VIL 11 (&i) 02 émideinvvade dvi modia Exeve, dAlows yaploaode. Onés.
op. cit. dgeliudraror & iy TAY amavrwy, & ol TolobToL poovoiey ol mdYeaTL




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 119

ddvauig. Les coutumes de nudisme et de végétarisme, illustrées par Dandamis,
étaient si frappantes qu’elles furent briévement constatées par Onésicrite (1. c.) et
méme par Mégasthéne (F.Gr.Hist. 715 F 11) et Aristobule (F.Gr.Hist. 139 F 41).
La conception de la société brahmanique comme un état idéal et platonique,
développé dans notre papyrus, semble dériver d’'un mythe de 1'dge d’or chez
Onésicrite. P. I 23 op. cit. III 48 duoi uéAirog moteitar yAvaitegoy Tov moTauoy 1)
diya. Onés. op. cit. xgijpar & Zppeov ydAaxtos ... xai duolws uéAiros.

Le refus des cadeaux offerts par Alexandre, qui est signalé et commenté dans
notre dialogue, semble provenir d’Arrien et de Mégasthéne; il est maintenu méme
sous la menace de la mort®. L’indépendance et la liberté, qui constituent le principe
cynique de 'adrdgxeia, et qui incitent Dandamis & condamner les richesses et la
bonne chére, sont aussi développés dans notre texte, conformément & cette attitude.

Mégasthéne est la source la plus précieuse, aprés Onésicrite, car il est le seul a
traiter de la vie intérieure et du spiritualisme des brahmanes. Nous savons que
Mégasthéne écrivit son quatriéme livre sur la religion des Hindous, tandis qu’il
n’y a aucune allusion & la religion dans les fragments qui restent du livre d’Onési-
crite, g Fjydn AAéEavdoos. Or l'exaltation spirituelle des brahmanes est un
théme qui revient constamment dans les tirades de Dandamis. Ainsi la condamna-
tion de Calanos, qui s’était éloigné de Dieu en suivant Alexandre, s’appuie sur une
citation de Mégasthéne chez Arrien, alors que les autres sources ne décrivent que
sa mort sur le biicher, en donnant la cause physique, qui était la maladie. P. I 14.
15 Peds po(t) pidos. TovTov Tois Egyoic duetid. P. IV 19 (6 d¢ KdAavos mag)ijy
uewu(noduevog Tov 1judv) Plov émi y(edvov Poaydv-: énel 8) odx érdyya(v)e Yeod
@ido(c dw, dpame)reboas eis ("EA)Ampas xal (waga [? xarad]) ovwidewar (TI)vddw
el m(tp dddparov Pag evnrar, of. Még. F 347. Cette communion avec Dieu,
qui explique le don de prophétie des brahmanes, et qui stimule leur courage, est
relevée par Mégasthéne, alors qu’Onésicrite ne mentionne que les résultats: P. I
41. 42 (modc) ue Pacidevs é(xpofndeic) Eoxerar wg m(pds Twa @ilov). ebéduevos
de(r welBw adrov) dyada dudd(va)e oi(x)wd. Les propos sur 'immortalité de
I’dme ainsi que les autres sur les punitions ou récompenses, qui peuvent suivre
dans l’autre monde, et auxquelles croit Dandamis, sont tirées de Mégasthene,
cité par Strabon®. Le panthéisme cynique, qui représente Dieu comme une
divinité unique, immanente dans l'univers, lequel est décrit comme étant sphé-

¢ Dandamis n’accepte que de I’huile d’Alexandre, pour verser une libation, alors qu’Onési-
crite et Aristobule racontent qu’on offrait toujours de ’huile aux brahmanes qu’on rencon-
trait, afin qu’ils se purifient. Cf. Aristob. et Onés. 1. c. Arr. Anabd. 7, 2, 3 o¥it” ody modeiv 71
adtoc Grov xvgwog 7y "AAééavdgdg dotvar. Még. F 34 tov 62 Mdvdawy émawsiodar, éte Taw
"Adeédvdgov ayyélwv xalodvraw Tov Audg vidv, meifoudvew e ddga Eocodar vmioyvovuévaw,
drerdotvre 08 wéAaow ... galy ... pire adrd deiv Taw mag’ éxelvov dwoedv. On comprend
pourquoi ce refus est interpolé quatre fois dans le ps. Call. IT 35; III 6. 12. 15; P. IV 45
uaxdgeog 0¢ (8¢ undevic det)tae. An. 7, 1, 6 b J¢ moAvmpdyuwy xai drdedalog.

7 Cf. P. 1150 éyévmody ae Beds (v Tomo)is év olg Ecotv eddarpoveiv.

8 Cf. op. cit. p. 5.

P. 145 P.1 12, 42, Még. F 33 (Str. 15 p. 711) naganiéxovow 0 xai pvdovs, domep
ITAdraw negl Te dgpdagolas poyijc xal Tdy xat’ "Adov xploewy.




120 Pénélope Photiadés

rique, attribué & Dandamis par notre auteur, dérive aussi de 1’exposé de Mégas-
théne, qui était de cette sectel®.

La différence principale entre notre papyrus et ses sources est une différence de
style, qui augmente la valeur du papyrus. En effet, la riche élaboration des détails
dans notre texte, par opposition & I'état fragmentaire des sources, qui sont de
beaucoup antérieures, est peut-étre le résultat d’une évolution naturelle. La briéveté
des fragments originaux d’Onésicrite ne permet guére de comprendre les sources.
Mais le style de notre papyrus est celui de la diatribe, qui différe entiérement du
bref exposé d’Onésicrite. De part et d’autre, les textes sont de teneur édifiante et
moralisatrice. Mais notre texte est trés didactique. Tantdt il propose le comporte-
ment des brahmanes, qui respectent ces principes, comme un modéle & suivre, et
tantot il attaque Alexandre qui péche par les conquétes et par le luxe. Cette aggres-
sivité satirique est la caractéristique essentielle de la diatribe, et nous avons dans ce
texte un des rares exemples de ce genre de littérature, peut-étre le plus long qui
nous soit parvenu!. A travers une présentation allégorique de la vie idéale du
philosophe cynique, il rappelle constamment les principes du dogme au souvenir
du lecteur, sur un ton rhétorique, qui est également impressionnant. Il est naturel
que notre auteur, en suivant Onésicrite et Mégasthéne, se soit évertué & célébrer
les caractéristiques aussi propres aux brahmanes qu’aux philosophes grecs, et il
semble, d’aprés ’état actuel de nos connaissances, que la plupart de ses observa-
tions soient justes. Il n’y a donc pas lieu de douter de la véracité de Mégasthéne
lorsqu’il décrit leur spiritualisme.

Le caractére généralement antithétique du dialogue est typique de la diatribe.
Les métaphores et les images sont nombreuses, souvent incorporées dans des
yv@uor épigrammatiques, dont des exemples ont déja été cités. Les tournures
abstraites sont aussi fréquentes, et elles facilitent les personifications. Les ellipses
sont nombreuses, surtout pour les verbes!?, et les phrases relatives neutres sont
souvent en apposition!3. L’élément rhétorique est réhaussé par la variété des
questions et des réponses.

3. Elaboration graduelle du traité, comme ouvrage indépendant

L’élaboration progressive du texte du papyrus, sous forme de traité indé-
pendant, a abouti & un opuscule d’une certaine longueur, qui peut étre subdivisé,

10 (Pest peut-étre la pluralité de ses manifestations, ou une expression prise du langage usuel,
qui induit Dandamis & parler de Dieu deux fois au pluriel. P. II 28 ndre fiov dAdov Arjyn
napa Bedv; P. 1142 vo év Heoig. 11 dit de Calanos: P. I1 46 évijy xai év adrdu [feiov mvedlua,
[@)AAd Pr[6 xa]xod ‘EA[fvaw]y &dvovs eic x[axov] avro éo[rnoe]. Partout ailleurs, on trouve le
singulier. P. 148 09dév Aav®d[vel va 8upatr’ adrov. wdv[ta vixioals 0vx Exees mob dv a[mopvyn]ls:
x0xA@ yag odpalvov évéxlauye* Teiyos viw [1juds évéx]Aeioey eic odoxas. Még. F 33 ; &re yap yevvn-
T06 6 %60 10¢ xal pPagTic Aéyew xaxelvous, xal 6Tt opaigoetdng Gte Srowxdy avrdy xal mowdy Dedg.

11 Cf. A. Oltramare, Les origines de la diatribe romaine (Genéve 1926); P. I1 9 v{ xaxoig
T oi[xov]u[évmy daly[ide]dy.

12 Ellipse de éori P. 1 15. Le verbe précédent est sous-entendu, P. I 24.

13 Neutre en apposition: P. I 25 odize {dov [épayoly, 7 @iais & didwat.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 121

d’aprés le développement du sujet, en trois sections!®. L’opuscule s’ouvre par
une dédicace suivie d'un mémoire sur un voyage d’un contemporain aux Indes,
accompagné d’observations concernant la nature, les meeurs des brahmanes et
des animaux. Le tout constitue une premiére section!®. Dans la deuxiéme section,
nous sommes ramenés au voyage d’Alexandre aux Indes. On y trouve I'impression
que fit son arrivée et sa priére & la sagesse, dans laquelle il annonce son intention
de visiter les brahmanes, suivie de leur message commun!®. La troisiéme section
est constituée par le dialogue entre Onésicrite et Dandamis, auquel fait suite le
dialogue entre Alexandre et ce dernier, qui est un développement du dialogue
consigné dans notre papyrus?’.

Les déclarations de I’auteur du mémoire, dans la dédicace et & la fin ainsi que
les remarques qu’on trouve dans la traduction latine, nous aident & comprendre
I’élaboration du traité. Il dit ouvertement que I’étude sur Alexandre et les brah-
manes n’est pas de lui, mais qu’il ’annexe 4 son mémoire, pour I’envoyer au desti-
nataire (ps. Call. 111 10 Miill.): 6 éxextrjuny momudrwv dréoveida T7j dvigeia Tijs
aijc wahoxayatiog, vmordEas pov 1@ vmouvnuarioxw. Ambr, quae vero ex histortis
de Alexandri vita legi, et quae ex plerisque auctoribus ad haec facientia de +llis
desumpst, nunc subnectam. Il n’a fait que remanier cette étude, qui existait avant
en tant qu'ouvrage indépendant, comme il le suggére dans sa préface, et comme
«Ambroise» le spécifie dans sa traduction de ce passage. Le mémoire sur le voyage
aux Indes provient d’une source orale, c’est-a-dire 1’exposé d’un ami, et I’étude
sur Alexandre et les brahmanes des histoires du conquérant. L’auteur du mémoire
est donc le remanieur ou rédacteur du tout: Id. 7 moooelnynoducdd oot Tov Tdv
Booyudvawy Biov. Ambr. Brachmanorum patriam, consuetudinem vitamque recensere ...
ea tibi dumtaxat quae ab aliis audivi et quae a scriptoribus desumpst enarrare ten-
tabo's,

Or, comme nous voyons d’aprés notre papyrus que le dialogue entre Alexandre
et Dandamis, peut-étre précédé par celui entre Onésicrite et Dandamis, existait
comme ouvrage indépendant au Ile siécle, nous pouvons entrevoir au moins deux
étapes dans I’élaboration de I'ouvrage complet. D’abord, le dialogue a probable-
ment été incorporé dans I’étude sur les relations entre Alexandre et les brahmanes,
puis il fut intégré avec le mémoire sur le voyage dans I'opuscule tout entier sur les
Indes. Est-ce que, de méme que cette étude a existé a I'état d’ouvrage indépen-

14 Dans les codices ol ce traité figure seul, ainsi que dans ceux du ps. Callisthéne qui le
contiennent comme interpolation, il n’y a pas de subdivision, & en juger d’apres les exemplaires
qui ont été collationnés. Dans 1’édition Miiller; toute l'interpolation a été artificiellement
divisée en neuf chapitres (ps. Call. ITIT 7-16).

15 (ps. Call. I1I 7-10 Miill.) Voyage: 7. 8; Mceurs des brahmanes: 9; Animaux: 10.

18 Td. II 12; Déclaration d’Alexandre: 11; Message des brahmanes: 12.

171d. 13-16. Dialogue entre Onésicrite et Dandamis: 13; Dialogue entre Alexandre et
Dandamis: 14-16.

18 T’allusion dans mpooelnynoducda (vois elpnuévors) (id. 7) & Aggiavod ... Ta xar’ ‘AAé-
Eavdpov ioroprjoavrog, & la fin du mémoire, id. 10. est peut-étre due & un deuxiéme rédacteur,
lequel aurait annexé I’ouvrage auparavant indépendant qui correspond 4 la traduction d’<Am-
broise» & Arrien.




122 Pénélope Photiadés

dant, 1’échange de messages entre Alexandre et Dandamis (ps. Call. IT 12 Miill.)
a aussi paru séparément ? C’est difficile & dire, car le début semble étre une simple
introduction au voyage d’Alexandre, exprimant I'opinion habituelle concernant
le conquérant?®, suivie de sa déclaration aux brahmanes, qui a été insérée par le
rédacteur dans une priére chrétienne. Mais la suite aurait pu dériver d’'un texte
séparé, car la conception du message commun des brahmanes se retrouve chez
Arrien, et le texte ressemble & celui de notre entrevue entre Dandamis et Alexandre.
Dans ce message des brahmanes, qu’on pourrait considérer comme étant une
présentation différente du troisiéme dialogue avec les brahmanes?, le texte est
encore plus moralisateur que celui de notre papyrus, et d’un style typique de la
diatribe cynique. C’est une attaque générale contre tous les vices et toutes les
passions, ainsi que contre le mensonge et la médisance. Les personnifications et
les expressions abstraites abondent, toujours dans le méme style?!. Si un papyrus
de ce genre existait, il serait probablement de la fin du Ile siécle ou du début du
IIle, car ce message reprend les idées de Dandamis et ne révéle pas d’influence
chrétienne. De toute fagon, 'ensemble de 1’étude sur Alexandre et les brahmanes
qui a été remaniée par le rédacteur datait probablement du IIle siécle, car il
représente un degré d’élaboration plus avancé que celui de notre papyrus.

Le mémoire sur le voyage aux Indes est un exposé qui reprend les descriptions
souvent fantastiques des animaux??, de la nature® et des meeurs des hommes®,
qu’ on trouve chez Onésicrite et Mégasthéne, mais qui s’appuie aussi sur la docu-
mentation plus précise des voyages faits a 1’époque romaine®, de sorte qu’il est
caractérisé par une inspiration trés particuliére. L’attitude de l’auteur est celle
du dilettante qui s’intéresse surtout aux curiosités, et qui cherche & stimuler le
méme intérét chez le lecteur. Il nous dit, d’ailleurs, que son ami, un thébain trés
cultivé (Onfaios oyolaotixnds), a fait ce voyage, en prenant des vacances de son
travail d’avocat?®. Une pareille attitude est typique de la fin de ’époque romaine.
L’auteur, en tant que Chrétien enthousiaste, ne gofite pas la philosophie paienne,
de sorte qu’il critique les stoiciens, les épicuriens et les platoniciens pour des raisons

19 Le ton exalté est analogue & celui de la correspondance fictive entre Alexandre et Darius,
pap. Hamburgensis P.S. I, 1305. Cf. R. Merkelbach, Aegyptus 40 (1947.) Un titre Advéauic
6 Tdwv Boayudvwy Siddoxalos dupyovuevos 1o xara tovs Maxeddvag, apparait dans le ms. L,
constitué par ce seul opuscule. Mais il n’y a méme pas de titre dans la traduction d’«Ambroise»,
qui semble étre basée sur la premiére rédaction.

20 Prailleurs, le ms. C a voulu en faire un dialogue, en I'interpolant dans un chapitre bien
antérieur, lequel contient le dialogue entre Alexandre et les dix brahmanes: ps. Call. III 6

21 Pg, Call. III 11 Miill. wdoor oor Soxoiioe facideic avolas év Toic dppoot Tvpawvely,; yAdooa,
axor), doponoig xrA. moAdal 08 xai Eowdev, donep duelhixtor déomowvar xai Tvgavvides dxdgeo-
Tot ... Smdvulag.

22 Onés. 7. F.Gr.Hist. 134 F 16: serpents; Néarch. F.Gr.Hist. 133 F 20; Aristob. F.Gr.Hist.
139 F 38; Még. F 20: fourmis géantes, scorpions, éléphants.

2 Onés. F.Gr.Hist. 134 F 20; ps. Call. IIT 7. 8 Miill.

4 Még. F 12; of. F. Pfister, Kleine Texte zum Alexanderroman, 1915.

25 La coutume des barbares de regarder le soleil est relevée par Pline, N.H. 7, 2; ps. Call.
11T 9 Miill.

26 Ps. Call. TIT 7 Miill.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 123

différentes®?. Il donne I'impression que le christianisme est déja tout-a-fait établi
dans ’empire, quand il parle d’un évéque d’Asie mineure dans la préface, et fait
des allusions au Dieu chrétien (ps. Call. ITI 7 Miill.): uera tod paxagiov Mawvoéws,
Tot Emtondmov "Adoviirdw. Id. Priére d’Alexandre: cogia, uijtep moovolas ... et
passim. De tels propos ne seraient guére possibles avant les réformes de Constantin
le Grand. Nous pouvons donc assigner & l'opuscule tout entier une date au IVe
siécle, et trés probablement au deuxiéme quart de ce siécle. Le style est toujours
moralisateur, mais on sent la main du rédacteur, qui n’a méme pas eu d’inspira-
tion originale en écrivant son mémoire. Le caractére édifiant du dialogue diminue
malheureusement de beaucoup, car les tournures sont trés alambiquées, et les
répétitions caractéristiques des écrivains chrétiens secondaires de cette époque
augmentent le ton pedantesque de I'opuscule.

Nous pouvons apercevoir la destination et le but de ce traité bien que I'identité
du rédacteur nous échappe, vu I’absence de tout indice. Celle du destinataire est
fournie dans la traduction latine par «Ambroise» de la dédicace qui est adressée
a Palladius, et que je cite ici:

Ps. Call. IIT 7. Miill. % ;oiin @ido-
zovia oov xai piAouadia xal ptloxalia
[pthoxola, a] xal pirodela, dvdodw doi-
otav Syralddmioua, xai vegoy Nudc
[uiv, a] meoerpéyaro mpoodinpynoa-
odar mpdyua vmepPolj] copiag yéuov.
xwoduevor Tolvoy fjucis Tfj of ptloxola
Tto¢ Toic elpnuévors, mpooelnynoduedd
oot xal Tov T@v Beayudvewy Biov, dv uév
éyw ofre Ty matplda lotdpnoa, otre d¢

Ambr. desiderium mentis tuae, Pallady,
quae 1mmenso sapientiae amore INCcensa,
nova semper discere optat, novum etiam
arduumque opus efficere nos compellit, id
vero est Brachmanorum patriam, con-
suetudinem witamque recensere. ego
quippe quum neque tPsos neque LPpSoTUm
loca (longo envm terrarum spatio a nostra
Europa sunt sewuncti) ea tibi dumtazat
quae ab alvis audivi et quae a scriptoribus

Toig Gvdpdowy cVrTETVYNXC. desumpsi, enarrare tentabo.

Or, comme, dans ce passage, la traduction reproduit tel quel I'original grec, &
part ’absence de ce nom, il semble que le destinataire de 1’original soit ce méme
Palladius. C’est cette dédicace qui a induit les scribes de certains codices, con-
stitués par les versions grecque et latine de cet ouvrage, & 'intituler I7adAadiov mepl
T Tije " Ivdiag 9vaw xail Téw Boayudvewv®, 11y eut par la suite une confusion entre
le destinataire et le rédacteur, car on a cru que le génitif se rapportait a I’auteur?®.
Il g’agit sans doute de Palladius, évéque d’Hellénopolis, en Asie mineure, et non

27 Les cyniques ne sont pas mentionnés, peut-étre pour déguiser 1'inspiration originale de
I’étude, qui autrement serait trop évidente. Ps. Call. III 8 Miill. % yvyn ndg dvavar voiw
Beot déEaodas; Ambr. quomodo meus potest in se recipere dei sensum? A cette époque, sensus
peut étre synonyme de mens: Dig. 9, 1, 1, 3 nec potest animal inturiam facere, quod sensu caret.

28 Cod. L (collationné par Miiller), Londinensis édit. par Ed. Bisse, sous le titre Palladius:
De gentibus Indiae et bragmanibus (Londres 1668) est une copie du codex Leidensis 93, saec.
XV, édit. par Joach. Camerarius dans son Libellus gnomologicus. Cf. p. 127 pour le codex
grec de Fontainebleau 1658, saec. XV, et le codex grec et latin de I’Escurial.

29 Miiller (loc. cit.) croit que 'auteur était Palladius, et que le destinataire était le préfet
Lausus, auquel Palladius aurait envoyé cet ouvrage, en I’annexant & son histoire Lausiaque.




124 Pénélope Photiadés

pas de Palladius évéque d’Ecosse, mort un peu plus tard que ce dernier, en 43130,
Or I’évéque d’Hellénopolis est trés connu pour avoir été un fervent arien, condamné
au concile de Nicée en 325, puis gracié par la faveur impériale et recondamné &
Aquilée en 381.

(C’est sous ce rapport que le but du rédacteur devient apparent. En effet, la
dédicace a Palladius est reprise par I’avant-derniére phrase du traité, qui indique
qu’il a été rédigé et expédié sur sa demande (ps. Call. ITI 16 Miill.): 7 o) dpéleia -
10070 Yap xal wag’ éuob fitnoas €& doyfjs. Ambr. et quoniam desiderare te scribis,
ut n aliquo tiby prosim ... On remarque aussi ’absence de toute allusion au Christ,
en grec comme en latin. Il semble donc que le monothéisme des brahmanes ait
plu aux ariens, en tant que monophysites. Ainsi, au moment ou les ariens luttaient
pour propager leurs doctrines, les brahmanes pouvaient paraitre plus aptes a é&tre
convertis au christianisme et rattachés & leur secte. D’autre part, cette description
élogieuse de la vie brahmanique pouvait étre & ’avantage des ariens eux-mémes,
qui suivaient des principes analogues. Les brahmanes sont donc représentés comme
étant d’autant plus attirants qu’ils sont déja monothéistes et trés croyants, et
qu’ils s’astreignent & une vie vertueuse et simple. C’est ainsi que le passage sur les
meeurs des brahmanes dans la description du voyage sert de préface & 1’étude qui
va suivre sur leurs rapports avec Alexandre?!. Cette étude apprend aux lecteurs
qu’ils inspirérent de I'intérét méme au plus grand des conquérants, et que leurs
contacts avec ’occident remontent & cette époque. La description du pays & I'état
contemporain réveéle ses attractions, ainsi que les aventures qui pourraient s’y
produire, et les moyens de les éviter.

Nous avons des preuves du succés obtenu par ce traité non seulement comme
propagande pour I’arianisme, puisqu’il semble avoir été traduit par «<Ambroise»,
trés peu de temps aprés, mais aussi dans la propagation du christianisme. D’une
part, I’ardeur des missionaires fut certainement éveillée, car on parle du mouve-
ment qui eut lieu au IVe siécle pour convertir les Hindous. D’autre part, certains
préceptes du christianisme, ainsi présentés, sous forme allégorique, offraient un
charme nouveau & ceux qui avaient le goiit de I'exotique. En effet, comme nous le
verrons en considérant la transmission du texte, un deuxiéme rédacteur ’a ramené
au cadre du christianisme orthodoxe, et ’ouvrage a continué & étre goiité, comme
faisant partie du roman d’Alexandre, & travers le Moyen-dge jusqu’au X Vle siécle,
et souvent reproduit.

30 Contrairement & ce que croyaient Liénard, Revue de Philologie et d’Histoire 30 (1936),
et Coleman Norton, Class. Phil. 30 (1926). Cf. p. 131. 132.

81 Ps. Call. TIT 9 Miill. Les brahmanes croient qu’ils connaissent Dieu: osfduevor Tov dedv
xal yvdow péy Eyovres, ody oltwg 08 Aemriy, wifre 08 dievxoweiv olitw Tods Tijg mpovolag Adyovg
Svvduevor, Guwe ebyovral Gotarelrnrwg. Ambr. colunt semper deum, cutus veram quidem ac distinc-
tam notitiam se habere profitentur, omnemque providentiae etus ac divinitatis rationem discernere.
Cette interprétation brahmanique de Dieu a peut-étre exercé une influence sur les doctrines
gnostiques. Pour le sens de mpdvoia, voir Zeno Stoic. S.V.F. fr. 44, Cleanth. ib. fr. 21, Chrysipp.
IT fr. 168 mepi moovoiag 3, 203. Id. 7, 8. L’érudit thébain avait été emprisonné par un roitelet
de I'intérieur en tant qu’étranger, puis libéré par le grand roi, qui mit le roitelet & mort pour
avoir emprisonné un citoyen romain.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 125

4. Transmission du texte du traité

a) Deuxiéme rédaction, jugée par les critéres de la traduction d’«Ambroise» et du texte
du papyrus

Ce traité ne parait pas étre resté & I’état de la premiére rédaction, & en juger
d’aprés I'excellent critére qui nous est fourni par la traduction latine d’cAmbroise».
En effet, 'ouvrage d’«<Ambroise» ne serait qu'une paraphrase condensée de la
version originale, si celle-ci était la méme que celle du traité grec qui nous est
parvenu. Nous pouvons distinguer chez «Ambroise» plusieurs lacunes par rapport
au texte grec qui ne peuvent &tre des omissions intentionnelles et qui ne dépendent
pas non plus de son style. Il faut donc admettre que les passages ajoutés sont dus
& un deuxiéme rédacteur. Nous essayerons d’apprécier quelque peu la personnalité
de ce deuxiéme rédacteur, par I'entremise de la traduction latine, de méme que
nous avons pu entrevoir la forme de la premiére rédaction grice a cette méme
traduction, & laquelle elle a di servir de modéle. Nous pouvons aussi controler
la fidélité de la traduction d’cAmbroise», d’aprés ’autre critére inestimable qui
est fourni par notre papyrus, dont les tournures ont souvent été conservées dans
le traité grec et plus souvent encore dans cette excellente traduction latine. Les
passages paralléles nous permettent d’apprécier encore mieux les modifications
stylistiques apportées par le deuxiéme rédacteur. La traduction d’<Ambroise» est
donc doublement précieuse, car en dehors de l'intérét intrinséque qu’elle peut
offrir, elle est le seul témoignage certain ds cette premiére étape dans la rédaction,
parce que, contrairement au texte grec, son texte n’a pas changé, au fur et a
mesure qu’il a été transmis.

Les apports du deuxiéme rédacteur peuvent étre classés sous quatre chefs. On
remarque de prime abord une modification dans la présentation du traité et des
allusions historiques différentes, par rapport au latin. L’allusion, placée & la fin
du mémoire, & I'histoire d’Alexandre d’Arrien, dont ce traité formerait I'appen-
dice, du moment qu’il se rapporte au méme sujet, indique qu’il ne figurait déja
plus & I’état d’ouvrage entiérement indépendant, méme 8’il constituait un fascicule
séparé. Par contre, la version latine, ol on ne lit rien de ceci, correspond & un
original indépendant, envoyé & Palladius pour son intérét propre. Le deuxiéme
rédacteur semble aussi étre 'auteur d’une phrase au début du mémoire qui est
presque aussi détachée qu’une glose, et qui mentionne un journal de voyage
attribué & Alexandre lui-méme (ps. Call. ITIT 10 Miill.): dejynua ¢ pépeTon’Ale-
Eavdgov t0b Tdw Maxeddvawr Bactiéws dimynoauévov moadc tov Biov adtdv. Cepen-
dant ce méme rédacteur semble comprendre que 1’étude sur les brahmanes n’était
probablement pas de la main du conquérant, car il continue: xdxeivew 0¢ Tdya
vrEfjpyev s éx magaxpovouatos. Cette phrase constitue une tentative maladroite
d’établir un rapport entre notre opuscule et I’histoire d’Arrien, et anticipe ’étude
sur ses relations avec les brahmanes. Ce méme rédacteur a probablement rajouté
le sous-titre de 1’étude sur les rapports entre Alexandre et les brahmanes, qui ne




126 Pénélope Photiadés

figure pas dans le texte latin, et il a peut-étre formulé sous forme de titre en grec
I'introduction & la réponse des brahmanes qui fait partie de la narration continue
en latin: Id. IT Advdaus 6 1@y Boayudvar diddoxalog xalds dupyoduevos Ta xava
100¢ Maxeddvas. Id. 12 codd. Bpayudves xai adrol *Ivdol "Adeédvdow Td Pacidel
Tavta Aéyovow (T Paciiei om. A). Ambr. Brachmani vero e contra Alexandro ista
dicebant. De plus, un ou deux détails ethnographiques, comme le nom qui est
donné dans la version grecque de la tribu sauvage qui emprisonna le voyageur
thébain, oi Pioddes, semble provenir de la fantaisie du deuxiéme rédacteur ou
encore de ses lectures d’autres documents.

En second lieu, le deuxiéme rédacteur fait preuve d’une prolixité encore plus
grande que celle de son prédécesseur dans la riche élaboration de détails concer-
nant les inconvénients de la vie fastueuse. Il développe les descriptions de la pres-
tance royale, du costume, et de la force militaire, et il semble avoir ajouté un
long passage sur la bonne chére. Le latin ne contient pas de passages équivalents.

En troisiéme lieu, le traité grec abonde en allusions chrétiennes qui sont absentes
du latin, de sorte que le deuxiéme rédacteur semble étre encore plus fervent que le
premier. Néanmoins, les deux paraissent n’étre que des laiques, car I'exposé grec
ne révéle pas le dogmatisme ecclésiastique qui caractérise le latin d’«Ambroise».
Mais le deuxiéme rédacteur a sans doute voulu effacer toute trace d’arianisme,
aprés la condamnation de cette doctrine, en omettant le nom du destinataire, et
en se référant maintes fois & la Providence, comme dans l’exemple suivant:
P.1 42 edéduevos de[i] id. 14 deprecor deum: évrvyaw tjj mpovoiq Tot Peod. Cest
lui qui se sert des martyres de St-Pierre et de St-Paul comme point de repére pour
la date d’Arrien: Id. 10 *Apgtavoi ot uadyrot uévror > Emuxtiitov 100 @ilocdpov
100 xal dodAov yeyevnuévov, 8¢ edpuiav ¢ pioews eic prlocoplay EAdoavrog év
Toig xatgois Népwros 10T faciAéws Tob Tods doidiuovs droatdiovs xoAdoavtog, Tovs
uaxaptovs Ilérgov xai IlavAov. Peut-étre est-ce lui aussi qui met dans la bouche
de Dandamis une priére qui ressemble 3 une vulgarisation du «Credo», dans la-
quelle il mentionne aussi les récompenses et les punitions inévitables, lors du
Jugement derniers2.

Finalement, le style du traité grec présente des répétitions au point qu’il devient
tautologique, et il est altéré par une multitude de détails superflus et par certaines
images ineptes et stéréotypées. Ces différences par rapport au latin ne peuvent
pas toutes dériver de la préférence d’cAmbroise» pour les tournures bréves et pro-
saiques. On peut les attribuer au deuxiéme rédacteur dont le remaniement semble
dater du dernier quart du IVe siécle, d’aprés le terminus post quem qui est fourni
par la condamnation des ariens et par la traduction d’cAmbroise», qu’on pourrait
placer au troisiéme quart de ce siécle. Les indications stylistiques sont favorables
a cette date. Avant d’essayer de déterminer la personnalité du traducteur connu
sous le nom d’«Ambroise», il convient de considérer, au moyen des manusecrits,

32 pg. Call. III 10.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 127

la transmission du texte de la deuxiéme rédaction, afin d’examiner les derniers
changements que le texte grec a subis.

b) Versions manuscrites

Parmi les manuscrits de ce traité, on peut distinguer ceux dans lesquels il figure
indépendamment, accompagné de la traduction d’cAmbroise», et ceux du ps. Cal-
listhéne et de 1’Itinéraire d’Alexandre, qui le contiennent comme interpolation,
ainsi que ceux qui ne contiennent que la version latine d’cAmbroise», laquelle est
interpolée dans I'Itinéraire d’Alexandre. Il est intéressant de noter que, bien que
les exemplaires collationnés contiennent tous, dans la préface, cette allusion qui
annexe le traité & ’histoire d’Arrien, aucun ne contient le texte de cette histoire.
Il semble donc que I’association concerne la matiére des deux ouvrages plutdt
que leur présentation, de sorte que ce traité pouvait encore étre publié séparément.
Est-ce que, du point de vue des scribes, «Arrien» pourrait &tre un terme général
qui désignerait 1’histoire d’Alexandre, et qui pourrait méme s’appliquer au ps. Cal-
listhéne ¢ On comprendrait alors le rapprochement avec cet ouvrage d’histoire
romancée. :

Le plus ancien des manuscrits de ’ouvrage a I’état indépendant semble étre un
manuscrit grec de Fontainebleau, du XIVe siécle. non-collationné, qui apparem-
ment ne contient que la version grecque, mais qui cependant semble reproduire
un original qui contenait aussi la version latine d’«Ambroise», car le nom de
IlaAAadiov figure dans le titre, alors que dans ’ouvrage méme il n’apparait que dans
le texte latin. La notice est de Palaeocappa, corrigé par Vergéce: *ABBa Mdpxov,
dedpopa 1037. 1658. 3440 : mepi IlaAdadiov xal vduov matpixod [lailadiov Tob xata
Boayudvove iotogiag, tot ‘Ayiov Mdpxov xepdlata vyrrixd. Un autre manuserit
non-collationné est celui de I'Escurial, du X'VIe siécle, qui semble contenir les deux
versions, Il est de la bibliothéque de Hentados de Mendoza; et il contient les
ceuvres suivantes: St-Cyrille, zepl 7ijc év mveduate xai dAndelg mpoorwiocews xai
Aavpelag. "Amodoynrindg dmép T ddddexa xepalalwy mpos Tods Tic GvatoAis
émiondmovg. Fol. 357 Palladius I1egl v tijc *Ivdias édviw xai téov Boayudvwr, Son
chiffre est pm 2. 433. Le codex Leidensis 93, du XVe siécle, qui contient aussi les
textes grec et latin, ne parait pas non plus avoir été collationné, alors que sa copie
Londinensis, éditée par Bisse en 1665, a été collationnée par Miiller. C’est son
texte qui semble étre le plus bref, par rapport aux deux autres manuscrits qui ont
été collationnés.

Les manuscrits du ps. Callisthéne et de I'Itinerarium Alexandri, dans lesquels
ce traité et la traduction d’«Ambroise» ont été interpolés, sont bien plus nombreux3,
Le plus ancien de tous est Ambrosianus O 117, du Xe siécle, dont le texte grec
ne parait pas avoir été collationné. Il en est de méme pour Medicaeus 37, du

33 Miill. ps. Call. IIT 7-16 (cod. A); Mill. id. IT 35-36 (cod. C, dont Miiller ne suit pas
I'ordre). Les sigles sont ceux adoptés par Miiller, ainsi que les chapitres, qui ne sont pas
toujours pris des codices.




128 Pénélope Photiadés

XIIe siécle, et Vaticanus (Bibl. Bibl. I p. 3). Le plus ancien des manuscrits colla-
tionnés est A, Parisinus 1711, du Xle siécle, qui est considéré par Miiller comme
ayant conservé le texte le plus ancien. Il est certain qu’il contient moins de péri-
phrases que le codex suivant, C. Mais cette pauvreté relative est aussi un désavan-
tage pour la conservation du texte. En effet, si le Cod. C du diacre Eustathe,
Parisinus 113, daté 1567, contient plus de détails que A et L, c’est peut-étre parce
que le copiste était consciencieux, et non pas, comme le croit Miiller, parce qu’il
a utilisé d’autres sources. Il semble d’ailleurs que C soit apparenté & A dont I’hyp-
archétype, selon Miiller, est le méme que celui du meilleur manuscrit du ps. Calli-
sthéne, Parisinus 1567, du XVe siécle, avec la différence que celui-ci ne contient
pas cette interpolation3!. Le seul défaut de C est une tendance & la répétition qui
induit le scribe & répéter certains passages du traité, qu’il interpole encore ailleurs,
dans d’autres chapitres du ps. Callisthéne. Ainsi, dans I’édition Miiller, la premiére
phrase du chap. 36 est identique & celle qui a déja paru, au début du chap. 16
du méme livre, c’est-a-dire du troisiéme. De plus, dans ce méme livre, C inter-
pole le message des brahmanes & Alexandre au début du chap. 6, alors que selon
le codex A ce message figure dans le chap. 12. Les remarques de C, & la fin du
chap. 6, sont analogues a celles de A, au chap. 15.

On connait au moins un manuserit uniquement en latin, qui contient cette tra-
duction d’«Ambroise», De moribus Bragmanorum, & titre d’appendice & I’Itinéraire
d’Alexandre et & la lettre d’Aristote. Il est intéressant de constater que la place de
la version latine du traité dans ce codex est différente de celle qu’il occupe dans les
sus-dits codices, ol il constitue une véritable interpolation dans I’Itinéraire d’Alex-
andre, avant sa lettre & Aristote. Ce codex semble donc remonter & un hyparché-
type différent de celui de A et de C, et la présentation de la version latine parait
plus conforme aux indications de la préface grecque, que nous avons attribuée
au deuxiéme rédacteur, ou 'ouvrage est qualifié d’appendice & Arrien3s. Si cette
expression signifie «I’histoire d’Alexandre», elle convient & I'Itinéraire, qui repré-
sente la version romancée en latin. Un codex qui contient certainement cette traducs
tion d’«Ambroise» en partie, sans le mémoire sur le voyage aux Indes, est Parisinu-
Reg. 6831, du XIIIe siécle, qui ne semble pas avoir été collationné, et qui est di-
visé en quatre sections: 1. Origo, vita et actus Alexandry Magm, 2. Alexandrs epistola
ad Aristotelem de situ et mirabilibus Indiae. 3. Evusdem epistola ad Brachmanos et
horum responsum. 4. Dindymi et Alexandri colloquium.

Le codex Parisinus Reg. 5819, du méme siécle, qui a été collationné par Mai,
semble contenir au moins une partie de cette traduction, peut-étre le mémoire
sur le voyage aux Index, d’aprés les titres des sections: 1. Vita Alexandri. 2. Epi-
logum de marabilibus quae vidit Alexander, ad Aristostelem magistrum. 3. De itinere
ad Paradisum. Cette derniére section pourrait contenir des passages du mémoire
sur le voyage aux Indes, ol il est écrit que le Gange découle du Paradis (ps. Call.

34 Le codex B chez Miiller.
85 Cf. p. 123.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 129

TII7 Miill.): 6 68 I'dyyns obroc moTauds ... els v Tdwv & motaudy tdv Acyouévay
é&iévar €x 1o Ilapadeioov: hic vero Ganges ... unus de quattuor qui e Paradiso
exire perhibentur. Toujours est-il que le texte d’Ambroise», d’aprés les publications
les mieux connues, ne parait avoir subi aucune variation au cours de la trans-
mission manuscrite, peut-étre parce qu’il est rédigé dans un style trés clair.
Nous constatons done que si d’une part les versions grecque et latine existaient
encore a 1’état indépendant, soit séparément jusqu’au XIVe siécle, soit ensemble
jusqu’au XVlIe siécle, d’autre part, elles avaient déja été interpolées ensemble
dans le grec du ps. Callisthéne et dans le latin de I'Itinéraire d’Alexandre au
Xe siécle, et que la version latine & elle seule, et sous forme abrégée, avait été
annexée 3 la fin d’un codex de I’Itinéraire d’Alexandre, au XIIIe siécle. Mais nous
pouvons conclure que ce traité avait gardé sa valeur intrinséque, autant dans
l'original grec que dans la traduction d’<Ambroise», et qu’on appréciait méme
individuellement certaines sections qu’on pouvait différencier selon les étapes
dans la composition du tout. Ainsi, dans le cod. Reg. 6831, ’échange de messages
entre Alexandre et Dandamis est distingué de leur dialogue, et dans le cod. Reg.
5819, une grande partie du mémoire apparait toute seule, comme nous ’avons vu.

9. Identité du traducteur «Ambroise»

a) Il n’est pas un des deux Saints Ambroise

(Pest parce que la traduction latine du traité sur les brahmanes est intitulée,
dans le cod. L: «dmbrosis tractatus de moribus Bragmanorum», qu’on I’a attribuée
4 'un des deux Saints Ambroise. On I’a surtout associée avec Saint Ambroise,
archevéque de Milan, né en 340 et mort en 397, comme le font Bisse et Miiller.
Plus rarement, cette traduction a été attribuée & Saint Ambroise Traversarius,
monachus Camaldunensis, mort en 1439, ainsi par Labbaeus, De scriptibus eccle-
stasticis, et dans le catalogue de la bibliotheca Bodleiana, Oxford. Cette derniére
attribution est évidemment impossible, étant donné les dates.

Mais I'incompatibilité entre notre «(Ambroise» et Saint Ambroise de Milan est
moins apparente. En effet, la date de Saint Ambroise est rapprochée de celle que
nous avons indiquée pour le traité, et le style de cette version latine appartient
au 1Ve siécle®®. Néanmoins, le traité n’est pas mentionné dans les biographies des
deux Saints Ambroise. Migne dit que c’est seulement parce que le surnom Ambro-
sius se trouve dans les plus vieux codices, qu’il a placé ce traité dans I’appendice
aux ceuvres de Saint Ambroise de Milan®. Un examen de la carriére et du style
de Saint Ambroise de Milan aboutit encore & un résultat négatif par rapport a
notre «cAmbroise».

Les indications que nous avons sur la vie de Saint Ambroise de Milan montrent
que, né en 340, il devint praefectus praetorio de Ligurie et d’Italie, et réconcilia les

36 Cf. p. 132.

37 Patr. Lat. XVII 1131: cum in vetustis libris nomen ipsius mescio qua occasione sortitus iam
sit, hac editione additus est inter alia opuscula incerta quae huic sancto doctori tribuenda sint.

10 Museum Helveticum




130 Pénélope Photiadés

Ariens et les orthodoxes, sans doute pour des raisons politiques. Mais dés qu’il
fut converti au christianisme et nommé archevéque de Milan, quelques jours aprés
en 374, il devint ’ennemi acharné des Ariens et spécialement de Palladius, évéque
d’Hellénopolis, qui était un des premiers d’entre eux. Or, ce traité, dédié & Palla-
dius, est en méme temps un ouvrage de prédication arianophile (v. ci-dessus,
p- 124). Donc, il ne peut étre I’ceuvre de Saint Ambroise. Palladius fut condamné
pour la deuxiéme fois & Aquilée, au synode des évéques orthodoxes d’Orient, en
381, surtout & cause des persécutions de Saint Ambroise. Méme lorsque les ariens
obtinrent de 'Empereur Gratien deux églises & Milan, Ambroise les leur refusa
a I’heure décisive. D’ailleurs, il ne semble pas ’étre intéressé & ce genre de sujet,
c’est-a-dire I'histoire romancée, ni & 1’ethnographie. Il avait fait des études de
littérature et de jurisprudence.

Puis, le style de cette traduction différe entiérement de celui de Saint Ambroise.
Comme le dit Migne, il n’est ni aussi vif et puissant, ni aussi choisi®. Le style de
Saint Ambroise, dans les ceuvres qui sont certainement de lui, est par excellence
celui du grand prédicateur, et il est toujours élevé. Par contre, le style de ce traité
est purement descriptif, de niveau moyen, et ’'auteur se laisse souvent aller & des
platitudes. Les sujets et les arguments de Saint Ambroise restent toujours parti-
culiers & la théologie. Mais 'auteur du traité a un sujet d’histoire romancée, et il
élabore les détails historiques avec une ratiocination aussi moralisatrice que théo-
logique. Le vocabulaire de Saint Ambroise est propre & la théologie. Mais le voca-
bulaire du traité est celui de la langue courante.

b) «Ambroise» semble étre Ambrosiaster, ou D. Hilarianus Hilarvus

Quelle est donc la personnalité de notre «cAmbroise» ? Il est trés difficile de la
déterminer, et on ne peut rien affirmer avec certitude. Toujours est-il que nous
pouvons entrevoir sa personnalité, de maniére un peu plus précise, en indiquant ses
caractéristiques.

On est frappé de prime abord par son ton d’ecclésiastique érudit, qui se tient
4 Pécart de ses sources laiques. Il s’en rapporte directement a Musaeus, frater
noster, Adulenorum episcopus, plutot qu’au Thebaeus scholasticus, le juriste qui est
la source immédiate de I’auteur grec, pour lequel Musaeus n’est qu'un compagnon
de voyage: ps. Call. ITI 7 Miill. éycd 8¢ moodic Ta megl T@v Boayudvwy deddvnuat
padeiv, mapd vvoc Onfalov oyolactixod: refert nikilominus de Brachmanis aliqgua
se audisse a scholastico quodam Thebaeo ... hic ergo, ut mihi episcopus retulit ...
Il semble qu’il ait voulu insister sur son réle de simple traducteur, et sur le fait
qu’il n’avait méme pas été jusqu’aux parages des Indes: Id. éyw d¢ eic Ta dxpwtrjowa
udvoy Epdaca vijs *Ivduxijc, moo évdv 6Alywy, uera Tod paxagiov Mavoéws, Tob émi-
oxdmov *AdovAiT@v: ego quippe cum neque 1psos neque ipsorum viderim loca (longo
enim terrarum spatio a nostra Europa sunt sevuncty) ... primum tgitur Musaeus frater

38 Tbid. : differentia styli, quia gravitate Ambrosii, ab elegantia et acumine verborum cumvenustate
coniuncta longe distare videtur.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 131

noster Adulenorum episcopus mihy retulit, quod vpse aliquot ante annos ad Indias
Brachmanos visends studio profecturus ... quaedam ergo nova, non autem Brachmanos
se ndisse affirmat.

Or, nous savons qu'un auteur ecclésiastique, du nom d’Ambrosiaster, écrivait
4 la méme époque, parfois sous le pseudonyme d’«Ambrosius», comme dans son
commentaire sur les épitres de St-Paul, sauf dans celle sur I’épitre aux Hébreux,
qui porte son nom. Des citations ont été faites sous le pseudonyme d’Ambrosius
par Rabbanus Maurus, d’aprés Migne®. La confusion est peut-étre due a la res-
semblance de noms. Il y a plusieurs traits communs & Ambrosiaster et & notre
auteur. Tous deux s’intéressent au ius ecclesiasticum, aux principes du dogme et
a la formation de l’esprit par I’éducation et par le mode de vie: c’est ainsi que
Dandamis désire réformer Alexandre. Ils analysent I’ethnographie et les moeurs
des peuples les plus éloignés, tels que la Babylonie, I’'Egypte et le Pays des Ama-
zones, dans le commentaire sur les épitres de St-Paul, et les Indes dans notre
traité. Une autre caractéristique, mentionnée par Souter, dans son étude sur
Ambrosiaster, est la formation juridique®®. Elle apparait moins dans notre traité
que les considérations moralisatrices et religieuses, peut-étre parce que le sujet
les demande. Néanmoins, certains termes trés généraux de morale sont aussi
communs aux principes du droit, du moins dans le langage cicéronien, comme par
exemple necessarium sit officium (ps. Call. I1I 7 Miill.), requla veritatis (id. 8). On
trouvera d’autres exemples dans I’analyse de notre traité en tant que traduction.

Je voudrais suggérer qu’on pourrait identifier Ambrosius, I'auteur de ce traité
latin, avec Ambrosiaster, c’est-a-dire avec le personnage que ce nom qui est aussi
un pseudonyme semble désigner. Ce personnage est D. Hilarianus Hilarius, que
Migne et Souter considérent comme étant I'auteur qui mérite le mieux le nom
d’Ambrosiaster. Il était proconsul en Afrique en 377, praefectus praetorio en Italie
en 396, lorsqu’il appliqua quatre lois sous Arcadius et Honorius®, et praefectus
urb, en 383 et en 408. On comprend donc son intérét pour '’ethnographie et sa
formation juridique. De plus, il a peut-étre été prétre, contemporain de Damasus,
car il a écrit des sermons d’évéque (Quaest. 100, 116, 121), méme &’il critique les
évéques (Ephes. 4, 11), étant lui-méme d’une autre catégorie. Cependant, il a
coutume d’appeler les évéques fratres carissimi, comme dans ses Questions sur
I’Ancien Testament, chap. 2, de sorte qu'on comprendrait I’allusion dans notre
traité & Musaeus frater noster, Adulenorum episcopus. Celui-ci était un évéque connu
de la fin du IVe siécle, d’aprés Coleman Norton%2, Finalement, et c’est peut-étre
le point le plus important, Hilarius favorisait les ariens®, et disait, d’aprés St-Au-
gustin®4, que seuls parmi les hérétiques les ariens pouvaient &tre rebaptisés, et que

3 Thid. XVII 42.

40 Souter, Texts and Studies in Patristic Literature, 1905.

4 Cod. Theod. 7, 4, 22. 23; 11, 21, 2; 13, 11, 7; 15, 1, 3; 13, 4, 8.
42 CL Phil. 30 (1926).

43 Malgré sa critique formelle de leur doctrine, Qu. 97.

44 Augustin. Epist. Pelagianae IV.




132 Pénélope Photiadés

le Christ était le Fils adoptif du Péres. On comprend alors que la dédicace & Pal-
ladius soit conservée dans la traduction d’cAmbroise». De méme, il est clair que
Iavant-derniére phrase en latin est une réponse & une demande de la part de
Palladius (ps. Call. III 16 Miill.): Ambr. et quoniam desiderare te scribvs, ut in
aliquo ttbi prosim ... (Ambroise» reprend le mot desiderium avec lequel il ouvre son
traité, dans la dédicace & Palladius. Par contre, la transition en grec semble avoir
été graduée par le deuxiéme rédacteur, car on passe imperceptiblement du discours
de Dandamis & la lettre d’Alexandre & Aristote: Id. dav pap éuol mewodijc xara
%pdTog xal Gopalds ... év mdact mAovtroes uunodusvos Bpayudvas dxoifag.
xal duol TodTo xavaypagpriostar €is aldviov yagdy 1) o1 dpélea. Todro yap xal
map’ &uod fxnoas €& aoxis.

Si done nous identifions «cAmbroise», ’auteur de cette traduction, avec Ambro-
siaster ou D. Hilarianus Hilarius, nous obtenons une image cohérente de sa per-
sonnalité et nous pouvons résoudre les problémes que son style pourrait poser.
Un examen du vocabulaire et des constructions dans ce traité ajoute des argu-
ments en faveur de cette identification. Par contre, si nous essayons d’assimiler
notre «Ambroise» & Evagrius d’Antioche, ou & Donatus, nous ne pouvons rien
conclure, & partir de nos connaissances trés limitées concernant leurs capacités
en tant qu’ecclésiastiques et littérateurs. La date de cette traduction peut é&tre
placée au troisiéme quart du IVe siécle, avant la condamnation décisive des ariens
en 381, d’aprés les indications générales du style et du vocabulaire.

¢) Expressions propres a Ambrosiaster

Un grand nombre de périphrases et de mots que Souter cite comme étant typi-
ques d’Ambrosiaster se retrouvent chez <Ambroise». Enumérons quelques exemples,
quoiqu’il y en ait sans doute bien d’autres encore. Parmi les adverbes, quomodo
est utilisé au moins 5 fois, 1140a, 1140¢ (2 fois), 1141c et 1143e, et denique et
dumtazat se retrouvent 1140a 1144a%, Chez Ambrosiaster guomodo apparait
environ 50 fois, et denique et dumtaxat 10 fois. Les particules les plus fréquentes
chez «Ambroise» sont aussi vero, utilisé 12 fois, enim, placé en troisiéme lieu, 1135b,
1137D, et en septiéme lieu 1141d, utilisé 11 fois, et ergo, habituellement deuxiéme,
qu’on trouve 8 fois.

Les mots abstraits, ratio, causa et semsus (en particulier, der semsus, 1139d,
1144 a) figurent au moins 3 fois, et d’autres abstraits apparaissent aussi, comme
propositum, 1141b, 1143b, notitia, 1134d, 1136a, fiducia 1140d et spiritus des
1144 a. Causa figure au moins 30 fois chez Ambrosiaster, propositum aussi, et des
abstraits différents & d’autres fois. On constate 'usage métaphorique de prae-
vartcatio, «la transgression du devoir», 1146 b, quis tale humans generis praevarica-
ttonem non doleat? Tous les exemples de praevaricatio chez Ambrosiaster sont aussi
des métaphores: mortale corpus est ex causa praevaricationss, Adae. 106¢, Qu. 127,

45 Ambrosiaster, Comment. in Epist. ad Phil. 2.
46 Souter, op. cit. Les références sont & Migne, Patr. Lat. XVII.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 133

112. Il en est de méme pour mundus chez Ambrosius, 1140a, longe tu factus es
minor mundo. On retrouve les adjectifs magnificus, 1134c, 1146b, gloriosus,
1145a, incongruus, 1133a, securus, 1193a, 1141c, 1141d, et immensus, 1131ec.
Chez Ambrosiaster, ¥mmensus apparait une dixaine de fois, ainsi que les autres
adjectifs. Les verbes analogues sont nombreux: collocare, 1142b, ingerere, 1144 d,
disputare aliquod alicus, 1143 b, adstruere avec I'accusatif de ’objet, 114b¢, vicem
reddere, 1144 a, calcare dans le sens métaphorique, 1137d, 1138c¢, subiacere comme
métaphore 1133 b, et exhibere dans le sens habituel de praebere, avec le complé-
ment de la chose, munera exhiberent, 1142d. Collocare se retrouve environ 10 fois
chez Ambrosiaster, les autres verbes de 3 & 5 fois.

La plupart des constructions caractéristiques d’Ambrosiaster figurent chez
«Ambroise». Le participe présent est d’une fréquence étonnante, surtout dans les
ablatifs absolus, et on trouve notamment dicens, qui introduit le discours direct,
1139¢, 1141¢, 1142b, 1143 a. Les sujets abstraits sont trés fréquents: cupiditas
paupertatis est mater, 1140b. Chez Ambrosiaster, les exemples analogues de parti-
cipes présents et de sujets abstraits sont innombrables?’. L’infinitif avec une tour-
nure personnelle se retrouve, et dépend parfois des abstraits: servitus esse probatur,
1143d. Une construction presque adverbiale de certus & I'ablatif est suivie de
magis est: magis magisque cruciatur 1140b. La construction quippe cum figure dans
1131c. Parmi les prépositions on trouve in avec 'accusatif, dans le sens final:
wn suum dedecus et tn suam vivet tniuriam, 1146b. L’expression exceptionnelle,
wn praesenti die, 1141a, se retrouve. L’emploi fréquent de ad avec 'accusatif est
comme celui de 1n: ad haec vivitis, 1145a. On trouve aussi: ad praesens tempus,
1136 b et quantum ad ... pertinet, 1146 a. Ambrosiaster utilise in et ad de la méme
maniére, et in praesenti die & la place de in praesenti tempore ou simplement
wn praesentt, 98a, 238a, Qu. 124. Plusieurs hendiadyoin sont analogues: novum
etiam arduumque, 1131 c rappelle novum et inauditum, Qu. 115, et consuetudinem
vitamque est un écho de wvitam et conversationem, Qu. 841. D’autres expressions
sont apparentées & celles que pourrait utiliser Ambrosiaster. Quemadmodum
apparait 3 fois & la place de quomodo, 1140¢, 1141 a; et nudi tam mente quam corpore,
1146d, rappelle nudis verbis d’Ambrosiaster.

Ainsi, beaucoup d’expressions et de constructions sont les mémes chez «Am-
broise» et chez Ambrosiaster. Beaucoup d’autres sont trés analogues. Parmi les
expressions typiques de son époque, <Ambroise» en emploie plusieurs qui se re-
trouvent dans la vulgate de la Bible de St-Jéréme ou Hiéronyme. Ce sont des
expressions typiques du langage théologique. La métaphore plantavit epulas
nostras Deus, 1145d, rappelle celle de Vulg. Psa. 93 qui plantawvit aurem non
audiet? L’ usage de necesse comme complément de kabere en apposition avec un

47 On peut citer, parmi les nombreux abstraits chez Ambrosiaster, comparatio, dont il y a
30 exemples. Parmi les verbes, constituere in est utilisé comme collocare in deux fois, 1141d,
indigere est utilisé comme egere par Ambrosiaster avec nulltus 1141a et supra dicere 1134 ¢,
1135¢. 1138 ¢ rappelle supra memorare. Les composés de in et de sub, comme instaurare 1140d
et subnectere 1135d, sont aussi fréquents chez les deux auteurs.




134 Pénélope Photiadés

autre accusatif, necesse habetis artifices, 1145b, apparait dans Vulg. I. Reg. 18, 25.
Audro suivi par quod a plusieurs reprises, 1145b, 1146b se retrouve dans Vulg.
Mace. 6, 58; 10, 8. On trouve le verbe transfretare 1138d chez Vulg. Lue. 8, 22.
Les adjectifs memoratus, 1144b et dedecorosus, 1145a, qui sont aussi typiques
de I’époque, apparaissent chez Jér. in Jés. 16, 58, 10. Or, Hiéronyme s’est souvent
inspiré de la traduction du Nouveau Testament par Ambrosiaster. Nous pouvons
donc déduire que ses expressions auraient pu étre prises d’Ambrosiaster, en premier
lieu. De plus, nous verrons aussi que Jérdome, qui est ’auteur de la deuxiéme tra-
duction latine de cette interpolation dans le ps. Callisthéne, a copié la premiére
partie presque mot & mot d’«Ambroise». Done, nous avons encore une indication
en faveur d'un rapprochement entre «Ambroise» et Ambrosiaster.

6. Autres traductions latines

La deuxiéme traduction de cette interpolation dans le ps. Call. est connue
comme celle du codex Bambergensis, du Xe siécle?®, ou comme collatio 1. Liénard
et Morelli®® ont démontré que cette deuxiéme traduction peut &tre placée & la fin
du IVe siécle, & cause des tirades contre le monachisme, qu’on attaquait & cette
époque et de la langue. Dong, la deuxiéme traduction viendrait un quart de siécle
aprés la date probable pour la premiére traduction d’«cAmbroise». L’identité du
deuxiéme traducteur, comme I’a soutenu Kurfess’® avec des arguments tirés du
style, peut bien étre Hiéronyme ou St-Jérome, ’auteur probable de la correspon-
dance fictive entre Sénéque et St-Paul, qui avait paru en 3925, Dans son traité
adversus Iovinianum, qui date de ces années, St-Jérome a préconisé le libre-
arbitre et la jouissance naturelle de la vie, en s’attaquant au monachisme exagéré,
de maniére analogue & cette deuxiéme traduction.

La premiére partie de cette traduction est presque mot & mot identique avec
celle d’«cAmbroise»®2. Elle comprend: 1. 'exhortation & Palladius et la description
du voyage aux Indes, intitulée Commonitorium Palladii» et 2. le discours de Din-
dime. Hiéronyme a traduit les allusions historiques & la fin de la préface du deu-
xiéme rédacteur, tout en gardant le texte d’«Ambroise» pour le reste du mémoire®.
Comme «Ambroise», Hiéronyme dédie sa traduction & Palladius, quoiqu’il ne
mentionne son nom que dans le titre. Il g’adresse & lui encore & la fin de I’exorde:

48 Pfister, Kleine Texte zum Alexanderroman (1907).
49 Morelli, Stud. It. 30 (1920) 20.
50 Kurfess, Mnemosyne III ser. 9 (1941) 138.
51 Dédicace dans le cod. Bamb. & Charlemagne:
Gens Bragmana quidem, miris quae moribus exstat,
His legitur: lector mente fidem videat.
Hic Pauli et Senecae breviter responsa leguntur:
Quaedam notavit nomine quisque suo.
Quae tibi, Magne, decus munds et clarissime Caesar,
Albinus misit munera parva fuus.
52 Cf. p. 91. C’est encore un argument en faveur d’un rapprochement entre «Ambroise» et
Ambrosiaster, dont Jérdme s’est inspiré dans sa Vulgate.
53 J1 répéte les mots du grec comme quoi ce traité serait d’inspiration analogue & I'histoire
d’Alexandre d’Arrien, disciple d’Epictéte et contemporain de St-Paul et de St-Pierre.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 135

haec ... et tibt in hac epistola mandavi. 11 semble donc que Palladius soit le destina-
taire des deux traductions. En effet, St-Jérome a de la considération pour certains
hérétiques dans son De viris sllustribus. Mais les deux traducteurs disent que ce traité
constitue un travail nouveau pour eux. «<Ambroise» dit: destdervum mentis tuae ...
novum etiam arduumgque opus efficere nos compellit, et Hiéronyme déclare: mens
tua etiam iniunzit nobis ut alium laborem facere deberemus. C’était peut-étre pour
réfuter Palladius, sur un ton moqueur, que St-Jérdme a aussi transformé le col-
loquium entre Alexandre et Dandamis en une attaque contre le monachisme.

La partie suivante de la traduction de Hiéronyme se différencie complétement
de celle d’cAmbroise», autant par la forme que par le sujet et par le style. Le col-
loquium entre Alexandre et Dindime devient une correspondance d’inspiration
rhétorique d’aprés le genre littéraire qui semble avoir été & la mode, qu'on a
appelé collatio, sous forme de lettre. I y a cing lettres, trois d’Alexandre & Din-
dime, dont la troisiéme et la plus longue, et deux de Dindime & Alexandre, dont
la premiére est trés longue. Le sujet n’est plus 'apothéose de la vie dans la nature,
en communication directe avec Dieu, et la condamnation des guerres et des con-
quétes. Dans cette section, Hiéronyme élabore une thése originale, en attaquant
la vie trop austére des brahmanes, exposée par Dindime, au moyen des arguments
d’Alexandre, qui sont plus valables. Il fait I'éloge de la vie riche de I’époque, con-
forme au penchant naturel des hommes. Les tirades de Dindime contre le luxe,
les vices humains et le paganisme, sont en grande partie originales. Mais on peut
tracer des paralléles, notamment avec le dialogue entre Alexandre et méme avec
leur échange de messages, comme dans la personnification des vices qui 8’érigent
en tyrans dans notre dme. D’ailleurs, les descriptions de la beauté de la nature,
la glorification de la communion avec Dieu, qui donne la puissance et l'intelli-
gence, et certaines critiques du faste, comme l’ornementation des femmes, sont
prises de la traduction d’«Ambroise». Certains passages théologiques sont des
échos de lui: natura vestra cum Deo habet communitatem, 230K, cod. Bamb. Deus
me habere communionem aliquam cum operibus suis fecit, 1140D (Migne).

Une troisiéme traduction est connue comme faisant partie de la «Historia de
proeliis», ou comme collatio II, attribuée & Léon, archiprétre de Naples, qui vivait
au Xe siécle et qui aurait rédigé cet ouvrage pour le duc Marinus de Campanie®,
Elle n’est qu’une réadaptation de la collatio I, qui existe dans plusieurs manus-
crits, dont on peut considérer, avec Zingerle, que le codex Bambergensis est le
plus ancien®, Mais la date du Xe siécle pour cette réadaptation semble pouvoir
étre justifiée par I'orthographe et par certaines tournures nouvelles. Les deux

54 Oswald Zingerle, Historia de preliis (1885) 18. Les autres codd. sont G, Grazer 1250, saec.
XII, M, Monacensis 23489, saec. XII. XIII, m. Monac. 14796, anno 1438, 1, Monac. 12260,
saec. XV, O, Oenipontanus 525, anno 1304, S, Seittenstetiensis XXXT, anno 1433.

55 Cf. note 70. Autre dédicace & la Hist. de proeliis, cod. M.

Hoc descripta libro patet omni vita legents
Regis Alexandri, victoria, pugna vel ortus
Scripsit Odalricus. Huic premia sorte superna
Det deus, et requiem mentis viteque salutem.




136 Pénélope Photiadeés

dédicaces de cette Historia ne semblent mentionner que les nobles qui auraient
commandé ces traductions, et non pas les traducteurs. '

La section I de la collatio I comprenant ’exhortation & Palladius et la descrip-
tion du voyage, est complétement omise, et la section II, du discours de Dindime,
I’est aussi presque entiérement. Certaines phrases ont été incorporées dans la sec-
tion III, de la correspondance entre Alexandre et Dindime, comme: aurum et
argentum colligitis 223 A cod. Bamb., 227. 8 Léon. Dans la section I1I cette collatio
IT est souvent textuellement le méme que collatio I, mais elle comporte plus de
répétitions et des variations dans I'ordre. Un de ces changements est destiné a
produire plus d’emphase, lorsque la partie la plus véhémente de la derniére lettre
d’Alexandre, dans le codex Bambergensis est ajoutée & la deuxiéme lettre de
celui-ci, qui se défend ainsi beaucoup mieux de premier abord. Le sujet de cette
troisiéme traduction développe celui de la deuxiéme, et son style est plus descriptif.
Léon recherche le pittoresque, en insistant sur les détails des sacrifices paiens, et
il célébre la vie luxueuse du jour en décrivant ses jeux, ses richesses et son incons-
tance. La vie des brahmanes est représentée comme étant plus déplaisante encore
que dans la collatio I, car elle est placée dans des trous et dans des cavernes:
wn fossis aut in speluncis montium habitamus, Léon 224. 25. Ce détail peut-étre
un écho de Porph. Abstin. 4, ou d’cAmbroise», 1133 D (Migne), o1 les Assumitae
ou Troglodytes sur la frontiére d’Egypte et d’Ethiopie vivent ainsi.

Ainsi, I'évolution de ces traductions est intéressante. Elles passent d’une cri-
tique & une défense de la vie luxueuse, et d’une défense de la vie austére & une
critique de celle-ci. Dans la premiére traduction, le christianisme s’oppose & la
philosophie paienne, et dans les deux autres, une réconciliation est effectuée entre
la religion et la vie mondaine, d’une sagesse superficielle. Alexandre est réduit &
n’étre qu'un grand roi, désigné par son titre, mais qui autrement ne discute que
de la culture mondaine, sans qu’on parle de conquétes. Dindime n’est qu’un moine
trop ascéte, au lieu d’un missionnaire chrétien qui plaidait aussi pour la vie simple.

7. La septiéme lettre de ps. Héraclite, et sa continuation

La lettre de ps. Héraclite, qui forme la deuxiéme partie de ce papyrus, est une
lettre apocryphe, du genre qui était trés répandu du Ier au IIle siécle de notre
ére, d’inspiration surtout cynique. Le contenu de la lettre du début jusqu’a la
colonne XII 31 est connu. C’est une diatribe contre les Ephésiens. Le papyrus
est bien antérieur aux manuscrits que nous possédons, E Mazarineus 611a,
F Palatinus 132%. On verra dans les notes critiques qu’il y a de la tradition dans
les points de détail, plusieurs divergences mineures, et que dans 1’ensemble, il est
plus complet. Le texte qui suit, qui constitue un éloge de la vie dans la nature et
une diatribe contre les poétes, était jusqu’a présent inconnu.

Ce texte se rattache de trés prés a celui qui le précéde, tant par la forme que par
le contenu. D’une part, il n’y a aucune trace d’arrét entre les deux textes, et le

56 Cf. ci-dessus, p. 127sq.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 137

méme scribe passe d’une ligne a la ligne suivante, sans marquer de transition.
D’autre part, I'inspiration et la teneur du style restent les mémes, et 'auteur ne
fait que revenir sur certains points et en développer d’autres. Dans trois endroits,
nous pouvons méme déceler des allusions explicites & des opinions connues d’Héra-
clite. D’abord, I'exhortation & admirer le spectacle céleste, le soleil qui alimente
la vie, et la beauté de la lune et des astres se comprend d’autant mieux si on I’as-
socie avec la doctrine d’Héraclite sur I'univers. Héraclite considérait le soleil
comme la source principale du feu, qui pour lui était 1’élément le plus important
de I'univers, la condition de la vie, qui apporte la sagesse, et la lune comme une
autre source, plus proche de nous, quoique moins forte que le soleils?, Les doduot
ou parcours des astres jouaient un réle important dans le systéme physique d’Héra-
clite. Puis, la condamnation d’Homére, d’Hésiode, et d’Archiloque est conforme
a lattitude d’Héraclite, qui attaque Homeére dans trois de ses fragments ainsi
qu’Hésiode et Archiloque®.

En troisiéme lieu, la continuation de la lettre semble constituer le point culmi-
nant des allégories concernant le mode de vie idéal, qui commencent dans la
premiére partie du papyrus. En effet, 'auteur cynique reprend souvent le théme
de la cité idéale, philosophique, ou 8’il 'on veut platonicienne, qui était aussi un
idéal stoicien. Il nous indique, dans le dialogue, qu'une communauté idéale existe
chez les brahmanes, qui vivent tous en commun, selon la loi de la nature. Mais il
suggére, dans la lettre, que méme si un législateur idéal, un philosophe comme
Héraclite, collaborait & la rédaction des lois, cette condition ne serait pas suffi-
sante pour former une cité idéale, car les citoyens ne se conformeraient pas & ses
ordonnances, mais au contraire, ils expulseraient le philosophe5.

L’allégorie dans la lettre, ainsi que dans le fragment d’Héraclite lui-méme,
servent a réfuter la thése stoicienne, qui envisageait la cité idéale humaine comme
une possibilité. L’auteur du papyrus élabore donc sa doctrine cynique du retour
a la nature, dans ’appendice & la lettre, ol il nous propose un nouvel exemple &
suivre, la vie communautaire des animaux parmi les beautés de la nature. Mais
il nous met aussi en garde contre cette allégorie, car il critique les instincts voraces
et combatifs de certains animaux. L’auteur, en véritable cynique, et en connais-
seur des théories stoiciennes, condamne les idéaux courants de la littérature, que
se soit I’épopée, le drame ou la' poésie lyrique. Il accuse Homére d’humilier
I’homme, en I’asservissant aux passions charnelles, ¢’est-d-dire ’amour des femmes
et la gourmandise.

On peut donc considérer cette suite comme faisant partie originellement de la
lettre de ps. Héraclite. Si le style se diversifie un peu dans cet appendice, ou il
abonde en parataxes et en antithéses, au point qu’il devient parfois obscur, c’est

57 D.L. 9, 10. Vorsokr. ¢ 22 B 31.

88 Td. B 40. 42. 105. 106.

8 D.1.'9, 3. Héraclite, contrairement & Hermodore, n’a pas été exilé d’Ephése, mais il s’est
retiré dans les montagnes voisines, en se comportant comme un misanthrope. Cependant, il
est rentré dans la ville avant de mourir.




138 Pénélope Photiadeés

peut-&tre parce que l’auteur cherchait & imiter I'obscurité proverbiale d’Héra-
clite lui-méme®. Nous voyons aussi que 'unité de pensée et de sentiment est
maintenue & travers tout le papyrus.

Dans cette lettre, le panégyrique cynique et stoicien des vertus continue, et les
théses principaux sont la justice et la modération. L’insistance sur I'injustice
envers Héraclite, commise sous la forme d’un exil effectué par un privilégium,
véuoc ép’ €évdg, nous encourage & croire que I'auteur était un juriste. Il élabore une
diatribe contre le meurtre dans la lettre, et dans 'appendice contre ses formes les
plus horribles, comme le parricide, le fratricide et I’empoisonnement; le crime du
sacrilége est aussi mentionné®l, Le sujet de 'amour est abordé. L’auteur réitére
les idéaux du pacifisme, de la philanthropie et de la vie selon la nature, mais il
présente des interprétations nouvelles et originales de la vie des animaux dans le
cadre naturel, et de la poésie homérique.

Les allusions aux animaux, qui paraissent typiques de ses lettres apocryphes
cyniques®?, sont amusantes, surtout quand elles illustrent des caractéristiques
spécifiques, comme dans le cas des lions qui ne s’égorgent pas entre eux. La plupart
des animaux sont choisis au hasard comme exemples d’innocence. Les loups par
rapport a I’empoisonnement, les éléphants et les lions par rapport a la cupidité
et tous par rapport & ’esclavage. Une allusion plaisante est celle aux éléphants,
que l'auteur loue parce qu’ils n’enlévent pas des citadelles avec leur trompe.
L’image des boeufs qui ne préparent pas des giteaux ni des boissons au miel, et des
taureaux qui ne revétent pas des costumes milésiens est du plus haut comique. A
un endroit, certains animaux sont critiqués pour leurs défauts spécifiques, plutot
dans la tradition stoicienne®, les taureaux parce qu’ils se battent avec leurs cornes
et les pores & cause de leur voracité. L’auteur insiste aussi sur la faiblesse générale
des animaux, leur manque de raison®, qui ne les empéche pas de rester innocents,
afin de nous reprocher la maniére criminelle dont nous avilisons notre propre
intelligence, en nous abrutissant. Il nous apitoie un peu sur leur sort, en expliquant
qu’ils sont dvaiTia®. De maniére positive, il loue leur courage, parce qu’ils n’uti-
lisent que leurs armes naturelles, selon 1'idéal cynique et stoicien de I'adrdoxeia®,
Ils manifestent une volonté d’endurance, en vivant en toute simplicité dans la
nature®’. Le sentiment de la nature, qui nous rend conscients de son ascendant ou
de la force de sa loi, ressort de cette description poétique des lacs et des riviéres,
des plaines et des bois. Nous pouvons discerner une &me dans cette terre, qui

60 Héraclite était surnommé ¢ oxorewds, et Timon de Phlius 'appelait ¢ aivixrg.

61 P, 10,4-11,10.

62 Py, Héraclite Ep. 9 ndow xgefoooves *Epeolwv Avxor xai Adovres: odx é5avdpamodilovrar
dAMjAovg, odx émpiato aletdg aierdv, 0vdé Adwy Aéovri oivoyoct, odx 5éreue wbwy xdva.

6 Sen. Benef. 4, 18, 32 hominem ... non ungium vis, non dentium terribilem ceteris facit.
Id. Ep. 60, 4 veniri oboedientes animalium loco numeremus.

84 P. 14, 36 dnoddéc ye o gloer Tjuegov.

© P 16,12

6 P, 12, 18-32; 14, 36-15, 6; D. Chr. Or. 6, 22 7ods dvloddmovg adAudregor Ly v dn-
plwr. Gal. 20, 9 0¥6¢ Taw ap’ “HpaxAéovs Tic EAépavrog 1) Adovros ioyvodregos dv paveln).

67 Télés fr. 7, 4 minoeic ai xoivar Fdavog.




Les diatribes cyniques du papyrus de Genéve 271 139

souffre de ce que ses arbres sont coupés, d’aprés le panthéisme cynique et stoicien,
qui postulait une 4&me immanente dans I'univers®s,

La fin de 'appendice est une diatribe originale et amusante contre Homére,
mais elle est trés cynique et particuliére®®. L’auteur exagére les ravages de 'amour
dans I'Iliade, et méme dans I’Odyssée, alors qu’il exploite les thémes épiques
d’Ajax et d’Agamemnon, car il représente des relations de femmes dans les deux
poémes comme étant I'unique cause de toutes les morts. Pour satisfaire a 1’idéal
cynique?™ d'une volonté consciente d’elle-méme, la tergiversation de Pénélope
est critiquée tout autant que la fuite volontaire d’Héléne. Les femmes ne sont
cependant pas honnies, car la Muse est louée en tant que vierge, et Arété en tant
qu’épouse vertueuse. Il y a quelques parodies amusantes des expressions épiques,
mais dans les passages que nous avons, ce sont la sensualité et la gourmandise
d’Ulysse qui sont condamnées et il n’y a qu'une allusion passagére & sa ruse.

Done, la conclusion du papyrus est de teneur cynique, stoicienne et méme quel-
que peu aristotélicienne™. La bonne volonté doit guider I'intelligence, qui n’est
valable que lorsqu’elle réagit contre les inclinations vicieuses, et qu’elle se conforme
aux vertus de la justice et de la modération. Sous I'influence de ces arguments,
nous nous reportons a l'idéal de la vie brahmanique, proposée au début, qui,
comme nous I’avons vu, n’était que la vie d’un philosophe cynique grec, déguisée
et qui nous parait d’autant plus attrayante.

68 P. 12, 41 devdporouovuévy yij. Beautés célestes P. 14, 3.

% Demetr. Eloc. 261 Kvwixos Todmos* 16 omovdoyeioiov,

70 Cf. A. Oltramare, Les Origines de la Diatribe romaine (Genéve 1926).

"1 Arist. Eth. Nic. 2, 6, 6 &orwv doa 1) doern) &&ic mooaupeTixnd), v pecdtnTe odoa Tij 7EOG
nuds, dgiouévn Adyw, xal G dv ¢ pedviuos doloeiey.




	Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271, leurs traductions et élaborations successives

