
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 2

Artikel: Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271, leurs traductions et
élaborations successives

Autor: Photiadès, Pénélope

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271,
leurs traductions et élaborations successives

Par Pénélope Photiadès, Genève

Contenu. - 1. Le dialogue entre Alexandre et Dandamis 116. - 2. Rédaction à partir des
sources 116. - 3. Elaboration 120. - 4. Transmission du texte 125. - 5. Identité du traducteur

Ambroise 129. - 6. Autres traductions latines 134. - 7. La septième lettre de ps. Héraclite
et sa continuation 136.

1. Le Dialogue entre Alexandre et Dandamis

La première partie de ce papyrus, qui date du milieu du Ile siècle de notre ère,

comporte un dialogue entre Alexandre et le brahmane Dandamis. Ce dialogue
correspond à un texte connu, c'est-à-dire à la dernière section du traité sur les

brahmanes qui a été interpolé dans le ps. Callisthène (III 7-16)1, et semble dater
du IVe siècle. Notre papyrus représente probablement ce texte sous sa forme originale,

qui est beaucoup plus condensée que la version tardive du traité, et en diffère
souvent. Il nous faut donc considérer d'abord les sources de notre papyrus, puis
l'élaboration graduelle de ce texte, durant deux siècles. C'est au cours de cette
période qu'il fut enrichi de maints détails et paraît avoir été ajouté à un échange
de messages entre Alexandre et les brahmanes, ainsi qu'à un mémoire sur un
voyage aux Indes, pour former un opuscule qui resta pendant longtemps indépendant,

comme sa première traduction en latin par (Ambroise» et la tradition manuscrite

le démontrent.
Mais la transmission du texte s'est différenciée, car d'une part les versions

grecque et latine ont été transmises à l'état d'ouvrage indépendant dans quelques
manuscrits, et d'autre part elles ont été interpolées dans certains codices du ps.
Callisthène, et dans la traduction parallèle de Julius Valerius. Par ailleurs, la
version latine a été indépendamment élaborée dans les codices latins, dans les

deux autres traductions de St-Jérôme (cod. Bambergensis) et de l'archiprêtre
Léon qui l'a incorporée dans son roman, la «Historia de proeliis».

2. Rédaction de cette partie du papyrus à partir des sources

Il existe des parallèles entre le dialogue de notre papyrus et des textes connus
de dialogues avec les brahmanes cités par les historiens d'Alexandre. En effet,
notre texte présente de nombreuses analogies avec la citation d'Onésicrite chez

Plut. Alex. 65, et surtout avec la longue citation chez Strabon 15 p. 715. Ces

auteurs rapportent un dialogue entre Onésicrite et deux brahmanes, Calanos et

1 Cf. l'examen des versions manuscrites, p. 127.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 117

Dandamis ou Mandanis. Il a lieu, suivant les instructions d'Alexandre, qui avait
ouï dire combien les brahmanes étaient endurants. On pourrait appeler ce dialogue
le deuxième avec les brahmanes, d'après l'ordre des événements chez Plutarque
et dans le ps. Callisthène. En effet, un premier dialogue avec les brahmanes se

lit sur un papyrus analogue au nôtre, Berolinensis 130442, du 1er siècle de notre
ère. Les interlocuteurs y sont Alexandre et dix brahmanes ou gymnosophistes3,
responsables de la révolte contre lui. Il correspond de très près au texte de Plut.
Alex. 64, qui ne lui est que de quelques années postérieur, et moins précisément
au ps. Call. III 6, qui est bien plus tardif. Un récit tout différent est celui d'Arrien,
Anab. 7,1,2. Il ne mentionne ni le premier ni le second dialogue, ni même le nom
d'Onésicrite. Mais il rapporte, à deux reprises, un dialogue qu'on peut appeler le

troisième, effectué au moyen d'interprètes, entre Alexandre et les brahmanes,

qu'il avait entourés de son armée, mais qui ne sont pas nommés individuellement4.
En effet, dans le ps. Callisthène, les trois dialogues se succèdent: 1. ps. Call. III
6, le dialogue entre Alexandre et les 10 brahmanes, qui est interposé dans le texte
même du ps. Callisthène, avant l'interpolation. 2. ps. Call. III 13, le dialogue entre
Onésicrite et Dandamis. 3. ps. Call. III 14. 15. 16, le dialogue entre Alexandre et
Dandamis. De plus, les mêmes expressions se retrouvent dans le deuxième et dans

le troisième dialogue du ps. Callisthène:

ps. Call. III 13 yfj fxoi navra <pÉQsi, d>ç

(irjxiiQ ydXa rib reyftêvri.
Id. ävaßrjoofxai ngoç rov ûeôv fiov ôç

fj/xâç xaranéfxfaç ènî rfjv yfjv ôç cui-
eXûdvraç Ttqoç avrôv oulairfjoet Xdyov.

Id. III 14 rgoiprjv epegei xaqrcov f] yfj, d>ç

epiXt] firjrrjQ ydXa râ> re%&évri (cod. C).

Id. àneXevao/xai yàg tiqôç rov &edv fiov.
Id. 15 d ûeoç ae xaréne/xyiev êv roïç r6-

Tiotç rovroiç.
Id. 16 êeâ> Xoyov ôdôaojuev, Srav tzqoç

avrov oucéXûoofiev5.

Le troisième dialogue a d'ailleurs plusieurs points de ressemblance avec notre

papyrus, quoiqu'il diffère des textes de Plutarque et de Strabon. On peut citer les

passages suivants: P. I 23 yfj /uoi xoqtiov <péqei, wç cpiXrj fxfjrr/Q ydXa. P. I 45 av
ô' âv êfxè [<povsva]rjç, ov Xvnov/xai, noQev{aojxai tiq)oç rov êfiov êedv • oï(ôé /jlov
rfjv ô)îxrjv. P. II 2 dvaß(dvrag) àuiairfjoei Xdyov. P. II 42 olda yàg rà êv ûeoïç

rovç âv&{Q(a)7tovç fiévovra.

2 Wilcken, Berl. Sber. 1923.
3 Wilcken considère avec raison que ce dialogue dérive vraisemblablement aussi d'Onésicrite

et peut-être de Clitarque. Si nous comparons ce papyrus au nôtre, nous retrouvons certaines
caractéristiques communes, comme le nudisme et la philanthropie.

4 H se peut qu'un dialogue entre Alexandre et Dandamis ait figuré chez Mégasthène, d'après
un fragment qui mentionne une visite d'Alexandre auprès de Dandamis, mais quoiqu'Alexandre

ait pu le voir, c'est Onésicrite qui a dû s'entretenir avec lui. Cf. Még. F.Or.Hist. 715
F 34 Hippol. Refut. 1, 241 Advôajiiv, tzqoç Sv 'AXéiavôgoç eiorjX-dev. R. Merkelbach, Die Quellen
des griechischen Alexanderromans p. 50 (Munich 1954). Arrien cite Néarque Anab. 7, 3, 6 sur la
mort de Calanos. Mais il ne donne pas la source pour le dialogue; elle peut bien être Onésicrite.

6 ps. Call. III 13 ravta ôé fiot q>iXa rvy- Id. III 15 vXaç elç rônov olxlaç.
Xdvei, olxoç, rà tpvhXa ravra xa&evôm im Id. 16 otxovç exrioev, vXaç xazaoxlovç ov-
OTQw/ivrjç <pvXX(ov. gavàç fiai oréyrj, yfj nâaa argwfivrj



118 Pénélope Photiadès

Il semble que ce troisième dialogue dérive aussi d'Onésicrite, comme nous essayerons

de le démontrer, et qu'Arrien ait omis les noms des personnages mineurs,
afin d'abréger le récit et de réhausser la personnalité d'Alexandre. Le dialogue
entre Alexandre et Dandamis ne serait donc qu'un dédoublement du dialogue
entre Onésicrite et le même sage. Or, dans notre papyrus, le nom d'Onésicrite a

pu figurer dans les toutes premières colonnes qui manquent (cf. l'introduction).
Il est possible aussi que l'auteur présente les choses telles qu'elles sont chez Arrien.
Mais il a changé deux des événements dans l'itinéraire, de sorte qu'il crée une
confusion typique du roman d'Alexandre. Il retarde en effet le départ d'Alexandre,
et place la mort de Calanos aux Indes, avant la date de son dialogue, alors que chez

Plutarque, Strabon et Arrien, elle a lieu en Perse, après le deuxième ou le
troisième dialogue.

Certaines idées dans notre dialogue ressemblent de très près aux citations
d'Onésicrite chez Strabon et chez Plutarque et même parfois au texte d'Arrien,
probablement lorsqu'il est tiré d'Onésicrite. La thèse cynique que tous les hommes

sont égaux est soutenue par Dandamis, qui revendique ses droits devant Alexandre,
au début de notre papyrus, dans des termes semblables à ceux qu'emploient les

brahmanes chez Arrien: P. I 1 P. I 6 ïarjv aoi e%(o yfjv xal nâç âv&qwTtoç ;

Arr. Anab. 7, 1 âvdqomoç /jÂv ëxaaxoç xoaovôe xrjç yfjç xaxé'/ei. Le don de

prophétie des brahmanes est décrit de manière très analogue dans le papyrus et chez

Strabon: P. I 29 (v)/ueïç ôè ^(ajußelade yevéoê)at ojußgo(vg, Xijiovç, xeqav)vovç,

av%(pL0vç, Xoijuovç. èyco jiQ)oßXenco (jtwç xal nôftev xal ôià xi xav)xa (yiyvsxai).
Onés. F. Gr.Hist. 134 F 17, Str. 15 p. 715 ëq>t] ô' avxovç xal xœv neql qwoiv noXXà

êSexâaai, xal TtQoarjfiaaicöv, djxßqmv, avyrfjiwv, véocov. La métaphore qui est
élaborée dans le papyrus de la «maison» en plein air que forment le ciel comme toit,
la terre comme plancher, et les bois comme table pour les brahmanes qui vivent
dans la nature, provient de l'image qu'on trouve chez Strabon: P. 11, 7 ovqavdç

juoi axéyr), yfj itâaa axadj/uvr/, noxafxol Ttdvxsç didxovoi, vXai XQÔmeÇa. Onés. op.
cit. oîxiav âqiaxrjv elvat.

Plusieurs arguments qui sont développés dans notre dialogue semblent dériver
d'Onésicrite, et parfois ils correspondent aussi à d'autres sources, comme Méga-
sthène et Aristobule. Les principes fondamentaux du dogme cynique sont célébrés

à travers tout le dialogue, comme celui de la loi absolue de la nature, qui est énoncée

chez Onésicrite, mais seulement en une maxime : P. I. II passim. P. VII 5 fiévexe

xtjv cpvaiv, xqicpovaav ècp' olç êéXei. Onés. op. cit. ëv ô' âfiaQxdveiv (xovç "EXXrjvaç)

vdfiov TiQo xfjç (pvoecoç xï&efiévovç. L'insistance sur le pacifisme, dont fait preuve
Dandamis dans ses tirades, semble provenir d'une remarque des brahmanes.

P. I. II. Ill passim. Onés. op. cit. d<p' a>v xal axdaeiç navoiev. L'importance de la

philanthropie, souvent relevée par Dandamis, est suggérée par une allusion
diplomatique aux capacités d'Alexandre, au même endroit. P. I 42 âyaêà ôiàô(va)i
oï(x)(o. P. VII11 (et) ôè êmôeixvva'&e ôxi noXXà ë%exe, aXXoiç %aQiaaa&e. Onés.

op. cit. dxpeXifMOxaxov ô' eirj xâiv caidvxwv, et ol xoiovxoi ipQOvoîev olç ndqeaxi



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 119

ôvva/iiç. Les coutumes de nudisme et de végétarisme, illustrées par Dandamis,
étaient si frappantes qu'elles furent brièvement constatées par Onésicrite (1. c.) et
même par Mégasthène (F.Gr.Hist. 715 F 11) et Aristobule (F.Gr.Hist. 139 F 41).
La conception de la société brahmanique comme un état idéal et platonique,
développé dans notre papyrus, semble dériver d'un mythe de l'âge d'or chez

Onésicrite. P. I 23 op. cit. III 48 ê/uol fiékixoç noiEÏxai yXvxvxsçov xov noxa/iov rj
ôhpa. Onés. op. cit. XQfjvai ô' eqqeqv yâXaxxoç xal ôfioîcoç /uéXixoç.

Le refus des cadeaux offerts par Alexandre, qui est signalé et commenté dans

notre dialogue, semble provenir d'Arrien et de Mégasthène; il est maintenu même

sous la menace de la mort6. L'indépendance et la liberté, qui constituent le principe
cynique de l'avxâçxEia, et qui incitent Dandamis à condamner les richesses et la

bonne chère, sont aussi développés dans notre texte, conformément à cette attitude.
Mégasthène est la source la plus précieuse, après Onésicrite, car il est le seul à

traiter de la vie intérieure et du spiritualisme des brahmanes. Nous savons que
Mégasthène écrivit son quatrième livre sur la religion des Hindous, tandis qu'il
n'y a aucune allusion à la religion dans les fragments qui restent du livre d'Onésicrite,

nwç fjyêrj 'AXéÇavôgoç. Or l'exaltation spirituelle des brahmanes est un
thème qui revient constamment dans les tirades de Dandamis. Ainsi la condamnation

de Calanos, qui s'était éloigné de Dieu en suivant Alexandre, s'appuie sur une
citation de Mégasthène chez Arrien, alors que les autres sources ne décrivent que
sa mort sur le bûcher, en donnant la cause physique, qui était la maladie. P. 114.
15 ésàç fio(i) <piXoç. xovxov xoîç ëgyoïç ô/iEiXm. P. IV 19 (o ôè KdXavoç 7iag)rjv

fj,sifj,(rjaâ/j,£voç xov fjfiûv) ßiov êni %(q6vov ßQa%vv • ênel d)' ovx êxvy%a(v)e êeov

<pîXo(ç a>v, ÔQa7ie)xevaaç elç ("EX)Xrjvaç xal (iiaQà [? xaxa\) awr/êeiav ('I)vôwv
eîç Jt(vQ â&d)vaxov ßag svrjxai, cf. Még. F 347. Cette communion avec Dieu,
qui explique le don de prophétie des brahmanes, et qui stimule leur courage, est

relevée par Mégasthène, alors qu'Onésicrite ne mentionne que les résultats : P. I
41. 42 (tiqoç) fis ßacriXsvç e(x(poßrj&Eig) £Q%sxai rhç Tt(oâç xiva (plXov). EvÇàfiEvoç

§e(cûi jiEiêco avxov) âyaêà ôiôo(va)i oï(x)co8. Les propos sur l'immortalité de

l'âme ainsi que les autres sur les punitions ou récompenses, qui peuvent suivre
dans l'autre monde, et auxquelles croit Dandamis, sont tirées de Mégasthène,
cité par Strabon9. Le panthéisme cynique, qui représente Dieu comme une
divinité unique, immanente dans l'univers, lequel est décrit comme étant sphé-

6 Dandamis n'accepte que de l'huile d'Alexandre, pour verser une libation, alors qu'Onésicrite

et Aristobule racontent qu'on offrait toujours de l'huile aux brahmanes qu'on rencontrait,

afin qu'ils se purifient. Cf. Aristob. et Onés. 1. c. Arr. Anab. 7, 2, 3 oùV aSv no&eïv ri
avxèç chov xvqioç 'AkéÇavôqôç ôovvai. Még. F 34 rov ôè Mdvôaviv ênaiveïoûai, ort rân>

'AÀeÇdvôgov àyyèhxvv xaÀovvxcov ràv A ioç viàv, Jiei&ofiivtp re ôcôga ëoeo&ai vmo%vov[iêva>v,
ànev&ovvri ôè xôXaaiv (pair) /irjre aôrâi ôeïv rcöv nag' îxeIvov ôcogeœv. On comprend
pourquoi ce refus est interpolé quatre fois dans le ps. Call. II 35; III 6. 12. 15; P. IV 45
fiaxagioç ôè (Sç /irjôevoç ôeï)rai. An. 7, 1, 6 ov ôè noXvngdyiuov xal ärdoffaXog.

7 Cf. P. II50 èyéwrjoév os ûsàç è(v ràno)iç êv olç ëkeoxiv evôai/iovelv.
8 Cf. op. cit. p. 5.
9 P. I 45 P. I 12, 42, Még. F 33 (Str. 15 p. 711) naganMxovaiv ôè xal [iv&ovç, o'jOJicg

nXdrœv negl re âtp&agoiaç ytv%rjç xal rwv xar' "Aôov xgloewv.



120 Pénélope Photiadès

rique, attribué à Dandamis par notre auteur, dérive aussi de l'exposé de Mégas-
thène, qui était de cette secte10.

La différence principale entre notre papyrus et ses sources est une différence de

style, qui augmente la valeur du papyrus. En effet, la riche élaboration des détails
dans notre texte, par opposition à l'état fragmentaire des sources, qui sont de

beaucoup antérieures, est peut-être le résultat d'une évolution naturelle. La brièveté
des fragments originaux d'Onésicrite ne permet guère de comprendre les sources.
Mais le style de notre papyrus est celui de la diatribe, qui diffère entièrement du
bref exposé d'Onésicrite. De part et d'autre, les textes sont de teneur édifiante et
moralisatrice. Mais notre texte est très didactique. Tantôt il propose le comportement

des brahmanes, qui respectent ces principes, comme un modèle à suivre, et
tantôt il attaque Alexandre qui pèche par les conquêtes et par le luxe. Cette aggres-
sivité satirique est la caractéristique essentielle de la diatribe, et nous avons dans ce

texte un des rares exemples de ce genre de littérature, peut-être le plus long qui
nous soit parvenu11. A travers une présentation allégorique de la vie idéale du
philosophe cynique, il rappelle constamment les principes du dogme au souvenir
du lecteur, sur un ton rhétorique, qui est également impressionnant. Il est naturel

que notre auteur, en suivant Onésicrite et Mégasthène, se soit évertué à célébrer
les caractéristiques aussi propres aux brahmanes qu'aux philosophes grecs, et il
semble, d'après l'état actuel de nos connaissances, que la plupart de ses observations

soient justes. Il n'y a donc pas lieu de douter de la véracité de Mégasthène
lorsqu'il décrit leur spiritualisme.

Le caractère généralement antithétique du dialogue est typique de la diatribe.
Les métaphores et les images sont nombreuses, souvent incorporées dans des

yvü/xai épigrammatiques, dont des exemples ont déjà été cités. Les tournures
abstraites sont aussi fréquentes, et elles facilitent les personifications. Les ellipses
sont nombreuses, surtout pour les verbes12, et les phrases relatives neutres sont
souvent en apposition13. L'élément rhétorique est réhaussé par la variété des

questions et des réponses.

3. Elaboration graduelle du traité, comme ouvrage indépendant

L'élaboration progressive du texte du papyrus, sous forme de traité
indépendant, a abouti à un opuscule d'une certaine longueur, qui peut être subdivisé,

10 C'est peut-être la pluralité de ses manifestations, ou une expression prise du langage usuel,
qui induit Dandamis à parler de Dieu deux fois au pluriel. P. II 28 note ßtov äXXov Xéppfl

nagà &eän>; P. II 42 rà êv ûeoiç. Il dit de Calanos: P. II46 êvrjv xai êv avrwt [peïov 7ivev\im,
[d]AAd vn[à xa]xov 'EXX[ijva>]v ê&vovç eiç x[axov] avzo ëo[rt]oë]. Partout ailleurs, on trouve le
singulier. P. 148 ovôèv Xav&d[vet rd ö]fi/*ar' airtov. ndv[ra vtxrjaa]ç ovx ëxeiç nov àv à\7iotp6yr)\ç •

xvxXcg yàg ovga[vàv ivéx\a(iipe • reïxoç vvv [rjftâç èvêx]Âeioev eiç adgxaç. Még. F 33 ; (ht yàg yewrj-
rôç 6 xoo/ioç xai tp&agzoç Xêyetv xâxetvovç, xai ôzt atpatgoeiôrjç ore ôtotxcov avzàv xai not&v ôeôç.

11 Cf. À. Oltramare, Les origines de la diatribe romaine (Genève 1926); P. II 9 rt xaxoïç
rijv oi[xov]ft[évtjv ôa]y>[tXe]vp.

12 Ellipse de sari P. I 15. Le verbe précédent est sous-entendu, P. I 24.
13 Neutre en apposition: P. I 25 ovre Çwtov [ë<payo]v, rj cpvmç â ôiôcooi.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 121

d'après le développement du sujet, en trois sections14. L'opuscule s'ouvre par
une dédicace suivie d'un mémoire sur un voyage d'un contemporain aux Indes,
accompagné d'observations concernant la nature, les mœurs des brahmanes et
des animaux. Le tout constitue une première section15. Dans la deuxième section,

nous sommes ramenés au voyage d'Alexandre aux Indes. On y trouve l'impression
que fit son arrivée et sa prière à la sagesse, dans laquelle il annonce son intention
de visiter les brahmanes, suivie de leur message commun16. La troisième section

est constituée par le dialogue entre Onésicrite et Dandamis, auquel fait suite le

dialogue entre Alexandre et ce dernier, qui est un développement du dialogue
consigné dans notre papyrus17.

Les déclarations de l'auteur du mémoire, dans la dédicace et à la fin ainsi que
les remarques qu'on trouve dans la traduction latine, nous aident à comprendre
l'élaboration du traité. Il dit ouvertement que l'étude sur Alexandre et les

brahmanes n'est pas de lui, mais qu'il l'annexe à son mémoire, pour l'envoyer au
destinataire (ps. Call. III 10 Müll.) : ô èxsxrij/urjv noirjjuârojv âjiéoxeiXa rfj âvôgeia rfjç
crfjç xaXoxâyaûîaç, wiorât-œ; juov rû> vTcofivrjfiaxiaxm. Ambr. quae vero ex historiis
de Alexandri vita legi, et quae ex plerisque auctoribus ad haec facientia de Ulis

desumpsi, nunc subnectam. Il n'a fait que remanier cette étude, qui existait avant
en tant qu'ouvrage indépendant, comme il le suggère dans sa préface, et comme
«Ambroise» le spécifie dans sa traduction de ce passage. Le mémoire sur le voyage
aux Indes provient d'une source orale, c'est-à-dire l'exposé d'un ami, et l'étude
sur Alexandre et les brahmanes des histoires du conquérant. L'auteur du mémoire
est donc le remanieur ou rédacteur du tout: Id. 7 nQoaeirjyrjaâfieêd aot rov row
Bgax/xâvcov ßlov. Ambr. Brachmanorum patriam, consuetudinem vitamque recensere...

ea tibi dumtaxat quae ab aliis audivi et quae a scriptoribus desumpsi enarrare ten-
tabo18.

Or, comme nous voyons d'après notre papyrus que le dialogue entre Alexandre
et Dandamis, peut-être précédé par celui entre Onésicrite et Dandamis, existait
comme ouvrage indépendant au Ile siècle, nous pouvons entrevoir au moins deux

étapes dans l'élaboration de l'ouvrage complet. D'abord, le dialogue a probablement

été incorporé dans l'étude sur les relations entre Alexandre et les brahmanes,
puis il fut intégré avec le mémoire sur le voyage dans l'opuscule tout entier sur les

Indes. Est-ce que, de même que cette étude a existé à l'état d'ouvrage indépen-

14 Dans les codices où ce traité figure seul, ainsi que dans ceux du ps. Callisthène qui le
contiennent comme interpolation, il n'y a pas de subdivision, à en juger d'après les exemplaires
qui ont été collationnés. Dans l'édition Müller; toute l'interpolation a été artificiellement
divisée en neuf chapitres (ps. Call. III 7-16).

16 (ps. Call. III 7-10 MM.) Voyage: 7. 8; Mœurs des brahmanes: 9; Animaux: 10.
16 Id. II 12; Déclaration d'Alexandre: II; Message des brahmanes: 12.
17 Id. 13-16. Dialogue entre Onésicrite et Dandamis: 13; Dialogue entre Alexandre et

Dandamis: 14-16.
18 L'allusion dans TiQoae^rjyqaàfiedu (xoîç eÎQrjftévoiç) (id. 7) à Aoqiavov xà xar' AXé-

SavÔQOv toxoQtfoavxoç, à la fin du mémoire, id. 10. est peut-être due à un deuxième rédacteur,
lequel aurait annexé l'ouvrage auparavant indépendant qui correspond à la traduction d'«Ambroise»

à Arrien.



122 Pénélope Photiadès

dant, l'échange de messages entre Alexandre et Dandamis (ps. Call. IX 12 Müll.)
a aussi paru séparément C'est difficile à dire, car le début semble être une simple
introduction au voyage d'Alexandre, exprimant l'opinion habituelle concernant
le conquérant19, suivie de sa déclaration aux brahmanes, qui a été insérée par le

rédacteur dans une prière chrétienne. Mais la suite aurait pu dériver d'un texte
séparé, car la conception du message commun des brahmanes se retrouve chez

Arrien, et le texte ressemble à celui de notre entrevue entre Dandamis et Alexandre.
Dans ce message des brahmanes, qu'on pourrait considérer comme étant une
présentation différente du troisième dialogue avec les brahmanes20, le texte est

encore plus moralisateur que celui de notre papyrus, et d'un style typique de la
diatribe cynique. C'est une attaque générale contre tous les vices et toutes les

passions, ainsi que contre le mensonge et la médisance. Les personnifications et
les expressions abstraites abondent, toujours dans le même style21. Si un papyrus
de ce genre existait, il serait probablement de la fin du Ile siècle ou du début du

Ille, car ce message reprend les idées de Dandamis et ne révèle pas d'influence
chrétienne. De toute façon, l'ensemble de l'étude sur Alexandre et les brahmanes

qui a été remaniée par le rédacteur datait probablement du Ille siècle, car il
représente un degré d'élaboration plus avancé que celui de notre papyrus.

Le mémoire sur le voyage aux Indes est un exposé qui reprend les descriptions
souvent fantastiques des animaux22, de la nature23 et des mœurs des hommes24,

qu' on trouve chez Onésicrite et Mégasthène, mais qui s'appuie aussi sur la
documentation plus précise des voyages faits à l'époque romaine25, de sorte qu'il est

caractérisé par une inspiration très particulière. L'attitude de l'auteur est celle

du dilettante qui s'intéresse surtout aux curiosités, et qui cherche à stimuler le
même intérêt chez le lecteur. Il nous dit, d'ailleurs, que son ami, un thébain très
cultivé (Orjßäiog a%oXaaxinôg), a fait ce voyage, en prenant des vacances de son
travail d'avocat26. Une pareille attitude est typique de la fin de l'époque romaine.

L'auteur, en tant que Chrétien enthousiaste, ne goûte pas la philosophie païenne,
de sorte qu'il critique les stoïciens, les épicuriens et les platoniciens pour des raisons

19 Le ton exalté est analogue à celui de la correspondance fictive entre Alexandre et Darius,
pap. Hamburgensis P.S. I. 1305. Cf. R. Merkelbach, Aegyptus 40 (1947.) Un titre Aâvôafiiç
6 rœv Bgay/xdvow ôiôàoxakoç ôiijyovfisvoç xà xarà rovç Maxeôévaç, apparaît dans le ms. L,
constitué par ce seul opuscule. Mais il n'y a même pas de titre dans la traduction d'«Ambroise»,
qui semble être basée sur la première rédaction.

20 D'ailleurs, le ms. C a voulu en faire un dialogue, en l'interpolant dans un chapitre bien
antérieur, lequel contient le dialogue entre Alexandre et les dix brahmanes: ps. Call. III 6
MüD.

21 Ps. Call. III 11 Müll. Ttàaoi aoi ôoxovai ßaoiAeig âvolaç iv roïç atpqooi xvgaweiv; yX&aaa,
àxorj, ôa<pgrjaiç xxX. nolXal ôè xai iom&ev, äaneg äfielhxxoi dianoivai xai xvgawiôeç àxàgea-
Toi êmîh/ilaç.

22 Onés. 7. F.Or.Hist. 134 P 16: serpents; Néarch. F.Or.Hist. 133 P 20; Aristob. F.Or.Hist.
139 P 38; Még. P 20: fourmis géantes, scorpions, éléphants.

23 Onés. F.Gr.Hist. 134 P 20; ps. Call. III 7. 8 Müll.
24 Még. F 12; cf. P. Pfister, Kleine Texte zum, Alexanderroman, 1915.
25 La coutume des barbares de regarder le soleil est relevée par Pline, N.H. 7, 2; ps. Call.

III 9 Müll.
26 Ps. Call. III 7 Müll.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 123

différentes27. Il donne l'impression que le christianisme est déjà tout-à-fait établi
dans l'empire, quand il parle d'un évêque d'Asie mineure dans la préface, et fait
des allusions au Dieu chrétien (ps. Call. III 7 Müll.) : jusrà rov /laxagiov Mmvaécoç,

rov êmaxônov 'AôovXtrcôv. Id. Prière d'Alexandre: aorpla, jurjreg ngovoiaç et
passim. De tels propos ne seraient guère possibles avant les réformes de Constantin
le Grand. Nous pouvons donc assigner à l'opuscule tout entier une date au IYe
siècle, et très probablement au deuxième quart de ce siècle. Le style est toujours
moralisateur, mais on sent la main du rédacteur, qui n'a même pas eu d'inspiration

originale en écrivant son mémoire. Le caractère édifiant du dialogue diminue
malheureusement de beaucoup, car les tournures sont très alambiquées, et les

répétitions caractéristiques des écrivains chrétiens secondaires de cette époque

augmentent le ton pedantesque de l'opuscule.
Nous pouvons apercevoir la destination et le but de ce traité bien que l'identité

du rédacteur nous échappe, vu l'absence de tout indice. Celle du destinataire est

fournie dans la traduction latine par «Ambroise» de la dédicace qui est adressée

à Palladius, et que je cite ici:
Ps. Call. III 7. Müll, rj nokAr] ptXo-
Tiovla oov xal (piXofiadia xal ptXoxaXia
[ptXoxoîa, a] xal (piXoûeîa, âvÔQÔw àgî-
OTcov eyxaXXcbmo/ua, xal ëregov rj/aâç

[rpuïv, a] nQOETQÉiparo Tcqoaôirjyrjaa-
o&ai Tigäy/Lia vTiegßoXfj aopiaç yépov.

xivovfJLEvot rolwv rjfieïç rfj afj tpiXoxoîa

jiqoç roïç eÎQrjfiévoiç, TtQOOeÇrjyrjOÔfiefîâ

aot xal rov rmv Bgaxfiâvaw ßiov, ojv juèv

êyw offre rrjv narqîôa terogr/aa, offre ôè

roïç avôgdaiv awrervxgxa.

Ambr. desiderium mentis tuae, Palladi,

quae immenso sapientiae amove incensa,

nova semrper discere optât, novum etiam

arduumque opus efficere nos compellit, id
vero est Brachmanorum patriam, con-
suetudinem vitamque recensere. ego

quippe quum neque ipsos neque ipsorum
loca (longo enim terrarum spatio a nostra

Europa sunt seiuncti) ea tibi dumtaxat

quae ab aliis audivi et quae a scriptoribus
desumpsi, enarrare tentabo.

Or, comme, dans ce passage, la traduction reproduit tel quel l'original grec, à

part l'absence de ce nom, il semble que le destinataire de l'original soit ce même
Palladius. C'est cette dédicace qui a induit les scribes de certains codices,
constitués par les versions grecque et latine de cet ouvrage, à l'intituler TlaXkabiov tieqI
rôw rfjç 'Ivôïaç êihcôv xal raw Bgax/aàvoov28. Il y eut par la suite une confusion entre
le destinataire et le rédacteur, car on a cru que le génitif se rapportait à l'auteur29.

Il s'agit sans doute de Palladius, évêque d'Hellénopolis, en Asie mineure, et non

27 Les cyniques ne sont pas mentionnés, peut-être pour déguiser l'inspiration originale de
l'étude, qui autrement serait trop évidente. Ps. Call. III 8 Müll, f) yro^rj nâ>ç ôvvaiai vovv
&eov ôéÇaa&ai; Ambr. quomodo meus potest in se recipere dei sensum? A cette époque, sensus
peut être synonyme de mens: Dig. 9, 1,1, 3 nec potest animal iniuriam facere, quâd sensu caret.

28 Cod. L (coflationné par Müller), Londinensis édit. par Ed. Bisse, sous le titre Palladius:
De gentibus Indiae et bragmanibus (Londres 1668) est une copie du codex Leidensis 93, saec.
XV, édit. par Joach. Camerarius dans son Libellus gnomologicus. Cf. p. 127 pour le codex
grec de Fontainebleau 1658, saec. XV, et le codex grec et latin de l'Escurial.

29 Müller (loc. cit.) croit que l'auteur était Palladius, et que le destinataire était le préfet
Lausus, auquel Palladius aurait envoyé cet ouvrage, en l'annexant à son histoire Lausiaque.



124 Pénélope Photiadès

pas de Palladius évêque d'Ecosse, mort un peu plus tard que ce dernier, en 43130.

Or l'évêque d'Hellénopolis est très connu pour avoir été un fervent arien, condamné

au concile de Nicée en 325, puis gracié par la faveur impériale et recondamné à

Aquilée en 381.

C'est sous ce rapport que le but du rédacteur devient apparent. En effet, la
dédicace à Palladius est reprise par l'avant-dernière phrase du traité, qui indique
qu'il a été rédigé et expédié sur sa demande (ps. Call. III 16 Müll.) : î) orj œcpéksta •

rovTO yÙQ xal tzoq' ê/uov ffrrjoaç ê£ àQ%rjç. Ambr. et quoniam desiderare te scribis,
ut in aliquo tibi prosim... On remarque aussi l'absence de toute allusion au Christ,
en grec comme en latin. Il semble donc que le monothéisme des brahmanes ait
plu aux ariens, en tant que monophysites. Ainsi, au moment où les ariens luttaient
pour propager leurs doctrines, les brahmanes pouvaient paraître plus aptes à être
convertis au christianisme et rattachés à leur secte. D'autre part, cette description
élogieuse de la vie brahmanique pouvait être à l'avantage des ariens eux-mêmes,

qui suivaient des principes analogues. Les brahmanes sont donc représentés comme
étant d'autant plus attirants qu'ils sont déjà monothéistes et très croyants, et
qu'ils s'astreignent à une vie vertueuse et simple. C'est ainsi que le passage sur les

mœurs des brahmanes dans la description du voyage sert de préface à l'étude qui
va suivre sur leurs rapports avec Alexandre31. Cette étude apprend aux lecteurs

qu'ils inspirèrent de l'intérêt même au plus grand des conquérants, et que leurs
contacts avec l'occident remontent à cette époque. La description du pays à l'état
contemporain révèle ses attractions, ainsi que les aventures qui pourraient s'y
produire, et les moyens de les éviter.

Nous avons des preuves du succès obtenu par ce traité non seulement comme
propagande pour l'arianisme, puisqu'il semble avoir été traduit par <(Ambroise»,

très peu de temps après, mais aussi dans la propagation du christianisme. D'une

part, l'ardeur des missionaires fut certainement éveillée, car on parle du mouvement

qui eut lieu au IVe siècle pour convertir les Hindous. D'autre part, certains

préceptes du christianisme, ainsi présentés, sous forme allégorique, offraient un
charme nouveau à ceux qui avaient le goût de l'exotique. En effet, comme nous le

verrons en considérant la transmission du texte, un deuxième rédacteur l'a ramené

au cadre du christianisme orthodoxe, et l'ouvrage a continué à être goûté, comme
faisant partie du roman d'Alexandre, à travers le Moyen-âge jusqu'au XVIe siècle,

et souvent reproduit.

30 Contrairement à ce que croyaient Liénard, Revue de Philologie et d'Histoire 30 (1936),
et Coleman Norton, Class. Phil. 30 (1926). Cf. p. 131. 132.

31 Ps. Call. III 9 Müll. Les brahmanes croient qu'ils connaissent Dieu : aeßopevoi ràv &eàv
xal yvœaiv fièv ëxovreç, ovx ovrœç ôè Xemrjv, firfre ôè ôievxgiveîv otrrco rovç rfjç ngovoiaç Xôyovç
ôwdfievoi, ôfiaiç evxovrat àÔiahetnrcoç. Ambr. colunt semper deum, cuius verum quidem ac distinc-
tam notitiam se höhere profitentur, omnemque providentiae eius ac divinitatis rationem discernere.
Cette interprétation brahmanique de Dieu a peut-être exercé une influence sur les doctrines
gnostiques. Pour le sens de jtgàvoia, voir Zeno Stoic. S. V.F. fr. 44, Cleanth. ib. fr. 21, Chrysipp.
II fr. 168 Jiegl Tigovoiaç 3, 203. Id. 7, 8. L'érudit thébain avait été emprisonné par un roitelet
de l'intérieur en tant qu'étranger, puis libéré par le grand roi, qui mit le roitelet à mort pour
avoir emprisonné un citoyen romain.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 125

à. Transmission du texte du traité

a) Deuxième rédaction, jugée far les critères de la traduetion d'«Ambroise» et du texte
du fafyrus
Ce traité ne paraît pas être resté à l'état de la première rédaction, à en juger

d'après l'excellent critère qui nous est fourni par la traduction latine d'«Ambroise».
En effet, l'ouvrage d'«Ambroise» ne serait qu'une paraphrase condensée de la
version originale, si celle-ci était la même que celle du traité grec qui nous est

parvenu. Nous pouvons distinguer chez «Ambroise» plusieurs lacunes par rapport
au texte grec qui ne peuvent être des omissions intentionnelles et qui ne dépendent

pas non plus de son style. Il faut donc admettre que les passages ajoutés sont dus
à un deuxième rédacteur. Nous essayerons d'apprécier quelque peu la personnalité
de ce deuxième rédacteur, par l'entremise de la traduction latine, de même que
nous avons pu entrevoir la forme de la première rédaction grâce à cette même

traduction, à laquelle elle a dû servir de modèle. Nous pouvons aussi contrôler
la fidélité de la traduction d'«Ambroise», d'après l'autre critère inestimable qui
est fourni par notre papyrus, dont les tournures ont souvent été conservées dans
le traité grec et plus souvent encore dans cette excellente traduction latine. Les

passages parallèles nous permettent d'apprécier encore mieux les modifications

stylistiques apportées par le deuxième rédacteur. La traduction d'«Ambroise» est
donc doublement précieuse, car en dehors de l'intérêt intrinsèque qu'elle peut
offrir, elle est le seul témoignage certain de cette première étape dans la rédaction,

parce que, contrairement au texte grec, son texte n'a pas changé, au fur et à

mesure qu'il a été transmis.
Les apports du deuxième rédacteur peuvent être classés sous quatre chefs. On

remarque de prime abord une modification dans la présentation du traité et des

allusions historiques différentes, par rapport au latin. L'allusion, placée à la fin
du mémoire, à l'histoire d'Alexandre d'Arrien, dont ce traité formerait l'appendice,

du moment qu'il se rapporte au même sujet, indique qu'il ne figurait déjà
plus à l'état d'ouvrage entièrement indépendant, même s'il constituait un fascicule

séparé. Par contre, la version latine, où on ne lit rien de ceci, correspond à un
original indépendant, envoyé à Palladius pour son intérêt propre. Le deuxième
rédacteur semble aussi être l'auteur d'une phrase au début du mémoire qui est

presque aussi détachée qu'une glose, et qui mentionne un journal de voyage
attribué à Alexandre lui-même (ps. Call. III 10 Müll.) : dirjyrj/xa ôè (pégerai 'AAe-

iàvôgov tov rcôv Maxeôovcov ßaciMcoq ôirjyrjoa/névov noowç rov ßiov avx&v. Cependant

ce même rédacteur semble comprendre que l'étude sur les brahmanes n'était
probablement pas de la main du conquérant, car il continue: xâxelvm âè raya
VTifjQxev œç êx TiaQaxQovcjuaroç. Cette phrase constitue une tentative maladroite
d'établir un rapport entre notre opuscule et l'histoire d'Arrien, et anticipe l'étude

sur ses relations avec les brahmanes. Ce même rédacteur a probablement rajouté
le sous-titre de l'étude sur les rapports entre Alexandre et les brahmanes, qui ne



126 Pénélope Photiadès

figure pas dans le texte latin, et il a peut-être formulé sous forme de titre en grec
l'introduction à la réponse des brahmanes qui fait partie de la narration continue

en latin: Id. II Aâvôafiiç o xcàv Bgax/iävcov ôiôdoxaXoç xaX&ç ôirjyov/aevoç xà xaxà

xovç Maxeôévaç. Id. 12 codd. Bgay/xâvsç xal avxol 'Ivôol 'AXe^âvôqm xä> ßaaiXsl
xavxà Xéyovaiv (xm ßaaiXei om. A). Ambr. Brachmani vero e contra Alexandro ista
dicebant. De plus, un ou deux détails ethnographiques, comme le nom qui est
donné dans la version grecque de la tribu sauvage qui emprisonna le voyageur
thébain, oî ßioäöeg, semble provenir de la fantaisie du deuxième rédacteur ou
encore de ses lectures d'autres documents.

En second lieu, le deuxième rédacteur fait preuve d'une prolixité encore plus
grande que celle de son prédécesseur dans la riche élaboration de détails concernant

les inconvénients de la vie fastueuse. Il développe les descriptions de la
prestance royale, du costume, et de la force militaire, et il semble avoir ajouté un
long passage sur la bonne chère. Le latin ne contient pas de passages équivalents.

En troisième lieu, le traité grec abonde en allusions chrétiennes qui sont absentes

du latin, de sorte que le deuxième rédacteur semble être encore plus fervent que le

premier. Néanmoins, les deux paraissent n'être que des laïques, car l'exposé grec
ne révèle pas le dogmatisme ecclésiastique qui caractérise le latin d'«Ambroise».
Mais le deuxième rédacteur a sans doute voulu effacer toute trace d'arianisme,
après la condamnation de cette doctrine, en omettant le nom du destinataire, et
en se référant maintes fois à la Providence, comme dans l'exemple suivant:
P. I 42 eviâjuevoç ûe\â)i\ id. 14 d&precor deurn: èvxvyojv xfj nqovoia xov &eov. C'est

lui qui se sert des martyres de St-Pierre et de St-Paul comme point de repère pour
la date d'Arrien : Id. 10 'Aggiavov rov fia&rjxov /asvxoi 'Emxxrjxov xov <piXooé<pov

xov xal ôovXov yeysvrjfiévov, ôi ewpvîav ôè qwascoç elç q>iXooo<plav êXdoavxoç êv

xoïç xaïQoïç Néqcovoç xov ßaoiXscog xov xovç âoiôtjuovç ànoaxdXovg xokâaavxoç, xovç
/Liaxagîovç IléxQov xal Tlavlov. Peut-être est-ce lui aussi qui met dans la bouche

de Dandamis une prière qui ressemble à une vulgarisation du «Credo», dans

laquelle il mentionne aussi les récompenses et les punitions inévitables, lors du
Jugement dernier32.

Finalement, le style du traité grec présente des répétitions au point qu'il devient

tautologique, et il est altéré par une multitude de détails superflus et par certaines

images ineptes et stéréotypées. Ces différences par rapport au latin ne peuvent
pas toutes dériver de la préférence d'«Ambroise» pour les tournures brèves et
prosaïques. On peut les attribuer au deuxième rédacteur dont le remaniement semble

dater du dernier quart du IVe siècle, d'après le terminus post quem qui est fourni

par la condamnation des ariens et par la traduction d'«Ambroise», qu'on pourrait
placer au troisième quart de ce siècle. Les indications stylistiques sont favorables
à cette date. Avant d'essayer de déterminer la personnalité du traducteur connu
sous le nom d'«Ambroise», il convient de considérer, au moyen des manuscrits,

32 ps. Call. III 10.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 127

la transmission du texte de la deuxième rédaction, afin d'examiner les derniers

changements que le texte grec a subis.

b) Versions manuscrites

Parmi les manuscrits de ce traité, on peut distinguer ceux dans lesquels il figure
indépendamment, accompagné de la traduction d'«Ambroise», et ceux du ps. Cal-
listhène et de l'Itinéraire d'Alexandre, qui le contiennent comme interpolation,
ainsi que ceux qui ne contiennent que la version latine d'«Ambroise», laquelle est

interpolée dans l'Itinéraire d'Alexandre. Il est intéressant de noter que, bien que
les exemplaires collationnés contiennent tous, dans la préface, cette allusion qui
annexe le traité à l'histoire d'Arrien, aucun ne contient le texte de cette histoire.

Il semble donc que l'association concerne la matière des deux ouvrages plutôt
que leur présentation, de sorte que ce traité pouvait encore être publié séparément.
Est-ce que, du point de vue des scribes, «Arrien» pourrait être un terme général
qui désignerait l'histoire d'Alexandre, et qui pourrait même s'appliquer au ps. Cal-

listhène? On comprendrait alors le rapprochement avec cet ouvrage d'histoire
romancée.

Le plus ancien des manuscrits de l'ouvrage à l'état indépendant semble être un
manuscrit grec de Fontainebleau, du XlVe siècle, non-collationné, qui apparemment

ne contient que la version grecque, mais qui cependant semble reproduire
un original qui contenait aussi la version latine d'«Ambroise», car le nom de
TlaXXaôîov figure dans le titre, alors que dans l'ouvrage même il n'apparaît que dans
le texte latin. La notice est de Palaeocappa, corrigé par Yergèce : 'Aßßä Mâgxov,
ôidfpoQa 1037.1658.3440: negi IlaXXaôiov xai vôfiov naxgixovIlaXXaôîov xov xaxà
Bgay/aâvovç laxogiaç, xov 'Ayîov Mdgxov xecpdXaia vrpixixâ. Un autre manuscrit
non-collationné est celui de l'Escurial, du XVIe siècle, qui semble contenir les deux
versions. Il est de la bibliothèque de Hentados de Mendoza; et il contient les

œuvres suivantes : St-Cyrille, negi xrjç êv nvev/uaxi xai âXrjêsia ngoaxivrjaecoç xai
Xaxgeîaç. 'AnoXoyrjxixoç vnèg x&v ôcaôexa xscpaXakov jigoç xovç xfjç âvaxoXrjç

ènioxônovç. Fol. 357 Palladius Ilegi xaiv xrjç 'Ivàiaç êêvwv xai xojv Bgay/uâvcov. Son

chiffre est ym 2. 433. Le codex Leidensis 93, du XVe siècle, qui contient aussi les

textes grec et latin, ne paraît pas non plus avoir été collationné, alors que sa copie
Londinensis, éditée par Bisse en 1665, a été collationnée par Müller. C'est son
texte qui semble être le plus bref, par rapport aux deux autres manuscrits qui ont
été collationnés.

Les manuscrits du ps. Callisthène et de l'Itinerarium Alexandri, dans lesquels
ce traité et la traduction d'«Ambroise» ont été interpolés, sont bien plus nombreux33.
Le plus ancien de tous est Ambrosianus 0 117, du Xe siècle, dont le texte grec
ne paraît pas avoir été collationné. Il en est de même pour Medicaeus 37, du

33 Müll. ps. Call. III 7-16 (cod. A) ; Müll. id. II 35-36 (cod. C, dont Müller ne suit pas
l'ordre). Les sigles sont ceux adoptés par Müller, ainsi que les chapitres, qui ne sont pas
toujours pris des codiees.



128 Pénélope Photiadès

Xlle siècle, et Vaticanus (Bibl. Bibl. I p. 3). Le plus ancien des manuscrits colla-
tionnés est A, Parisinus 1711, du Xle siècle, qui est considéré par Müller comme

ayant conservé le texte le plus ancien. Il est certain qu'il contient moins de

périphrases que le codex suivant, C. Mais cette pauvreté relative est aussi un désavantage

pour la conservation du texte. En effet, si le Cod. C du diacre Eustathe,
Parisinus 113, daté 1567, contient plus de détails que A et L, c'est peut-être parce

que le copiste était consciencieux, et non pas, comme le croit Müller, parce qu'il
a utilisé d'autres sources. H semble d'ailleurs que C soit apparenté à A dont l'hyp-
archétype, selon Müller, est le même que celui du meilleur manuscrit du ps. Calli-
sthène, Parisinus 1567, du XVe siècle, avec la différence que celui-ci ne contient

pas cette interpolation34. Le seul défaut de C est une tendance à la répétition qui
induit le scribe à répéter certains passages du traité, qu'il interpole encore ailleurs,
dans d'autres chapitres du ps. Callisthène. Ainsi, dans l'édition Müller, la première
phrase du chap. 36 est identique à celle qui a déjà paru, au début du chap. 16

du même livre, c'est-à-dire du troisième. De plus, dans ce même livre, C interpole

le message des brahmanes à Alexandre au début du chap. 6, alors que selon

le codex A ce message figure dans le chap. 12. Les remarques de C, à la fin du

chap. 6, sont analogues à celles de A, au chap. 15.

On connaît au moins un manuscrit uniquement en latin, qui contient cette
traduction d'ccAmbroise», De moribus Bragmanorum, à titre d'appendice à l'Itinéraire
d'Alexandre et à la lettre d'Aristote. Il est intéressant de constater que la place de

la version latine du traité dans ce codex est différente de celle qu'il occupe dans les

sus-dits codices, où il constitue une véritable interpolation dans l'Itinéraire d'Alexandre,

avant sa lettre à Aristote. Ce codex semble donc remonter à un hyparché-

type différent de celui de A et de C, et la présentation de la version latine paraît
plus conforme aux indications de la préface grecque, que nous avons attribuée

au deuxième rédacteur, où l'ouvrage est qualifié d'appendice à Arrien35. Si cette

expression signifie «l'histoire d'Alexandre», elle convient à l'Itinéraire, qui représente

la version romancée en latin. Un codex qui contient certainement cette traducs
tion d'«Ambroise» en partie, sans le mémoire sur le voyage aux Indes, est Parisinu-

Reg. 6831, du XlIIe siècle, qui ne semble pas avoir été collationné, et qui est
divisé en quatre sections: 1. Origo, vita et actus Alexandri Magni, 2. Alexandri epistola
ad Aristotélem de situ et mirabilibus Indiae. 3. Eiusdem epistola ad Brachmanos et

horum responsum. 4. Dindymi et Alexandri colloquium.
Le codex Parisinus Reg. 5819, du même siècle, qui a été collationné par Mai,

semble contenir au moins une partie de cette traduction, peut-être le mémoire

sur le voyage aux Index, d'après les titres des sections: 1. Vita Alexandri. 2. Epi-
logum de mirabilibus quae vidit Alexander, ad Aristostelem magistrum. 3. De itinere
ad Paradisum. Cette dernière section pourrait contenir des passages du mémoire

sur le voyage aux Indes, où il est écrit que le Gange découle du Paradis (ps. Call.

34 Le codex B chez Müller.
33 Cf. p. 123.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 129

III 7 Müll.) : o ôè ràyyrjç ovroç rcora/iàç eïç a>v rcbv à' norafiôw xùjv Xeyofiévcov

levai êx rov IlaQaôeiaov: hic vero Ganges unus de quattuor qui e Paradiso
exire perhibentur. Toujours est-il que le texte d'(Ambroise», d'après les publications
les mieux connues, ne paraît avoir subi aucune variation au cours de la
transmission manuscrite, peut-être parce qu'il est rédigé dans un style très clair.

Nous constatons donc que si d'une part les versions grecque et latine existaient
encore à l'état indépendant, soit séparément jusqu'au XlVe siècle, soit ensemble

jusqu'au XYIe siècle, d'autre part, elles avaient déjà été interpolées ensemble
dans le grec du ps. Callisthène et dans le latin de l'Itinéraire d'Alexandre au
Xe siècle, et que la version latine à elle seule, et sous forme abrégée, avait été
annexée à la fin d'un codex de l'Itinéraire d'Alexandre, au XlIIe siècle. Mais nous

pouvons conclure que ce traité avait gardé sa valeur intrinsèque, autant dans

l'original grec que dans la traduction d'ccAmbroise», et qu'on appréciait même
individuellement certaines sections qu'on pouvait différencier selon les étapes
dans la composition du tôut. Ainsi, dans le cod. Reg. 6831, l'échange de messages
entre Alexandre et Dandamis est distingué de leur dialogue, et dans le cod. Reg.
5819, une grande partie du mémoire apparaît toute seule, comme nous l'avons vu.

5. Identité du traducteur «Ambroise»

a) Il n'est pas un des deux Saints Ambroise

C'est parce que la traduction latine du traité sur les brahmanes est intitulée,
dans le cod. L : «Ambrosii tractatus de moribus Bragmanorumi>, qu'on l'a attribuée
à l'un des deux Saints Ambroise. On l'a surtout associée avec Saint Ambroise,
archevêque de Milan, né en 340 et mort en 397, comme le font Bisse et Müller.
Plus rarement, cette traduction a été attribuée à Saint Ambroise Traversarius,
monachus CamaMunensis, mort en 1439, ainsi par Labbaeus, De scriptibus eccle-

siasticis, et dans le catalogue de la bibliotheca Bodleiana, Oxford. Cette dernière
attribution est évidemment impossible, étant donné les dates.

Mais l'incompatibilité entre notre (Ambroise» et Saint Ambroise de Milan est
moins apparente. En effet, la date de Saint Ambroise est rapprochée de celle que
nous avons indiquée pour le traité, et le style de cette version latine appartient
au lVe siècle36. Néanmoins, le traité n'est pas mentionné dans les biographies des

deux Saints Ambroise. Migne dit que c'est seulement parce que le surnom Ambrosius

se trouve dans les plus vieux codices, qu'il a placé ce traité dans l'appendice
aux œuvres de Saint Ambroise de Milan37. Un examen de la carrière et du style
de Saint Ambroise de Milan aboutit encore à un résultat négatif par rapport à

notre (Ambroise».
Les indications que nous avons sur la vie de Saint Ambroise de Milan montrent

que, né en 340, il devint praefectus praetorio de Ligurie et d'Italie, et réconcilia les

36 Cf. p. 132.
37 Patr.Lat. XVII1131 : cum, in vetustis lïbris nomen ipsius nescio qua occasione sortitus iam

sit, hoc editione additus est inter alia opuscula incerta quae haie sancto doctori trïbuenda sint.

10 Museum Helveticum



130 Pénélope Photiadès

Ariens et les orthodoxes, sans doute pour des raisons politiques. Mais dès qu'il
fut converti au christianisme et nommé archevêque de Milan, quelques jours après
en 374, il devint l'ennemi acharné des Ariens et spécialement de Palladius, évêque
d'Hellénopolis, qui était un des premiers d'entre eux. Or, ce traité, dédié à Palladius,

est en même temps un ouvrage de prédication arianophile (v. ci-dessus,

p. 124). Donc, il ne peut être l'œuvre de Saint Ambroise. Palladius fut condamné

pour la deuxième fois à Aquilée, au synode des évêques orthodoxes d'Orient, en

381, surtout à cause des persécutions de Saint Ambroise. Même lorsque les ariens
obtinrent de l'Empereur Gratien deux églises à Milan, Ambroise les leur refusa
à l'heure décisive. D'ailleurs, il ne semble pas s'être intéressé à ce genre de sujet,
c'est-à-dire l'histoire romancée, ni à l'ethnographie. Il avait fait des études de

littérature et de jurisprudence.
Puis, le style de cette traduction diffère entièrement de celui de Saint Ambroise.

Comme le dit Migne, il n'est ni aussi vif et puissant, ni aussi choisi38. Le style de

Saint Ambroise, dans les œuvres qui sont certainement de lui, est par excellence

celui du grand prédicateur, et il est toujours élevé. Par contre, le style de ce traité
est purement descriptif, de niveau moyen, et l'auteur se laisse souvent aller à des

platitudes. Les sujets et les arguments de Saint Ambroise restent toujours
particuliers à la théologie. Mais l'auteur du traité a un sujet d'histoire romancée, et il
élabore les détails historiques avec une ratiocination aussi moralisatrice que
théologique. Le vocabulaire de Saint Ambroise est propre à la théologie. Mais le
vocabulaire du traité est celui de la langue courante.

b) «Ambroise» semble être Ambrosiaster, ou D. Hilarianus Hilarius

Quelle est donc la personnalité de notre «Ambroise» Il est très difficile de la

déterminer, et on ne peut rien affirmer avec certitude. Toujours est-il que nous

pouvons entrevoir sa personnalité, de manière un peu plus précise, en indiquant ses

caractéristiques.
On est frappé de prime abord par son ton d'ecclésiastique érudit, qui se tient

à l'écart de ses sources laïques. Il s'en rapporte directement à Musaeus, frater
noster, Adulenorum episcopus, plutôt qu'au Thebaeus scholasticus, le juriste qui est

la source immédiate de l'auteur grec, pour lequel Musaeus n'est qu'un compagnon
de voyage: ps. Call. III 7 Müll, êycb ôè noamç rà neql rmv Boa%fiâvwv ôeôvvrjfiat

fiaûetv, jiaQa rivoç Qr\ßaiov a%ohxoTixov : revert nihilominus de Brachmanis aliqua
se audisse a scholastico quodam Thebaeo hic ergo, ut mihi episcopus retulit

Il semble qu'il ait voulu insister sur son rôle de simple traducteur, et sur le fait
qu'il n'avait même pas été jusqu'aux parages des Indes : Id. êycb ôè eîç rà axQcorpgia

pôvov erpdaoa xrjç 'Ivôixrjç, tzqo èxmv ôHycov, fiera xov fiaxaglov Mcovaécoç, xov êni-
axÔTiov 'Aôovhx&v: ego quippe cum neque ipsos neque ipsorum viderim loca (longo
enim terrarum spatio a nostra Europa sunt seiuncti) primum igitur Musaeus frater

38 Ibid. : differentia styli, qui a gravitateAmbrosii, ab elegantiaetacumine verborum cum venustate
coniuncta longe distare videtur.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 131

noster Adulenorum episcopus mihi retulit, quod ipse aliquot ante annos ad Indios
Brachmanos visendi studio profecturus quaedam ergo nova, non autem Brachmanos

se vidisse affirmât.
Or, nous savons qu'un auteur ecclésiastique, du nom d'Ambrosiaster, écrivait

à la même époque, parfois sous le pseudonyme d'<cAmbrosius», comme dans son
commentaire sur les épîtres de St-Paul, sauf dans celle sur l'épître aux Hébreux,
qui porte son nom. Des citations ont été faites sous le pseudonyme d'Ambrosius

par Rabbanus Maurus, d'après Migne39. La confusion est peut-être due à la
ressemblance de noms. Il y a plusieurs traits communs à Ambrosiaster et à notre
auteur. Tous deux s'intéressent au ius ecclesiasticum, aux principes du dogme et
à la formation de l'esprit par l'éducation et par le mode de vie: c'est ainsi que
Dandamis désire réformer Alexandre. Ils analysent l'ethnographie et les mœurs
des peuples les plus éloignés, tels que la Babylonie, l'Egypte et le Pays des

Amazones, dans le commentaire sur les épîtres de St-Paul, et les Indes dans notre
traité. Une autre caractéristique, mentionnée par Souter, dans son étude sur
Ambrosiaster, est la formation juridique40. Elle apparaît moins dans notre traité
que les considérations moralisatrices et religieuses, peut-être parce que le sujet
les demande. Néanmoins, certains termes très généraux de morale sont aussi

communs aux principes du droit, du moins dans le langage cicéronien, comme par
exemple necessarium sit officium (ps. Call. III 7 Müll.), régula veritatis (id. 8). On

trouvera d'autres exemples dans l'analyse de notre traité en tant que traduction.
Je voudrais suggérer qu'on pourrait identifier Ambrosius, l'auteur de ce traité

latin, avec Ambrosiaster, c'est-à-dire avec le personnage que ce nom qui est aussi

un pseudonyme semble désigner. Ce personnage est D. Hilarianus Hilarius, que
Migne et Souter considèrent comme étant l'auteur qui mérite le mieux le nom
d'Ambrosiaster. Il était proconsul en Afrique en 377, praefectus praetorio en Italie
en 396, lorsqu'il appliqua quatre lois sous Arcadius et Honorius41, et praefectus

urbi, en 383 et en 408. On comprend donc son intérêt pour l'ethnographie et sa

formation juridique. De plus, il a peut-être été prêtre, contemporain de Damasus,

car il a écrit des sermons d'évêque (Quaest. 100, 116, 121), même s'il critique les

évêques (Ephes. 4, 11), étant lui-même d'une autre catégorie. Cependant, il a

coutume d'appeler les évêques fratres carissimi, comme dans ses Questions sur
l'Ancien Testament, chap. 2, de sorte qu'on comprendrait l'allusion dans notre
traité à Musaeus frater noster, Adulenorum episcopus. Celui-ci était un évêque connu
de la fin du IVe siècle, d'après Coleman Norton42. Finalement, et c'est peut-être
le point le plus important, Hilarius favorisait les ariens43, et disait, d'après
St-Augustin44, que seuls parmi les hérétiques les ariens pouvaient être rebaptisés, et que

39 Ibid. XVII 42.
40 Souter, Texts and Studies in Patristic Literature, 1905.
41 Cod. Theod. 7, 4, 22. 23; 11, 21, 2; 13, 11, 7; 15, 1, 3; 13, 4, 8.
42 Cl. Phil. 30 (1926).
43 Malgré sa critique formelle de leur doctrine, Qu. 97.
44 Augustin. Epist. Pelagianae IV.



132 Pénélope Photiadès

le Christ était le Fils adoptif du Père46. On comprend alors que la dédicace à Pal-
ladius soit conservée dans la traduction d'«Ambroise». De même, il est clair que
l'avant-dernière phrase en latin est une réponse à une demande de la part de

Palladius (ps. Call. III 16 Müll.): Ambr. et quoniam desiderare te scribis, ut in
aliquo tibi prosim «Ambroise» reprend le mot desiderium avec lequel il ouvre son
traité, dans la dédicace à Palladius. Par contre, la transition en grec semble avoir
été graduée par le deuxième rédacteur, car on passe imperceptiblement du discours
de Dandamis à la lettre d'Alexandre à Aristote: Id. êàv yàg êfioi neta&rjç xaxà

xgdxoç xal ào<paM>ç êv Jiâai Ttkovxtjasiç ftiprjadpevoç Bgax/tâvaç äxgißcög.

xal ê/bioi xovxo xaxaygaprjaexai elç aîwviov %agàv p ai] âxpéXsia. xovxo yàg xal
Ttaç' èfiov ffxpaaç êÇ àg%rjç.

Si donc nous identifions «Ambroise», l'auteur de cette traduction, avec Ambrosiaster

ou D. Hilarianus Hilarius, nous obtenons une image cohérente de sa

personnalité et nous pouvons résoudre les problèmes que son style pourrait poser.
Un examen du vocabulaire et des constructions dans ce traité ajoute des

arguments en faveur de cette identification. Par contre, si nous essayons d'assimiler
notre «Ambroise» à Evagrius d'Antioche, ou à Donatus, nous ne pouvons rien
conclure, à partir de nos connaissances très limitées concernant leurs capacités

en tant qu'ecclésiastiques et littérateurs. La date de cette traduction peut être

placée au troisième quart du IVe siècle, avant la condamnation décisive des ariens

en 381, d'après les indications générales du style et du vocabulaire.

c) Expressions propres à Ambrosiaster

Un grand nombre de périphrases et de mots que Souter cite comme étant typiques

d'Ambrosiaster se retrouvent chez (Ambroise». Enumérons quelques exemples,

quoiqu'il y en ait sans doute bien d'autres encore. Parmi les adverbes, quomodo
est utilisé au moins 5 fois, 1140a, 1140c (2 fois), 1141c et 1143e, et denique et
dumtaxat se retrouvent 1140a 1144a46. Chez Ambrosiaster quomodo apparaît
environ 50 fois, et denique et dumtaxat 10 fois. Les particules les plus fréquentes
chez «Ambroise» sont aussi vero, utilisé 12 fois, enim, placé en troisième lieu, 1135b,
1137 b, et en septième lieu 1141 d, utilisé 11 fois, et ergo, habituellement deuxième,

qu'on trouve 8 fois.
Les mots abstraits, ratio, causa et sensus (en particulier, dei sensus, 1139d,

1144 a) figurent au moins 3 fois, et d'autres abstraits apparaissent aussi, comme
propositum, 1141b, 1143b, notitia, 1134d, 1136a, fiducia 1140d et spiritus dei
1144 a. Causa figure au moins 30 fois chez Ambrosiaster, propositum aussi, et des

abstraits différents à d'autres fois. On constate l'usage métaphorique de prae-
varicatio, «la transgression du devoir», 1146b, quis tale humani generis praevarica-
tionem non doleat? Tous les exemples de praevaricatio chez Ambrosiaster sont aussi
des métaphores: mortale corpus est ex causa praevaricationis, Adae. 106c, Qu. 127,

46 Ambrosiaster, Gomment, in Epist. ad Phil. 2.
46 Souter, op. cit. Les références sont à Migne, Pair. Lat. XVII.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 133

112. H en est de même pour mundus chez Ambrosius, 1140 a, longe tu foetus es

minor mundo. On retrouve les adjectifs magnifions, 1134 c, 1146 b, gloriosus,
1145a, incongruus, 1133a, securus, 1193a, 1141c, 1141d, et immensus, 1131c.
Chez Ambrosiaster, immensus apparaît une dixaine de fois, ainsi que les autres

adjectifs. Les verbes analogues sont nombreux: collocare, 1142b, ingerere, 1144d,

disputare aliquod. alicui, 1143b, adstruere avec l'accusatif de l'objet, 1145c, vicem

reddere, 1144a, ccdcare dans le sens métaphorique, 1137d, 1138c, subiacere comme
métaphore 1133 b, et exhibere dans le sens habituel de praebere, avec le complément

de la chose, munera exhibèrent, 1142d. Collocare se retrouve environ 10 fois
chez Ambrosiaster, les autres verbes de 3 à 5 fois.

La plupart des constructions caractéristiques d'Ambrosiaster figurent chez

cAmbroise». Le participe présent est d'une fréquence étonnante, surtout dans les

ablatifs absolus, et on trouve notamment dicens, qui introduit le discours direct,
1139c, 1141c, 1142b, 1143a. Les sujets abstraits sont très fréquents: cupiditas
paupertatis est mater, 1140 b. Chez Ambrosiaster, les exemples analogues de participes

présents et de sujets abstraits sont innombrables47. L'infinitif avec une tournure

personnelle se retrouve, et dépend parfois des abstraits : servitus esse probatur,
1143d. Une construction presque adverbiale de certus à l'ablatif est suivie de

magis est : magis magisque cruciatur 1140b. La construction quippe cum figure dans

1131c. Parmi les prépositions on trouve in avec l'accusatif, dans le sens final:
in suum dedecus et in suam vivat iniuriam, 1146 b. L'expression exceptionnelle,
in praesenti die, 1141a, se retrouve. L'emploi fréquent de ad avec l'accusatif est

comme celui de in: ad haec vivitis, 1145a. On trouve aussi: ad praesens tempus,
1136b et quantum ad pertinet, 1146a. Ambrosiaster utilise in et ad de la même

manière, et in praesenti die à la place de in praesenti tem/pore ou simplement
in praesenti, 98a, 238a, Qu. 124. Plusieurs hendiadyoin sont analogues: novum
etiam arduumque, 1131c rappelle novum et inauditum, Qu. 115, et consuetudinem

vitamque est un écho de vitam et conversationem, Qu. 841. D'autres expressions
sont apparentées à celles que pourrait utiliser Ambrosiaster. Quemadmodum

apparaît 3 fois à la place de quomodo, 1140c, 1141 a ; et nudi tam mente quam corpore,
1146d, rappelle nudis verbis d'Ambrosiaster.

Ainsi, beaucoup d'expressions et de constructions sont les mêmes chez
cAmbroise» et chez Ambrosiaster. Beaucoup d'autres sont très analogues. Parmi les

expressions typiques de son époque, «Ambroise» en emploie plusieurs qui se

retrouvent dans la vulgate de la Bible de St-Jérôme ou Hiéronyme. Ce sont des

expressions typiques du langage théologique. La métaphore plantavit epulas
nostras Deus, 1145 d, rappelle celle de Vulg. Psa. 93 qui plantavit aurem non
audiet? L'usage de necesse comme complément de habere en apposition avec un

47 On peut citer, parmi les nombreux abstraits chez Ambrosiaster, comparatio, dont il y a
30 exemples. Parmi les verbes, constituere in est utilisé comme collocare in deux fois, 1141 d,
indigere est utilisé comme egere par Ambrosiaster avec nullius 1141a et supra dicere 1134c,
1135c. 1138c rappelle supra memorare. Les composés de in et de sub, comme instaurare 1140d
et subnectere 1135d, sont aussi fréquents chez les deux auteurs.



134 Pénélope Photiadès

autre accusatif, necesse habetis artifices, 1145 b, apparaît dans Vulg. I. Reg. 18, 25.

Audio suivi par quod à plusieurs reprises, 1145 b, 1146 b se retrouve dans Vulg.
Macc. 6, 58; 10, 8. On trouve le verbe transfretare 1138d chez Vulg. Luc. 8, 22.

Les adjectifs memoratus, 1144b et dedecorosus, 1145a, qui sont aussi typiques
de l'époque, apparaissent chez Jér. in Jés. 16, 58,10. Or, Hiéronyme s'est souvent
inspiré de la traduction du Nouveau Testament par Ambrosiaster. Nous pouvons
donc déduire que ses expressions auraient pu être prises d'Ambrosiaster, en premier
lieu. De plus, nous verrons aussi que Jérôme, qui est l'auteur de la deuxième
traduction latine de cette interpolation dans le ps. Callisthène, a copié la première
partie presque mot à mot d'«Ambroise». Donc, nous avons encore une indication
en faveur d'un rapprochement entre «Ambroise» et Ambrosiaster.

6. Autres traductions latines

La deuxième traduction de cette interpolation dans le ps. Call, est connue
comme celle du codex Bambergensis, du Xe siècle48, ou comme collatio 1. Liénard
et Morelli49 ont démontré que cette deuxième traduction peut être placée à la fin
du IVe siècle, à cause des tirades contre le monachisme, qu'on attaquait à cette
époque et de la langue. Donc, la deuxième traduction viendrait un quart de siècle

après la date probable pour la première traduction d'«Ambroise». L'identité du
deuxième traducteur, comme l'a soutenu Kurfess50 avec des arguments tirés du

style, peut bien être Hiéronyme ou St-Jérôme, l'auteur probable de la correspondance

fictive entre Sénèque et St-Paul, qui avait paru en 39251. Dans son traité
adversus Iovinianum, qui date de ces années, St-Jérôme a préconisé le libre-
arbitre et la jouissance naturelle de la vie, en s'attaquant au monachisme exagéré,
de manière analogue à cette deuxième traduction.

La première partie de cette traduction est presque mot à mot identique avec
celle d'«Ambroise»52. Elle comprend: 1. l'exhortation à Palladius et la description
du voyage aux Indes, intitulée Commonitorium Palladii» et 2. le discours de Din-
dime. Hiéronyme a traduit les allusions historiques à la fin de la préface du
deuxième rédacteur, tout en gardant le texte d'«Ambroise» pour le reste du mémoire53.

Comme «Ambroise», Hiéronyme dédie sa traduction à Palladius, quoiqu'il ne
mentionne son nom que dans le titre. Il s'adresse à lui encore à la fin de l'exorde :

48 Pfister, Kleine Texte zum Alexanderroman (1907).
48 Morelli, Stud. It. 30 (1920) 20.
60 Kurfess, Mnemosyne III ser. 9 (1941) 138.
51 Dédicace dans le cod. Bamb. à Charlemagne:

Gens Bragmana quidem, miris quae moribus exstat,
His legitur: lector mente fidem videat.

Hic Pauli et Senecae breviter responsa leguntur:
Quaedam notavit nomine quisque suo.

Quae tibi, Magne, decus mundi et darissime Caesar,
Albinus misit munera parva tuus.

62 Cf. p. 91. C'est encore un argument en faveur d'un rapprochement entre «Ambroise» et
Ambrosiaster, dont Jérôme s'est inspiré dans sa Vulgate.

63 II répète les mots du grec comme quoi ce traité serait d'inspiration analogue à l'histoire
d'Alexandre d'Arrien, disciple d'Epictète et contemporain de St-Paul et de St-Pierre.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 135

haec et tibi in hac epistola mandavi. Il semble donc que Palladius soit le destinataire

des deux traductions. En effet, St-Jérôme a de la considération pour certains

hérétiques dans son De vins illustribus. Mais les deux traducteurs disent que ce traité
constitue un travail nouveau pour eux. «Ambroise» dit: desiderium mentis tuae

novum, etiarn arduumque opus efficere nos compellit, et Hiéronyme déclare : mens

tua etiarn iniunxit nobis ut alium laborem facere deberemus. C'était peut-être pour
réfuter Palladius, sur un ton moqueur, que St-Jérôme a aussi transformé le
colloquium entre Alexandre et Dandamis en une attaque contre le monacbisme.

La partie suivante de la traduction de Hiéronyme se différencie complètement
de celle d'«Ambroise», autant par la forme que par le sujet et par le style. Le
colloquium entre Alexandre et Dindime devient une correspondance d'inspiration
rhétorique d'après le genre littéraire qui semble avoir été à la mode, qu'on a

appelé collatio, sous forme de lettre. H y a cinq lettres, trois d'Alexandre à

Dindime, dont la troisième et la plus longue, et deux de Dindime à Alexandre, dont
la première est très longue. Le sujet n'est plus l'apothéose de la vie dans la nature,
en communication directe avec Dieu, et la condamnation des guerres et des

conquêtes. Dans cette section, Hiéronyme élabore une thèse originale, en attaquant
la vie trop austère des brahmanes, exposée par Dindime, au moyen des arguments
d'Alexandre, qui sont plus valables. Il fait l'éloge de la vie riche de l'époque,
conforme au penchant naturel des hommes. Les tirades de Dindime contre le luxe,
les vices humains et le paganisme, sont en grande partie originales. Mais on peut
tracer des parallèles, notamment avec le dialogue entre Alexandre et même avec
leur échange de messages, comme dans la personnification des vices qui s'érigent
en tyrans dans notre âme. D'ailleurs, les descriptions de la beauté de la nature,
la glorification de la communion avec Dieu, qui donne la puissance et l'intelligence,

et certaines critiques du faste, comme l'ornementation des femmes, sont

prises de la traduction d'«Ambroise». Certains passages théologiques sont des

échos de lui: natura vestra mm Deo habet communitatem, 230K, cod. Bamb. Deus

me habere communionem aliquam mm operibus suis fecit, 1140D (Migne).
Une troisième traduction est connue comme faisant partie de la «Historia de

proeliis», ou comme collatio II, attribuée à Léon, archiprêtre de Naples, qui vivait
au Xe siècle et qui aurait rédigé cet ouvrage pour le duc Marinus de Campanie54.

Elle n'est qu'une réadaptation de la collatio I, qui existe dans plusieurs manuscrits,

dont on peut considérer, avec Zingerle, que le codex Bambergensis est le

plus ancien55. Mais la date du Xe siècle pour cette réadaptation semble pouvoir
être justifiée par l'orthographe et par certaines tournures nouvelles. Les deux

64 Oswald Zingerle, Historia de preliis (1885) 18. Les autres codd. sont G, Grazer 1250, saec.
XII, M, Monaeensis 23489, saec. XII. XIII, m. Monac. 14796, anno 1438, fi, Monac. 12260,
saec. XV, O, Oenipontanus 525, anno 1304, S, Seittenstetiensis XXXI, anno 1433.

55 Cf. note 70. Autre dédicace à la Hist, de proeliis, cod. M.
Hoc descripta libro patet omni vita legenti

Regis Alexandri, victoria, pugna vet ortus
Scripsit Odalricus. Huic premia sorte superna

Det dews, et requiem mentis viteque salutem.



136 Pénélope Photiadès

dédicaces de cette Hîstoria ne semblent mentionner que les nobles qui auraient
commandé ces traductions, et non pas les traducteurs.

La section I de la collatio I comprenant l'exhortation à Palladius et la description

du voyage, est complètement omise, et la section II, du discours de Dindime,
l'est aussi presque entièrement. Certaines phrases ont été incorporées dans la
section III, de la correspondance entre Alexandre et Dindime, comme: aurum et

argentum colligitis 223 A cod. Bamb., 227.8 Léon. Dans la section III cette collatio
II est souvent textuellement le même que collatio I, mais elle comporte plus de

répétitions et des variations dans l'ordre. Un de ces changements est destiné à

produire plus d'emphase, lorsque la partie la plus véhémente de la dernière lettre
d'Alexandre, dans le codex Bambergensis est ajoutée à la deuxième lettre de

celui-ci, qui se défend ainsi beaucoup mieux de premier abord. Le sujet de cette
troisième traduction développe celui de la deuxième, et son style est plus descriptif.
Léon recherche le pittoresque, en insistant sur les détails des sacrifices païens, et
il célèbre la vie luxueuse du jour en décrivant ses jeux, ses richesses et son inconstance.

La vie des brahmanes est représentée comme étant plus déplaisante encore

que dans la collatio I, car elle est placée dans des trous et dans des cavernes:
in fossis aut in speluncis montium hahitamus, Léon 224. 25. Ce détail peut-être
un écho de Porph. Abstin. 4, ou d'«Ambroise», 1133 D (Migne), où les Assumitae

ou Troglodytes sur la frontière d'Egypte et d'Ethiopie vivent ainsi.

Ainsi, l'évolution de ces traductions est intéressante. Elles passent d'une
critique à une défense de la vie luxueuse, et d'une défense de la vie austère à une
critique de celle-ci. Dans la première traduction, le christianisme s'oppose à la
philosophie païenne, et dans les deux autres, une réconciliation est effectuée entre
la religion et la vie mondaine, d'une sagesse superficielle. Alexandre est réduit à

n'être qu'un grand roi, désigné par son titre, mais qui autrement ne discute que
de la culture mondaine, sans qu'on parle de conquêtes. Dindime n'est qu'un moine

trop ascète, au lieu d'un missionnaire chrétien qui plaidait aussi pour la vie simple.

7. La septième lettre de ps. Héraclite, et sa continuation

La lettre de ps. Héraclite, qui forme la deuxième partie de ce papyrus, est une
lettre apocryphe, du genre qui était très répandu du 1er au Ille siècle de notre
ère, d'inspiration surtout cynique. Le contenu de la lettre du début jusqu'à la
colonne XII 31 est connu. C'est une diatribe contre les Ephésiens. Le papyrus
est bien antérieur aux manuscrits que nous possédons, E Mazarineus 611a,
F Palatinus 13256. On verra dans les notes critiques qu'il y a de la tradition dans
les points de détail, plusieurs divergences mineures, et que dans l'ensemble, il est

plus complet. Le texte qui suit, qui constitue un éloge de la vie dans la nature et
une diatribe contre les poètes, était jusqu'à présent inconnu.

Ce texte se rattache de très près à celui qui le précède, tant par la forme que par
le contenu. D'une part, il n'y a aucune trace d'arrêt entre les deux textes, et le

66 Cf. ci-dessus, p. 127 sq.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 137

même scribe passe d'une ligne à la ligne suivante, sans marquer de transition.
D'autre part, l'inspiration et la teneur du style restent les mêmes, et l'auteur ne
fait que revenir sur certains points et en développer d'autres. Dans trois endroits,
nous pouvons même déceler des allusions explicites à des opinions connues d'Héra-
clite. D'abord, l'exhortation à admirer le spectacle céleste, le soleil qui alimente
la vie, et la beauté de la lime et des astres se comprend d'autant mieux si on
l'associe avec la doctrine d'Héraclite sur l'univers. Héraclite considérait le soleil
comme la source principale du feu, qui pour lui était l'élément le plus important
de l'univers, la condition de la vie, qui apporte la sagesse, et la lune comme une
autre source, plus proche de nous, quoique moins forte que le soleil57. Les ôçôftoi
ou parcours des astres jouaient un rôle important dans le système physique d'Héraclite.

Puis, la condamnation d'Homère, d'Hésiode, et d'Archiloque est conforme
à l'attitude d'Héraclite, qui attaque Homère dans trois de ses fragments ainsi
qu'Hésiode et Archiloque58.

En troisième lieu, la continuation de la lettre semble constituer le point culminant

des allégories concernant le mode de vie idéal, qui commencent dans la
première partie du papyrus. En effet, l'auteur cynique reprend souvent le thème
de la cité idéale, philosophique, ou s'il l'on veut platonicienne, qui était aussi un
idéal stoïcien. Il nous indique, dans le dialogue, qu'une communauté idéale existe
chez les brahmanes, qui vivent tous en commun, selon la loi de la nature. Mais il
suggère, dans la lettre, que même si un législateur idéal, un philosophe comme
Héraclite, collaborait à la rédaction des lois, cette condition ne serait pas
suffisante pour former une cité idéale, car les citoyens ne se conformeraient pas à ses

ordonnances, mais au contraire, ils expulseraient le philosophe59.

L'allégorie dans la lettre, ainsi que dans le fragment d'Héraclite lui-même,
servent à réfuter la thèse stoïcienne, qui envisageait la cité idéale humaine comme
une possibilité. L'auteur du papyrus élabore donc sa doctrine cynique du retour
à la nature, dans l'appendice à la lettre, où il nous propose un nouvel exemple à

suivre, la vie communautaire des animaux parmi les beautés de la nature. Mais

il nous met aussi en garde contre cette allégorie, car il critique les instincts voraces
et combatifs de certains animaux. L'auteur, en véritable cynique, et en connaisseur

des théories stoïciennes, condamne les idéaux courants de la littérature, que
se soit l'épopée, le drame ou la poésie lyrique. Il accuse Homère d'humilier
l'homme, en l'asservissant aux passions charnelles, c'est-à-dire l'amour des femmes

et la gourmandise.
On peut donc considérer cette suite comme faisant partie originellement de la

lettre de ps. Héraclite. Si le style se diversifie un peu dans cet appendice, où il
abonde en parataxes et en antithèses, au point qu'il devient parfois obscur, c'est

57 D.L. 9, 10. Vorsokr. 8 22 B 31.
58 Id. B 40. 42. 105. 106.
69 D.L?9, 3. Héraclite, contrairement à Hermodore, n'a pas été exilé d'Ephèse, mais il s'est

retiré dans les montagnes voisines, en se comportant comme un misanthrope. Cependant, il
est rentré dans la ville avant de mourir.



138 Pénélope Photiadès

peut-être parce que l'auteur cherchait à imiter l'obscurité proverbiale d'Héra-
clite lui-même80. Nous voyons aussi que l'unité de pensée et de sentiment est
maintenue à travers tout le papyrus.

Dans cette lettre, le panégyrique cynique et stoïcien des vertus continue, et les

thèses principaux sont la justice et la modération. L'insistance sur l'injustice
envers Héraclite, commise sous la forme d'un exil effectué par un privilégium,
vô/xoç ê<p' êvoç, nous encourage à croire que l'auteur était un juriste. Il élabore une
diatribe contre le meurtre dans la lettre, et dans l'appendice contre ses formes les

plus horribles, comme le parricide, le fratricide et l'empoisonnement; le crime du
sacrilège est aussi mentionné61. Le sujet de l'amour est abordé. L'auteur réitère
les idéaux du pacifisme, de la philanthropie et de la vie selon la nature, mais il
présente des interprétations nouvelles et originales de la vie des animaux dans le
cadre naturel, et de la poésie homérique.

Les allusions aux animaux, qui paraissent typiques de ses lettres apocryphes
cyniques62, sont amusantes, surtout quand elles illustrent des caractéristiques
spécifiques, comme dans le cas des lions qui ne s'égorgent pas entre eux. La plupart
des animaux sont choisis au hasard comme exemples d'innocence. Les loups par
rapport à l'empoisonnement, les éléphants et les lions par rapport à la cupidité
et tous par rapport à l'esclavage. Une allusion plaisante est celle aux éléphants,

que l'auteur loue parce qu'ils n'enlèvent pas des citadelles avec leur trompe.
L'image des bœufs qui ne préparent pas des gâteaux ni des boissons au miel, et des

taureaux qui ne revêtent pas des costumes milésiens est du plus haut comique. A
un endroit, certains animaux sont critiqués pour leurs défauts spécifiques, plutôt
dans la tradition stoïcienne63, les taureaux parce qu'ils se battent avec leurs cornes
et les porcs à cause de leur voracité. L'auteur insiste aussi sur la faiblesse générale
des animaux, leur manque de raison64, qui ne les empêche pas de rester innocents,
afin de nous reprocher la manière criminelle dont nous avilisons notre propre
intelligence, en nous abrutissant. Il nous apitoie un peu sur leur sort, en expliquant
qu'ils sont âvairia65. De manière positive, il loue leur courage, parce qu'ils n'utilisent

que leurs armes naturelles, selon l'idéal cynique et stoïcien de l'avTâgneia66.

Ils manifestent une volonté d'endurance, en vivant en toute simplicité dans la
nature67. Le sentiment de la nature, qui nous rend conscients de son ascendant ou
de la force de sa loi, ressort de cette description poétique des lacs et des rivières,
des plaines et des bois. Nous pouvons discerner une âme dans cette terre, qui

60 Héraclite était surnommé o oxorsivoç, et Timon de Phlius l'appelait o alvixrtfç.
61 P. 10,4-11,10.
62 Ps. Héraclite Ep. 9 nôaœ xgeioooveç 'EtpeoUov Xvxoi xal Xéovrsç • ovx ÈÇavÔQanoôCÇovzai

âXXrjXorvç, ovx èjtgiaxo aieràç aierôv, ovôè Xécov Xèovri oîvoyosï, ovx êÇhefie xvcov xvva.
63 Sen. Benef. 4, 18, 32 hominem non ungium vis, non dentium terribilem ceteris facit.

Id. Ep. 60, 4 ventri oboedientes animalium loco numeremus.
64 P. 14, 36 drjQiâôêç ye rd <pvoei rjpegov.
65 P. 15, 12.
66 P. 12, 18-32; 14, 36-15, 6; D. Chr. Or. 6, 22 rovç àv&gcônov; dâXic&regov Çrjv rwv thj-

gkov. Gai. 20, 9 ovôè rwv àcp' 'HoaxXéovç nç iX&pavroç fj Xéovroç layvgoxego; âv tpaveh].
67 Télés fr. 7, 4 nXrjoei; ai xgrjvai Hôaroç.



Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271 139

souffre de ce que ses arbres sont coupés, d'après le panthéisme cynique et stoïcien,

qui postulait une âme immanente dans l'univers88.
La fin de l'appendice est une diatribe originale et amusante contre Homère,

mais elle est très cynique et particulière69. L'auteur exagère les ravages de l'amour
dans l'Iliade, et même dans l'Odyssée, alors qu'il exploite les thèmes épiques
d'Ajax et d'Agamemnon, car il représente des relations de femmes dans les deux
poèmes comme étant l'unique cause de toutes les morts. Pour satisfaire à l'idéal
cynique70 d'une volonté consciente d'elle-même, la tergiversation de Pénélope
est critiquée tout autant que la fuite volontaire d'Hélène. Les femmes ne sont
cependant pas honnies, car la Muse est louée en tant que vierge, et Arété en tant
qu'épouse vertueuse. Il y a quelques parodies amusantes des expressions épiques,
mais dans les passages que nous avons, ce sont la sensualité et la gourmandise
d'Ulysse qui sont condamnées et il n'y a qu'une allusion passagère à sa ruse.

Donc, la conclusion du papyrus est de teneur cynique, stoïcienne et même quelque

peu aristotélicienne71. La bonne volonté doit guider l'intelligence, qui n'est
valable que lorsqu'elle réagit contre les inclinations vicieuses, et qu'elle se conforme

aux vertus de la justice et de la modération. Sous l'influence de ces arguments,
nous nous reportons à l'idéal de la vie brahmanique, proposée au début, qui,
comme nous l'avons vu, n'était que la vie d'un philosophe cynique grec, déguisée
et qui nous paraît d'autant plus attrayante.

68 P. 12, 41 ôsvÔQOTOfiov/iévT] yfj. Beautés célestes P. 14, 3.
69 Demetr. Eloc. 261 Kwixoç xgônoç • xà ojiovôoyekoîov.
70 Cf. A. Oltramare, Les Origines de la Diatribe romaine (Genève 1926).
71 Arist. Eth. Nie. 2, 6, 6 eaxiv äga rj âgexi] êÇiç ngoaigexixrj, iv /leaôxrjxi oiïoa xfj ngoç

rjfj.âç, (ôgia/Mévrj Xàyq), xai & äv ù <pgàvt/ioç ôgiaeiev.


	Les diatribes cyniques du papyrus de Genève 271, leurs traductions et élaborations successives

