
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 1

Bibliographie: Bilbliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte

Autor: Gigon, Olof

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographisches
zur griechischen Philosophiegeschichte

Von Obf Gigon, Bern

Giuseppe Nenei: Hecataei Milesii fragmenta. Bibl. studi sup. Filol. Greca vol. XXII,
La Nuova Italia Ed., Firenze 1954. 141 S.

Mit P. Jacobys PGrHist in Konkurrenz treten zu wollen, ist ein gewagtes Unterfangen,
in das nur eintreten kann, wer über ein ähnliches Wissen und eine ähnliche Intensität des

Fragens verfügt. Damit soll nicht gesagt sein, daß man nicht da und dort noch weiter
gelangen könnte als Jacoby und daß es immer erwünscht ist, daß nun an einzelnen Historikern

monographisch weitergearbeitet wird.
Hekataios ist ein verlockender Gegenstand. Er ist der erste griechische Prosaiker, von

dem eine beachtliche Anzahl Fragmente erhalten ist, und Jacobys Behandlung datiert von
1923. Inzwischen ist doch einiges geschehen, was nun berücksichtigt werden müßte. Nenci,
der sich schon früher über Hekataios geäußert hat, nimmt denn auch in einer Appendix
ausdrücklich die Gelegenheit wahr, seine Neuerungen gegenüber Jacoby hervorzuheben
und zu begründen. Allzu viel ist es nicht. Als Test. 5 figuriert die problematische Hekataios-
inschrift von Leros, 33 geht auf den Abderiten, 36, 40, 41, 43, 48 geben den Namen des
Hekataios in Listen, die erst dann sprechend werden, wenn wir erkennen, wann, durch
wen und in welcher Absicht sie zusammengestellt sind. Doch darüber sagt Nenci nichts, wie
denn generell von Interpretation der Testimonia und Fragmente keine Rede ist. Test. 42
nimmt für unsern Hekataios eine Stelle des Aet. 2, 20, 16 über «die Beschaffenheit der
Sonne» in Anspruch, die bei Jaeoby 264 F 15 zögernd dem Abderiten gegeben wird. Passen

tut sie zu keinem von beiden, und daß sie außerdem noch dem alten Heraklit und seinem
späten Bewunderer Kleanthes (Aet. 2, 20, 4) angehört, kompliziert die Sache weiter. Die
Kleanthes-Heraklit-Notiz stammt natürlich aus den vier Büchern Heraklit-Exegese des
Stoikers. Sollte sich dieser auch auf Hekataios berufen haben Î Unwahrscheinlich, und der
Verzweiflungsausweg, daß der Name korrupt ist, liegt nahe. Test. 47 endlich nimmt einen
Text auf, der bei Jacoby unter Hellanikos 4 T 1 erscheint. Wie man die da behauptete
Beziehung des Hellanikos zu Hekataios auffassen soll, sagen freilich weder Jacoby noch
Nenci.

Bei den Fragmenten verdienen Beachtung Nr. 45 und 52, zwei Notizen des Steph. Byz.
über Iberien, die in der Tat so gut wie zwingend dem Hekataios zugeschrieben werden
müssen. Bei einer dritten Notiz (Frg. 216) ist die Evidenz wesentlich geringer. Welchem der
beiden Hekataios Frg. 338 angehört (bei Jacoby 264 F 5), ist letztlich nicht zu entscheiden,
und dasselbe gilt für das unheilbar verstümmelte Frg. 385. Dagegen gehören Frg. 386, 387
sicher dem Abderiten.

So ist denn die textliche Ausbeute der neuen Sammlung minimal, und was schlimmer ist :

von einigen Andeutungen in der Einleitung abgesehen fehlt jede Kommentierung. Aber
ohne sie ist eine Sammlung von Fragmenten gerade eines Hekataios praktisch unbenutzbar.
Man wird sich also auch in Zukunft an FGrHist halten müssen.

Mario Untersteiner: Sofisti. Testimonianze e frammenti. La Nuova Italia Ed., Firenze.
Fase. 1 (Protagora e Seniade) 1949. 119 S. II (Qorgia, Licofrone e Prodico) 1949. 201 S.

III (Trasimaco, Ippia, Anon. Iambi., Dissoi Logoi, Anon. n. voflow, Anon. n. povoixfjç)
1954. 211 S.

In der Gesamtvorrede nennt der Verfasser als sein Ziel, für den Abschnitt «Sophistik»
einen Ersatz zu schaffen für die vergriffenen Bände der Vorsokratiker von Diels-Kranz.

6 Museum Helveticum



70 Olof Gigon

Die Gruppierung und Numerierung der Texte bleibt also dieselbe wie in den VS. Doch fehlt
es nicht an neuen Stücken, die eingeschoben oder angehängt werden. Außerdem hat der
Verfasser die Anmerkungen zu den einzelnen Texten stark erweitert, was gerade im Falle
der Sophistik höchst verdienstvoll ist. Kein anderer Abschnitt der antiken Philosophiegeschichte

ist ja derart schlecht überliefert, so schlecht, daß gerade daraus wieder ein
eigenes Problem mit besonderer Dringlichkeit erwächst: Welches ist die Primärüberlieferung

über die Sophisten und wie kommt es, daß sie schon für den späten Hellenismus derart

dürftig war? Der Verfasser ist allerdings an solchen Fragen wenig interessiert. Er ist
philosophierender Philosophiehistoriker. Was er sucht, sind die Gedanken der Philosophen
und nichts anderes. Wie das Bild des Philosophen und die Reste des Oeuvre tradiert wurden,

kümmert ihn kaum. Die Folge ist, daß die Anmerkungen philologisch oft recht
unbefriedigend ausfallen und dem Leser vor allem klar machen, wie überaus notwendig ein
wirklicher Kommentar zu den VS wäre. Hoffentlich läßt er nicht mehr allzu lange auf sich
warten

Nun einiges Einzelne. Gleich der Einsatz des Protagoras-Bios bei D.L. 9, 50 läßt sich
(was U. nicht sieht) schön aufgliedern. Es liegt fürs erste ein Exzerpt aus Apollodor vor,
der seinerseits drei Autoren zitiert hat : Deinon, der von der Unterrichtung des Protagoras
durch die Magier gesprochen hat (FGrHist 690 F 6), Herakleides, der ihn als Gesetzgeber
von Thurioi vorstellte (Frg. 150 W. : fraglich, wieviel daran historisch ist), endlich den
Komiker Eupolis, von dem nicht bloß der Vers stammt, sondern auch der angebliche Vatersname

Artemon (vgl. Anakreon Frg. 16 und 54 D.). Vielleicht geht sogar der ïjoavlÇovTO-
Satz auf dieselbe Komödie. Es folgt die von Epikur nicht ohne bestimmte Absicht aus einer
Aristotelesstelle herausgesponnene Schülerschaft des Protagoras bei Demokrit. Beigegeben
hat D. L. zwei eher lästige Anmerkungen. Was den spätem Text angeht, so möchte man
vor allem gerne wissen, wieviel Philochoros FGrHist 328 F 217 über Protagoras erzählt hat.
Ich denke, er steckt auch in D.L. 9, 54. Die Art der Beziehung zum euripideischen Ixion
ist, was U. verkennt, durchaus klar. Euripides hat den dso^d^oî als modernen Atheisten
gezeichnet, wie es Kritias mit Sisyphos getan hat. Hinter einem solchen Ixion sah man
dann mit Recht oder Unrecht Protagoras. Methodisch verfehlt ist es, wenn U. nach dem
Vorgang der früheren Editoren im Schriftenverzeichnis D. L. 9, 55 eine Lücke ansetzt.
Natürlich fehlt im Verzeichnis n. &sw». Aber man vergleiche etwa das Verzeichnis bei
Herakleides D. L. 5, 86-88. Trotz des Umfangs fehlen da n. ffiovfjg und n. êÇovolaç, die doch von
D. L. selbst unmittelbar nach dem Verzeichnis erwähnt werden. Das sind Inkonzinnitäten,
die mit der Arbeitsweise des D. L. zusammenhängen und die man nicht wegoperieren darf.

Was Gorgias angeht, so seien nur zwei Kleinigkeiten herausgehoben. Zu A 11 (Klearchos
Frg. 62 W.) wäre es wichtiger gewesen, statt einer vagen Charakterisierung Klearchs zu
betonen, daß das von Klearch skizzierte Porträt des Gorgias einen zwar nicht expliziten,
aber doch unverkennbaren Widerspruch gegen Piatons berühmten Dialog ausdrücken will.
Eine leidige Geschichte ist sodann die Schülerschaft des Gorgias bei Empedokles. In aller
Form erwähnt wird sie, wenn ich nichts übersehen habe, zuerst von Satyros (D. L. 8, 58),
freilich so, daß man sieht, daß eine Erzählung im Geschmack des Herakleides dahinter steht.
Doch schon Aristoteles scheint im «Sophistes» dasselbe zu meinen, wenn er Empedokles
zum Erfinder der Rhetorik macht (Frg. 65 Rose). Bei Cic. Brutus 46 f. (aus der Swaycoyij
reyvœv) wird hinwiederum Gorgias, aber nicht Empedokles genannt. Der Verdacht besteht,
daß Aristoteles im Sophisten auf einen ähnlichen (oder denselben Dialog zurückgeht wie
Satyros. In einem technisch präzisen Sinne konnte ja Empedokles unmöglich als Archeget
der Rhetorik gelten.

Charakteristisch für den Zustand unserer Überlieferung über die Sophisten ist der Fall
Lykophrons, der uns trotz seiner anscheinend vielseitigen Tätigkeit völlig verschollen wäre,
hätte nicht die Polymathie des Aristoteles eingegriffen. Zu Prodikos A 19 hat U. mit Recht
die in Schol. Plat. Phaidr. 267 B resümierte Distinktion von TÉçipiç, /apd und evcpooavvr)
beigefügt. Für die Entwicklung der klassischen rjdavri-Lehre ist das Stück nicht ohne
Bedeutung. Erwünscht wäre einmal die Untersuchung der Überlieferungsgeschichte des
vielzitierten Theologumenon B 5.

Inkohärent bleibt das Bild des Thrasymachos. Mit Plat. Rep. I können wir historisch
ebenso wenig anfangen wie mit Cic. de or. 3, 128. Rätselhaft ist, woher Plut. mor. 616 D



Bibliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte 71

eine Schrift des Thrasymachos 'YneQßdXXovxeg kennt, offenbar eine Art von Güterhierarchie.
In A 13 (Dion. Hal. Isae. 20) mit Schwartz und andern fj ov/ußovlEvnxovg zu streichen,
halte ich für bedenklich, da damit nicht die Überlieferung, sondern der Autor selbst korrigiert

wird. B 8 ist interessant; aber wie weit ist auf den Wortlaut Verlaß und in welchem
Zusammenhang mag Thrasymachos so etwas gesagt haben? Eine Epideixis bot zu
dergleichen manche verbindliche wie unverbindliche Anlässe.

Den Schluß des 3. Bandes (ein 4., Antiphon und Kritias enthaltend, soll folgen) bilden
vier anonyme Texte. Man wird gerne annehmen, daß jeder von ihnen mit irgendeiner
bedeutenden Persönlichkeit der sophistisch-sokratischen Zeit verbunden ist. Aber zu
Identifikationen zu gelangen, ist aussichtslos. Wir haben ja nicht die geringste Ahnung, wie die
Bücher eines Protagoras, Hippias oder auch Antisthenes u. a. nach Stil und Aufbau faktisch
ausgesehen haben, und müssen uns auch hüten, aus den wenigen, oft durch Zufall oder
Tendenz erhalten gebliebenen Fragmenten zu weitgehende Schlüsse auf eine Gesamtdoktrin
zu ziehen. Es ist zu loben, daß auch U. seine Hypothesen mit Zurückhaltung vorträgt.

Im ganzen leisten die drei Bände nützliche Dienste und bringen manches wertvolle
Erklärungsmaterial. Die Erneuerung und philologische Kommentierung der Dielsschen Vor-
sokratiker bleibt freilich nach wie vor ein Desiderat.

Fritz Wehrli: Die Schule des Aristoteles, Texte und Kommentar. Benno Schwabe, Verlag,
Basel. Heft VI: Lyhon und Ariston von Keos. 1952. 67 S. VII: Herakleides Pontikos.
1953.124 S. VIII: Eudemos von Rhodos. 1955.123 S. IX: Phainias von Eresos, Chamaileon,
Praxiphanes. 1957. 115 S.

Es bedarf heute kaum der Worte mehr, um diese Sammlung zu rühmen, die sich schon
jetzt bei allen Aristotelesforschern als ein unentbehrliches Arbeitsinstrument eingebürgert
hat. Und da die Aussicht besteht, daß demnächst auch die letzten, abschließenden Hefte
erscheinen werden, so bleibt nichts mehr zu wünschen übrig, außer einem : Denn nun darf
es wohl als ein dringender Wunsch an den Verfasser der Sammlung ausgesprochen werden,
er möchte die Initiative ergreifen, damit endlich einmal eine moderne, brauchbare
Ausgabe von Theophrasti opera omnia zustande komme. Vor 20 Jahren ist eine solche Ausgabe
durch O. Regenbogen, P. Dirlmeier und den Rezensenten geplant worden. Der Plan fiel
dem Kriege zum Opfer, und seither ist nichts mehr geschehen. Aber zu Wehrlis Sammlung

ist nun eine Sammlung der Fragmente Theophrasts (F. Wimmers Sammlung war ja
schon für die Anforderungen des Jahres 1862 ein jämmerliches Pfuschwerk) schlechterdings
nicht mehr zu entbehren. Es wäre die Krönung des Werks, wenn Wehrli auch da die Dinge
in die Hand nehmen könnte.

Wie belastend der Ausfall Theophrasts für die vorliegende Sammlung ist, zeigt
naturgemäß vor allem das Heft über Eudemos (VIII). Denn er und Theophrast sind augenscheinlich

diejenigen beiden Schüler gewesen, deren Pragmatien denen des Aristoteles selbst weitaus

am nächsten standen. Anscheinend haben sie selbst ihre Aufgabe teilweise darin
gesehen, das vom Meister hinterlassene Gedankengut aufzuarbeiten und weiterzudenken. Ich
möchte noch einen Schritt weitergehen und vermuten: Wenn es, wie ich glaube, einen
Redaktor der aristotelischen Pragmatien gegeben hat, so wird er im Kreise dieser beiden
gesucht werden müssen.

In diesem Zusammenhang ist natürlich das alte Problem der Eudemischen Ethik von
besonderem Interesse. Sollte es eben doch die von Eudemos «für eigene Vorlesungen neu
redigierte aristotelische Ethik» sein (S. 123) Völlig treffend formuliert W. das Problem
dahin, der Nachweis wäre erbracht, «wenn sich als Merkmal der EE gegenüber der NE der
gleiche schulmäßig systematisierende Zug zeigen würde, der die logischen und physikalischen

Fragmente Eudemos auszeichnet». Dies ist vollkommen schlagend. Aber ich denke,
daß sich jenes Merkmal an der EE gerade nicht nachweisen läßt. Redaktionell gesehen ist
die EE eine nachlässig gebaute Zusammenstellung von Texten, die aus älterer Zeit neben
der NE noch vorhanden waren und die doch bedeutend genug erschienen, um aufbewahrt
zu werden. Gleich der Aufbau von EE A 1 ist so ziemlich das Gegenteil eines schulmäßig
systematisierenden Traktates. Wehrlis Fragmentsammlung verhilft uns also gerade dazu,
die Hypothese, die EE sei die von Eudemos redigierte Ethik, endgültig abzuweisen. Die
Titel der drei Aristotelischen Ethiken sind nach wie vor unerklärt.



72 Olof Gigon

Zu den übrigen Heften seien nur einige wenige Hinweise und Anmerkungen gegeben.
Bei Lykon (VI) tritt Frg. 7 hervor, eines der wichtigsten Stücke des Antigonos v. Karystos

und dasjenige, an dem sich die Tendenz seiner Bioi am ehesten sollte ablesen lassen: denn
es ist keineswegs selbstverständlich, wie da die fromme und strenge Sitte Piatons und des
Speusippos von dem mondänen Gehaben der Spätem unterschieden wird. Frg. 22 hat
woh nur von ferne mit dem bekannten Apophthegma Diog. Laert. 5, 39 u. a. zu tun. Es
ist ja ganz anders gemeint. In Frg. 23 dürfte es weniger auf die Reue als Folge innerer
Zwietracht ankommen als auf den (Gegensatz zwischen Lernen und Beten (dazu einiges in
der Festschrift für R. Tschudi 1954, 13 Anm. 22). Bei Frg. 24 wäre vielleicht ein Wort über
den Gebrauch von qrvoiç willkommen gewesen, der ein eigentümlicher ist. Hübsch ist
endlich, daß die in Frg. 18 erwähnte Schreibung des Namens mit y tatsächlich zuweilen in die
Gnomologien eingedrungen ist.

Bei Ariston hätte man wohl eine nähere Erklärung zu Frg. 11 gewünscht. Es macht den
Eindruck, als hätte Ariston selbst Bion (der kein Kyniker war) lobend erwähnt. Von
ungewöhnlichem Interesse, wenn auch nur zum Teil für Ariston selbst, ist Frg. 14 VII-VIII.
Dies nicht bloß aus dem allgemeinen Grund, weil Ariston der sokratischen Ironie sehr
kritisch gegenübersteht, sondern vor allem auch, weil die Belege für die Ironie durchweg
Zitate zu sein scheinen. Teilweise stammen sie aus Piaton, aber längst nicht alle. Ariston
dürfte mindestens noch Aischines herangezogen haben, vielleicht auch andere Sokratiker.
Ob in Frg. 21 wirklich der Keer gemeint ist und nicht doch der Chier, möchte ich offen
lassen. Der v7ioôr}pa-Vergleieh müßte in seiner Gesamtheit analysiert werden (vgl. D. L.
2, 24, Stob. Ekl. 3, 1, 74; 4, 31, 128, Plut. mor. 4 E, 466 F usw.). Weiterhin ist dringend
davor zu warnen, aus den mageren Angaben Frg. 28-32 zu weitgehende historiographische
Schlüsse zu ziehen. Es ist weder beweisbar, daß Ariston eine Gesamtausgabe der Peri-
patetikertestamente veranstaltet, noch, daß er eine umfassende Philosophengeschichte nach
dem Prinzip der Diadochai geschrieben hat. Beachtenswert ist der Titel «Lykon» Frg. 33.
Nach dem Kontext, in welchem er überliefert ist, muß es sich um einen Dialog gehandelt
haben, der mit dem aristotelischen «Eudemos» vergleichbar war. Denn Seelenlehre kam in
ihm vor, und dies geschah am angemessensten im Zusammenhang mit dem Tode eines
Menschen, der dem Verfasser nahe gestanden hatte. Hier wird also vom Tode Lykons
ausgegangen worden sein. Dann ist auch die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, daß das isolierte
Paradoxon Frg. 34-35 aus einer entsprechenden Psychologie exzerpiert ist.

Von überragendem Interesse ist natürlich Heft VII. Denn Herakleides ist unstreitig die
markanteste Figur der ganzen Reihe. Allem Anschein nach hat er ziemlich viel von sich
selbst gesprochen. Die Notizen über seine Abkunft (Frg. 2), seine Beziehung zu Speusippos
(Frg. 3), seine Stellung als Vertreter Piatons in der Akademie (Frg. 2) werden ebenso auf
ihn selbst zurückgehen wie die bekannte Mitteilung über seine Reise nach Kolophon in
Piatons Auftrag (Frg. 6). Ich möchte es auch nicht für restlos unmöglich halten, daß das
einem Herakleides zugeschriebene Porträt des junge Piaton bei D. L. 3, 26 unserem
Herakleides gehört und nicht dem Lembos. Doch dies bedürfte näherer Untersuchung. Auch aus
Frg. II möchte man gerne noch einiges «autobiographische» Material herausholen, besonders

seitdem Dürings hochinteressante Ausgabe der Chion-Briefe erschienen ist. Man
vergesse nie, daß diese ganzen Briefsammlungen zwar im allgemeinen späthellenistische
Fabrikate sind, aber vom obligaten moralistisch-epistolographischen Geschwätz abgesehen
oft gutes altes Material verarbeiten. Die Frage wäre also da, ob im Substrat der Chion-
Briefe etwa ein Teil Herakleides steckt (sollte nicht auch die Ausweisung des Sokrates-
mörders Anytos aus Herakleia bei D. L. 2, 43 etwas mit unserm Pontiker zu tun haben Î).

Sonst nur noch Einzelnes. Da Herakleides sich offenbar stark mit dem Atomismus
auseinandergesetzt hat, dürfte es sich bei dem in einem Schriftentitel Frg. 35 genannten
MrfXQ<av um einen Kurznamen des Demokritschülers Metrodoros v. Chios handeln. Die
Interpretation des überaus wichtigen und in vielen Varianten belegten Komplexes Frg.
87-89 würde allein eine umfangreiche Abhandlung ausmachen. Hier sei nur angemerkt,
daß bei Cic. TD 5, 8 zwei ihrer Absicht nach deutlich unterschiedene Äußerungen des

Pythagoras miteinander verbunden sind. Einmal betont er (im Gegensatz zu den Sieben
Weisen), daß er bloß yMacxpog und nicht aotpog sei. Im Olympiengleichnis dagegen zielt er
auf den ßtog deagrfTixog. Hat Herakleides selbst schon diese beiden Dinge kombiniert oder



Bibliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte 73

erst ein späterer Berichterstatter Î Bei Frg. 100 darf die Nähe zu Aristot. Protr. Frg. 9
Walzer-Ross notiert werden: Frg. 103 gehört, wie Festus p. 329, 6 Linds. zeigt, nicht un-
serm Herakleides, sondern dem Lemhos. Bei Frg. 111 ist es zu schade, daß Cicero den Buchtitel,

der in seiner griechischen Vorlage angegeben war, weggelassen hat. Zu Frg. 117 endlich

wäre es nicht ganz uninteressant gewesen, anzumerken, daß die Notiz wie wahrscheinlich
das ganze Kap. Aet. 3, 17 mit seinen raren Namen aus Poseidonios 7t. 'Oxeavov exzerpiert

sein dürfte.
Höchst dankenswert ist es, daß Wehrli in Heft IX einige der kleinen, aber nicht

gleichgültigen Peripatetiker ans Licht geholt hat. Ganz ausgezeichnet ist bei Phainias die
Behandlung der Notizen über Solon und Themistokles (Frg. 20-29). Zu Frg. 30-31 möchte
man gar zu gerne wissen, ob der Buchtitel 7t. tSv Uaixgartxtöv schon von Phainias selbst
stammt. Denn die Frage besteht: Wer hat als erster die «Sokratiker» zu der der spätem
Antike und uns geläufigen Gruppe zusammengefaßt Î Bei Chamaileon sei hier nur auf Frg.
9-13 7t. fté&rjç hingewiesen und auf die aristotelisierenden Wendungen des Anfangs von
Frg. 9; vgl. NE 1176 b 10-16 und 1158 a 28-36. Das Thema 7t. /lédrjç ist ja im Peripatos
recht beliebt gewesen. Es könnte sein, daß die peripatetischen Problemata édita und inedita
noch einiges zur Rekonstruktion der einschlägigen Traktate beizubringen vermöchten. Mit
vollem Recht ist, was Aristoteles angeht, Wehrli gegen die Identifizierung des Traktats
7t. fié&rjç mit dem Dialog «Symposion» skeptisch.

Doch da sei abgebrochen. Es sollte nur angedeutet werden, welche ungewöhnliche Fülle
neuer Ergebnisse und neuer Aufgaben Wehrlis großartige Sammlung den Mitforschenden
bereitgestellt hat.

Paul Friedländer : Plato vol. 1. An introduction (Bollingen series LIX). Pantheon books,
New York 1958. 422 p.
P. Friedländers Piaton-Buch war, als es 1928/30 erschien, ein Ereignis, der monumentale

Ausdruck des Piaton-Verständnisses in einem bestimmten Augenblick der Geistesgeschichte
unseres Jahrhunderts. In diesem Sinne darf man es ein klassisches Werk nennen. Wenn es
heute nach dreißig Jahren in der Form, in der es damals geschaffen war, neu gedruckt würde
(deutsch oder englisch), die Philologen wie die Liebhaber Piatons würden es herzlich
begrüßen. Doch fragwürdig ist der Versuch, ein solches Buch durch Erweiterungen und
Umarbeitungen zu modernisieren und es der inzwischen unzweifelhaft veränderten Problemlage

anzupassen. Das Ergebnis konnte nur ein seltsam hybrides Gebilde werden. Gewiß
sind die Probleme, die nun neu eingearbeitet wurden, aller Beachtung wert. Man wird es
etwa willkommen heißen, daß ein Philosophiehistoriker vom Range Friedländers in eine
Auseinandersetzung mit der Platon-Interpretation von Heidegger und Jaspers eintritt.
Aber wieviel besser wäre es gewesen, wenn dies nicht in zwei summarischen Kapitelchen
dieses Buches geschehen wäre, sondern mit energischem Zugreifen in einem neuen Buche.


	Bilbliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte

