Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft
Band: 16 (1959)
Heft: 1

Bibliographie:  Bilbliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte
Autor: Gigon, Olof

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographisches
zur griechischen Philosophiegeschichte

Von Olof Gigon, Bern

Giuseppe Nenci: Hecataei Milesii fragmenta. Bibl. studi sup. Filol. Greca vol. XXII,
La Nuova Italia Ed., Firenze 1954. 141 S.

Mit F. Jacobys FGrHist in Konkurrenz treten zu wollen, ist ein gewagtes Unterfangen,
in das nur eintreten kann, wer iiber ein dhnliches Wissen und eine #hnliche Intensitit des
Fragens verfiigt. Damit soll nicht gesagt sein, daB man nicht da und dort noch weiter ge-
langen konnte als Jacoby und daB es immer erwiinscht ist, daB nun an einzelnen Histori-
kern monographisch weitergearbeitet wird.

Hekataios ist ein verlockender Gegenstand. Er ist der erste griechische Prosaiker,von
dem eine beachtliche Anzahl Fragmente erhalten ist, und Jacobys Behandlung datiert von
1923. Inzwischen ist doch einiges geschehen, was nun beriicksichtigt werden miiBte. Nenci,
der sich schon friiher iiber Hekataios geduBert hat, nimmt denn auch in einer Appendix
ausdriicklich die Gelegenheit wahr, seine Neuerungen gegeniiber Jacoby hervorzuheben
und zu begriinden. Allzu viel ist es nicht. Als Test. 5 figuriert die problematische Hekataios-
inschrift von Leros, 33 geht auf den Abderiten, 36, 40, 41, 43, 48 geben den Namen des
Hekataios in Listen, die erst dann sprechend werden, wenn wir erkennen, wann, durch
wen und in welcher Absicht sie zusammengestellt sind. Doch dariiber sagt Nenci nichts, wie
denn generell von Interpretation der Testimonia und Fragmente keine Rede ist. Test. 42
nimmt fiir unsern Hekataios eine Stelle des Aet. 2, 20, 16 iiber «die Beschaffenheit der
Sonne» in Anspruch, die bei Jacoby 264 F 15 zégernd dem Abderiten gegeben wird. Passen
tut sie zu keinem von beiden, und daB sie auerdem noch dem alten Heraklit und seinem
spiten Bewunderer Kleanthes (Aet. 2, 20, 4) angehért, kompliziert die Sache weiter. Die
Kleanthes-Heraklit-Notiz stammt natiirlich aus den vier Biichern Heraklit-Exegese des
Stoikers. Sollte sich dieser auch auf Hekataios berufen haben ? Unwahrscheinlich, und der
Verzweiflungsausweg, daf der Name korrupt ist, liegt nahe. Test. 47 endlich nimm#t einen
Text auf, der bei Jacoby unter Hellanikos 4 T 1 erscheint. Wie man die da behauptete
Beziehung des Hellanikos zu Hekataios auffassen soll, sagen freilich weder Jacoby noch
Nenci.

Bei den Fragmenten verdienen Beachtung Nr. 45 und 52, zwei Notizen des Steph. Byz.
iiber Iberien, die in der Tat so gut wie zwingend dem Hekataios zugeschrieben werden
miissen. Bei einer dritten Notiz (Frg. 216) ist die Evidenz wesentlich geringer. Welchem der
beiden Hekataios Frg. 338 angehort (bei Jacoby 264 F 5), ist letztlich nicht zu entscheiden,
und dasselbe gilt fiir das unheilbar verstiimmelte Frg. 385. Dagegen gehoren Frg. 386, 387
gicher dem Abderiten.

So ist denn die textliche Ausbeute der neuen Sammlung minimal, und was schlimmer ist:
von einigen Andeutungen in der Einleitung abgesehen fehlt jede Kommentierung. Aber
ohne sie ist eine Sammlung von Fragmenten gerade eines Hekataios praktisch unbenutzbar.
Man wird sich also auch in Zukunft an FGrHist halten miissen,

Mario Untersteiner: Sofisti. Testimonianze e frammenti. La Nuova Italia Ed., Firenze.
Fasc. 1 ( Protagora e Seniade) 1949. 119 S. 11 (GQorgia, Licofrone e Prodico) 1949. 201 S.
III (Trasimaco, Ippia, Anon. Iambl., Dissoi Logoi, Anon. 7. vouwy, Anon. 7. povoixiic)
1954. 211 S.

In der Gesamtvorrede nennt der Verfasser als sein Ziel, fiir den Abschnitt « Sophistik»
einen Ersatz zu schaffen fiir die vergriffenen Béande der Vorsokratiker von Diels-Kranz.

6 Museum Helveticum




70 Olof Gigon

Die Gruppierung und Numerierung der Texte bleibt also dieselbe wie in den VS. Doch fehlt
es nicht an neuen Stiicken, die eingeschoben oder angehingt werden. AuBerdem hat der
Verfasser die Anmerkungen zu den einzelnen Texten stark erweitert, was gerade im Falle
der Sophistik hochst verdienstvoll ist. Kein anderer Abschnitt der antiken Philosophie-
geschichte ist ja derart schlecht iiberliefert, so schlecht, dal gerade daraus wieder ein
eigenes Problem mit besonderer Dringlichkeit erwichst: Welches ist die Primariiberliefe-
rung iber die Sophisten und wie kommt es, daB sie schon fiir den spaten Hellenismus der-
art diirftig war ? Der Verfasser ist allerdings an solchen Fragen wenig interessiert. Er ist
philosophierender Philosophiehistoriker. Was er sucht, sind die Gedanken der Philosophen
und nichts anderes. Wie das Bild des /Phllosophen und die Reste des Oeuvre tradiert wur-
den, kiimmert ihn kaum. Die Folge ist, daB die Anmerkungen phﬂolomsch oft recht unbe-
friedigend ausfallen und dem Leser vor allem klar machen, wie iiberaus notwendig ein
wirklicher Kommentar zu den VS wire. Hoffentlich 1i8t er nicht mehr allzu lange auf sich
warten!

Nun einiges Einzelne. Gleich der Einsatz des Protagoras-Bios bei D.L. 9, 50 1aBt sich
(was U. nicht sieht) schon aufgliedern. Es liegt fiirs erste ein Exzerpt aus Apollodor vor,
der seinerseits drei Autoren zitiert hat: Deinon, der von der Unterrichtung des Protagoras
durch die Magier gesprochen hat (FGrHist 690 F 6), Herakleides, der ihn als Gesetzgeber
von Thurioi vorstellte (Frg. 150 W.: fraglich, wieviel daran historisch ist), endlich den
Komiker Eupolis, von dem nicht bloB der Vers stammt, sondern auch der angebliche Vaters-
name Artemon (vgl. Anakreon Frg. 16 und 54 D.). Vielleicht geht sogar der 7gavi{ovro-
Satz auf dieselbe Komdgdie. Es folgt die von Epikur nicht ohne bestimmte Absicht aus einer
Aristotelesstelle herausgesponnene Schiilerschaft des Protagoras bei Demokrit. Beigegeben
hat D. L. zwei eher lastige Anmerkungen. Was den spitern Text angeht, so méchte man
vor allem gerne wissen, wieviel Philochoros FGrHist 328 F 217 iiber Protagoras erzihlt hat.
Ich denke, er steckt auch in D.L. 9, 54. Die Art der Beziehung zum euripideischen Ixion
ist, was U. verkennt, durchaus klar. Euripides hat den deoudyoc als modernen Atheisten
gezeichnet, wie es Kritias mit Sisyphos getan hat. Hinter einem solchen Ixion sah man
dann mit Recht oder Unrecht Protagoras. Methodisch verfehlt ist es, wenn U. nach dem
Vorgang der fritheren Editoren im Schriftenverzeichnis D. L. 9, 55 eine Liicke ansetzt.
Natiirlich fehlt im Verzeichnis 7. $#e@v. Aber man vergleiche etwa das Verzeichnis bei Hera-
kleides D. L. 5, 86-88. Trotz des Umfangs fehlen da . 5dovijc und =. éfovaias, die doch von
D. L. selbst unmittelbar nach dem Verzeichnis erwiahnt werden. Das sind Inkonzinnititen,
die mit der Arbeitsweise des D. L. zusammenhéngen und die man nicht wegoperieren darf.

Was Gorgias angeht, so seien nur zwei Kleinigkeiten herausgehoben. Zu A 11 (Klearchos
Frg. 62 W.) wiare es wichtiger gewesen, statt einer vagen Charakterisierung Klearchs zu
betonen, daB das von Klearch skizzierte Portrit des Gorgias einen zwar nicht expliziten,
aber doch unverkennbaren Widerspruch gegen Platons beriihmten Dialog ausdriicken will.
Eine leidige Geschichte ist sodann die Schiilerschaft des Gorgias bei Empedokles. In aller
Form erwahnt wird sie, wenn ich nichts iibersehen habe, zuerst von Satyros (D. L. 8, 58),
freilich so, daB3 man sieht, daB eine Erziahlung im Geschmack des Herakleides dahinter steht.
Doch schon Aristoteles scheint im «Sophistes» dasselbe zu meinen, wenn er Empedokles
zum Erfinder der Rhetorik macht (Frg. 65 Rose). Bei Cic. Brutus 46f. (aus der Zwvaywy)
Teyv@y) wird hinwiederum Gorgias, aber nicht Empedokles genannt. Der Verdacht besteht,
daB Aristoteles im Sophisten auf einen #hnlichen (oder denselben ?) Dialog zuriickgeht wie
Satyros. In einem technisch prizisen Sinne konnte ja Empedokles unméglich als Archeget
der Rhetorik gelten.

Charakteristisch fiir den Zustand unserer Uberlieferung iiber die Sophisten ist der Fall
Lykophrons, der uns trotz seiner anscheinend vielseitigen Tétigkeit vollig verschollen wére,
hitte nicht die Polymathie des Aristoteles eingegriffen. Zu Prodikos A 19 hat U. mit Recht
die in Schol. Plat. Phaidr. 267 B resiimierte Distinktion von zépy:s, yagd und edpgooivy
beigefiigt. Fiir die Entwicklung der klassischen 7jdovj-Lehre ist das Stiick nicht ohne Be-
deutung. Erwiinscht wire einmal die Untersuchung der Uberlieferungsgeschichte des viel-
zitierten Theologumenon B 5.

Inkohérent bleibt das Bild des Thrasymachos. Mit Plat. Rep. I kdnnen wir historisch
ebenso wenig anfangen wie mit Cic. de or. 3, 128. Ratselhaft ist, woher Plut. mor. 616 D




Bibliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte 71

eine Schrift des Thrasymachos “YzegfidAdovres kennt, offenbar eine Art von Giiterhierarchie.
In A 13 (Dion. Hal. Isae. 20) mit Schwartz und andern % ovufovdevrixods zu streichen,
halte ich fiir bedenklich, da damit nicht die Uberlieferung, sondern der Autor selbst korri-
giert wird. B 8 ist interessant; aber wie weit ist auf den Wortlaut Verla und in welchem
Zusammenhang mag Thrasymachos so etwas gesagt haben ? Eine Epideixis bot zu der-
gleichen manche verbindliche wie unverbindliche Anlésse.

Den SchluB3 des 3. Bandes (ein 4., Antiphon und Kritias enthaltend, soll folgen) bilden
vier anonyme Texte. Man wird gerne annehmen, dafl jeder von ihnen mit irgendeiner be-
deutenden Personlichkeit der sophistisch-sokratischen Zeit verbunden ist. Aber zu Identi-
fikationen zu gelangen, ist aussichtslos. Wir haben ja nicht die geringste Ahnung, wie die
Biicher eines Protagoras, Hippias oder auch Antisthenes u. a. nach Stil und Aufbau faktisch
ausgesehen haben, und miissen uns auch hiiten, aus den wenigen, oft durch Zufall oder Ten-
denz erhalten gebliebenen Fragmenten zu weitgehende Schliisse auf eine Gesamtdoktrin
zu ziehen. Es ist zu loben, daB auch U. seine Hypothesen mit Zuriickhaltung vortragt.

Im ganzen leisten die drei Binde niitzliche Dienste und bringen manches wertvolle Er-
klarungsmaterial. Die Erneuerung und philologische Kommentierung der Dielsschen Vor-
sokratiker bleibt freilich nach wie vor ein Desiderat.

Fritz Wehrli: Die Schule des Aristoteles, Texte und Kommentar. Benno Schwabe, Verlag,
Basel. Heft VI: Lykon und Ariston von Keos. 1952. 67 S. VII: Herakleides Pontikos.
1953.124 S. VIII: Eudemos von Rhodos. 1955. 123 S. IX : Phatnias von Eresos, Chamaileon,
Prazxiphanes. 1957, 115 S.

Es bedarf heute kaum der Worte mehr, um diese Sammlung zu rithmen, die sich schon
jetzt bei allen Aristotelesforschern als ein unentbehrliches Arbeitsinstrument eingebiirgert
hat. Und da die Aussicht besteht, daB demnéchst auch die letzten, abschlieBenden Hefte
erscheinen werden, so bleibt nichts mehr zu wiinschen iibrig, auBer einem: Denn nun darf
es wohl als ein dringender Wunsch an den Verfasser der Sammlung ausgesprochen werden,
er mochte die Initiative ergreifen, damit endlich einmal eine moderne, brauchbare Aus-
gabe von Theophrasti opera omnia zustande komme. Vor 20 Jahren ist eine solche Ausgabe
durch O. Regenbogen, F'. Dirlmeier und den Rezensenten geplant worden. Der Plan fiel
dem Kriege zum Opfer, und seither ist nichts mehr geschehen. Aber zu Wehrlis Samm-
lung ist nun eine Sammlung der Fragmente Theophrasts (F. Wimmers Sammlung war ja
schon fiir die Anforderungen des Jahres 1862 ein jaimmerliches Pfuschwerk) schlechterdings
nicht mehr zu entbehren. Es wire die Kronung des Werks, wenn Wehrli auch da die Dinge
in die Hand nehmen kénnte.

Wie belastend der Ausfall Theophrasts fiir die vorliegende Sammlung ist, zeigt natur-
geméiB vor allem das Heft iiber Eudemos (VIII). Denn er und Theophrast sind augenschein-
lich diejenigen beiden Schiiler gewesen, deren Pragmatien denen des Aristoteles selbst weit-
aus am nichsten standen. Anscheinend haben sie selbst ihre Aufgabe teilweise darin ge-
sehen, das vom Meister hinterlassene Gedankengut aufzuarbeiten und weiterzudenken. Ich
mochte noch einen Schritt weitergehen und vermuten: Wenn es, wie ich glaube, einen
Redaktor der aristotelischen Pragmatien gegeben hat, so wird er im Kreise dieser beiden
gesucht werden miissen.

In diesem Zusammenhang ist natiirlich das alte Problem der Eudemischen Ethik von
besonderem Interesse. Sollte es eben doch die von Eudemos «fiir eigene Vorlesungen neu
redigierte aristotelische Ethik» sein (8. 123)? Voéllig treffend formuliert W. das Problem
dahin, der Nachweis wire erbracht, «wenn sich als Merkmal der EE gegeniiber der NE der
gleiche schulmiBig systematisierende Zug zeigen wiirde, der die logischen und physikali-
schen Fragmente Eudemos auszeichnet». Dies ist vollkommen schlagend. Aber ich denke,
daB sich jenes Merkmal an der EE gerade nicht nachweisen la8t. Redaktionell gesehen ist
die EE eine nachlissig gebaute Zusammenstellung von Texten, die aus dlterer Zeit neben
der NE noch vorhanden waren und die doch bedeutend genug erschienen, um aufbewahrt
zu werden. Gleich der Aufbau von EE A 1 ist so ziemlich das Gegenteil eines schulmifBig
systematisierenden Traktates. Wehrlis Fragmentsammlung verhilft uns also gerade dazu,
die Hypothese, die EE sei die von Eudemos redigierte Ethik, endgiiltig abzuweisen. Die
Titel der drei Aristotelischen Ethiken sind nach wie vor unerklirt.




72 Olof Gigon

Zu den iibrigen Heften seien nur einige wenige Hinweise und Anmerkungen gegeben.

Bei Lykon (VI) tritt Frg. 7 hervor, eines der wichtigsten Stiicke des Antigonos v. Karystos
und dasjenige, an dem sich die Tendenz seiner Bioi am ehesten sollte ablesen lassen: denn
es ist keineswegs selbstverstindlich, wie da die fromme und strenge Sitte Platons und des
Speusippos (!) von dem mondénen Gehaben der Spatern unterschieden wird. Frg. 22 hat
woh nur von ferne mit dem bekannten Apophthegma Diog. Laert. 5, 39 u. a. zu tun. Es
ist ja ganz anders gemeint. In Frg. 23 diirfte es weniger auf die Reue als Folge innerer
Zwietracht ankommen als auf den ,_,(’}egensatz zwischen Lernen und Beten (dazu einiges in
der Festschrift fiir R. Tschudi 1954, 13 Anm. 22). Bei Frg. 24 wire vielleicht ein Wort iiber
den Gebrauch von gdois willkommen gewesen, der ein eigentiimlicher ist. Hiibsch ist end-
lich, daB die in Frg. 18 erwihnte Schreibung des Namens mit y tatsichlich zuweilen in die
Gnomologien eingedrungen ist. |

Bei Ariston hiétte man wohl eine néhere Erklarung zu Frg. 11 gewiinscht. Es macht den
Eindruck, als hiatte Ariston selbst Bion (der kein Kyniker war) lobend erwihnt. Von un-
gewohnlichem Interesse, wenn auch nur zum Teil fiir Ariston selbst, ist Frg. 14 VII-VIII.
Dies nicht bloB aus dem allgemeinen Grund, weil Ariston der sokratischen Ironie sehr
kritisch gegeniibersteht, sondern vor allem auch, weil die Belege fiir die Ironie durchweg
Zitate zu sein scheinen. Teilweise stammen sie aus Platon, aber lingst nicht alle. Ariston
diirfte mindestens noch Aischines herangezogen haben, vielleicht auch andere Sokratiker.
Ob in Frg. 21 wirklich der Keer gemeint ist und nicht doch der Chier, méchte ich offen
lassen. Der Jmddnua-Vergleich miiBte in seiner Gesamtheit analysiert werden (vgl. D. L.
2, 24, Stob. Ekl. 3, 1, 74; 4, 31, 128, Plut. mor. 4 E, 466 F usw.). Weiterhin ist dringend
davor zu warnen, aus den mageren Angaben Frg. 28-32 zu weitgehende historiographische
Schliisse zu ziehen. Es ist weder beweisbar, dal Ariston eine Gesamtausgabe der Peri-
patetikertestamente veranstaltet, noch,dafl er eine umfassende Philosophengeschichte nach
dem Prinzip der Diadochai geschrieben hat. Beachtenswert ist der Titel «Lykon» Frg. 33.
Nach dem Kontext, in welchem er iiberliefert ist, muB es sich um einen Dialog gehandelt
haben, der mit dem aristotelischen « Eudemos» vergleichbar war. Denn Seelenlehre kam in
ihm vor, und dies geschah am angemessensten im Zusammenhang mit dem Tode eines
Menschen, der dem Verfasser nahe gestanden hatte. Hier wird also vom Tode Lykons aus-
gegangen worden sein. Dann ist auch die Moglichkeit nicht ausgeschlossen, daf das isolierte
Paradoxon Frg. 34-35 aus einer entsprechenden Psychologie exzerpiert ist.

Von iiberragendem Interesse ist natiirlich Heft VII. Denn Herakleides ist unstreitig die
markanteste Figur der ganzen Reihe. Allem Anschein nach hat er ziemlich viel von sich
selbst gesprochen. Die Notizen iiber seine Abkunft (Frg. 2), seine Beziehung zu Speusippos
(Frg. 3), seine Stellung als Vertreter Platons in der Akademie (Frg. 2) werden ebenso auf
ihn selbst zuriickgehen wie die bekannte Mitteilung iiber seine Reise nach Kolophon in
Platons Auftrag (Frg. 6). Ich michte es auch nicht fiir restlos unméglich halten, daf8 das
einem Herakleides zugeschriebene Portrit des junge Platon bei D. L. 3, 26 unserem Hera-
kleides gehort und nicht dem Lembos. Doch dies bediirfte naherer Untersuchung. Auch aus
Frg. 11 méchte man gerne noch einiges «autobiographische» Material herausholen, beson-
ders seitdem Diirings hochinteressante Ausgabe der Chion-Briefe erschienen ist. Man ver-
gesse nie, dafl diese ganzen Briefsammlungen zwar im allgemeinen spithellenistische
Fabrikate sind, aber vom obligaten moralistisch-epistolographischen Geschwitz abgesehen
oft gutes altes Material verarbeiten. Die Frage wére also da, ob im Substrat der Chion-
Briefe etwa ein Teil Herakleides steckt (sollte nicht auch die Ausweisung des Sokrates-
morders Anytos aus Herakleia bei D. L. 2, 43 etwas mit unserm Pontiker zu tun haben ?).

Sonst nur noch Einzelnes. Da Herakleides sich offenbar stark mit dem Atomismus aus-
einandergesetzt hat, diirfte es sich bei dem in einem Schriftentitel Frg. 35 genannten
Mijrgwov um einen Kurznamen des Demokritschiilers Metrodoros v. Chios handeln. Die
Interpretation des iiberaus wichtigen und in vielen Varianten belegten Komplexes Frg.
87-89 wiirde allein eine umfangreiche Abhandlung ausmachen. Hier sei nur angemerkt,
daB bei Cic. TD 5, 8 zwei ihrer Absicht nach deutlich unterschiedene .ZiuBerungen des
Pythagoras miteinander verbunden sind. Einmal betont er (im Gegensatz zu den Sieben
Weisen), daB er bloB gtiddoogoc und nicht copds sei. Im Olympiengleichnis dagegen zielt er
auf den fiog dewonrixds. Hat Herakleides selbst schon diese beiden Dinge kombiniert oder




Bibliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte 73

erst ein spaterer Berichterstatter ? Bei Frg. 100 darf die Nahe zu Aristot. Protr. Frg. 9
Walzer-Ross notiert werden: Frg. 103 gehort, wie Festus p. 329, 6 Linds. zeigt, nicht un-
serm Herakleides, sondern dem Lembos. Bei Frg. 111 ist es zu schade, daB Cicero den Buch-
titel, der in seiner griechischen Vorlage angegeben war, weggelassen hat. Zu Frg. 117 end-
lich wiire es nicht ganz uninteressant gewesen, anzumerken, daBl die Notiz wie wahrschein-
lich das ganze Kap. Aet. 3, 17 mit seinen raren Namen aus Poseidonios 7. *Q2xeavod exzer-
piert sein diirfte.

Hochst dankenswert ist es, daB Wehrli in Heft IX einige der kleinen, aber nicht gleich-
giiltigen Peripatetiker ans Licht geholt hat. Ganz ausgezeichnet ist bei Phainias die Be-
handlung der Notizen iiber Solon und Themistokles (Frg. 20-29). Zu Frg. 30-31 mdochte
man gar zu gerne wissen, ob der Buchtitel 7. vdv Zwxgarix@v schon von Phainias selbst
stammt. Denn die Frage besteht: Wer hat als erster die « Sokratiker» zu der der spétern
Antike und uns geldufigen Gruppe zusammengefa8t ? Bei Chamaileon sei hier nur auf Frg.
9-13 =, uédnc hingewiesen und auf die aristotelisierenden Wendungen des Anfangs von
Frg. 9; vgl. NE 1176 b 10-16 und 1158 a 28-36. Das Thema n. uédnc ist ja im Peripatos
recht beliebt gewesen. Es konnte sein, daB die peripatetischen Problemata edita und inedita
noch einiges zur Rekonstruktion der einschligigen Traktate beizubringen vermdchten. Mit
vollem Recht ist, was Aristoteles angeht, Wehrli gegen die Identifizierung des Traktats
7. pédne mit dem Dialog « Symposion» skeptisch.

Doch da sei abgebrochen. Es sollte nur angedeutet werden, welche ungewdhnliche Fiille
neuer Ergebnisse und neuer Aufgaben Wehrlis groBartige Sammlung den Mitforschenden
bereitgestellt hat.

Paul Friedlinder: Plato vol. 1. An introduction (Bollingen series LIX). Pantheon books,
New York 1958. 422 p.

P. Friedlinders Platon-Buch war, als es 1928/30 erschien, ein Ereignis, der monumentale
Ausdruck des Platon-Verstindnisses in einem bestimmten Augenblick der Geistesgeschichte
unseres Jahrhunderts. In diesem Sinne darf man es ein klassisches Werk nennen. Wenn es
heute nach dreiflig Jahren in der Form, in der es damals geschaffen war, neu gedruckt wiirde
(deutsch oder englisch), die Philologen wie die Liebhaber Platons wiirden es herzlich be-
griien. Doch fragwiirdig ist der Versuch, ein solches Buch durch Erweiterungen und Um-
arbeitungen zu modernisieren und es der inzwischen unzweifelhaft verinderten Problem-
lage anzupassen. Das Ergebnis konnte nur ein seltsam hybrides Gebilde werden. Gewill
gind die Probleme, die nun neu eingearbeitet wurden, aller Beachtung wert. Man wird es
etwa willkommen heiBlen, daB ein Philosophiehistoriker vom Range Friedlinders in eine
Auseinandersetzung mit der Platon-Interpretation von Heidegger und Jaspers eintritt.
Aber wieviel besser wire es gewesen, wenn dies nicht in zwei summarischen Kapitelchen
‘dieses Buches geschehen wire, sondern mit energischem Zugreifen in einem neuen Buche.




	Bilbliographisches zur griechischen Philosophiegeschichte

