
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 1

Artikel: Ciceros Hingabe an die Philosophie

Autor: Fuchs, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 16 1959 Fase. 1

Ciceros Hingabe an die Philosophie

Von Harald Fuchs, Basel

Wer Cicero, den vielverkannten, in einer Würdigung, die dem Gedenken an
seinen grausamen Tod gewidmet ist, als den Philosophen unter den Römern seiner

Zeit zu begreifen sich bemüht, steht vor der Aufgabe, ein ungewöhnlich reiches

Leben, das sich nach außen hin in den verschiedensten Formen dargestellt hat,
von seinem tragenden Grunde aus zu erfassen.

Die Römer, die Ciceros Zeitgenossen waren, haben in ihm zunächst nur einen

von den vielen jungen Leuten sehen können, die sich als Redner und Anwälte mit
dem nötigen Ehrgeiz und mit einer mehr oder weniger großen Begabung den Weg
zu den höchsten Staatsämtern zu bahnen suchten. Eine besondere Beachtung ist
ihm freilich schon zu Beginn seines Weges zuteil geworden, als er sich mit seltenem

Mute bereit erklärt hatte, in der Behandlung eines Einzelfalles die unter Sulla
herrschende Willkür zu bekämpfen. Zehn Jahre später, im mittleren Teil des

Aufstieges, vermochte er als Beschützer Siziliens im Angriff gegen Verres durch die

Sorgfalt seiner Vorbereitungen und seine Wendigkeit im Zupacken einen weiteren

überzeugenden Sieg über das selbstherrliche Machtmenschentum seiner Umwelt
zu erringen. Nur die Feineren in seiner Nähe aber werden damals schon
verstanden haben, was es hieß, daß er sich für seine gesamte Gerichtstätigkeit dem
Grundsatz unterworfen hatte, einzig in der Verteidigung der Hilfesuchenden
aufzutreten und niemals - wie es damals üblich war - eine Anklage zu unternehmen,
die allein seinem eigenen Vorteil diente.

Die große politische Bewährungsprobe brachte ihm das Jahr seines Konsulates,
das infolge der dauernden Angriffe seiner Gegner vom ersten Tage an alle seine

Kräfte, die geistigen, die seelischen und die körperlichen, aufs äußerste in
Anspruch nahm. Als am Ende des Jahres, nach verschiedenen wohlberechneten
Vorstößen Caesars und seiner Anhänger, die Verschwörung des Catilina zum Ausbruch
kam, zeigte er sich so wachsam, klug und entschlossen, daß die Erhebung in
wenigen Wochen ohne eine stärkere Erschütterung des Staates in sich zusammenbrach.

Aber dieses Konsulats]ahr, das mit seinen großen sichtbaren Erfolgen so
sehr viel mehr geworden war als der übliche ehrenvolle Abschluß der Ämterlaufbahn,

wurde für sein inneres Leben zum Schicksalsjahre. Da er statt des erwarteten
Dankes für seine Leistung auch von denen, die er gerettet zu haben glaubte, fast
nur Anfeindungen erntete, die ihn um so empfindlicher treffen mußten, als er die

* Vortrag, gehalten in Basel am 27. September 1958 an der Jahresversammlung des
Schweizerischen Altphilologenverbandes, im 2000. Jahre nach Ciceros Tod.

1 Museum Helvetic iûaSSiSCh-plllioiO^C-ÇS
§§ffliïtftr der Universität

ZÜBJ.CH



2 Harald Fuchs

Härte des geborenen Staatsmannes nicht besaß, und da er von Caesar, der ihm
durch sein naturhaftes Machtstreben von Anfang an überlegen war, mit fester
Hand in das Dunkel der Geltungslosigkeit abgedrängt wurde, geriet er in einen
Zustand der Unsicherheit, der sich der Welt gegenüber in mancherlei Mißgriffen
äußerte. Zum Ersatz für die kunstgerechte Verherrlichung seines Konsulatsjahres,
die er von verschiedenen bewährten Schriftstellern erbeten, von keinem aber
erhalten hatte, begann er nun sich selber in recht fragwürdigen Darstellungen
übermäßig zu rühmen. Bedeutsamer aber ist es, wie er die Veröffentlichung seiner im
Konsulats]ahre gehaltenen Beden, die sich wohl gerade wegen seiner inneren
Nöte verzögert hatte, dazu benutzte, um eine Art von philosophischem
Glaubensbekenntnis abzulegen.

Zu den Maßnahmen, mit denen Caesar den Widerstandswillen der verfassungstreuen

Bevölkerung zu lähmen versucht hatte, gehörte der Prozeß des Rabirius,
in dem ein angesehener Bürger, weil er vor bald vierzig Jahren, dem Rufe der
Konsuln folgend, die Waffen aufgenommen und bei den Straßenkämpfen einen

zum Staatsfeind erklärten Volkstribunen getötet hatte, in einem altertümlichen
Schauverfahren zum Tode verurteilt werden sollte. Für Cicero war es nicht schwer

gewesen, die Anklage zu seinen eigenen Gunsten zu verwerten, da er selber eben

die Zuverlässigkeit des Angeklagten und die in jener früheren Zeit verwirklichte
Einigkeit aller Gutgesinnten als Vorbild für die Gegenwart hinstellen konnte.
Liest man aber in der erhaltenen Rede, die Cicero etwa drei Jahre nach dem
Prozesse veröffentlicht hat, mit welch wunderbarer Geschlossenheit sich damals fast
die gesamte Bevölkerung den Konsuln zur Verfügung gestellt haben soll, und best

man weiter den erregten Nachweis der Rechtmäßigkeit dieses Verhaltens, so wird
man sich des Gefühles nicht erwehren können, daß hier nicht etwa nur das geboten
wird, was Cicero in seinem Konsulatsjahre, um den Kampfeswillen zu stärken,
tatsächlich hatte sagen müssen, sondern daß in manchen Teilen auch die Ereignisse
berücksichtigt werden, die erst später, bei und nach der Niederwerfung der Catili-
narier, eingetreten waren. «(27) Aber was rede ich hier von allen denen, die dem
Befehl der Konsuln gehorcht haben Wie wird es sich mit der Beurteilung der
Konsuln selbst verhalten Werden wir den Flaccus, der in seiner gesamten politischen

Betätigimg, vor allem aber in den Ämtern, im Priestertum und in den ihm
unterstellten religiösen Begehungen die größte Gewissenhaftigkeit gezeigt hat,
noch nach seinem Tode wegen des ruchlosen Verbrechens des Bürgermordes
verurteilen Werden wir mit diesem schmählichen und entehrenden Tode auch den

Namen des Marius verbinden Werden wir Marius, den wir in ehrlichem Bekenntnis

als den Vater des Vaterlandes, als Vater, sage ich, eurer Freiheit und dieses

Staates bezeichnen können, noch nach seinem Tode wegen des Verbrechens ruchlosen

Bürgermordes verurteilen Wenn für Rabirius, weil er dem Rufe zu den

Waffen folgte, nach dem Wunsche des Anklägers das Kreuz auf dem Marsfelde

aufzurichten war - welche Strafe wird dann gegen den ersonnen werden, der jenen
Ruf erhoben hatte » Im folgenden aber scheint Cicero überhaupt nicht mehr



Ciceros Hingabe an die Philosophie 3

den Zeitpunkt des Prozesses zu bedenken, sondern sich nur noch mit dem
Unrecht zu beschäftigen, das er selbst, der er nach dem Siege vom Senat in aller
Form zum Vater des Vaterlandes ernannt worden war, wegen seiner Verteidigung
«der Freiheit und des Staates» hatte erleiden müssen. «(29) Der Kläger sagt: Was
könnte dieses alles denn dem Marius noch schaden, da er ja nicht mehr am Leben
ist Wirklich Hätte Marius unter so vielen Mühen und Gefahren leben wollen,
wenn er mit seinem Hoffen und Planen nicht über die Grenzen dieses Lebens
hinaus an sich und seinen Ruhm gedacht hätte? Ja, gewiß, als er die
unübersehbaren Scharen der Feinde auf dem Boden Italiens zersprengt und den Staat

von ihrem Ansturm befreit hatte, da glaubte er wohl, daß alles, was er sein eigen

nannte, mit ihm im Tode dahingehen werde. Dem ist nicht so, ihr Quiriten.
Niemand von uns kann sich ehrenvoll und mutig in den Gefahren der staatlichen
Welt bewegen, ohne sich von der Hoffnung auf ein Nachleben und von dem
Gedanken an diese Belohnung leiten zu lassen. Es gibt viele Gründe, die mich
annehmen lassen, die Seelen der Redlichen seien göttlich und ewig, vor allem aber
ist es dieser, weil sich gerade in den Besten und Weisesten das Vorgefühl des

Nachlebens dahin äußert, daß sie nur das Ewige schauen zu können scheinen

Klein, ihr Quiriten, ist die Bahn des Lebens, die uns die Natur abgesteckt hat,
unendlich die des Ruhmes. Wenn wir mit diesem Ruhme diejenigen auszeichnen,
die das Leben bereits überwunden haben, dann werden wir erreichen, daß uns
selber einst im Tode eine größere Gerechtigkeit zuteil werden wird.»

Die Hoffnung der viri boni - denn nur für diese gilt die Hoffnung - auf ein
Weiterleben im Diesseits und im Jenseits, im Ruhm bei den Menschen und in der

ewigen Gemeinschaft mit den Göttern, ist die Kraft, von der sich Cicero, als er
diese Sätze schrieb, getragen fühlte. Offenbar ist ihm in der Zeit, da er unter der
Undankbarkeit seiner Mitmenschen litt, die Philosophie zur Trösterin geworden.
Von dieser Zeit an wird er immer wieder das Bedürfnis haben, seinen Glauben an
das Nachleben zu bekennen.

Vier Jahre nach der Veröffentlichung der konsularischen Reden, im Jahre 56,
hatte er den VolkstribuDen Sestius zu verteidigen, und wieder benutzte er die

spätere Veröffentlichung der Rede, um sie durch Ausführungen, die er in den

Verhandlungen vor den Richtern kaum hätte vorbringen können, zu erweitern. Die
neue Wunde, die er inzwischen empfangen hatte, war seine Verbannung gewesen,
eine Demütigung, die ihn zunächst hatte verzweifeln lassen und die er auch nach
seiner unerwartet frühen Rückkehr lange Zeit nicht vergessen konnte.

Hätte er sich dem Verbannungsurteil widersetzen sollen Aber damit hätte er
der Sache der Guten doch wohl nur geschadet. Hätte er, wie einige meinten, die
Pflicht gehabt, sich selbst zu töten Gewiß habe er sich nicht an das Leben
geklammert. (47) «War ich denn so einfältig, so unwissend, so bar aller Vernunft
und Überlegungskraft Hatte ich nichts gehört, nichts gesehen, nichts durch
Lesen und Forschen gelernt Wußte ich nicht, daß die Bahn des Lebens kurz, die
des Ruhmes ewig ist, - daß man, da allem der Tod vorbestimmt ist, wünschen muß,



4 Harald Fuchs

es möge sichtbar sein, daß man das Leben, das ja der zwingenden Macht des Todes
unterworfen ist, vielmehr dem Vaterlande zum Opfer gebracht als der Natur
aufgespart habe? Wußte ich nicht, daß die größten Philosophen miteinander im
Streite gelegen haben, indem die einen erklärten, das Denken und Fühlen der
Menschen werde im Tode ausgelöscht, die anderen aber, die Seelen der weisen und
tapferen Männer hätten gerade dann, wenn sie vom Körper abgeschieden seien, am
meisten Empfindung und Lebenskraft, und daß von diesen beiden Möglichkeiten
die erste, nämlich das Fehlen aller Empfindung, kein Grund zur Flucht, die zweite
aber, das Leben im Besitze einer feineren Empfindung, sogar zu wünschen sei Und
schließlich : Da ich alles immer auf die Würde ausgerichtet hatte und der Meinung
war, daß ohne diese dem Menschen nichts im Leben erstrebenswert sein darf, und
da in Athen sogar junge Mädchen, die Töchter, wenn ich mich nicht irre, des

Königs Erechtheus, für ihr Vaterland den Tod verachtet haben, hätte da etwa
ich, der einstige Konsul, der so große Taten vollbracht hatte, mich fürchten sollen »

- Vom Nachruhm, der die andere Form der Unsterblichkeit ist, hat Cicero an dieser
Stelle nur kurz gesprochen. Um so eindringlicher beschwört er ihn am Schluß
der Rede, wo er die Börner in ihrer Gesamtheit zur Verteidigung der überlieferten
Ordnungen aufruft : «(142) Daher wollen wir uns denn zum Vorbild nehmen Männer
wie unsern Brutus, Camillus, Ahala, die Decier, Curius, Fabricius, Maximus, die
Scipionen, Lentulus, Aemilius und die vielen anderen, welche diesen Staat
gefestigt haben und die ich meinerseits jedenfalls zur Schar und Zahl der unsterblichen

Götter rechne. Wir wollen das Vaterland lieben, dem Senat gehorsam sein,
für die Gutgesinnten uns bemühen. Was die Gegenwart uns schenken kann, wollen
wir gering achten, dem Ruhm in der Nachwelt aber dienen; als das Beste soll uns
gelten, was das Richtigste ist; erhoffen wollen wir, was wir wünschen, was aber
sich ereignet, wollen wir tragen ; endlich wollen wir auch bedenken, daß bei tapferen
Männern und großen Menschen zwar der Leib vergänglich, der Ruhm ihrer geistigen

Bewegung und ihrer Tüchtigkeit jedoch ewig ist. Und wenn wir sehen, daß
dieser Glaube in jenem hochheiligen Hercules seine Weihe empfangen hat, dessen

Leib verbrannte, dessen Leben und Tatkraft aber in die Unsterblichkeit
eingegangen sein soll, dann wollen wir nicht meinen, diejenigen, die unsern so mächtigen
Staat durch ihre Klugheit und durch ihre Anstrengungen entweder gemehrt oder

verteidigt oder gerettet haben, seien etwa nicht in gleicher Weise zu unsterblichem

Ruhme gelangt.»
Bei den Bemerkungen über die Fragwürdigkeit des irdischen Lebens und über

das Schicksal, das die Seele im Tode erwartet, hat Cicero sich in dieser Rede
ausdrücklich auf das Studium der Philosophie berufen: (47) nihil avdieram, nihil
videram, nihil ifse legendo quaerendoque cognoveram? Die in jenem Studium
erworbenen Kenntnisse, die er hier ebenso wie zuvor in der Rede für Rabirius gerade

nur andeutend hatte verwenden können, hat er später in weitestem Umfange
seinen großen Bildungsschriften - wie wir sie jetzt mit einem glücklichen Ausdruck
nennen - zugutekommen lassen. In dem Werke über den Staat, in dem seine



Ciceroa Hingabe an die Philosophie 5

Schmerzen sich zur Einsicht geläutert haben und in dem er aus der Wirrnis der

Gegenwart heraus die klaren Formen des in seinem Wesen erfaßten römischen
Staates ans Licht treten läßt, beschenkt er die großen Führer des römischen Volkes

mit der Unsterblichkeit ihrer Seelen, die nun nicht mehr in Zweifel gezogen wird.
Dem irdischen Ruhm aber hat er hier, in dieser Schrift der Besinnung auf Rom
und die in seiner Geschichte wirksamen Kräfte, keine Bedeutung mehr zuerkannt.
Da er selbst zu oft erfahren hatte, wie rasch das Urteil der Menschen wechseln

und wie leicht der Ruhm verfliegen kann, hat er vielmehr das Wagnis unternommen,

die Ruhmbegierde, die eine der Grundkräfte des römischen Lebens war, wenn
nicht ihres Wertes gänzlich zu berauben, so doch entschlossen von dieser Welt zu
lösen. Die nüchternen Feststellungen der griechischen Philosophie über die

Begrenztheit alles Ruhmes haben ihm dabei eine wesentliche Hilfe geleistet.
Ein letztes Mal hat sich Cicero über das Verlangen des Menschen nach Unsterblichkeit

in den Tusculanen geäußert. Die griechische Schrift, deren Gedanken er

an der hier in Betracht kommenden Stelle wiedergibt, könnte eine von denen sein,
die ihm schon bei seinen älteren Aussagen gegenwärtig gewesen waren. Denn wieder

werden in eigenartiger Weise die Gedanken von der Unsterblichkeit der Seele

und vom Nachleben im diesseitigen Ruhme miteinander verbunden.
Der erste Teil (1, 26ff.) spricht von dem Glauben an die Unsterblichkeit: Dieser

Glaube reiche in die Urzeit zurück. In der Unfähigkeit, gewisse Erscheinungen
zutreffend zu erklären, hätten die Menschen sich die Überzeugung gebildet, daß

der Tod nicht eine Zerstörung, sondern gewissermaßen eine Wanderung oder eine

Änderung des Lebens sei, die bei den besonders hervorragenden Männern und
Frauen ihren Aufstieg zum Himmel bewirke, bei den übrigen aber sich auf ein

Weiterleben im irdischen Bereiche beschränke. Zum Beweise für diese Behauptung

werden die Namen zunächst des Romulus und dann der griechischen
Halbgötter Hercules, Dionysos, der Dioskuren und der Ino Leucothea genannt, und
es wird weiter auf die ganze übrige Schar einstiger Menschen hingewiesen, die
nach dem Tode an den Himmel versetzt worden seien. Unzerstört sei trotz aller

späteren Aufklärung die Überzeugung geblieben, daß es ein Leben nach dem Tode

gebe, das die irdischen Güter nicht mehr genießen könne: eben dieser Glaube nämlich

sei der Grund für die Trauer der Hinterbliebenen. - Der zweite Teil des

Gedankenganges (31 ff.) leitet den Glauben an die Unsterblichkeit aus der Beobachtung

ab, daß die Natur selbst sich stillschweigend über ein solches Fortleben
äußere. Denn alle Menschen dächten an die Zukunft: der Bauer pflanze Bäume,
deren Ertrag nicht ihm selbst zuteil werde ; der Staatsmann pflanze Gesetze und

Einrichtungen und überhaupt den Staat ; dasselbe Bemühen um die Zukunft zeige
sich in der Erzeugung von Kindern, in der Vererbung des Namens, in Adoptionen,
in der Sorgfalt der Testamente, in den Grabmälern und ehrenden Inschriften. Was
aber gebe es Besseres auf unserer Welt als diejenigen, die es als die Aufgabe ihres
Lebens betrachteten, ihren Mitmenschen zu helfen, sie zu schützen und sie zu
bewahren Wieder wird Hercules genannt, danach aber auch an die römische Ge-



6 Harald Fuchs

schichte erinnert. «(32) Was wohl haben in unserem Staate die vielen großen
Männer gedacht, die dem Staate ihr Leben geopfert haben Sollte ihr Name in den
Grenzen des Lebens eingeschlossen bleiben Niemals wird sich jemand ohne die
zuversichtliche Hoffnung auf die Unsterblichkeit für das Vaterland dem Tode
darbieten. In Ruhe hätte Themistokles, hätte Epaminondas, hätte - um nicht
nur ältere und fremdländische Beispiele anzuführen - ich selbst das Dasein
verbringen können, aber es lebt in allen Seelen gewissermaßen ein Ahnungsvermögen,
das sich auf die künftigen Jahrhunderte richtet, und gerade in den größten Geistern

und den stolzesten Seelen entfaltet es sich und tritt am leichtesten hervor. Gäbe

es dieses nicht, wäre wohl keiner so töricht, stets in Mühen und Gefahren zu leben.»

Die Tusculanen, in denen diese Sätze stehen, sind ein Teil des großen philosophischen

Spätwerkes, das Cicero im Alter von etwa 60 Jahren begonnen und in der
unfaßbar kurzen Zeit von zwei bis drei Jahren zum Abschluß gebracht hat. Wieviele

Fragen, die hier behandelt werden, von ihm schon früher durchdacht und geklärt
worden sind, ist nicht an jeder Stelle so deutlich zu erkennen wie in der Erörterung
der Unsterblichkeit. Jedoch spürt man auch sonst überall, wie tief die Grundlagen
hinabreichen, auf denen sich der weiträumige Bau erhebt, und in der Tat hätte
diese große Leistung auch von einem so beweglichen und unermüdlich fleißigen
Künstler, wie Cicero es war, niemals in so kurzer Zeit bewältigt werden können,

wenn ihm nicht sehr reichliche eigene Vorarbeiten und Vorentscheidungen zur
Verfügung gestanden hätten. Für die Nachwelt ist diese Aufarbeitung der griechischen

Philosophie, in die die Erfahrungen eines großen römischen Lebens

eingegangen sind, die wertvollste Gabe, die sie von Cicero empfangen hat. Nur durch
Ciceros vermittelnde Tätigkeit ist dem Abendlande in dunklen Zeiten die
erweckende Kraft der griechischen Philosophie erhalten geblieben, und sein klares,
besonnenes Wort, das jeweils die gegensätzlichen Auffassungen prüfend
nebeneinanderstellte, ist im Ablauf der Jahrhunderte immer wieder eine unschätzbare

Hilfe gewesen, wenn es galt, das Recht und die Pflicht des freien Denkens ins

Bewußtsein zu erheben. Daß aber Cicero als Schriftsteller sein für die geistige
Freiheit so notwendiges Werk gerade in einer Zeit der Unfreiheit verfaßt hat,
während er durch Caesar zum Schweigen gezwungen war, ist eine Tatsache, die

an die 'List' des Weltgeistes denken läßt, der dem Bösen nur deswegen den Triumph
gestattet, damit das Gute siegen werde.

Auch Cicero selbst durfte seine Leistung trotz dem Unwillen, der ihn oft überkam,

als die eigentliche Erfüllung seines Lebens betrachten, das bei allen Wechselfällen

doch in einer erstaunlichen Folgerichtigkeit verlaufen war und in dem sogar
der Verlust sich in Gewinn verwandelte. Philosophieren ist ihm von den Jugendjahren

an seine liebste Tätigkeit gewesen. Wenn er am Ende seines Lebens, in der

Zeit des erzwungenen Schweigens, von der Freude, der delectatio animi, spricht,
die in der Beschäftigimg mit der Philosophie gewonnen werden kann (acad. 1, 7.

11 ; vgl. off. 2, 6), wenn er die Philosophie als das größte und schönste Geschenk



Ciceros Hingabe an die Philosophie 7

bezeichnet, das die Götter den Menschen gegeben haben (acad. 1, 7; leg. 1, 58;
vgl. fam. 15,4,16), wenn er bekennt, daß die Philosophie uns Menschen «die Ruhe
des Lebens gespendet und die Furcht vor dem Tode genommen hat» (Tusc. 5, 5),
und wenn er von ihr rühmt, daß sie «die Seelen heilt, nichtige Beunruhigungen
beseitigt, von Begierden befreit, Ängste verscheucht» (Tusc. 2,11), dann sind dieses

Äußerungen, in denen, wie es der Lage entspricht, die Dankbarkeit für den Trost
und die Stärkung, die er von der Philosophie empfangen hat, alle anderen Empfindungen

überwiegt. Es hat aber Zeiten gegeben, in denen er des Trostes noch nicht
bedurfte. Bereits in der Jugend war seine natürliche Bildungsfreude für die
Philosophie gewonnen worden, und er hatte das Glück gehabt, in Rom sowohl wie in
Griechenland Lehrer zu finden, welche ihn gleichzeitig in der Redekunst, die er für
die Tätigkeit im Staat und in der Gesellschaft benötigte, und in der Philosophie
unterrichten konnten. Wie er über die Zusammengehörigkeit dieser beiden Geistesmächte

schon vor der Fahrt nach Griechenland gedacht hat, zeigt seine früheste
öffentliche Äußerung, die Schrift De inventione, die mit einer großen grundsätzlichen

Erklärung beginnt.
Bei wiederholter Überlegung - so sagt der jugendliche Cicero - ob die Redekunst

der Welt mehr Nutzen oder mehr Schaden gebracht habe, sei er zu der
Erkenntnis gelangt, daß Einsicht ohne die Fähigkeit der Rede den Staaten wenig
nütze, Redekunst aber ohne Einsicht meist großen Schaden, niemals jedoch Nutzen

bringe. Vergegenwärtige man sich die Anfänge der Beredsamkeit, so werde man
vermuten dürfen, es sei in der Roheit des Urzustandes einmal ein «großer weiser

Mann» aufgetreten, dem die Gabe eigen war, die Fähigkeiten, die er in den
Menschen liegen sah, hervorzulocken und zu veredeln. Dieser habe mit der von ihm
ausgehenden Überzeugungskraft die zerstreut in ihren Waldverstecken lebenden
Urmenschen zusammengeführt und sie durch seinen Geist und sein Wort (ratio
atque oratio, griech. logos) dazu gebracht, freiwillig auf ihre Wildheit zu verzichten.
Nachdem solches geschehen sei, hätten andere, denen nun ebenfalls die Fähigkeit
der Rede zu Gebote stand, erreichen können, daß jenes erste Zusammenleben
allmählich zu einer dem Grundsatz der Gleichheit unterstehenden Gemeinschaft

mit allen ihren Pflichten ausgestaltet wurde. Darauf aber sei die Beredsamkeit

entartet. Während jeweils die Besten sich den wichtigsten öffentlichen Aufgaben
widmeten, hätten andere, Geringere, die aber doch hinreichend gescheit gewesen
seien, sich mit den kleineren Streitigkeiten unter den Menschen befaßt. Hier aber,
im Bereich der Lüge, habe die Verwegenheit das Feld beherrscht, und wer, auch
ohne tiefere Einsichten zu besitzen, allein durch seine Redefertigkeit sich habe

behaupten können, sei oft so hoch geschätzt worden, daß er auch zur Betätigung
im Staatsleben und sogar zur Führung des Staates gelangen konnte. Als aber der

Staat in die Hand bedenkenloser und verwegener Redner geraten war, hätten sich

die feineren Geister in die Stille zurückgezogen und dort die edleren Künste
entwickelt, obwohl doch gerade in solchen Notzeiten ihre Beteiligung am Staatsleben
besonders wichtig gewesen wäre. Er selbst, sagt Cicero am Schlüsse dieser Dar-



8 Harald Fuchs

legungen, betrachte es trotz allem Mißbrauch, der mit der Redekunst getrieben
werde, als Pflicht, sich ihr zu widmen, und zwar um so mehr, damit verhindert
werde, daß die Schlechten zum Schaden für die Guten mit dem Ergebnis eines

allgemeinen Verderbens die Macht ausübten; denn die Beredsamkeit an sich sei

eine Fähigkeit, die viel Gutes schaffen könne; es käme nur darauf an, daß ihr die

Weisheit mäßigend zur Seite stände.

Der Überblick über die Geschichte der Beredsamkeit, den Cicero hier bietet, ist
von ihm, wie es scheint, fast wörtlich aus dem Werke eines griechischen
Philosophen übernommen worden. Dieses ergibt sich nicht nur aus der Erfindung des

Ganzen, die sich den griechischen Vorstellungen von Ursprung und Entwicklung
der Kultur anschließt, indem sie die Erhebung aus dem Urzustände auf den logos

eines großen weisen Mannes zurückführt und die Wirkungen der Rede bis zur
Begründung und weiter bis zur Selbstzerstörung der vollen Demokratie verfolgt,
sondern es ist auch in vielen reizvollen Wendungen der sprachlichen Gestaltung
zu erkennen, die noch in der lateinischen Wiedergabe die Anmut einer liebens-

würdig-altväterischen Erzählungskunst aufweist und deren ursprünglicher
griechischer Klang sich wohl unschwer wiedergeben ließe. Der Schöpfer dieser

Erzählung muß ein zeitgenössischer Philosoph gewesen sein, dem bei der Lage seiner

Wissenschaft die Versöhnung zwischen der Philosophie und der von Piaton
getadelten Redekunst ein wesentliches Anliegen war, also wohl kein anderer als
Philon von Larissa, der damalige Schulvorsteher der Akademie, den Cicero gerade

zu Beginn seiner - wenn man so sagen darf - beruflichen Ausbildung, Anfang der

achtziger Jahre, in Rom gehört hatte, admirabili quodam ad philosophiam studio
concitatus (Brut. 306), und dem er unter anderem auch die Überzeugimg von der

Notwendigkeit der Skepsis, der Zurückhaltung im Urteil, verdankte, die er sich
ebenfalls schon in diesem Jugendwerke, in der Vorrede zum zweiten Buche, zur
Pflicht gemacht hat. Seit jenen Tagen haben Philosophie und Redekunst für ihn
unmittelbar zusammengehört, und es ist ein Zeichen der letztlich unbeirrbaren
Sicherheit, mit der Cicero sein innerstes Wesen zu verwirklichen wußte, daß der

Vorspruch, der seine erste schriftstellerische Leistung eröffnete, sich für sein

ganzes Leben bewährt hat. Nur aus dieser Tatsache, daß in seinem Denken
Philosophie und Redekunst untrennbar ineinander verflochten waren, erklärt es sich,
daß er jederzeit, wenn er von den Pflichten des Redners entlastet war, mit
Leichtigkeit den Übergang zur Philosophie vollziehen konnte.

Schon beim Studium in Athen hatte er erwogen, wenn ihm infolge der politischen

Verhältnisse die Rückkehr nach Rom nicht möglich sein sollte, sich ganz
der Philosophie zu widmen. Zwanzig Jahre später konnte er im Hinblick auf das

Unrecht, das ihm nach seinem Konsulate widerfahren war, aber auch wohl in
Erinnerung an jene frühere Erwägung, zu seinem Freunde Atticus sagen (Att. 2,

5, 2, April 59) : «Was rede ich von der Politik Ich will sie aufgeben und mit ganzer
Seele und allem Fleiß philosophieren Hätte ich es nur von Anfang an getan.
Nun aber, da ich erfahren habe, wie sinnlos ist, was ich für herrlich gehalten hatte,



Ciceros Hingabe an die Philosophie 9

gedenke ich mit allen Musen Beziehungen zu pflegen»; und wenig später (2,13, 2) :

«Wir wollen philosophieren - auf meinen Eid kann ich dir sagen, es gibt nichts,
was dem gleich käme» oder (2,16, 3): «So wollen wir uns denn, mein lieber Titus,
jenen herrlichen Studien widmen und zu der Tätigkeit, die wir niemals hätten
verlassen sollen, zurückkehren.»Ähnlich klingt es in der Zeit, als er die Arbeit am
Werke über den Staat begann (Att. 4, 18, 2, Oktober 54): «Das Leben, das am
meisten meiner Natur entspricht - zu diesem kehre ich nun zurück, zu den Büchern,
zu meinen Studien... ich kann mit euch philosophieren. » Neben solchen zwanglosen
Bemerkungen in den Briefen, deren Anlaß und Erhaltung von allerlei Zufälligkeiten

abhängig ist, stehen die für die Öffentlichkeit bestimmten Mitteilungen in
den Vorreden zu einzelnen Büchern des großen philosophischen Spätwerkes.
Tusc. 5, 5 : «Alle Besserung muß man bei der Philosophie suchen. Nachdem uns
schon in unserer ersten Lebenszeit unser Wille und unsere Neigimg in ihren
Schoß geführt hatte, sind wir nun in diesen schweren Bedrängnissen, von heftigem
Sturm geschüttelt, in denselben Hafen geflüchtet, von dem wir ausgelaufen waren. »

Off. 2, 4 : «Weil ich nicht untätig sein konnte, glaubte ich, da ich mich von Jugend
an mit der Philosophie beschäftigt hatte, ich könnte mich auf die ehrenvollste
Weise von den Widrigkeiten befreien, wenn ich zur ihr zurückkehrte. Auf sie

hatte ich in meiner Jugend im Lernen viel Zeit verwendet; als ich später die
Ämterlaufbahn begann und mich ganz dem Staate widmete, blieb ihr so viel
Platz zugewiesen, wie von dem Staate und den Freunden nicht beansprucht wurde.
Dieses aber wurde ganz mit Lesen verbracht, für das Schreiben hatte ich nicht
die Ruhe.» Nat. deor. 1, 6: [Viele werden sich wundern, daß wir jetzt die akademische

Skepsis erneuern.] «Wir haben aber nicht unvermittelt zu philosophieren
begonnen. Von der ersten Zeit unseres Lebens an haben wir Fleiß und Mühe auf
diese Tätigkeit verwendet, und dann, wenn es am wenigsten sichtbar war, haben

wir am meisten philosophiert (cum minime videbamur, tum maxime philosophaba-
mur).y> Dafür aber, daß auch in den Jahren, in denen er nur nebenher philosophieren

konnte, wenigstens seine Hingabe an die Philosophie erkennbar sei, hatte er
schon früh gesorgt, indem er auf seinem Ruhesitz bei Tusculum die beiden Wandelhallen

errichten ließ, die er mit den stolzen Namen Academia und Lyceum
schmückte, und es mag auch schon in dieser Zeit eines hochgestimmten
Selbstbewußtseins geschehen sein, daß er - wie Plutarch berichtet - seine Freunde bat,
ihn nicht einen Redner, sondern einen Philosophen zu nennen, da er die
Philosophie als Aufgabe gewählt habe, die Redekunst aber als Werkzeug benutze, wenn
er im Dienste des Staates den Umständen entsprechend handle.

Es ist nun aber die Frage zu stellen, was Cicero denn eigentlich unter der
Philosophie verstanden habe. Die Antwort scheint recht leicht zu sein: Philosophie sei

für ihn eben das, was sich in seinen philosophischen Schriften als sein eigenes

Philosophieren darstelle, also etwa die Vergewisserung über die Möglichkeiten der
Erkenntnis und der Versuch, zu annehmbaren Meinungen über die Ordnung der



10 Harald Fuchs

Welt und über das richtige Verhalten des Menschen zu gelangen. Man darf aber

nicht übersehen, daß Cicero in diesen späten Schriften, in denen er die Philosophie
in allgemeinverständlicher Weise behandeln wollte, doch nur verhältnismäßig
wenig von dem, was ihm die Philosophie in Wirklichkeit bedeutete, voll zur
Geltung bringen konnte. Will man ein zutreffendes Bild von dem Ausmaße seiner

philosophischen Bemühungen gewinnen, dann muß man bis zum Beginn seines

Lebens zurückblicken und sich zu vergegenwärtigen suchen, was er etwa bei seinen

philosophischen Lehrern in Rom - bei dem erwähnten Akademiker Philon von
Larissa, bei dem Stoiker Diodotos und dem Epikureer Phaidros - gelernt und was

er sich weiter bei seinem philosophischen Studium in Athen angeeignet hatte. Da

er darüber nur kurze Andeutungen hinterlassen hat, sind wir zum Teil auf
Vermutungen angewiesen. Es scheint aber, daß sich diese Vermutungen bis zur Gewißheit

erheben lassen.

Wer so bildungswillig gewesen ist wie Cicero, der schon in seinem väterlichen
Haus von Büchern umgeben war, muß das Bestreben gehabt haben, außer der

Dichtung der Griechen auch ihre Wissenschaft in möglichst weitem Umfange
kennenzulernen. Die Wissenschaft aber war in seiner Zeit schon so weit entwickelt,
daß sie in eine Anzahl von Einzelwissenschaften (technai oder mathemata) hatte
aufgegliedert werden müssen. Einige von diesen Wissenschaften, sieben an der

Zahl, waren als Bildungsfächer anerkannt; es sind, wie jeder weiß, Grammatik,
Dialektik, Rhetorik, Geometrie, Arithmetik, Astronomie und Musik. Diese Siebenzahl,

die Enkyklios Paideia, wie der griechische Ausdruck lautete, setzte sich

zusammen aus einem Dreiverein von Wortwissenschaften, die auch als die
Grundwissenschaften betrachtet werden durften (das spätere trivium), und aus den vier
Zahlwissenschaften, die der Schärfung des bereits geschulten Verstandes dienen

konnten und damit insbesondere der Philosophie mit ihren abstrakten Gedankengängen

entgegenkamen. Die Dialektik aber, die in der Enkyklios Paideia neben

der Rhetorik stand, griff auch in die Philosophie selbst hinüber, sofern man jedenfalls

der stoischen Lehre folgend von der Philosophie die drei Bereiche der Dialektik,

Ethik und Physik umspannt werden ließ. Das Urteil über den Wert der Enkyklios

Paideia, deren Besitz draußen in der Welt ganz allgemein geschätzt wurde
und als eigentliches Kennzeichen des Gebildeten galt, war bei den Philosophen
nicht einheitlich: mit ausgesprochener Unfreundlichkeit wurde sie von den
Epikureern behandelt, die sie für eine störende Belastung hielten; von den Stoikern
wurde ihr zugestanden, daß sie nützlich sei, vorausgesetzt daß sich das Studium
in vernünftigen Grenzen halte; die Akademiker aber haben sie allein schon in der

Erinnerung an Piaton und seine Schätzung der Zahlwissenschaften nicht ablehnen

können und werden sie ebenso wie die zu jeder wissenschaftlichen Facharbeit
bereiten Peripatetiker stets imbefangen gepflegt haben.

Daß Cicero, der Akademiker, in seiner Studienzeit die ganze Enkyklios Paideia,
die Wort- sowohl wie die Zahlwissenschaften, in sich aufgenommen hat, darf ohne

weiteres vermutet werden, und diese Vermutung wird durch manche Aussagen in



Ciceros Hingabe an die Philosophie 11

seinen Bildungsschriften, in denen er die Beschäftigung mit jenen Wissenschaften
mehrmals als besondere Bereicherung empfiehlt, in erwünschter Weise bestätigt.
Vor allem aber mußte für ihn die Dialektik wichtig sein, Piatons königliche Kunst,
mit deren Hilfe Piaton selber einst im Phaidros die übliche Bedekunst als

Scheinkunst erwiesen hatte und die seit diesem förderlichen Tadel so eng mit
allem Beden verbunden blieb, daß Zenon, der Stoiker, in einem bekannten Satze

die Dialektik mit der geballten, die Bedekunst mit der geöffneten Hand verglichen
hatte. Ja, man darf behaupten, daß Cicero sehr oft, wenn er von der Philosophie
im allgemeinen sprach, mehr als alles andere gerade diese für den Eedner unab-
weisliche Dialektik im Sinne hatte. Sie, in der er sich schon, als er in Born bei dem

Stoiker Diodotos seinen ersten philosophischen Unterricht empfing, studiosissime

geübt (Brut. 309) und in der sich fortzubilden er in Athen bei den scharfsinnigen
Akademikern die beste Gelegenheit gefunden hatte, war die umfassendste aller
Wissenschaften und so viel bedeutender als jede andere, als nach der von Piaton
begründeten Überzeugung ohne ihre Mitwirkung eine Wissenschaft überhaupt
nicht Wissenschaft sein konnte. Denn die Fähigkeit, die durch diese ars disserendi,
die Kunst also der 'Auseinandersetzung' oder der Erörterung, verliehen wurde,

war, wie Piaton gelehrt hatte, einmal das Vermögen, richtig zu trennen und
zusammenzufügen, zum anderen, richtige Begriffsbestimmungen zu gewinnen. Das

Teilen, das entweder als Einteilen, dividere, oder als Aufteilen, partiri, vor sich

gehen konnte (Einteilen Zerlegen in Unterteile, etwa des genus in die species ;

Aufteilen Zerlegen in die Bestandteile), gestattete dem Bedner nicht nur,
das zunächst Unüberschaubare überschaubar zu machen, sondern auch den
Einzelfall und das Einzelstück durch Einordnen in die übergreifenden Zusammenhänge

verständlich werden zu lassen. Die richtige Begriffsbestimmung andererseits

gab jeder Aussage den festen Bückhalt. Die Griechen hatten alle diese
Verfahrensweisen in langer Übung bis zu ihrer Vollendung ausgebildet, und wenn
noch die anspruchslosesten Abrisse einzelner Wissenschaften, etwa Ciceros Schrift
De inventione oder die Behandlung der sieben Freien Künste bei Cassiodor und
Isidor von Sevilla, wahre Wunderwerke der Teilung und Begriffsbestimmung sind

(was nicht ausschließt, daß sie uns für den Unterricht recht unzweckmäßig zu sein

scheinen), dann läßt sich ermessen, was einst in der mündlichen Belehrung und
Übung hatte erreicht werden können. Für uns, die wir zumeist nur noch in der

Musik die Strenge der Formen erleben können, ist mit der antiken Bhetorik auch
die antike Dialektik verlorengegangen, und es ist daher begreiflich, daß wir
Schwierigkeiten haben, sie auch dort wiederzuerkennen, wo sie uns so anschaulich

entgegentritt wie bei Cicero. In Wahrheit ist beispielsweise in der zweiten Catilinari-
schen Bede (17 ff.) die berühmte Aufspaltung der geschlossenen Masse der Catili-
narier in die verschiedenen Gruppen, aus denen sie bestanden haben soll, letztlich
ebenso eine Leistung der Dialektik, dieser wahren Kunst des Divide et impera, wie

das Aufsteigen von einem sach- und zeitbedingten Verhandlungsgegenstande zu
dem ihn umfassenden Allgemeinen, von dem allein aus die richtige Beurteilung



12 Harald Fuchs

gewonnen werden kann - jenes dilatare atque a 'propria ac definita disputatione
hominis et temporis ad communem quaestionem universi generis orationem traducere,
das Cicero in der Rückschau des Brutus (322) als eine unter den mannigfachen
Neuerungen aufführt, die er in die Redekunst seiner Zeit eingeführt hat, und das

er im gleichzeitigen Orator (9ff.) nur seiner philosophischen Ausbildung zu
verdanken erklärt.

Jeder Gegenstand, über den man methodisch reden wolle - sagt er dort zur
Rechtfertigung seines Unternehmens, den idealen Redner zu beschreiben - müsse

auf die höchste Idee seiner Gattung zurückgeführt werden. Dieses Verfahren, das

er nicht in den Erörterungen der Redelehrer, sondern mitten aus der Philosophie

gewonnen habe, und zwar aus der alten und ein wenig dunklen (das heißt aber bei
Piaton und Aristoteles, so wie Ciceros akademische Lehrer Philon von Larissa
und Antiochos von Askalon sie ihm nahegebracht hatten) - dieses Verfahren also

des Aufstieges zum Allgemeinen und zur Idee werde, da hier neue Wege beschritten
würden, vielen befremdlich sein. «(12) Ich sehe jedoch, daß ich oft Neues zu sagen
scheine, wenn ich ganz Altes sage, das von den meisten nur noch nicht gehört
worden ist, und ich bekenne, daß ich als Redner, wenn ich und inwiefern ich einer

bin, nicht aus den Werkstätten der Redelehrer, sondern aus den Übungsplätzen
der Akademie hervorgegangen bin: hier nämlich befinden sich die Laufbahnen

vielfältiger und verschiedenartiger Darlegungen, und Piatons Spuren sind die
ältesten in ihnen. Seine und der anderen Philosophen Erörterungen aber sind für
die Redner sowohl der stärkste Tadel wie die größte Hilfe gewesen. Als erstes
also gelte der Satz daß der Redner, den wir suchen, ohne die Philosophie nicht
erwachsen kann, nicht derart, daß sie alles in sich schlösse, sondern daß sie
mitwirkt Denn über große und vielseitige Gegenstände kann niemand mit einiger
Breite und Fülle reden ohne die Philosophie noch kann man ohne die Wissenschaft

der Philosophen die Gattung und Untergattung eines Gegenstandes erkennen,

ihn durch Bestimmen verdeutlichen und in seine Teile zerlegen, nicht
feststellen, was wahr und falsch ist, nicht die Folgen wahrnehmen, das Widersprechende

sehen, das Mehrdeutige scheiden.» In ähnlicher Weise, wenn auch kürzer,
hat Cicero sich an nicht wenigen anderen Stellen über die Dialektik geäußert.
Eine besondere Abhandlung hat er ihr jedoch nicht gewidmet. Was er sagt, läßt
immer nur für Augenblicke die sonst verborgenen Grundlagen seiner Kunstwerke
erkennen. Das Lehrbuch, das benötigt wurde, hat Varro für seine eigene große

Darbietung der Enkyklios Paideia, der disciplinae, wie er lateinisch sagte, geschaffen:

eine knappe Wiedergabe der stoischen Dialektik, die sich mit den beiden
anderen Wortwissenschaften, der Grammatik und Rhetorik, zum Dreiverein der
Grundwissenschaften zusammenfand. Dagegen hat Cicero wenigstens in einigen
Nebenarbeiten die Bedeutung der Dialektik für die Rechtswissenschaft und die
Redekunst aufgezeigt. Zwei von diesen Schriften sind bewahrt geblieben: die

Topica, die er angeblich sogar auf einer kurzen Seefahrt aus dem Kopfe hatte
niederschreiben können, und die - nach dem partiri der Dialektiker genannten -



Ciceros Hingabe an die Philosophie 13

Partitiones oratoriae; beide gehören in ihrer kühlen Klarheit, so viel Griechisches
sie auch enthalten, zu den eindrucksvollsten Zeugnissen seines immer
sprungbereiten, scharfgeschliffenen Geistes.

Überblickt man den Umfang von Ciceros philosophischer Bildung, in der ebenso

die sieben vorbereitenden Wissenschaften der Enkyklios Paideia ihren Platz
hatten wie die Fülle des philosophiegeschichtlichen Wissens, das in der summa
phibsophiae seines Alters zutage tritt, denkt man ferner an die überlegene Sicherheit,

mit der er die hohe Kunst der Dialektik zu handhaben wußte, und besinnt

man sich überdies darauf, wieviele Erfahrungen eines den Mächten der Geschichte

anheimgegebenen, in Glück und Unglück erprobten Lebens sein ganzes Philosophieren

durchwirkten, dann begreift man, daß er sich seines Wertes als Philosoph
nicht ohne Stolz bewußt gewesen ist und daß er die weltanschaulichen Verkündigungen

derer nicht gelten lassen wollte, die neben ihm als früheste Philosophen
der lateinischen Sprache in vorwissenschaftlicher Einfalt, ohne den Forderungen
der Dialektik und der Redekunst Genüge zu leisten, das geschichtslose, jedem
Wagnis entzogene, auch geistig bescheidene Leben ihres Meisters Epikur empfahlen.
Wie Cicero sich selbst gesehen hat, als Philosoph nach dem Bilde Piatons in dem
weiten Sinne des geistigen Menschen, der vom gestirnten Himmel bis zu den

Tiefen der Menschenbrust die Welt mit seinem Denken zu durchdringen sucht und
dort, in diesem von der Natur ihm zugewiesenen Räume, durch pflichtbewußtes
Handeln sich zu bewähren strebt, hat er in seiner letzten Lebensspanne zweimal
in überhöhenden Bildern dargestellt, deren eines die Philosophie, deren anderes
den Philosophen beschreibt und die beide, das eine in den Gesetzen (1, 58ff.), das

andere in den Tusculanen (5,68ff.), unverkennbar sein eigenes Wesen zeigen.
Beschränken wir uns hier auf das Bild des Philosophen, wie es sich in der Mitte des

letzten Buches der Tusculanen findet, an dessen Anfang er in bewegenden Worten
von unser aller Schwäche gesprochen hatte:

«(68) Nehmen wir einmal einen hervorragenden Mann mit den besten
Eigenschaften und suchen wir ihn uns ein wenig im Geist und Denken vorzustellen. Als
erstes muß er eine nicht gewöhnliche Geisteskraft besitzen: denn trägen Köpfen
geht der Manneswert nicht leicht zur Seite; sodann muß er der Erforschung der
Wahrheit lebhaften Eifer widmen. Daraus wird jene dreifache Frucht des Geistes

erwachsen: zum ersten die der Erkenntnis der Dinge und der Erklärung der

Natur [die Physik]; zum anderen die der Abgrenzung dessen, was man suchen

und was man meiden soll, und der Ordnung des Lebens [die Ethik] ; zum dritten
die der Beurteilung, was bei jeder Sache folgerecht ist und was ihr widerstreitet,
worin alle Feinheit des Erörterns sowie insbesondere die Wahrheit des Urteils
liegt [die Dialektik]. Welche Freude also muß die Seele des Weisen empfinden,
wenn sie mit solchen Bemühungen zusammenwohnt und mit ihnen die Nächte
durchwacht! Wenn sie die Bewegungen und Umschwünge der ganzen Welt
erkannt und im Hinblick zu den Sternen, die unzählbar am Himmel haften, gesehen

hat, daß diese mit ebendessen Bewegung, fest an bestimmten Orten angeschmie-



H Harald Fuchs

det, übereinstimmen, daß aber sieben andere einzeln ihren Lauf nehmen, nach
Höhe und Tiefe sehr voneinander verschieden, deren schweifende Bewegungen
aber doch festbestimmte und sichere Laufbahnen abgrenzen, (wie wird sie sich

von solcher Betrachtung entzückt fühlen)! Dieser Anblick jedenfalls ist jenen
Alten Ermunterung und Mahnung gewesen, noch mehr zu erforschen. Daraus ist
das Suchen nach den Anfängen erwachsen und nach dem, was wir die Samen

nennen können, aus denen alles entstanden, gezeugt, zusammengefügt sei, was
der Ursprung jeder Gattung sei, der unbelebten und der belebten, der stummen
und der sprechenden, was ihr Leben, was ihre Vernichtung und was der Wechsel

und die Veränderungen vom einen zum anderen - woher die Erde stamme und
welche Gewichte sie in der Schwebe hielten, welche Höhlungen unter demMeere

lägen, welche Schwere alles nach unten ziehe und immer zur Mitte der Welt
hindrängen ließe, die der innerste Punkt einer Kugel ist. Wenn die Seele dieses

betreibt und Tag und Nacht bedenkt, dann ergibt sich jene vom Gott in Delphi
geforderte Erkenntnis: der Geist wird sich seiner selbst bewußt und spürt seine

Verbindung mit dem göttlichen Geiste, und das erfüllt ihn mit unersättlicher
Freude. Eben das Denken nämlich über die Macht und das Wesen der Götter
entflammt sein Streben, jener Ewigkeit gleichzukommen, und er glaubt nicht, daß ihm
nur dieses kurze Leben bestimmt sei, wenn er sieht, wie die Ursachen der Dinge
sich eine an die andere anschließen und durch Notwendigkeit verknüpft sind in
einem Strome, der von Ewigkeit her dahinfließt und den doch in Ewigkeit die
Vernunft und der Geist beherrschen. Wenn die Seele dieses anschaut und ihren
Blick dahin emporrichtet oder vielmehr alle Teile und Bereiche ringsum betrachtet

- in welcher Ruhe überdenkt sie dann wiederum das menschliche und irdische
Dasein! Daraus entsteht jene Erkenntnis des Manneswertes und es erblühen
die Gattungen und Teile der einzelnen Werte, man findet, was in der Sicht der
Natur das Höchste unter den Gütern, was unter den Übeln das Äußerste sei, was
der Richtpunkt für das sittliche Handeln ist, welche Art, das Leben zu führen,
gewählt werden muß. Durch die Klärung dieser und anderer solcher Fragen ergibt
sich vor allem jenes, das der Gegenstand unseres Erörterns ist: daß die Tugend
zum glücklichen Leben sich selbst genügt. Es folgt die dritte Kunst, die durch alle
Bereiche der Philosophie hindurchströmt und sich durch sie ergießt, die den Begriff
bestimmt, die Arten teilt, die Folgerungen anfügt, die Ergebnisse erschließt, das

Wahre und Falsche unterscheidet: das Verfahren und die Wissenschaft des

Erörterns. Aus ihr ergibt sich nicht nur der größte Nutzen für das Abwägen der Dinge,
sondern vor allem auch ein edlesVergnügen, das derWeisheit würdig ist. Aber dieses

alles sind Beschäftigungen der Muße. Nun möge derselbe Weise dazu übergehen,
sich des Staates anzunehmen. Was könnte es Hervorragenderes geben als ihn, da

er dank seiner Klugheit den Nutzen seiner Mitbürger erkennt, dank seiner Gerechtigkeit

nichts von dort in sein eigenes Haus ableitet, (in der Wahrung des Gemeinwohls)

seine übrigen mannigfachen Tugenden betätigt Nimm hinzu den Gewinn
der Freundschaften, in dem für die Gebildeten einerseits ein gleichgestimmtes und



Ciceros Hingabe an die Philosophie 15

fast gleichatmendes Verhalten dem ganzen Leben gegenüber beschlossen ist,
andererseits die größte Freude aus dem täglichen Für- und Nebeneinanderleben.
Was könnte denn ein solches Leben vermissen, um noch glücklicher zu sein?

Ihm, das erfüllt ist von so vielen und so großen Freuden, muß sogar die Laune
des Schicksals weichen. Wenn aber die Freude an solchen inneren Gütern die

Glückseligkeit ist, und wenn alle Weisen diese Freude genießen, dann muß man
zugestehen, daß sie alle glücklieh sind.»

Zweieinhalb Jahre nachdem Cicero dieses abgeklärte, dankbare Bekenntnis, in
dem alle Unruhe seiner Kämpfe überwunden ist, vorgetragen hatte, ist er ermordet
worden. Seit seiner Jugend, in der er die Schrecken eines dem Blutrausch
verfallenen Bürgerkrieges hatte miterleben müssen, war ihm so vieles begegnet und
hatte er auch aus der Geschichte so vieles lernen können, daß er bei der Unsicherheit

aller Verhältnisse wohl immer mit einem gewaltsamen Tod gerechnet hat.
Die Zeit bis zu seinem Ende hat er in angestrengter Arbeit verbracht - sein

philosophisches Werk mit neuen ergiebigen Schriften bereichernd und nach der
Beseitigung des Diktators auch dem Staate wieder mit dem Worte dienend. Gestorben

ist er als Opfer seines Römersinnes, klaglos und in der letzten Stunde so tapfer
wie die Ungebeugten, deren Beispiele ihm gegenwärtig waren - er selbst ein Philosoph

auch hier, da er der Welt den für die Freiheit geschuldeten Preis entrichtete.

BELEGE
Zu S. 1. Grundsatz, nur in der Verteidigung aufzutreten: divin. in Caecil. 4f. tuli graviter

et acerbe, iudices, in eum me locum adduci, ut aut eos homines spes falleret qui opem a me
atque auxilium petissent, aut ego, qui me ad defendendos homines ab ineunte adulescentia
dedissem, tempore atque officio coactus ad accusandum traducerer. (5) adductus sum, indices,
officio, fide, misericordia, multorum bonorum exemplo, vetere consuetudine institutisque
maiorum, ut onus huius laboris atque officii mihi suscipiendum putarem. quo in negotio
tarnen ilia me res consolatur, quod haec quae videtur esse accusatio mea non potius accusatio

quam defensio est existimanda. defendo enim multos mortales, multas civitates, provinciam
Siciliam totam. quamobrem, quia mihi unus est accusandus, prope modum manere in instituto
meo videor et non omnino a defendendis hominibus sublevandisque discedere. off. 2, 49 ff.

etsi laudabilior est defensio, tarnen etiam accusatio probata persaepe est... (50) sed hoc quidem
non est saepe faciendum nec umquam nisi aut rei publicae causa aut ulciscendi gratia
aut patrocinii, ut nos pro Siculis (51) maxime autem et gloria paritur et gratia defensionibus,
eoque maior, si quando accidit ut ei subveniatur qui potentis alicuius opibus circumveniri
urgerique videatur, ut nos et saepe alias et adolescentes contra L. Sullae dominantis opes pro
Sex. Roscio Amerino fecimus. Cluent. 157 is vitae meae status est, ut omnis mihi cura et

opera posita sit in hominum periculis defendendis. Phil. 7, 7 omne enim curriculum
industrial nostrae in foro, in curia, in amicorum periculis pröpulsandis daboratum est; hinc
honores amplissimos, hinc (non"}1 médiocres opes, hinc dignitatem, si quam habemus, con-
secuti sumus. Plane. 84 nam quod in eo me reprehendisti, quod nimium multos defen-
derem, utinam et tu, qui potes, et ceteri, qui defugiunt, vellent me labore hoc levare. sed fit vestra
diligentia, qui causis ponderandis omnes fere repudiatis, ut ad nos pleraeque confluant, qui
miseris et laborantibus negare nihil possumus. Tusc. 1, 1 nennt Cicero im Rückblick auf
sein Leben außer den senatoria munera nur die defensionum labores. Das Besondere ist,
daß Cicero das Verteidigen für sich zum Grundsatz erhoben hat (Mus. Helv. 4 [1947] 155

1 add. Fs Fuchs).



16 Harald Fuchs

m. Anm. 17), während es sonst nur als eine unter den verschiedenen wichtigen Betätigungen
des Redners gilt: Kroll zu Cic. or. 141 mit Hinweis auf de or. 1, 32. 169. 202; inv. 1, 5;
Hör. c. 2, 1, 13; Laus Pison. 30; wie Cic. de or. 1, 32 später Tac. dial. 5, 5; s. auch ann. 13

42, 3; 15, 48, 3.

Zu S. 2 f. Rab. 27 ff. sed quid ego de eis omnibus, qui consulari imperio paruerunt, loquor?
de ipsorum consulum fama quid futurum est? L. Flaccum, hominem cum semper in re publica
tum in magistratibus gerendis, in sacerdotio caerimoniisque quibus praeerat diligentissimum,
nefarii sceleris acparricidii mortuum condemnabimus? adiungemus ad hanc labern ignominiam-
que mortis etiam C. Mari nomen? C. Marium, quem vere patrem patriae, parentem, inquam,
vestrae libertatis atque huiusce rei publicae possumus dicere, sceleris ac parricidii nefarii
mortuum condemnabimus? (28) etenim si C. Rabirio, quod Ut ad arma, crucem T.Labienus in
campo Martio defigendam putavit, quod tandem excogitabitur in eum supplicium, qui vocavit?
ac si fides Saturnino data est, quod abs te saepissime dicitur, non earn C. Rabirius, sed C. Marius
dedit, idemque violavit, si in fide non stetit (29) 'quid iam ista C. Mario', inquit, 'nocere

possunt, quoniam sensu et vita caret?' itane vero? tantis in laboribus C. Marius periculisque
vixisset, si nihil longius, quam vitae termini postulabant, spe atque animo de se et gloria sua
cogitasset? at credo, cum innumerabiles hostium copias in Italia fudisset atque obsidione rem
publicum liberasset, omnia sua secum una moritura arbitrabatur. non est ita, Quirites: neque
quisquam nostrum in rei publicae periculis cum laude ac virtute versatur quin spe posteritatis
fructuque ducatur. itaque cum multis aliis de causis virorum bonorum mentes divinae mihi
atque aeternae videntur esse, tum maxime quod optimi et sapientissimi cuiusque animus ita
praesentit in posterum, ut nihil nisi sempiternum spedare videatur. (30) quapropter equidem
et C. Mari et ceterorum virorum sapientissimorum ac fortissimorum civium mentes, quae mihi
videntur ex hominum vita ad deorum religionem et sanctimoniam demigrasse, testor me pro
illorum fama gloria memoria non secus ac pro patriis fanis atque delubris propugnandum
putare, ac si pro illorum laude mihi arma capienda essent, non minus strenue caperem, quam
iUi pro communi salute ceperunt. etenim, Quirites, exiguum nobis vitae curriculum natura
circumscripsit, immensum gloriae. qua re si eos qui iam de vita decesserunt ornabimus,
iustiorem nobis mortis condicionem relinquemus.

Zu S. 3f. Sest. 45ff. unum enim mihi restabat illud, quod forsitan non nemo vir fortis et acris
animi magnique dixerit: 'restitisses, répugnasses, mortem pugnans oppetisses.' de quo te, te,

inquam, patria, testor et vos, penates patriique di, me vestrarum sedum templorumque causa,
me propter salutem meorum civium, quae mihi semper fuit mea carior vita, dimicationem
caedemque fugisse (47) 'vidi essent improbi.' at cives, at armis ab eo privato, qui sine
armis etiam consul rem publicum conservarat. sin vidi essent boni, qui superessent? nonne ad
servos videtis rem publicam venturam fuisse? an mihi ipsi, ut quidam putant, fuit mors aequo
animo oppetenda? quid? tum mortemne fugiebam, an erat res ulla, quam mihi magis optandam
putarem? an erat mihi in tanto luctu meorum, tanta diiundione, tanta acerbitate, tanta
spoliatione omnium rerum, quas mihi aut natura aut fortuna dederat, vita retinenda? tarn eram
rudis, tarn ignarus rerum, tarn expers consilii aut ingenii? nihil audieram, nihil videram, nihil
ipse legendo quaerendoque cognoveram? nesciebam vitae brevem esse cursum, gloriae
sempiternum; cum esset omnibus definita mors, optandum esse, ut vita, quae necessitati deberetur,
patriae potius donata quam reservata naturae videretur? nesciebam inter sapientissimos homines

hanc contentionem fuisse, ut alii dicerent animas hominum sensusque morte restingui,
alii autem tum maxime mentes sapientium ac fortium virorum, cum ex corpore excessissent,
sentire ac vigere, quorum alterum fugiendum non esse, carere sensu, alterum etiam optandum,
meliore esse sensu? (48) denique, cum omnia semper ad dignitatem rettulissem nec sine ea

quicquam expetendum esse homini in vita putassem, mortem, quam etiam virgines Athenis -
regis, opinor, Erechthei filiae - pro patria contempsisse dicuntur, ego vir consularis tantis
rebus gestis timerem? (143) quare imitemur nostros Brutos, Camillas, Ahalas, Decios,
Curios, Fabricios, Maximos, Scipiones, Lentulos, Aemilios, innumerabiles alios, qui hanc

rem publicam stabiliverunt; quos equidem in deorum immortalium coetu ac numéro repono.
amemus patriam, pareamus senatui, consulamus bonis; praesentes fructus neglegamus, posteritatis

gloriae serviamus; id esse optimum putemus, quad erit rectissimum; speremus quae volumus,



Ciceros Hingabe an die Philosophie 17

sed quod accident feramus ; cogitemus denique corpus virorum fortium magnorumque hominum
esse mortale, animi vero motus et virtutis gloriam sempiternam; neque, hanc opinionem si in
illo sanctissimo Hercule consecratam videmus, cuius corpore ambusto vitam eius et virtutem
immortalitas excepisse dicatur, minus existimemus eos, qui hanc tantam rem publicum suis con-
siliis aut laboribus aut auxerint aut defenderint aut servarint, esse immortalem gloriam conse-
cutos. - Zum Verhältnis zwischen der «geschriebenen» und der «gesprochenen» Rede einiges
bei Cl. Körte, Untersuchungen zu Ciceros Bede für Sestius, Diss. Münster i. W. 1939, 74ff.

Zu S. 5. «Cicero and Gloria»: P. A. Sullivan, Transact. Amer. Philolog. Assoc. 72 (1941)
382 ff.

Zu S. 5f. Tusc. 1, 26ff. auctoribus quidem ad istam sententiam, quam vis obtineri, uti
optimis possumm, quod in omnibus causis et debet et solet valere plurimum, et primum quidem
omni antiquitate, quae quo propius aberat ab ortu et diuina progenie, hoc melius ea fortasse,
quae erant vera, cernebat. (27) itaque unum illud erat insitum priscis Ulis, quos cascos ap-
pellat Ennius, esse in morte sensum, neque excessu vitae sie deleri hominem, ut funditus in-
teriret; idque cum multis aliis rebm, tum e pontificio iure et e caerimoniis sepulcrorum in-
teUegi licet, quas maximis ingeniis praediti nec tanta cura coluissent nec violatas tarn inex-
piabili religione sanxissent, nisi haereret in eorum mentibus mortem non interitum esse omnia
tollentem atque delentem, sed quandam quasi migrationem commutationemque vitae, quae in
Claris viris et feminis dux in caelum soleret esse, in ceteris humi retineretur et permaneret
tarnen. (28) ex hoc et nostrorum opinione ' Romulm in caelo cum dis aqit aevum', ut famae
adsentiens dixit Ennius, et apud Craecos indeque perlapsm ad nos et usque ad Oceanum
Hercules tantus et tarn praesens habetur dem; hinc Liber Semela natus eademque famae celebritate
Tyndaridae fratres, qui non modo adiutores in proèliis victoriae populi Romani, sed etiam
nuntii fuisse perhibentur. quid? Ino, Cadmi filia, nonne Aevxo&éa nominata a Oraecis, Matuta
habetur a nostris? quid? totum prope caelum, ne plures persequar, nonne humano genere com-
pletum est? (29) si vero scrutari vetera et ex iis ea, quae scriptores Craeciae prodiderunt,
eruere coner, ipsi illi maiorum gentium di qui habentur hinc a nobis profecti in caelum reperientur.
quaere, quorum demonstrantur sepulcra in Oraecia; reminiscere, quoniam es initiatm, quae
tradantur mysteriis: tum denique, quam hoc late pateat, intelleges. sed qui nondum ea, quae
multis post annis tractari coepta sunt, physica didicissent (tantum sibi persuaserant, quantum
natura admonente cognoverant, rationes et causas rerum non tenebant)2, visis quibmdam saepe
movebantur, Usque maxime nocturnis, ut viderentur ei, qui vita excesserant, vivere. (30) ut
porro firmissimum hoc adferri videtur, cur deos esse credamus, quod nulla gens tarn fera, nemo
omnium tarn sit inmanis, cuius meutern non inbuerit deorum opinio (multi de dis prava
sentiunt {id enim vitioso mare effici solet}3, omnes tarnen esse vim et naturam divinum arbi-
trantur, nec vero id conlocutio hominum aut consessus efficit, non institutis opinio est confir-
mata, non legibus; omni autem in re consensio omnium gentium lex naturae putanda est) -
quis est igitur, qui suorum mortem primum non eo lugeat, quod eos orbatos uitae commodis
arbitretur? tolle hanc opinionem, luctum sustuleris; nemo enim maeret suo incommoda: dolent
fortasse et anguntur; sed illa lugubris lamentatio fletusque maerens ex eo est, quod eum quem
dileximus vitae commodis privatum arbitramur idque sentire. atque haec ita sentimus natura
duce, nulla ratione nullaque doctrina. (31) maximum vero argumentum est naturam ipsam
de inmortalitate animorum tacitam iudicare, quod omnibus curae sunt, et maximae quidem,
quae post mortem futura sint. 'serit arbores, quae alteri saeclo prosinf, ut. ait (file} in Syne-
phebis, quid spectans nisi etiam postera saecula ad se pertinere? ergo arbores seret diligens
agricola, quorum aspiciet bacam ipse numquam, vir magnus leges, instituta, rem publica non
seret? quid proereatio liberorum, quid propagatio nominis, quid adoptationes filiorum, quid testa-
mentorum diligentia, quid ipsa sepulcrorum monumenta elogia significant nisi nos futura etiam
cogitare? (32) quid? illud num dubitas, quin specimen naturae capi decent ex optima quaque
natura? quae est melior igitur in hominum genere natura quam eorum qui se natos ad homines
iuvandos tutandos conservandos arbitrantur? abiit ad deos Hercules; numquam abisset, nisi,
cum inter homines esset, earn sibi viam munivisset. vetera iam ista et religione omnium con-
secrata; quid in hac re publica tot tantosque viros ob rem publicam interfectos cogitasse arbitra-

2 distinx. Ps. 8 del. Ps.

2 Museum Helveticum



18 Harald Fuchs

mur? isdemne ut finibus nomen suurn, quibus vita, terminaretur? nemo umquam sine magna
spe inmortalitatis se pro patria offerret ad mortem. (33) licuit esse otioso Themistocli, licuit
Epaminondae, licuit, ne et Vetera et externa quaeram, mihi, sed nescio quo modo inhaeret in
mentibus quasi saeculorum quoddam augurium futurorum, idque in maximis ingeniis altissi-
misque animis et exsistit maxime et apparet facillime. quo quidem dempto quis tarn esset amens,
qui semper in laboribus et periculis viveret?

Zu S. 6. Die Philosophie als delectatio animi: acad. 1, 11 ego autem - dicam enim, ut
res est - dum me ambitio, dum honores, dum causae, dum rei publicae non solum cura, sed

quaedam etiam procuratio multis officiis inplicatum et constrictum tenebat, haec inclusa habe-
bam et, ne obsolescerent, renovabam, cum licebat, legendo: nunc vero et fortunae gravissimo
percussus vulnere et administratione rei publicae liberatus doloris medicinam a philosophia
peto4 et otii oblectationem hanc honestissimam iudico; aut enim huic aetati hoc maxime aptum
est aut iis rebus, si quas dignas laude gessimus, hoc in primis consentaneum aut etiam ad
nostros cives erudiendos nihil utilius5 aut, si haec ita non sunt, nihil aliud video quod agere
possimus. Ähnlich zuvor § 7 als Äußerung Varros: totum igitur illud philosophiae Studium
mihi quidem ipse sumo et ad vitae constantiam, quantum possum, et ad delectationem animi,
nec ullum arbitrer, ut apud Platonem est [Tim. 47 b], maius aut melius a dis datum munus
hominibus. off. 2, 2 ff. quamquam enim libri nostri complures non modo ad legendi, sed etiam
ad scribendi Studium excitaverunt6, tarnen interdum vereor, ne quibusdam bonis viris philosophiae

nomen sit invisum mirenturque in ea tantum me operae et temporis ponere. ego autem,
quamdiu res publica per eos gerebatur, quibus se ipsa commiserat, omnes meas curas cogita-
tionesque in earn conferebam; cum autem dominatu unius omnia tenerentur neque esset usquam
consilio aut auetoritati locus, socios denique tuendae rei publicae, summos viros, amisissem,
nec me angoribus dedidï1, quibus essem confectus, nisi iis restitissem, nec rursum indignis
homine docto voluptatibus. (3) atque utinam res publica stetisset quo coeperat statu nec in
homines non tarn commutandarum quam evertendarum rerum cupidos incidissetl primum
enim, ut stante re publica facere solebamus, in agendo plus quam in scribendo operae poneremus,
deinde ipsis scriptis non ea quae nunc, sed actiones nostras mandaremus, ut saepe feeimus. cum
autem res publica, in qua omnis mea cura cogitatio opera poni solebat, nulla esset omnino,
illae scilicet litterae conticuerunt forenses et senatoriae, (4) nihil agere autem cum animus
non posset8, in his studiis ab initio versatus aetatis existimavi honestissime molestias posse
deponi, si me ad philosophiam rettulissem. cui cum multum adulescens discendi causa temporis
tribuissem', postea quam honoribus inservire coepi meque totum rei publicae tradidi, tantum
erat philosophiae loci, quantum superjuerat amicorum et rei publicae temporibus. id autem

4 Die Philosophie als Heilmittel auch Tusc. 2, 11: u. S. 19; not. deor. 1, 9; divin. 2, 7:
u. S. 19f.; ferner Tusc. 3, Iff.

6 Ciceros philosophische Schriftstellerei als Dienst an den Mitmenschen auch acad. 2, 6

quod si, cum fungi munere debebamus, non modo operam nostram numquam a populari coetu
removimus, sed ne litteram quidem ullam feeimus nisi forensem, quis reprehendet otium nostrum,
qui in eo non modo nosmet ipsos hebescere et languere nolumus, sed etiam ut pluribus prosimus
(cf. Tusc. 1, 5; divin. 2, 7) enitimur?; ebenso fin. 1, 10 ego vero, quoniam forensibus operis
laboribus periculis non deseruisse mihi videor praesidium, in quo a populo Romano locatus
sum, debeo profecto, quantumeumque possum, in eo quoque elaborare, ut sint opera studio
labore meo doctiores cives mei; vgl. nat. deor. 1, 7; divin. 2, 4: u. S. 19.

8 Cicero als Anreger fremder philosophischer Schriften auch nat. deor. 1, 8: u. S. 19.
7 Widerstand gegen die Ängste auch nat. deor. 1, 9: u. S. 19.
8 Bedürfnis nach Tätigkeit auch acad. 2, 6: s. o. Anm. 5; acad. 1, 11: s. o.; nat. deor.

1, 7; divin. 2, 6: u. S. 19f.; ferner off. 3, 2 nostrum autem otium negotii inopia, non re-
quiescendi studio constitutum est sed quia sic ab hominibus doctis aeeepimus, non solum ex
malis eligere minima oportere, sed etiam excerpere ex his ipsis, si quid inesset boni, propterea
et otiofruor nec earn solitudinem languere potior, quam mihi adfert nécessitas, non voluntas;
vgl. adQuint. fr. 2,13 (v. J. 54), 1 scribebam ilia, quae dixeram, nohnxd, spissum sane opus et

operosum; sed si ex sententia successerit, bene erit opera posita, sin minus, in illud ipsum mare
deiciemus, quod spectantes scribimus, (et Fs> aggrediemur alia, quoniam quiescere non possumus.

8 Hinweis auf die frühe Beschäftigung mit der Philosophie auch Tusc. 5, 5: u. S. 19;
nat. deor. 1, 6: u. S. 22; vgl. ad fam. 15, 4, 16: u. S. 19 sowie fat. 2 Hirtius his studiis,
in quibus nos a pueritia viximus, deditus; ferner fin. 5, 6.



Ciceros Hingabe an die Philosophie 19

omne consumebatur in legendo, scribendi otium non erat. (5) maximis igitur in malis hoc

tamen boni adsecuti videmur, ut ea litteris mandaremus, quae nec erant satis nota nostris et erant
cognitione dignissima. quid enim est, per deos, optabilius sapientia, quid praestantius, quid
homini melius, quid homine dignius? banc igitur qui expetunt, philosophi nominantur, nec
quidquam aliud est philosophia, si interpretari velis, praeter Studium sapientiae. sapientia
autem est, ut a veteribus philosophie definitum est, rerum divinarum et humanarum causarum-
que, quibus eae res continentur, scientia, cuius Studium qui vitupérât haud sane intellego quid-
nam sit quod laudandum putet. (6) nam sive oblectatio quaeritur animi requiesque curarum,
quae conferri cum eorum studiis potest, qui semper aliquid anquirunt quod spectet et valeat ad
bene beateque vivendum? sive ratio constantiae virtutisque ducitur, aut haec ars est aut nulla
omnino, per quam eas adsequamur.

Zu S. 6f. Die Philosophie als Geschenk der Götter: acad. 1, 7: o. S. 18; leg. 1, 58: u. S. 27;
ad fam. 15, 4 (v. J. 50, an Cato), 16 extremum illud est, ut... philosophiam ad te adlegem, qua
nec mihi carior ulla unquam res in vita fuit nec hominum generi maius a deis munus idlum est
datum, haec igitur quae mihi tecum communis est societas studiorum atque artium nostrarum,
quibus a pueritia dediti ac devincti soli propemodum nos philosophiam veram illam et antiquum,
quae quibusdam otii esse et desidiae videtur, in forum atque in rem publicam atque in ipsam
aciem paene deduximus, tecum agit de mea laude Vgl. u. S. 23 zu S. 11.

Zu S. 7. Beruhigung durch die Philosophie: Tusc. 5, 4f. virtus omnia, quae cadere
in hominem possunt, subter se habet eaque despiciens casus contemnit humanos culpaque
omni carens praeter se ipsam nihil censet ad se pertinere; nos autem omnia adversa cum venientia
metu augentes tum maerore praesentia rerum naturam quam errorem nostrum damnare rnalu-
mus. (5) sed et huius culpae et ceterorum vitiorum peccatorumque nostrarum omnis a
philosophia petenda correctio est; cuius in sinum cum a primis temparibus aetatis nostra voluntas
studiumque nos conpulisset, his gravissimis casibus in eundem portum, ex qua eramus
egressi, magna iactati tempestate confugimus. o vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix
expultrixque vitiorum l quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset?
tu urbes peperisti, tu dissipatos homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo
domiciliis, deinde coniugiis, tum litterarum et vocum communione iunxisti, tu inventrix legum,
tu magistra marum et disciplinae fuisti: ad te confugimus, a te opem petimus, tibi nos, ut antea
magna ex parte, sie nunc penitus totosque tradimus. est autem unus dies bene et ex praeeeptis
tuis actus peccanti inmortalitati anteponendus. cuius igitur potius opibus utamur quam tuis,
quae et vitae tranquiUitatem largita nobis es et terrorem mortis sustulisti? Tusc. 2, 11

efficit hoc philosophia: medetur animis, inanes sollicitudines detrahit, cupiditatibus libérât,
pellit timorés.

Zu S. 7. Tröstung durch die Philosophie: off. 2, 2ff.: o. S. 18; nat. dear. 1, 7ff. (vgl.
u. S. 22 zu S. 8 f.) sin autem quis requirit, quae causa nos inpulerit, ut haec tarn sero litteris
mandaremus, nihil est quad expedire tarn facile possimus: nam cum otio langueremus10 et
is esset rei publicae status, ut earn unius consilio atque cura gubernari necesse. esset, primum
ipsius rei publicae causa philosophiam nostris hominibus explicandam putavi, magni existi-
mans interesse ad decus et ad laudem civitatis, res tarn graves tamque praeclaras Latinis etiam
litteris contineri; (8) eoque me minus instituti mei paenitet, quod facile sentio, quam mul-
torum non modo discendi, sed etiam scribendi studia commoverim; complures enim Oraecis
institutionibus eruditi ea quae didicerant cum civibus suis communicare non poterant, quod
iUa, quae a Oraecis aeeepissent, Latine did posse diffiderent : quo in genere tantum profecisse
videmur, ut a Oraecis ne verborum quidem copia vinceremur. (9) hartata etiam est, ut me ad
haec conferrem, animi aegritudo, fortunae magna et gravi commota iniuria, cuius si maiorem ali-
quam levationem reperire potuissem, non ad hanc potissimum confugissem; ea vero ipsa nulla
ratione melius frui potui quam si me non modo ad legendos libros, sed etiam ad totam
philosophiam pertractandam dedissem. divin. 2,4 ff. quad enim munus rei publicae adferre maius
meliusve possumus, quam si docemus atque erudimus iuventutem his praesertim moribus atque
temporibus, quibus ita prolapsa est, ut omnium opibus refrenanda atque coercenda sit. (5) nec

10 Vgl. acad. 2, 6: o. S. 18 Anm. 5; off. 3, 2: o. S. 18 Anm. 8.

Kkssisch-pMiologiscnes
Seminar der Universität

züKicja



20 Harald Fuchs

vero id effici posse confido, quod ne postulandum quidern est, ut omnes adulescentes se ad haec
studia convertant. pauci utinam! q-uorum tarnen in re publica late patere poterit industria.
equidem ex Us etiam fructum capio laboris mei, qui iam aetate provecti in nostris libris ad-
quiescunt;quorum studio legendi meum scribendi Studium vehementius in dies incitatur; quos quidern

plures, quam rebar, esse cognovi. magnificum illud etiam Romanisque hominibus glorio-
sum, ut Qraecis de philosophia litteris non egeant. quod adsequar profecto, si instituta perfecero.
(6) ac mihi quidem explicandae philosophiae causam attulit casus gravis civitatis, cum in armis
civilibus nee tueri meo more rem publicum nec nihil agere poteram nec quid potius, quod quidem
me dignum esset, agerem reperiebam. dabunt igitur mihi veniam mei cives vel gratiam potius
habebunt, quod, cum esset in unius potestate res publica, neque ego me abdidi neque deserui

neque adflixi neque ita gessi quasi homini aut temporibus iratus, neque porro ita aut adulatus
aut admiratus fortunam sum alterius, ut me meae paeniteret. id enim ipsum a Piatone philo-
sophiaque didiceram, naturales esse quasdam conversiones return publicarum, ut ea tum a
prineipibus tenerentur, tum a populis, aliquando a singulis. (7) quod cum accidisset nostrae
reipublicae, tum pristinis orbati muneribus haec studia renovate coepimus, ut et animus molestiis
hoc potissimum re levaretur et prodessemus civibus nostris, qua re cumque possemus.

Zu S. 7f. inv. 1, Iff. saepe et multum hoc mecum cogitavi, bonine an mali plus attuleril
hominibus et civitatibus copia dicendi ac summum eloquentiae Studium, nam cum et nostrae
rei publicae detrimenta considero et maximarum civitatum veteres animo calamitates coUigo,
non minimum video per disertissimos homines invectam partem incommodorum; cum autem
res ab nostra memoria propter vetustatem remotas ex litterarum monumentis repetere instituo,
multas urbes constitutas, plurima bella restineta, firmissimas societates, sanetissimas amicitias
intellego cum animi ratione tum facilius eloquentia comparatas. ac me quidem diu cogitantem
ratio ipsa in hanc potissimum sententiam ducit, ut existimem sapientiam sine eloquentia parum
prodesse civitatibus, eloquentiam vero sine sapientia nimium obesse plerumque, prodesse num-
quam. quare si quis omissis rectissimis atque honestissimis studiis talionis et officii consumit
omnem operam in exercitatione dicendi, is inutilis sibi, perniciosus patriae civis alitur; qui
vero ita sese armai eloquentia, ut non oppugnare commoda patriae, sed pro his propugnare
possit, is mihi vir et suis et publicis rationibus utilissimus atque amicissimus civis fore videlur.

- (2) ac si volumus huius rei quae vocatur eloquentia considerare prineipium, reperiemus
id ex honestissimis causis natum atque optimis rationibus profectum. namfuit quoddam tempus,
cum in agris homines passim bestiarum modo vagabantur et sibi victu fero vitam propagabant
nec ratione animi quiequam, sed pleraque viribus corporis administrabant; nondum divinae
religionis, non humani officii ratio colebatur, nemo nuptias viderai légitimas, non certos quis-
quam aspexeral liberos, non, ius aequabile quid utilitatis haberet, aeeeperat. ita propter errorem
atque inscientiam caeca ac temeraria dominatrix animi cupiditas ad se explendam viribus
corporis abulebatur, perniciosissimis satellitibus. quo tempore quidam magnus videlicet vir
et sapiens cognovit, quae materia esset et quanta ad maximas res Opportunität in animis
{inesset}11 hominum, si quis earn posset elicere et praeeipiendo meliorem reddere; qui dispersos
homines in agris et in tectis silvestribus abditos ratione quadam conpulit unum in locum et

congregavit et eos in unam quamque rem inducens utilem atque homestam primo propter insolen-
tiam reclamantes, deinde propter rationem atque orationem studiosius audientes ex feris et
inmanibus mites reddidit et mansuetos. (3) ac mihi quidem hoc nec tacita videtur nec inops
dicendi sapientia perficere potuisse, ut homines a consuetudine subito converteret et ad diversas
rationes vitae traduceret. age vero urbibus constitutis, ut fidem colere et iustitiam retinere dis-
cerent et aliis parere sua voluntate consuescerent ac non modo labores excipiendos communis
commodi causa, sed etiam vitam amittendam existimarent, qui tandem fieri potuit, nisi homines

ea, quae ratione invenissent, eloquentia persuadere potuissent? profecto nemo nisi gravi ac
suavi commotus oratione, cum viribus plurimum posset, ad ius voluisset sine vi descendere, ut
inter quos posset excellere, cum iis se pateretur aequari et sua voluntate a iucundissima
consuetudine recederet, quae praesertim iam naturae vim obtineret propter vetustatem. ac primo
quidem sic et nata et progressa longius eloquentia videtur et item postea maximis in rebus pacis
et belli cum summis hominum utilitatibus esse versata; postquam vero commoditas quaedam,

prava virtutis imitalrix, sine ratione officii dicendi copiam consecuta est, turn ingenio fréta
11 del. Ernesti.



Ciceros Hingabe an die Philosophie 21

malitia pervertere urbes et vitas hominum labefactare adsuevit. atque huius quoque exordium
mali, quoniam principium boni diximus, explicemus. — (4) veri simittimum mihi videtur
quodam tempore neque in publicis rebus infantes et insipientes homines solitos esse versari
nee vero ad privatas causas magnos ac disertos homines accedere, sed cum a summis viris
maximae res administrarentur, arbitror alios fuisse non incaUidos homines, qui ad parvas
controversias privatorum accederent. quibus in controversiis cum saepe a mendacio contra verum
stare homines consuescerent, dicendi adsiduitas induit audaciam, ut necessario superiores illi
propter iniurias civium resistere audaeibus et opitulari suis quisque necessariis cogeretur. itaque
cum in dicendo saepe par, nonnumquam etiam superior visus esset is, qui omisso studio sapien-
tiae nihil sibi praeter eloquentiam comparasset, fiebat, ut et multitudinis el suo iudicio dignus,
qui rem publicum gereret, videretur. hinc nimirum non iniuria, cum ad gubernacula rei publicae
temerarii atque audaces homines accesserant, maxima ac miserrima naufragia fiebant. quibus
rebus tantum odii atque invidiae suscepit eloquentia, ut homines ingeniosissimi, quasi ex
aliqua turbida tempestate in portum, sic ex seditiosa ac tumultuosa vita se in Studium aliquod
traderent quietum. quare mihi videntur postea cetera studia recta atque honesta per otium
concelebrata ab optimis enituisse, hoc vero a plerisque eorum desertum obsolevisse <eo ipsoy12
tempore, quo multo vehementius erat retinendum et studiosius adaugendum. (5) nam quo
indignius rem honestissimam et rectissimam violabat stultorum et improborum temeritas et
audacia summo cum rei publicae detrimento, eo studiosius el Ulis resistendum fuit el rei publicae
consulendum. quod nostrum ilium non fugit Catonem neque Laelium neque eorum, ut vere
dicam, discipulum Africanum neque Gracchos Africani nepotes: quibus in hominibus erat
summa virtus et summa virtute amplificata auctoritas et, quae et his rebus ornamento et rei
publicae praesidio esset, eloquentia. quare meo quidem animo nihilo minus eloquentiae studen-
dum est, etsi ea quidam et privatim et publice abutuntur; sed eo quidem vehementius, ne mali
magno cum detrimento bonorum et communi omnium pernicie plurimum possint, cum praeser-
tim hoc sit unum quod ad omnes res et privatas et publicas maxime pertinent, hoc tuta, hoc
honesta, hoc inlustris, hoc eodem vita iucunda fiat, nam hinc ad rem publicam plurima
commoda veniunt, si moderatrix omnium rerum praesto est sapientia; hinc ad ipsos, qui earn
adepti sunt, laus honos dignitas confiait; hinc amicis quoque eorum certissimum et tutissimum
praesidium comparatur. ac mihi quidem videntur homines, cum multis rebus humiliores et

infirmiores sint, hac re maxime bestiis praestare, quod loqui possunt. quare praeclarum mihi
quiddam videtur adeptus is, qui, qua re homines bestiis praestent, ea in re hominibus ipsis
antecellat.

Zu S. 8. Herkunft der Gedanken von inv. 1, Iff.: Weit ausgreifend im Hinblick auf die
Frage, «ob die betreffenden Motive nicht zum Teil bereits dem allgemeinen Bewußtsein der
Zeit angehörten», Hans Kurt Schulte, Orator. Untersuchungen über das Ciceronian.
Bildungsideal (Frankf. Stud. z. Belig. u. Kult. d. Ant. 11, Frankfurt 1935) 9ff. 108ff. (dort
111 ff. über Philon von Larissa, in Auseinandersetzung mit M. Pohlenz, Berl. Philol.
Wochenschr. 33, 1913,4; 124ff. über Poseidonios, in Auseinandersetzung mit R. Philipp-
son, Jahrbb. f. Philol. 133, 1886, 418ff. ; Berl. Philol. Wochenschr. 38, 1918, 630ff. [vgl.
auch Philippson, RE 7 A 1, 1939, s.v. M. Tullius Cicero 1104ff.]). - inv. 1, Iff. ist später
ersetzt worden durch de or. 3, 52/73. 120/143.

Zu S. 8f. Ciceros Hinneigung zur Philosophie: Plut. Cic. 4, 3: in Athen dachte Cicero
daran, el navxâjiaaiv ixnêaoi rov và xoivà ngdrreiv, ôevgo pereveyxdpevoç ràv ßiov ix rïjç
âyogâç xai rrjç nohrelaç èv riavyriq pexà <piXoaoq>laç xaraÇrjv. Att. 2, 5, 2 (April 59): sed

quid ego haec, quae cupio deponere et toto animo atque omni cura ipiXoaocpeïv sic inquam in
animo est; vettern ab initio: nunc vero, quoniam quae putavi esse praeclara expertus sum quam
essent inania, cum omnibus Musis rationem habere cogito. Att. 2, 13, 2 (April 59) : qua re,
mihi crede, pikoaopmpev. iuratus tibi possum dicere nihil esse tanti. Att. 2, 16, 3 (Mai 59) :

qua re incumbamus, o nosier Tite, ad ilia praeclara studia et eo, unde discedere non oportuit,
aliquando revertamur. Att. 4, 18, 2 (Oktober 54) : nullus dolor me angit unum omnia posse;
dirumpuntur ii, qui me aliquid posse doluerunt; multa mihi dant solacia, nec tarnen ego de meo
statu demigro, quaeque vita maxime est ad naluram, ad earn me refero, ad litteras et studia

« add. Fs.



22 Harald Fuchs

nostra; dicendi laborem delectations oratoria consolor; domus me et rura nostra delectant. non
recordor, unde ceciderim, sed unde surrexerim; fratrem mecum et te si habebo, per me isti
pedibns trahantwr. vobis avprpiXooocpfjaai possum. Tusc. 5, 5: o. S. 19 zu S. 7. off. 2, 4:
0. S. 18 zu S. 6. not. deor. 1, 6 nos nec subito coepimus philosophari nec mediocrem a
primo tempore aetatis in eo studio operam curamque consumpsimus et, cum minime videbamur,
tum maxime philosophabamur, quod et orationes declarant refertae philosophorum sententiis
et doctissimorum hominum familiaritates, quibus semper domus nostra floruit, et principes
illi, Diodotus, Philo, Antiochus, Posidonius, a quibus instituti sumus; et si omnia philosophiae
praecepta referuntur ad vitam, arbitramur nos et publicis et privatis in rebus ea praestitisse,
quae ratio et doctrina praescripserit. Die Wandelhallen 'Academia' und 'Lyceum': Att.
1, 9, 2; 11, 3; divin. 1, 8; 2, 8. Plut. Cic. 32, 6 noXXdxiç avroç rfiiov tov; rpiXovç pi)
gfpoga xaXeiv avrov, âXXà (ptXoaorpov, (piXoaocplav yàg wç egyov figfja&ai, grpogixfj ôè dgydvw
Xgfjaûai noXnevôpsvoç inl ràç XQetaç.

Zu S. 10. Enkyklios Paideia: H. Fuchs in Reallexikon für Antike und Christentum 4

(1959)unter diesem Stichwort (im Druck); zur Haltung der Epikureer vgl. u. S. 26 zu S. 13.

Zu S. lOf. Cicero über die Enkyklios Paideia: Schulte a. 0. (o. zu S. 8) 41/43. 94/102;
vgl. A. Gwynn, Roman education (Oxford 1926) 79/122; s. bes. de or. 1,17 : dem Redner soll
neben anderem, das unentbehrlich ist, zur Verfügung stehen scientia rerum plurimarum
und eruditio libero digna; 1, 72f. ut solebat G. Lucilius saepe dicere..., sie sentio, neminem esse

in oratorum numéro habendum, qui non sit omnibus eis artibus quae sunt libero dignae
perpolitus; quibus ipsis si in dicendo non utimur, tarnen apparet atque exstat, utrum simus
earum rudes an didicerimus. (73) ut qui pila ludunt, non utuntur in ipsa lusione artificio
proprio palaestrae, sed indicat ipse motus, didicerintne palaestram an nesciant, et qui aliquid
fingunt, etsi turn pictura nihil utuntur, tarnen, utrum sciant pingere an nesciant, non obscurum
est, sic in orationibus hisce ipsis iudiciorum, contionum, senatus, etiam si proprie ceterae non
adhibeantur artes, tarnen facile declaratur, utrum is qui dicat tantummodo in hoc declamatorio
sit opere iactatus an ad dicendum omnibus ingenuis artibus instructus accesserit; vgl. 3,126 ff. ;

rep. 1, 30 quodsi studia Graecorum vos tanto opere delectant, sunt alia liberiora et transfusa
latius, quae vel ad usum vitae vel etiam ad ipsam rem publicum conferre possumus. istae
quidem artes, si modo aliquid, (id}1* valent, ut paulum acuant et tamquam inritent ingénia
puerorum, quo facilius possint maiora discere; Härtens, fr. 23 Müll. 9 Bait./Kays. 56
Ruch: ut ii qui conbibi purpuram volunt sufficiunt prius lanam medicamentis quibusdam,
sie litteris talibusque (liberalibusque Usener) doctrinis ante exeoli animas et ad sapientiam
concipiendam imbui et praeparari decet; danach/»». 3, 9 über den jungenLucullus: sed tarnen
iam infici debet iis artibus, quas si, dum est tener, conbiberit, ad maiora veniet paratior (die
Aussage des Hortensius, die den Färber-Vergleich Plat. rep. 4, 429 d benutzt [zuletzt
M. Ruch, VHortensias de Cicéron, Paris 1958,119], stammt aus derselben Vorlage [Protrep-
tikos des Aristoteles ?] wie Basilius ad adulesc. 2, 4, 13 ed. Bach wansg ofv ol öevaojioiol
nagaoxevdoavre; tiq&teqov deganeiaig naiv Sri not' äv fj ro ôeÇdfievov rrjv ßaupijv ovrw To
äv&og endyovoiv, äv te âXovoyâv, äv Té ti ëtegov fj, tov aircov ôrj xal tfiiEtç tqôtcov, et pêXXei
âvéxTiXvroç fjpïv fj tov xaXov nagapéveiv doÇa, toïç ê$w ôrj tovtoiç TigoreXeo&évTEÇ Tqvixavra
tôjv iegôôv xal âmoggfftwv èitaxovaofiE&a Tiaiôevfidrwv; s. auch Lysis im Brief an Hipparch
bei Iambl. vit. Pyth. 76 p. 44,2ff. Deubn., die pythagoreische Forderung der Ausbildung in
den jiafffjjxaTa und in der decogla begründend: xa&dneg yàg ol ßcupeig TigoExxa&dgavreç èotv-
y>av rd ßdyupa tö>v Ipavicov, ornoç àvéxnXvrov Tàv ßapdv dvartliovrt xal prjôènoTe yevrjoopévav
èÇhaXov, tov avrov tqotiov xal o ôaipôvioç àvijo [sc. Pythagoras] TtoonaQEOXEvaÇe Ta; ymxàç
tcöv quXooopiaç iQaaêévzmv, ônwç fifj öiatpeva&ß tieqI Tiva twv ÈXma&évratv èaela&ai xaXcôv

te xâya&càv; ähnlich Sen. ep. 36, 5 persevered perbibere liberalia studia, non iïla quibus
perfundi satis est, sed haec quibus tingendus est animus; übrigens bietet Basilius a. O. 2, 4,
11 auch eine Vergleichsstelle zu Cic. de or. 1, 73 [s. o.]: wir treiben unsere Vorübungen
tovq iv toïç TaxTixoÏQ Tàç psXéraç noiovpévovç pipov/isvoi, oï ye iv xstgovopiaiç xal oQxfjOeat

rfjv ipneiglav xxrjadpevoi êrtl twv âywvwv tov èx rfjç naiôiâç ànoXavovai xégôovç).

13 add. Meister.



Ciceros Hingabe an die Philosophie 23

Zu S. 11. Platon im Phaidroa über die Dialektik: Die wahre Redekunst verlangt vom
Redenden (265 d/e) einerseits eiç plav iôéav owogwvxa äyeiv rd noXXayf) ôieanagpéva, Iva
ëxaaxov ôgiÇôpevoç ôrjXov noifj, negl ob äv del ôtôdoxeiv è&éXr) (vgl. 237 b), andererseits to
ndXiv xai' eïôrj ôvvao&ai ôicxxépveiv, xar' äg&ga, f) néqrvxe, xal jirj ini%eigeïv xaxayvvvai pégoç
prjôév, xaxov payelgov Tgônw ygdrpevov. - Ebenso später (277 b/c) : nglv äv rtç To Te âXrj&èç
éxdcrxorv etôfj negl cov Xéyet fj ygâtpei, xax' avrto Te nâv ôgiÇeaûai ôwaToç yévrjrai ôgiaapevôç
Te ndXiv xax' eïôrj péyoi tov dxprftov Tépveiv êmOTtf&fj, negl Te yivyfjç (pvaeojç ôuôwv xarà
navra to ngoaagporrov éxdaTrj q/vaei elôoç âvevgiaxwv ovtoj ni&fj xal ôiaxoapfj tov Xoyov
ov ngÔTegov ôvvaràv tèyyrj ëaea&ai, xa&' ôaov néqrvxe, /AETayeiQiofrfjvai rd Xoycov yévoç. - Vgl.
u. die Beschreibung des dialektischen Verfahrens im Phileboa.

Zu S. 11. Zenon über das Verhältnis von Dialektik und Rhetorik fr. 75 Arn.): Sext.
Emp. 2, 7; Cic. fin. 2, 17; or. 113; Varro discipl. b. Cassiod. inst. 2, 3, 2 Isid. or. 2, 23,
If.); Quint, inst. 2, 20, 7; vgl. part. or. 79.

Zu S. 11. Philosophie so viel wie Dialektik: Es ist bemerkenswert, daß Cicero, wo er die
Philosophie als Geschenk der Götter bezeichnet (s. o. S. 19 zu S. 6f.), ein Wort verwendet,
das ihm zunächst zwar aus Piatons Timaios vertraut war (47 b qnXoaoplaç yévoç, ob peïÇov
àyaûôv oik' rjX&ev obre r/fei norè Tip {hrycip yévei ôwgtj&èv ix iXeojv), das aber in Piatons
Phileboa insbesondere der Dialektik galt: 16c &eö>v pèv eiç àvûgdmovç ôôoiç, coç ye xaxa-
tpaiverai èfiol, Jio&èv ix ûecov èggiqrrj ôtd tivoç Ilgofïrj&éioç dpa rpavoraTU) Tivi jivgi; danach 16 d
Beschreibung des Wesens der Dialektik in Übereinstimmung mit der Darstellung im Phaidroa
(s. o.) : ôeiv obv ijpâç del plav lôéav negl navroç éxaOTOTe bepévovç ÇrjTeiv • evgrjaeiv yàg ivov-
aav • êàv oêv xaTaXdßcopev (pera- : corr. Stephanus), perd plav Svo, eï jrcoç elal, axoneïv, ei ôè

ptj, Tgeiç rj Tiva âXXov dgiôpàv, xal twv êv êxetvœv êxaarov ndXiv (baavroxç, péygineg äv to xax'
âgyàç êv prj Sri êv xal noXXà xal àneigd èari povov ïôrj tiç, âXXà xal ônôaa • Trjv ôè tov ànel-
gov lôéav ngoç to nXfjQoç pi) Tigocnpégeiv, nglv äv tiç tov dgi&pov avrov navra xarlöp tov
peraÇv tov ànelgov Te xal tov ivôç, Tore ô' rjôr) tô êv êxaarov twv ndvrwv eiç rà äneigov
pe&évra yalgeiv iâv. ol &eol, Sneg elnov, oihxoç f)ptv nagéôoaav axoneïv xal pavêdveiv xal
ôiôdaxeiv dXXrjXovç.

Zu S. 11. Mitwirkung der Dialektik bei den Einzelwissenschaften: s. etwa de or. 1, 188;
Brut. 152: u. S. 25 zu S. 12.

Zu S. 11. Unterschied von dividere und partiri: top. 30 in partitione quaai membra aunt,
ut corporia caput, umeri, manua, latera, crura, pedea et cetera; in diviaione formae, quaa
Oraeci eïôrj vocant.

Zu S. 11. Aufspaltung der Catilinarier : Cat. 2, 17 ff. werden unterschieden 1. qui magno
in aere alieno maiorea etiam posaeaaionea habent, qùarum amove adducti diaaolvi nuUo modo

poaaunt; 2. qui, quarnguam premuntur aere alieno, dominationem tarnen exapectant, rerum
potiri volunt; 3. hominea ex iia coloniia, quaa Sulla constituit; qui ae in inaperatia ac repentinia
pecuniia aumptuoaiua inaolentiuaque ioctarunt; qui etiam nonnulloa ogreates hominea, tenuea
atque egentea, in eandem illam apem rapinarum adduxerunt; 4. qui partim inertia, partim male
gerendo negotio, partim etiam aumptibua in vetere aere alieno vacillant; 5. parricidae, aicarii,
facinoroai; 6. aleatorea, advlteri, impuri impudicique. - Nach Ciceros Verfahren hat später
Mirabeau gehandelt, als er zu Beginn der französischen Revolution in einer Rede vor dem
Volke die um den König gescharten Gegner der neuen Freiheit als ungefährlich zu erweisen
suchte: Th. Zielinski, Cicero im Wandel der Jahrhunderte, 3. Aufl. (Leipzig 1912) 257f.

Zu S. 12. Mit Brut. 322 vgl. de or. 3,120 ornatisaimae aunt orationea eae quae latisaime vogan-
tur et a privata [et a aingulari}14 controveraia ae od univerai generia vim explicandam conferunt
et convertunt, ut ii qui audiant natura et genere et universa re cognita de singulia reia et crimini-
bua et litibua atatuere poaaint; ähnlich or. 45: der bedeutende Redner a propriia peraonia et

temporibua aemper, ai poteat, avocat controveraiam; latiua enim de genere quam de parte die-
ceptare licet haec igitur quaeatio a propriia peraonia et temporibua ad univerai generia ora-
lionem traducta appellatur étécnç.

14 del. Sorof.



24 Harald Fuchs

Zu S. 12. or. 9ff. ut igitur in formis et figuria est aliquid perfectum et excellens, cuius ad
cogitatam speciem imitando referuntur ea quae sub oculos ipsa non caduntu, sic perfectae
eloquentiae speciem animo videmus, effigiem auribus quaerimus. (10) has rerum formas
appellat iôêaç ille non intellegendi solum sed etiam dicendi gravissimus auctor et magister
Plato casque gigni negat et ait semper esse ac ratione et intellegentia contineri [cb conviv. 211 a;
Tim. 28 a]; cetera nasci occidere, fluere labi nec diutius esse uno et eodem statu [cf. Cratyl.
439 d]. quidquid est igitur de quo ratione et via disputetur, id est ad ultimam sui generis formam
speciemque redigendum. (11) ac video hanc primam ingressionem meam non ex oratoriis
disputationibus ductam, sed e media philosophia repetitam, et ea quidem cum antiqua tum
subobscura18, aut reprehensionis aliquid aut certe admirationis habituram. nam aut mirabuntur,
quid haec pertineant ad ea quae quaerimus (quibus satis faciei res ipsa cognita, ut non sine
causa alte repetita videatur), aut reprehendent, quod inusitatas vias indagemus, tritas rdinqua-
mus. (12) ego autem et me saepe nova videri dicere intellego, cum pervetera dicam sed inaudita
plerisque, et fateor me oratorem, si modo sim aut etiam quicumque sim, non ex rhetorum offi-
cinis, sed ex Academiae spatiis exstitisse17. ilia enim sunt curricula multiplicium variorumque
sermonum, in quibus Piatonis primum sunt impressa vestigia, sed et huius et aliorum philo-
sophorum disputationibus et exagitatus maxime orator est et adiutus (omnis enim ubertas et

quasi silva dicendi ducta ab Ulis est) nec satis tarnen instructus18 ad forenses causas, quas, ut
illi ipsi dicere solebant, agrestioribus Musis reliquerunt. (13) sic eloquentia haec forensis,
spreta a philosophis et repudiata, multis quidem illa adiumentis magnisque caruit, sed tarnen
ornata verbis atque sententiis iactationem habuit in populo nec paueorum iudicium reprehen-
sionemque pertimuit: ita et doctis eloquentia popularis et disertis elegans doctrina defuit.
(14) positum sit igitur imprimis, quod post magis intellegetur, sine philosophia non posse
effici quem quaerimus eloquentem, non ut in ea tarnen omnia sint, sed ut sic adiuvet ut palaestra
histrionem; parva enim magnis saepe rectissime conferuntur. nam nec latius atque copiosius
de magnis variisque rebus sine philosophia potest quisquam dicere (15) (si quidem etiam
in Phaedro Piatonis hoc Periclen praestitisse ceteris dicit oratoribus Socrates, quod is Anaxago-
rae physici fuerit auditor [Phaedr. 270a]: a quo censet cum cum alia praeclara quaedam et

magnifica didicisse t(um} uberem19 et fecundum evasisse1" gnarumque, quod est eloquentiae
maximum, quibus orationis modis quaeque animorum partes pellerentur [cf. Phaedr. 271b];
quod idem de Demosthene existimari potest, cuius ex epistulis intellegi licet, quam frequens
fuerit Piatonis auditor) (16) nec vero sine philosophorum disciplina genus et speciem cu-
iusque rei cernere neque earn definiendo explicare nec tribuere in partes possumus, nec
iudicare, quae vera quae falsa sint, neque cernere consequentia, repugnantia videre, ambigua
distinguere. quid dicam de natura rerum, cuius cognitio magnam orationi suppeditat copiam?
(quid? nonne manifestum est nihil>21 de offieiis, de virtute, de moribus sine multa earum ipsa-
rum rerum disciplina aut dici aut intellegi posse? (17) ad has tot tantasque res adhibenda sunt
ornamenta innumerabilia, quae sola tum quidem tradebantur ab Us qui dicendi numerabantur
magistri. quo fit ut veram illam et absolutam eloquentiam nemo consequatur, quod alia
intellegendi alia dicendi disciplina est et ab aliis rerum ab aliis verborum doctrina quaeritur.

Zu S. 12. Äußerungen Ciceros über die Dialektik: außer or. 9ff. auch etwa de or. 187ff.
Brut. 152f.: u. S. 25; Tusc. 5, 72; leg. 1, 62: u. S. 27; ferner or. 113ff. esse igitur perfecte
eloquentis puto non earn solum facultatem habere quae sit eius propria, fuse lateque dicendi,

15 Cf. H. Sjögren, Eranos 19 (1923) 163ff.
16 earn antiquum subobscuram: corr. Bake.
17 Ähnlich leg. 1, 63 nach dem u. S. 27f. ausgeschriebenen Lob der Philosophie: earn quoius

studio teneor quaeque me eum quicumque sum effecit, non possum silentio praeterire; vgl.
off. 1, 155 quidquid ad rem publicam attulimus, si modo aliquid attulimus, a doctoribus atque
doctrina instrueti ad earn et ornati accessimus; ferner ad Quint.fr. 1, 1 (v. J. 60/59), 28 non
me hoc iam dicere pudebit, praesertim in ea vita atque iis rebus gestis, in quibus non potest
residere inertiae aut levitatis ulla suspicio, nos ea, quae consecuti sumus, iis studiis et artibus
esse adeptos, quae sint nobis Qraeciae monumentis disciplinisque tradita.

18 instructa: corr. Reis.
19 didicisset uberem-. corr. Schütz.
20 fuisse: corr. Fs (FUISSE <EUASIS8E).
21 (quid, .nihil} tempt. Fs, alii aliter.



Ciceros Hingabe an die Philosophie 25

sed etiam vicinam eius ac finitimam dialecticorum scientiam assumere (115) noverit
primum vim naturam genera verborum et simplicium et copulatorum; deinde quot modis quid-
que dicatur; qua ratione verum falsumne sit iudicetur; quid efficiatur e quoque; quid cuique
consequens sit quidque contrarium; cumque ambiguë multa dicantur, qua modo quidque eorum
dividi explanarique oporteat. haec tenenda sunt oratori sed quo sua sponte squalidiora
sunt, adhibendus erit in his explicandis quidam orationis nitor. (116) et quoniam in omnibus,
quae ratione docentur el via, primum constituendum est, quid quidque sit - nisi enim inter eos

qui disceptant convenit, quid sit illud de quo ambigitur, nee recte disseri nee umquam ad exitum
perveniri potest - explicanda est saepe verbis mens nostra de quaque re atque involuta rei
notitia definiendo aperienda est turn, ut scis, explicato genere cuiusque rei videndum est,

quae sint eius generis sive formae sive partes, ut in eas tribuatur omnis oratio. (117) erit
igitur haec facultas in eo quern volumus esse eloquentem, ut definire rem possit, nec id faciat
tarn presse et anguste quam in Ulis eruditissimis disputationibus fieri solet, sed cum explanatius
turn etiam uberius et ad commune iudicium popularemque intelligentiam accommodatius; idem-
que etiam, cum res postulabit, genua Universum in species certas, ut nulla neque praetermittatur
neque redundet, partietur ac dividet. Vgl. das Lob der Peripatetiker fin. 4, 5ff. quam multa
illi de re publica scripserunt! quam multa non solum praecepta in artibus, sed etiam exempta

in orationibus bene dicendi reliquerunt primum enim ipsa ilia, quae subtiliter disserenda
erant, polite apteque dixerunt, turn definientes, turn partientes (6) deinde ea, quae require -

bant orationem ornatam et gravem, quam magnifice sunt dicta ab Ulis, quam splendide!
(8) quid enim ab antiquis ex eo genere, quad ad disserendum valet, praetermissum est qui et

definiunt plurima et definiendi artes reliquerunt, quodque est definitioni adiunctum, ut res
in partes dividatur, id et fit ab Ulis et quemadmodum fieri oporteat traditur; item de contrariis,
a quibus ad genera formasque generum venerunt. Demgegenüber werden die Epikureer wegen
der Vernachlässigung der Dialektik getadelt: u. S. 26 zu S. 13.

Zu S. 12. Varro über die Dialektik: s. K. Barwick, Probleme der stoischen Sprachlehre und
Rhetorik in: Abhandl. Sachs. Akad., Phil.-Hist. Kl. 49, 3 (1957); zu den Disciplinae im
allgemeinen s. H.Dahlmann, RE Suppl. Bd. 6 (1935), s.v. M. Terentius Varro 1255 ff. ;
H. Fuchs a. O. (o. S. 22).

Zu S. 12. Bedeutung der Dialektik für die Rechtswissenschaft: Alles Wesentliche bei
Hans Joach. Mette, lus civile in artem redactum (Göttingen 1954); dort 52f. über Ciceros
verlorene Schrift de iure civili in artem redigendo (Gell. noct. Att. 1, 22, 7; zum Titel vgl.
de or. 1, 186; 2, 142); grundsätzliche Feststellungen Ciceros bes. de or. 1, 187ff. (Worte des
Crassus: Mette 50ff.) omnia fere, quae sunt conclusa nunc artibus, dispersa et dissipata quondam

fuerunt; ut in musicis numeri et voces et modi; in geometria lineamenta, formae, inter-
valla, magnitudines; in astrologia caeli conversio, ortus, obitus motusque siderum; in gramma-
ticis poetarum pertractatio, historiarum cognitio, verborum interpretatio, pronuntiandi quidam
sonus; in hoc denique ipsa ratione dicendi excogitare, ornare, disponere, meminisse, agere
ignota quondam omnibus et diffusa late videbantur. (188) adhibita est igitur ars quaedam
extrinsecus ex alio genere quodam, quod sibi totum philosophi adsumunt, quae rem dissolutam
divolsamque conglutinaret et ratione quadam constringeret. sit ergo in iure civili finis hic:
'legitimae atque usitatae in rebus causisque civium aequabilitatis conservation (189) tum
sunt notanda genera et ad certum numerum paucitatemque revocanda. genus autem est id,
quod sui similes communione quadam, specie autem différentes duos aut plures complectitur
partes, partes autem sunt, quae generibus iis ex quibus manant subiciuntur; omniaque quae
sunt vel generum vel partium nomina definitionibus quam vim habeant est exprimendum. est

enim definitio rerum earum, quae sunt eius rei propriae quam definire volumus, brevis et

circumscripta quaedam explicatio. (190) nunc complectar quad proposai brevi. si enim
aut mihi facere licuerit quad iam diu cogito, aut alius quispiam aut me impedito occuparit aut
mortua effecerit, ut primum omne ius civile in genera digerat, quae perpauca sunt, deinde

eorum generum quasi quaedam membra dispertiat, tum proprium cuiusque vim definitione
declaret, perfectam artem iuris civilis habebitis, magis magnam atque uberem quam difficilem
et obscuram. Vgl. Brut. 152f. (dazu Mette 53): Servius Sulpicius besaß als Rechtsgelehrter
nicht nur, wie viele andere, ein großes Erfahrungswissen (usum), sondern als einziger auch



26 Harald Fuchs

ein System (artem) : quod numquam effecisset ipsius iuris scientia, nisi earn praeterea didicisset
artem, quae doceret rem universam tribuere in partes, latentem explicare definiendo, obscuram
explanare interpretanda, ambigua primum videre, deinde distinguere, postremo habere regulam,
qua vera et falsa iudicarentur et quae quibus propositis essent quaeque non essent consequentia.
hic enim attulit hanc artem omnium artium maximum quasi lucem ad ea quae confuse ab
aliis aut respondebantur aut agebantur.

Zu S. 12 f. Wertvolle Beiträge zum Verständnis der Topica und der Partitiones oratoriae
bei Mette a. O. (Stellenverzeichnis dort S. 69).

Zu S. 13. Cicero über die Epikureer: acad. 1, 5 (Varro spricht) vides non posse nos
Amafini (vgl. Tuse. 4, 6f.) aut Babiri similes esse, qui nulla arte adhibita de rebus ante oculos

positis vulgari sermone disputant, nihil definiunt, nihil partiuntur, nihil apta interrogations
concludunt, nullam denique artem esse nec dicendi nec disserendi putant. fin. 1, 22 iam
in altera philosophiae parte, quae est quaerendi et disserendi, quae hoyixq dicitur, iste vester
plane inermis ae nudus est. tollit definitiones; nihil de dividendo ac partiendo docet; non,
quomodo efficiatur concludaturque ratio, tradit; non, qua via captiosa solvantur, ambigua
distinguantur, ostendit; iudieia rerum in sensibus ponit. 2, 30 hic si definire, si dividere
didicisset, si loquendi vim, si denique consuetudinem verborum teneret, numquam in tantas
salébras incidisset. 3, 40 scio enim esse quosdam, qui quavis lingua philosophari possint;
nullis enim partitionibus, nullis definitionibus utuntur, ipsique dicunt ea se modo probare,
quibus natura tacita assentiatur; itaque in rebus minime obscuris non multus est apud eos
disserendi labor. Vgl. Tuse. 2, 6f. eos, si possumus, excitemus, qui liberaliter eruditi
adhibita etiam disserendi elegantia ratione et via philosophentur. est enim quoddam genus eorum
qui se philosophas appellari volunt, quorum dicuntur esse Latini sane multi libri; quos non
contemno equidem, quippe quos numquam legerim; sed quia profitentur ipsi Uli, qui eos

scribunt, se neque distincte neque distribute neque eleganter neque ornate scribere, lectionem
sine ulla delectatione neglego (ähnlich Tuse. 1, 6).

Zu S. 13ff. Tuse. 5, 68ff. (Ciceros Bekenntnis hier und leg. 1, 58ff. [s. u.] wird entwürdigt,
wenn es nur als Wiedergahe von Gedanken des Antiochos von Askalon aufgefaßt wird [so
noch M. Zepf, Gymnasium 65,1958, 364 Anm. 68]) : sumatur enim nobis quidam praestans
vir optimis artibus, isque anima parumper et cogitations fingatur. primum ingenio eximio
sit necesse est (tardis enim mentibus virtus non facile comitatur), deinde ad investigandam
veritatem studio incitato. ex quo triplex ille animi fetus exsistet, unus in cognitione rerum.
positus et in explications naturae, alter in discriptione expetendarum fugiendarumque rerum
(et in rationey22 vivendi, tertius in iudicando quid cuique rei sit consequens, quid repugnans,
in quo inest omnis cum subtilitas disserendi tum Veritas iudicandi. (69) qua tandem igitur
gaudio adfici necesse est sapientis animum cum his habitantem pernoctantemque curis! ut,
cum totius mundi motus conversionesque perspexerit sideraque viderit innumerabilia caelo
inhaerentia cum eius ipsius motu congruere certis infixa sedibus, Septem alia suos quaeque
teuere cursus multum inter se aut altitudine aut humilitate distantia, quorum vagi motus rata
tarnen et certa sui cursus spatia definiant, ***23 horum nimirum aspectus inpulit Mos veteres

et admonuit ut plura quaererent. inde est indagatio nata initiorum et tamquam seminum, unde
essent omnia orta generata concreto, quaeque cuiusque generis vel inanimi vel animantis
vel muti vel loquentis origo, quae vita, qui interitus quaeque ex alio in aliud vicissitudo atque
mutatio, unde terra et quibus librata ponderibus* * *21, quibus cavernis maria suMineantur,
qua omnia delata gravitate medium mundi locum semper expetant, qui est idem infimus in
rutundo. (70) haec tractanti anima et noctes et dies cogitanti exsistit Ma a deo Delphis
praeeepta cognitio, ut ipsa se mens adgnoscat coniunctamque cum divina mente se sentiat, ex
quo insatiabili gaudio compleatur; ipsa enim cogitatio de vi et natura deorum Studium incendit
illius aeternitatis25 imitandi neque se in brevitate vitae conlocatam putat, cum rerum causas

22 (et in rationey codd. rat. hab. edd.
23 lacun. indieav. Fs; inserend. fort, (tum Uta contemplatione delectabituriy. tota sententia

videtur eadem fere ratione formata esse qua leg. 1, 60. 61 (infra p. 27).
24 lacun. indieav. Fs.
26 codd. lect. def. R. Kühner (41853).



Ciceros Hingabe an die Philosophie 27

alias ex aliis optas et necessitate nexas videt, quibus ab aeterno tempore fluentibus in aeternum
ratio tamen mensque moderatur. (71) haec ille intuens atque suspiciens vel potius omnes
partes orasque circumspiciens quanta rursus animi tranquillitate humana et citeriora considérât
hinc iUa cognitio virtutis exsistit, efflorescunt genera partesque virtutum, invenitur quid sit
quod natura spectet extremum in bonis, quid in malis ultimum, quo referenda sint officia, quae
degendae aetatis ratio deligenda. quibus et talibus rebus exquisitis hoc vel maxime efficitur,
quod hoc disputaticme agimus, ut virtus ad beate vivendum sit se ipsa contenta. (72) sequitur
tertia, quae per omnes partes sapientiae manat et funditur, quae rem définit, genera dispertit,
sequentia adiungit, perfecta concludit, vera et falsa diiudicat, disserendi ratio et scientia. ex
qua cum summa utilitas exsistit ad res ponderandas turn maxime ingenua delectatio et digna
sapientia. sed haec otii. transeat idem iste sapiens ad rem publicum tuendam. quid eo possit
esse praestantius, cum {contineri}28prudentia utilitatem civium cernat, iustitia nihil in suam do-

mum inde derivet, <in defendenda communi salute>27 reliquis utatur tot tarn variisque virtutibus?
adiunge fructum amicitiarum, in quo doctis positum est cum consilium omnis vitae consentiens
et paene conspirons tum summa iucunditas e cotidiano cultus atque victus usu. quid haec
tandem vita desiderat, quo sit beatior? cui refertae tot tantisque gaudiis Fortuna ipsa cedat
necesse est. quodsi gaudere talibus bonis animi {id est virtutibus)28 beatum est omnesque
sapientes his gaudiis perfruuntur, omnes eos beatos esse confiteri necesse est. leg. 1, 58ff.
(vgl. U. v. Wilamowitz, Reden und Aufsätze, 4. Aufl. [Berlin 1926] 2, 179f.): profecto ita
se res habet, ut, quoniam vitiorum emendatricem legem esse oportet commendatricemque
virtutum, ab ea vivendi doctrina ducatur. ita fit, ut mater omnium bonorum rerum <s»<)29 sapientia,
a quoius amore Graeco verbo philosophia nomen invenit,qua nihil a dis immortalibus uberius,
nihil florentins, nihil praestabilius hominum vitae datum est. haec enim una nos cum ceteras
res omnes tum quod est difficillimum docuit, ut nosmet ipsos nosceremus: cuius praecepti
tanta vis et tanta sententia est, ut ea non homini quoipiam, sed DeVphico deo tribueretur.
(59) nam qui se ipse norit, primum aliquid se habere sentiet divinum ingeniumque in se suum
sicut simulacrum aliquod dicatum putabit, tantoque munere deorum semper dignum aliquid
et faciei et sentiet, et, quom se ipse perspexerit totumque temptarit, intelleget, quem ad modum
a natura subornatus in vitam venerit quantaque instrumenta habeat ad obtinendam adipiscen-
damque sapientiam, quoniam principio rerum omnium quasi adumbratas intellegentias animo
ac mente conceperit, quibus inlustratis sapientia duce bonum virum et ob earn ipsam causam
cernat se beatum fore. (60) nam quom animus cognitis perceptisque virtutibus a corporis
obsequio indulgentiaque discesserit voluptatemque sicut labem aliquam dedecoris oppresserit
omnemque mortis dolorisque timorem effugerit societatemque caritatis coierit cum suis omnesque

natura coniunctos suos duxerit culiumque deorum et puram religionem susceperit et exacuerit
iUam ut oculorum sic ingenii aciem ad bona seligenda et reicienda contraria, quae virtus ex
prouidendo est appellata prudentia, quid eo did aut cogitari poterit beatius? (61) idemque
quom caelum terras maria rerumque omnium naturam perspexerit, eaque unde generata, quo
recursura, quando quo modo obitura, quid in Us mortale et caducum, quid divinum aeternum-
que sit viderit ipsumque ea moderantem et regentem (deum)30 paene prenderit, seseque non
certis31 circumdatum moenibus populärem alicuius definiti loci, sed civem totius mundi quasi
unius urbis agnoverit, in hoc ille magnificentia rerum atque in hoc conspectu et cognitione
naturae, dii inmortales, quam se ipse noscet, quod Apollo praecepit Pythius, quam contemnet,
quam despiciet, quam pro nihilo putabit ea quae volgo dicuntur amplissima! (62) atque
haec omnia quasi saepimento aliquo vallabit disserendi ratione, veri et falsi iudicandi scientia
et arte quadam intellegendi quid quamque rem sequatur et quid sit quoique contrarium. quomque
se ad civilem societatem natum senserit, non solum ilia subtili disputatione sibi utendum putabit,
sed etiam fusa latius perpétua oratione, qua regal populos, qua stabiliat leges, qua castiget
improbos, qua tueatur bonos, qua laudet claros viros, qua praecepta salutis et laudis apte ad

persuadendum edat suis civibus, qua hortari ad decus, revocare a flagitio, consolari possit

26 del. Lambinus.
2' add. Fs.
28 del. Ps.
28 (sity edd.
30 add. Ziegler.
31 omnis: corr. Fs, alii aliter.



28 Harald Fuchs: Cicero3 Hingabe an die Philosophie

adflictos factaque et consulta fortium et sapientium cum improborum ignominia sempiternis
monumentis prodere. quae quom tot res tantaeque sind, quae inesse in homine perspiciantur ab
Us qui se ipsi velint nosse, earum parens est educatrixque sapientia.

Zu S. 15. Ciceros Tod: Die Zeugnisse bei W. Drumann, Geschichte Roms, 2. Aufl. hgb. v.
P. Groebe, 6 (Leipzig 1929) 326f. Hauptstelle ist Plut. Cic. 47, 7ff., wo die Darstellung
des Tiro benutzt ist: Cicero ist ermordet worden, als er auf der Flucht vor seinen Verfolgern
von seinem Landhause bei Gaeta wieder zur Küste zu gelangen suchte. Zum Aufbruch
hatten ihn seine Sklaven gedrängt: (47, 10) zà pèv ôeâfievoi zà ôè ßlq haßàvzeç èxâpiÇov
êv zâ> tpogelq> ngoç zi]V ûâXaaaav. Bei der Begegnung mit dem Mordkommando, das unter
dem Befehl des Kriegstribunen C. Popillius Laenas, eines früheren Klienten Ciceros, und
des Centurios Herennius stand, ließ Cicero selbst seine Sänfte niedersetzen. (48, 4) avzoç
ô' ccxmeq eîco&ei Tfj âgiozegçi x£tQl xä>v yeveiaiv ânzàpevoc âzsvèç èvewga toïç arpayevoiv, avyfiov
xal xô/irjç âvdjiheojç xal ovvzezrjxmç vno (pgovzîôojv to ngôaamov, wars toiiç jiXeîoxovç iyxaXv-
yiaa&ai zov 'Egewlov opàÇovzoç avzov. êoqxxyrj ôè Tov zqdxrjXov èx zov pogeiov rcgozeivag

zrjv ôè xepaXrjv ânéxoipav avzov xal zàç yBÏqaç, 'Avzmvîov xeXevoavzoç, alç zovi
0ihnmxovç ëyqayiev. Übereinstimmend Livius bei Sen. suas. 6,17 satis constat servos fortiter
fideliterque parados fuisse ad dimicandum; ipsum deponi lecticam et quietos pati quod sors iniqua
cogeret iussisse. prominenti ex lectica praebentique inmotam cervicem caput praecisum est.
nec satis stolidae crudelitadi militum fuit: manus quoque scripsisse aliquid in Andonium expro-
brantes praeciderunt. Dramatischer, aber eben deswegen ohne Zeugniswert Appian bell.
civ. 4, 20, 77 o ôè Aatvaç xal ôixrjv zivà ôià zov Kixéqawôç noze xazœg&cvxwç èx zov pogeiov
zrjv xepaXrjv êmojidaaç ànéxepvev êç zglç èmnXr)oaan> xal ixôumqlÇcov vn' àneigia;. ànèzejxe ôè
xal zfiv yeioa ; ebenso Val. Max. 5 (de ingratis), 3, 4; Brutted. Nig. bei Sen. suas. 6, 20.
Offenbar hat Cicero sich schweigend töten lassen (spätere Ausschmückung bei Aufidius
Bassus, Sen. suas. 6, 18 'ego vero consisto' ait, 'accede veterane, et si hoc saltern potes reste
fasere, incide cervicem.' trementi deinde dubitantique 'quid si ad me' inquit 'primum venisse-
tis?'). Gerecht, wie immer, das Urteil Quintilians 12, 1, 17 parum fortis videtur quibusdam:
quibus optime respondit ipse, non se timidum in suscipiendis, sed in providendis periculis;
quod probavit morte quoque ipsa, quam constantissimo32 suscepit animo; härter, bis zur
Unbilligkeit, Livius bei Sen. suas. 6, 22 omnium adversorum nihil ut viro dignum erat tulit
praeter mortem, quae vere aestimanti minus indigna videri potuit, quod a Victore inimico (nil/3
crudedius passurus31 erat quam quod eiusdem fortunae compos victo36 fecisset.

32 praestantissimo : corr. Fs; cf. Thes. Ling. Lat. 4, 536, 38 ff.
33 add. Kiessling.
31 passus: corr. Lipsius.
36 composito: corr. Mommsen.


	Ciceros Hingabe an die Philosophie

