Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 16 (1959)

Heft: 1

Artikel: Ciceros Hingabe an die Philosophie
Autor: Fuchs, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 16 1959 Fasc. 1

Ciceros Hingabe an die Philosophie

Von Harald Fuchs, Basel

Wer Cicero, den vielverkannten, in einer Wiirdigung, die dem Gedenken an
seinen grausamen Tod gewidmet ist, als den Philosophen unter den Romern seiner
Zeit zu begreifen sich bemiiht, steht vor der Aufgabe, ein ungewohnlich reiches
Leben, das sich nach auflen hin in den verschiedensten Formen dargestellt hat,
von seinem tragenden Grunde aus zu erfassen.

Die Romer, die Ciceros Zeitgenossen waren, haben in ihm zunéchst nur einen
von den vielen jungen Leuten sehen konnen, die sich als Redner und Anwiélte mit
dem nétigen Ehrgeiz und mit einer mehr oder weniger groen Begabung den Weg
zu den hochsten Staatsimtern zu bahnen suchten. Eine besondere Beachtung ist
ihm freilich schon zu Beginn seines Weges zuteil geworden, als er sich mit seltenem
Mute bereit erklirt hatte, in der Behandlung eines Einzelfalles die unter Sulla
herrschende Willkiir zu bekimpfen. Zehn Jahre spiter, im mittleren Teil des Auf-
stieges, vermochte er als Beschiitzer Siziliens im Angriff gegen Verres durch die
Sorgfalt seiner Vorbereitungen und seine Wendigkeit im Zupacken einen weiteren
iiberzeugenden Sieg iiber das selbstherrliche Machtmenschentum seiner Umwelt
zu erringen. Nur die Feineren in seiner Nihe aber werden damals schon ver-
standen haben, was es hiel}, da§ er sich fiir seine gesamte Gerichtstétigkeit dem
Grundsatz unterworfen hatte, einzig in der Verteidigung der Hilfesuchenden auf-
zutreten und niemals — wie es damals iiblich war — eine Anklage zu unternehmen,
die allein seinem eigenen Vorteil diente.

Die groBe politische Bewihrungsprobe brachte ihm das Jahr seines Konsulates,
das infolge der dauernden Angriffe seiner Gegner vom ersten Tage an alle seine
Krifte, die geistigen, die seelischen und die kérperlichen, aufs duflerste in An-
spruch nahm. Als am Ende des Jahres, nach verschiedenen wohlberechneten Vor-
stoBen Caesars und seiner Anhiinger, die Verschworung des Catilina zum Ausbruch
kam, zeigte er sich so wachsam, klug und entschlossen, daB die Erhebung in
wenigen Wochen ohne eine stirkere Erschiitterung des Staates in sich zusammen-
brach. Aber dieses Konsulatsjahr, das mit seinen groBen sichtbaren Erfolgen so
sehr viel mehr geworden war als der iibliche ehrenvolle Abschlul der Amterlauf-
bahn, wurde fiir sein inneres Leben zum Schicksalsjahre. Da er statt des erwarteten
Dankes fiir seine Leistung auch von denen, die er gerettet zu haben glaubte, fast
nur Anfeindungen erntete, die ihn um so empfindlicher treffen muBten, als er die

* Vortrag, gehalten in Basel am 27. September 1958 an der Jahresversammlung des
Schweizerischen Altphilologenverbandes, im 2000.Jahre nach Ciceros Tod.
Llassisch-rhilole~izches
Sémivar der Universitiit

ZURICH

1 Museum Helveticum




2 Harald Fuchs

Hirte des geborenen Staatsmannes nicht besaB, und da er von Caesar, der ihm
durch sein naturhaftes Machtstreben von Anfang an iiberlegen war, mit fester
Hand in das Dunkel der Geltungslosigkeit abgedringt wurde, geriet er in einen
Zustand der Unsicherheit, der sich der Welt gegeniiber in mancherlei Milgriffen
dullerte. Zum Ersatz fiir die kunstgerechte Verherrlichung seines Konsulatsjahres,
die er von verschiedenen bewidhrten Schriftstellern erbeten, von keinem aber er-
halten hatte, begann er nun sich selber in recht fragwiirdigen Darstellungen iiber-
méBig zu rithmen. Bedeutsamer aber ist es, wie er die Veroffentlichung seiner im
Konsulatsjahre gehaltenen Reden, die sich wohl gerade wegen seiner inneren
Note verzogert hatte, dazu benutzte, um eine Art von philosophischem Glaubens-
bekenntnis abzulegen.

Zu den MaBnahmen, mit denen Caesar den Wlderstandswﬂlen der verfassungs-
treuen Bevilkerung zu léhmen versucht hatte, gehorte der Prozell des Rabirius,
in dem ein angesehener Biirger, weil er vor bald vierzig Jahren, dem Rufe der
Konsuln folgend, die Waffen aufgenommen und bei den StraBenkimpfen einen
zum Staatsfeind erklirten Volkstribunen getétet hatte, in einem altertiimlichen
Schauverfahren zum Tode verurteilt werden sollte. Fiir Cicero war es nicht schwer
gewesen, die Anklage zu seinen eigenen Gtunsten zu verwerten, da er selber eben
die Zuverlissigkeit des Angeklagten und die in jener fritheren Zeit verwirklichte
Einigkeit aller Gutgesinnten als Vorbild fiir die Gegenwart hinstellen konnte.
Liest man aber in der erhaltenen Rede, die Cicero etwa drei Jahre nach dem Pro-
zesse veroffentlicht hat, mit welch wunderbarer Geschlossenheit sich damals fast
die gesamte Bevilkerung den Konsuln zur Verfiigung gestellt haben soll, und liest
man weiter den erregten Nachweis der RechtméBigkeit dieses Verhaltens, so wird
man sich des Gefiihles nicht erwehren konnen, daB hier nicht etwa nur das geboten
wird, was Cicero in seinem Konsulatsjahre, um den Kampfeswillen zu stérken, tat-
sidchlich hatte sagen miissen, sondern dal in manchen Teilen auch die Ereignisse
berticksichtigt werden, die erst spiter, bei und nach der Niederwerfung der Catili-
narier, eingetreten waren. «(27) Aber was rede ich hier von allen denen, die dem
Befehl der Konsuln gehorcht haben ¢ Wie wird es sich mit der Beurteilung der
Konsuln selbst verhalten ? Werden wir den Flaccus, der in seiner gesamten politi-
schen Betitigung, vor allem aber in den Amtern, im Priestertum und in den ihm
unterstellten religiosen Begehungen die grofite Gewissenhaftigkeit gezeigt hat,
noch nach seinem Tode wegen des ruchlosen Verbrechens des Biirgermordes ver-
urteilen ? Werden wir mit diesem schmihlichen und entehrenden Tode auch den
Namen des Marius verbinden ? Werden wir Marius, den wir in ehrlichem Bekennt-
nis als den Vater des Vaterlandes, als Vater, sage ich, eurer Freiheit und dieses
Staates bezeichnen konnen, noch nach seinem Tode wegen des Verbrechens ruch-
losen Biirgermordes verurteilen? Wenn fiir Rabirius, weil er dem Rufe zu den
Waffen folgte, nach dem Wunsche des Ankligers das Kreuz auf dem Marsfelde
aufzurichten war — welche Strafe wird dann gegen den ersonnen werden, der jenen
Ruf erhoben hatte ?» Im folgenden aber scheint Cicero iiberhaupt nicht mehr




Ciceros Hingabe an die Philosophie 3

den Zeitpunkt des Prozesses zu bedenken, sondern sich nur noch mit dem Un-
recht zu beschiftigen, das er selbst, der er nach dem Siege vom Senat in aller
Form zum Vater des Vaterlandes ernannt worden war, wegen seiner Verteidigung
«der Freiheit und des Staates» hatte erleiden miissen. «(29) Der Klidger sagt: Was
konnte dieses alles denn dem Marius noch schaden, da er ja nicht mehr am Leben
1st ? Wirklich ? Hatte Marius unter so vielen Miithen und Gefahren leben wollen,
wenn er mit seinem Hoffen und Planen nicht iiber die Grenzen dieses Lebens
hinaus an sich und seinen Ruhm gedacht hatte? Ja, gewi, als er die uniiber-
sehbaren Scharen der Feinde auf dem Boden Italiens zersprengt und den Staat
von ihrem Ansturm befreit hatte, da glaubte er wohl, daB alles, was er sein eigen
nannte, mit thm im Tode dahingehen werde. Dem ist nicht so, ihr Quiriten.
Niemand von uns kann sich ehrenvoll und mutig in den Gefahren der staatlichen
Welt bewegen, ohne sich von der Hoffnung auf ein Nachleben und von dem Ge-
danken an diese Belohnung leiten zu lassen. Es gibt viele Griinde, die mich an-
nehmen lassen, die Seelen der Redlichen seien géttlich und ewig, vor allem aber
ist es dieser, weil sich gerade in den Besten und Weisesten das Vorgefiihl des
Nachlebens dahin duBert, daB sie nur das Ewige schauen zu konnen scheinen ...
Klein, ihr Quiriten, ist die Bahn des Lebens, die uns die Natur abgesteckt hat,
unendlich die des Ruhmes. Wenn wir mit diesem Ruhme diejenigen auszeichnen,
die das Leben bereits iiberwunden haben, dann werden wir erreichen, daB uns
selber einst im Tode eine groBere Gerechtigkeit zuteil werden wird.»

Die Hoffnung der virc bont — denn nur fiir diese gilt die Hoffnung — auf ein
Weiterleben im Diesseits und im Jenseits, im Ruhm bei den Menschen und in der
ewigen Gemeinschaft mit den Géttern, ist die Kraft, von der sich Cicero, als er
diese Sitze schrieb, getragen fiihlte. Offenbar ist ihm in der Zeit, da er unter der
Undankbarkeit seiner Mitmenschen litt, die Philosophie zur Trosterin geworden.
Von dieser Zeit an wird er immer wieder das Bediirfnis haben, seinen Glauben an
das Nachleben zu bekennen.

Vier Jahre nach der Verdffentlichung der konsularischen Reden, im Jahre 56,
hatte er den Volkstribunen Sestius zu verteidigen, und wieder benutzte er die
spitere Verdffentlichung der Rede, um sie durch Ausfithrungen, die er in den Ver-
handlungen vor den Richtern kaum hitte vorbringen konnen, zu erweitern. Die
neue Wunde, die er inzwischen empfangen hatte, war seine Verbannung gewesen,
eine Demiitigung, die ihn zunéchst hatte verzweifeln lassen und die er auch nach
seiner unerwartet frithen Riickkehr lange Zeit nicht vergessen konnte.

Hitte er sich dem Verbannungsurteil widersetzen sollen ? Aber damit hitte er
der Sache der Guten doch wohl nur geschadet. Hétte er, wie einige meinten, die
Pflicht gehabt, sich selbst zu téten? GewiB habe er sich nicht an das Leben ge-
klammert. (47) «<War ich denn so einfiltig, so unwissend, so bar aller Vernunft
und Uberlegungskraft ? Hatte ich nichts gehort, nichts gesehen, nichts durch
Lesen und Forschen gelernt ? WuBte ich nicht, daB die Bahn des Lebens kurz, die
des Ruhmes ewig ist, — da man, da allem der Tod vorbestimmt ist, wiinschen muB,




4 Harald Fuchs

es moge sichtbar sein, da man das Leben, das ja der zwingenden Macht des Todes
unterworfen ist, vielmehr dem Vaterlande zum Opfer gebracht als der Natur auf-
gespart habe? Wulte ich nicht, daB die groten Philosophen miteinander im
Streite gelegen haben, indem die einen erklidrten, das Denken und Fiihlen der
Menschen werde im Tode ausgeloscht, die anderen aber, die Seelen der weisen und
tapferen Ménner hétten gerade dann, wenn sie vom Korper abgeschieden seien, am
meisten Empfindung und Lebenskraft, und daf von diesen beiden Moglichkeiten
die erste, ndmlich das Fehlen aller Empfindung, kein Grund zur Flucht, die zweite
aber, das Leben im Besitze einer feineren Empfindung, sogar zu wiinschen sei ? Und
schlieBlich: Da ich alles immer auf die Wiirde ausgerichtet hatte und der Meinung
war, dal} ohne diese dem Menschen nichts im Leben erstrebenswert sein darf, und
da in Athen sogar junge Midchen, die Téchter, wenn ich mich nicht irre, des
Konigs Erechtheus, fiir ihr Vaterland den Tod verachtet haben, hitte da etwa
ich, der einstige Konsul, der so groe Taten vollbracht hatte, mich fiirchten sollen ?»
— Vom Nachruhm, der die andere Form der Unsterblichkeit ist, hat Cicero an dieser
Stelle nur kurz gesprochen. Um so eindringlicher beschwort er ihn am Schlufl
der Rede, wo er die Romer in ihrer Gesamtheit zur Verteidigung der iiberlieferten
Ordnungen aufruft: «(142) Daher wollen wir uns denn zum Vorbild nehmen Ménner
wie unsern Brutus, Camillus, Ahala, die Decier, Curius, Fabricius, Maximus, die
Scipionen, Lentulus, Aemilius und die vielen anderen, welche diesen Staat ge-
festigt haben und die ich meinerseits jedenfalls zur Schar und Zahl der unsterb-
lichen Gotter rechne. Wir wollen das Vaterland lieben, dem Senat gehorsam sein,
fiir die Gutgesinnten uns bemiihen. Was die Gegenwart uns schenken kann, wollen
wir gering achten, dem Ruhm in der Nachwelt aber dienen; als das Beste soll uns
gelten, was das Richtigste ist; erhoffen wollen wir, was wir wiinschen, was aber
sich ereignet, wollen wir tragen ; endlich wollen wir auch bedenken, daf bei tapferen
Ménnern und groBen Menschen zwar der Leib verginglich, der Ruhm ihrer geisti-
gen Bewegung und ihrer Tiichtigkeit jedoch ewig ist. Und wenn wir sehen, dafl
dieser Glaube in jenem hochheiligen Hercules seine Weihe empfangen hat, dessen
Leib verbrannte, dessen Leben und Tatkraft aber in die Unsterblichkeit einge-
gangen sein soll, dann wollen wir nicht meinen, diejenigen, die unsern so méchtigen
Staat durch ihre Klugheit und durch ihre Anstrengungen entweder gemehrt oder
verteidigt oder gerettet haben, seien etwa nicht in gleicher Weise zu unsterb-
lichem Ruhme gelangt.»

Bei den Bemerkungen iiber die Fragwiirdigkeit des irdischen Lebens und iiber
das Schicksal, das die Seele im Tode erwartet, hat Cicero sich in dieser Rede aus-
driicklich auf das Studium der Philosophie berufen: (47) nihil audieram, nihil
videram, mihil vpse legendo quaerendogque cognoveram? Die in jenem Studium er-
worbenen Kenntnisse, die er hier ebenso wie zuvor in der Rede fiir Rabirius gerade
nur andeutend hatte verwenden konnen, hat er spéter in weitestem Umfange
seinen groflen Bildungsschriften — wie wir sie jetzt mit einem gliicklichen Ausdruck
nennen — zugutekommen lassen. In dem Werke iiber den Staat, in dem seine




Ciceros Hingabe an die Philosophie 5

Schmerzen sich zur Einsicht geldutert haben und in dem er aus der Wirrnis der
(Gegenwart heraus die klaren Formen des in seinem Wesen erfaBiten romischen
Staates ans Licht treten 148t, beschenkt er die grofen Fiihrer des romischen Volkes
mit der Unsterblichkeit ihrer Seelen, die nun nicht mehr in Zweifel gezogen wird.
Dem irdischen Ruhm aber hat er hier, in dieser Schrift der Besinnung auf Rom
und die in seiner Geschichte wirksamen Krifte, keine Bedeutung mehr zuerkannt.
Da er selbst zu oft erfahren hatte, wie rasch das Urteil der Menschen wechseln
und wie leicht der Ruhm verfliegen kann, hat er vielmehr das Wagnis unternom-
men, die Ruhmbegierde, die eine der Grundkrifte des rémischen Lebens war, wenn
nicht ihres Wertes ginzlich zu berauben, so doch entschlossen von dieser Welt zu
losen. Die niichternen Feststellungen der griechischen Philosophie iiber die Be-
grenztheit alles Ruhmes haben ihm dabei eine wesentliche Hilfe geleistet.

Ein letztes Mal hat sich Cicero iiber das Verlangen des Menschen nach Unsterb-
lichkeit in den Tusculanen gediuBert. Die griechische Schrift, deren Gedanken er
an der hier in Betracht kommenden Stelle wiedergibt, konnte eine von denen sein,
die ihm schon bei seinen dlteren Aussagen gegenwirtig gewesen waren. Denn wie-
der werden in eigenartiger Weise die Gedanken von der Unsterblichkeit der Seele
und vom Nachleben im diesseitigen Ruhme miteinander verbunden.

Der erste Teil (1, 261f.) spricht von dem Glauben an die Unsterblichkeit: Dieser
Glaube reiche in die Urzeit zuriick. In der Unfahigkeit, gewisse Erscheinungen
zutreffend zu erkliren, hiitten die Menschen sich die Uberzeugung gebildet, daB
der Tod nicht eine Zerstérung, sondern gewissermafen eine Wanderung oder eine
Anderung des Lebens sei, die bei den besonders hervorragenden Méinnern und
Frauen ihren Aufstieg zam Himmel bewirke, bei den iibrigen aber sich auf ein
Weiterleben im irdischen Bereiche beschrinke. Zum Beweise fiir diese Behaup-
tung werden die Namen zunéchst des Romulus und dann der griechischen Halb-
gotter Hercules, Dionysos, der Dioskuren und der Ino Leucothea genannt, und
es wird weiter auf die ganze iibrige Schar einstiger Menschen hingewiesen, die
nach dem Tode an den Himmel versetzt worden seien. Unzerstort sei trotz aller
spiteren Aufklirung die Uberzeugung geblieben, daB es ein Leben nach dem Tode
gebe, das die irdischen Giiter nicht mehr genieBen konne: eben dieser Glaube ndm-
lich sei der Grund fiir die Trauer der Hinterbliebenen. — Der zweite Teil des Ge-
dankenganges (311f.) leitet den Glauben an die Unsterblichkeit aus der Beobach-
tung ab, daf die Natur selbst sich stillschweigend iiber ein solches Fortleben
dullere. Denn alle Menschen dichten an die Zukunft: der Bauer pflanze Baume,
deren Ertrag nicht ihm selbst zuteil werde; der Staatsmann pflanze Gesetze und
Einrichtungen und iiberhaupt den Staat; dasselbe Bemithen um die Zukunft zeige
sich in der Erzeugung von Kindern, in der Vererbung des Namens, in Adoptionen,
in der Sorgfalt der Testamente, in den Grabmilern und ehrenden Inschriften. Was
aber gebe es Besseres auf unserer Welt als diejenigen, die es als die Aufgabe ihres
Lebens betrachteten, ihren Mitmenschen zu helfen, sie zu schiitzen und sie zu
bewahren ? Wieder wird Hercules genannt, danach aber auch an die romische Ge-




6 Harald Fuchs

schichte erinnert. «(32) Was wohl haben in unserem Staate die vielen grofen
Minner gedacht, die dem Staate ihr Leben geopfert haben ¢ Sollte ihr Name in den
Grenzen des Lebens eingeschlossen bleiben ? Niemals wird sich jemand ohne die
zuversichtliche Hoffnung auf die Unsterblichkeit fiir das Vaterland dem Tode
darbieten. In Ruhe hétte Themistokles, hitte Epaminondas, hétte — um nicht
nur iltere und fremdlindische Beispiele anzufiithren — ich selbst das Dasein ver-
bringen konnen, aber es lebt in allen Seelen gewissermafen ein Ahnungsvermogen,
das sich auf die kiinftigen Jahrhunderte richtet, und gerade in den grofiten Geistern
und den stolzesten Seelen entfaltet es sich und tritt am leichtesten hervor. Gébe
es dieses nicht, wiire wohl keiner so toricht, stets in Miihen und Gefahren zu leben.»

Die Tusculanen, in denen diese Sétze stehen, sind ein Teil des grofen philosophi-
schen Spitwerkes, das Cicero im Alter von etwa 60 Jahren begonnen und in der
unfaBbar kurzen Zeit von zwei bis drei Jahren zum Abschlul gebracht hat. Wieviele
Fragen, die hier behandelt werden, von ihm schon frither durchdacht und geklart
worden sind, ist nicht an jeder Stelle so deutlich zu erkennen wie in der Erérterung
der Unsterblichkeit. Jedoch spiirt man auch sonst iiberall, wie tief die Grundlagen
hinabreichen, auf denen sich der weitrdumige Bau erhebt, und in der Tat hitte
diese grofle Leistung auch von einem so beweglichen und unermiidlich fleifigen
Kiinstler, wie Cicero es war, niemals in so kurzer Zeit bewiltigt werden konnen,
wenn ihm nicht sehr reichliche eigene Vorarbeiten und Vorentscheidungen zur
Verfiigung gestanden hétten. Fiir die Nachwelt ist diese Aufarbeitung der griechi-
schen Philosophie, in die die Erfahrungen eines gro8en romischen Lebens einge-
gangen sind, die wertvollste Gabe, die sie von Cicero empfangen hat. Nur durch
Ciceros vermittelnde Tétigkeit ist dem Abendlande in dunklen Zeiten die er-
weckende Kraft der griechischen Philosophie erhalten geblieben, und sein klares,
besonnenes Wort, das jeweils die gegensitzlichen Auffassungen priifend neben-
einanderstellte, ist im Ablauf der Jahrhunderte immer wieder eine unschitzbare
Hilfe gewesen, wenn es galt, das Recht und die Pflicht des freien Denkens ins
BewulBtsein zu erheben. Daf} aber Cicero als Schriftsteller sein fiir die geistige
Freiheit so notwendiges Werk gerade in einer Zeit der Unfreiheit verfaBt hat,
wihrend er durch Caesar zum Schweigen gezwungen war, ist eine Tatsache, die
an die ‘List’ des Weltgeistes denken li8t, der dem Bosen nur deswegen den Triumph
gestattet, damit das Gute siegen werde.

Auch Cicero selbst durfte seine Leistung trotz dem Unwillen, der ihn oft iiber-
kam, als die eigentliche Erfiillung seines Lebens betrachten, das bei allen Wechsel-
fallen doch in einer erstaunlichen Folgerichtigkeit verlaufen war und in dem sogar
der Verlust sich in Gewinn verwandelte. Philosophieren ist ihm von den Jugend-
jahren an seine liebste Titigkeit gewesen. Wenn er am Ende seines Lebens, in der
Zeit des erzwungenen Schweigens, von der Freude, der delectatio animi, spricht,
die in der Beschaftigung mit der Philosophie gewonnen werden kann (acad. 1, 7.
11; vgl. off. 2, 6), wenn er die Philosophie als das groBte und schonste Geschenk




Ciceros Hingabe an die Philosophie 7

bezeichnet, das die Gotter den Menschen gegeben haben (acad. 1, 7; leg. 1, 58;
vgl. fam. 15, 4, 16), wenn er bekennt, daf die Philosophie uns Menschen «die Ruhe
des Lebens gespendet und die Furcht vor dem Tode genommen hat» (Tuse. 5, b),
und wenn er von ihr rithmt, dal sie «die Seelen heilt, nichtige Beunruhigungen
beseitigt, von Begierden befreit, Angste verscheucht» (Tusc. 2, 11), dann sind dieses
AuBerungen, in denen, wie es der Lage entspricht, die Dankbarkeit fiir den Trost
und die Stérkung, die er von der Philosophie empfangen hat, alle anderen Empfin-
dungen iiberwiegt. Es hat aber Zeiten gegeben, in denen er des Trostes noch nicht
bedurfte. Bereits in der Jugend war seine natiirliche Bildungsfreude fiir die Philo-
sophie gewonnen worden, und er hatte das Gliick gehabt, in Rom sowohl wie in
Griechenland Lehrer zu finden, welche ihn gleichzeitig in der Redekunst, die er fiir
die Tatigkeit im Staat und in der Gesellschaft benétigte, und in der Philosophie
unterrichten konnten. Wie er iiber die Zusammengehorigkeit dieser beiden Geistes-
miichte schon vor der Fahrt nach Griechenland gedacht hat, zeigt seine friiheste
offentliche AuBerung, die Schrift De inventione, die mit einer groBen grundsitz-
lichen Erklirung beginnt.

Bei wiederholter Uberlegung — so sagt der jugendliche Cicero — ob die Rede-
kunst der Welt mehr Nutzen oder mehr Schaden gebracht habe, sei er zu der Er-
kenntnis gelangt, daB Einsicht ohne die Fahigkeit der Rede den Staaten wenig
niitze, Redekunst aber ohne Einsicht meist groBen Schaden, niemals jedoch Nutzen
bringe. Vergegenwiirtige man sich die Anféinge der Beredsamkeit, so werde man
vermuten diirfen, es sei in der Roheit des Urzustandes einmal ein «grofer weiser
Mann» aufgetreten, dem die Gabe eigen war, die Fihigkeiten, die er in den Men-
schen liegen sah, hervorzulocken und zu veredeln. Dieser habe mit der von ihm
ausgehenden Uberzeugungskraft die zerstreut in ihren Waldverstecken lebenden
Urmenschen zusammengefiihrt und sie durch seinen Geist und sein Wort (ratio
atque oratio, griech. logos) dazu gebracht, freiwillig auf ihre Wildheit zu verzichten.
Nachdem solches geschehen sei, hitten andere, denen nun ebenfalls die Féihigkeit
der Rede zu Gebote stand, erreichen konnen, daB jenes erste Zusammenleben
allmiihlich zu einer dem Grundsatz der Gleichheit unterstehenden Gemeinschaft
mit allen ihren Pflichten ausgestaltet wurde. Darauf aber sei die Beredsamkeit
entartet. Wahrend jeweils die Besten sich den wichtigsten 6ffentlichen Aufgaben
widmeten, hiitten andere, Geringere, die aber doch hinreichend gescheit gewesen
seien, sich mit den kleineren Streitigkeiten unter den Menschen befafit. Hier aber,
im Bereich der Liige, habe die Verwegenheit das Feld beherrscht, und wer, auch
ohne tiefere Einsichten zu besitzen, allein durch seine Redefertigkeit sich habe
behaupten konnen, sei oft so hoch geschatzt worden, da er auch zur Betdtigung
im Staatsleben und sogar zur Fiihrung des Staates gelangen konnte. Als aber der
Staat in die Hand bedenkenloser und verwegener Redner geraten war, hitten sich
die feineren Geister in die Stille zuriickgezogen und dort die edleren Kiinste ent-
wickelt, obwohl doch gerade in solchen Notzeiten ihre Beteiligung am Staatsleben
besonders wichtig gewesen wire. Er selbst, sagt Cicero am Schlusse dieser Dar-




8 Harald Fuchs

legungen, betrachte es trotz allem Mibrauch, der mit der Redekunst getrieben
werde, als Pflicht, sich ihr zu widmen, und zwar um so mehr, damit verhindert
~werde, dal die Schlechten zum Schaden fiir die Guten mit dem Ergebnis eines
allgemeinen Verderbens die Macht ausiibten; denn die Beredsamkeit an sich sei
eine Fahigkeit, die viel Gutes schaffen konne; es kime nur darauf an, da8 ihr die
Weisheit miBigend zur Seite sténde.

Der Uberblick iiber die Geschichte der Beredsamkeit, den Cicero hier bietet, ist
von ihm, wie es scheint, fast wortlich aus dem Werke eines griechischen Philo-
sophen iibernommen worden. Dieses ergibt sich nicht nur aus der Erfindung des
Ganzen, die sich den griechischen Vorstellungen von Ursprung und Entwicklung
der Kultur anschlieBt, indem sie die Erhebung aus dem Urzustande auf den logos
eines grofen weisen Mannes zuriickfiihrt und die Wirkungen der Rede bis zur
Begriindung und weiter bis zur Selbstzerstorung der vollen Demokratie verfolgt,
sondern es ist auch in vielen reizvollen Wendungen der sprachlichen Gestaltung
zu erkennen, die noch in der lateinischen Wiedergabe die Anmut einer liebens-
wiirdig-altviterischen Erzdhlungskunst aufweist und deren urspriinglicher grie-
chischer Klang sich wohl unschwer wiedergeben lieBe. Der Schopfer dieser Er-
zéhlung muf ein zeitgenossischer Philosoph gewesen sein, dem bei der Lage seiner
Wissenschaft die Verséhnung zwischen der Philosophie und der von Platon ge-
tadelten Redekunst ein wesentliches Anliegen war, also wohl kein anderer als
Philon von Larissa, der damalige Schulvorsteher der Akademie, den Cicero gerade
zu Beginn seiner — wenn man so sagen darf — beruflichen Ausbildung, Anfang der
achtziger Jahre, in Rom gehort hatte, admirabili quodam ad philosophiam studio
concitatus (Brut. 306), und dem er unter anderem auch die Uberzeugung von der
Notwendigkeit der Skepsis, der Zuriickhaltung im Urteil, verdankte, die er sich
ebenfalls schon in diesem Jugendwerke, in der Vorrede zum zweiten Buche, zur
Pflicht gemacht hat. Seit jenen Tagen haben Philosophie und Redekunst fiir ihn
unmittelbar zusammengehort, und es ist ein Zeichen der letztlich unbeirrbaren
Sicherheit, mit der Cicero sein innerstes Wesen zu verwirklichen wuBite, dal der
Vorspruch, der seine erste schriftstellerische Leistung erdffnete, sich fiir sein
ganzes Leben bewihrt hat. Nur aus dieser Tatsache, da8 in seinem Denken Philo-
sophie und Redekunst untrennbar ineinander verflochten waren, erklirt es sich,
daB er jederzeit, wenn er von den Pflichten des Redners entlastet war, mit Leich-
tigkeit den Ubergang zur Philosophie vollziehen konnte.

Schon beim Studium in Athen hatte er erwogen, wenn ihm infolge der politi-
schen Verhéltnisse die Riickkehr nach Rom nicht moglich sein sollte, sich ganz
der Philosophie zu widmen. Zwanzig Jahre spiter konnte er im Hinblick auf das
Unrecht, das ihm nach seinem Konsulate widerfahren war, aber auch wohl in
Erinnerung an jene frithere Erwiigung, zu seinem Freunde Atticus sagen (Att. 2,
5, 2, April 59): «(Was rede ich von der Politik ? Ich will sie aufgeben und mit ganzer
Seele und allem FleiB philosophieren ... Hétte ich es nur von Anfang an getan.
Nun aber, da ich erfahren habe, wie sinnlos ist, was ich fiir herrlich gehalten hatte,




Ciceros Hingabe an die Philosophie 9

gedenke ich mit allen Musen Beziehungen zu pflegen»; und wenig spéter (2, 13, 2):
«Wir wollen philosophieren — auf meinen Eid kann ich dir sagen, es gibt nichts,
was dem gleich kidme» oder (2, 16, 3): «So wollen wir uns denn, mein lieber Titus,
jenen herrlichen Studien widmen und zu der Tétigkeit, die wir niemals héitten
verlassen sollen, zuriickkehren.» Ahnlich klingt es in der Zeit, als er die Arbeit am
Werke iiber den Staat begann (Att. 4, 18, 2, Oktober 54): «Das Leben, das am
meisten meiner Natur entspricht — zu diesem kehre ich nun zuriick, zu den Biichern,
zu meinen Studien ... ich kann mit euch philosophieren.» Neben solchen zwanglosen
Bemerkungen in den Briefen, deren Anla und Erhaltung von allerlei Zufillig-
keiten abhiingig ist, stehen die fiir die Offentlichkeit bestimmten Mitteilungen in
den Vorreden zu einzelnen Biichern des grofen philosophischen Spitwerkes.
Tusc. 5, 5: «Alle Besserung mul man bei der Philosophie suchen. Nachdem uns
schon in unserer ersten Lebenszeit unser Wille und unsere Neigung in ihren
SchoB gefiihrt hatte, sind wir nun in diesen schweren Bedringnissen, von heftigem
Sturm geschiittelt, in denselben Hafen gefliichtet, von dem wir ausgelaufen waren. »
Off. 2, 4: «(Weil ich nicht untitig sein konnte, glaubte ich, da ich mich von Jugend
an mit der Philosophie beschiftigt hatte, ich kénnte mich auf die ehrenvollste
Weise von den Widrigkeiten befreien, wenn ich zur ihr zuriickkehrte. Auf sie
hatte ich in meiner Jugend im Lernen viel Zeit verwendet; als ich spiter die
Amterlaufbahn begann und mich ganz dem Staate widmete, blieb ihr so viel
Platz zugewiesen, wie von dem Staate und den Freunden nicht beansprucht wurde.
Dieses aber wurde ganz mit Lesen verbracht, fiir das Schreiben hatte ich nicht
. die Ruhe.» Nat. deor. 1, 6: [Viele werden sich wundern, da} wir jetzt die akademi-
sche Skepsis erneuern.] «Wir haben aber nicht unvermittelt zu philosophieren be-
gonnen. Von der ersten Zeit unseres Lebens an haben wir Fleil und Miihe auf
diese Tétigkeit verwendet, und dann, wenn es am wenigsten sichtbar war, haben
wir am meisten philosophiert (cum minime videbamur, tum mazime philosophaba-
mur).» Dafiir aber, daB} auch in den Jahren, in denen er nur nebenher philosophie-
ren konnte, wenigstens seine Hingabe an die Philosophie erkennbar sei, hatte er
schon friih gesorgt, indem er auf seinem Ruhesitz bei Tusculum die beiden Wandel-
hallen errichten lieB, die er mit den stolzen Namen Academia und Lyceum
schmiickte, und es mag auch schon in dieser Zeit eines hochgestimmten Selbst-
bewuBtseins geschehen sein, daB er — wie Plutarch berichtet — seine Freunde bat,
ihn nicht einen Redner, sondern einen Philosophen zu nennen, da er die Philo-
sophie als Aufgabe gewahlt habe, die Redekunst aber als Werkzeug benutze, wenn
er im Dienste des Staates den Umsténden entsprechend handle.

Es ist nun aber die Frage zu stellen, was Cicero denn eigentlich unter der Philo-
sophie verstanden habe. Die Antwort scheint recht leicht zu sein: Philosophie sei
fiir ihn eben das, was sich in seinen philosophischen Schriften als sein eigenes
Philosophieren darstelle, also etwa die Vergewisserung iiber die Moglichkeiten der
Erkenntnis und der Versuch, zu annehmbaren Meinungen iiber die Ordnung der




10 Harald Fuchs

Welt und iiber das richtige Verhalten des Menschen zu gelangen. Man darf aber
nicht iitbersehen, daf Cicero in diesen spéten Schriften, in denen er die Philosophie
in allgemeinverstdndlicher Weise behandeln wollte, doch nur verhiltnism#Big
wenig von dem, was ihm die Philosophie in Wirklichkeit bedeutete, voll zur Gel-
tung bringen konnte. Will man ein zutreffendes Bild von dem Ausmafle seiner
philosophischen Bemiihungen gewinnen, dann mufl man bis zum Beginn seines
Lebens zuriickblicken und sich zu vergegenwirtigen suchen, was er etwa bei seinen
philosophischen Lehrern in Rom — bei dem erwihnten Akademiker Philon von
Larissa, bei dem Stoiker Diodotos und dem Epikureer Phaidros — gelernt und was
er sich weiter bei seinem philosophischen Studium in Athen angeeignet hatte. Da
er dariiber nur kurze Andeutungen hinterlassen hat, sind wir zum Teil auf Ver-
mutungen angewiesen. Es scheint aber, da8 sich diese Vermutungen bis zur Gewil3-
heit erheben lassen.

Wer so bildungswillig gewesen ist wie Cicero, der schon in seinem véterlichen
Haus von Biichern umgeben war, muB das Bestreben gehabt haben, auBer der
Dichtung der Griechen auch ihre Wissenschaft in moglichst weitem Umfange
kennenzulernen. Die Wissenschaft aber war in seiner Zeit schon so weit entwickelt,
daB sie in eine Anzahl von Einzelwissenschaften (technat oder mathemata) hatte
aufgegliedert werden miissen. Einige von diesen Wissenschaften, sieben an der
Zahl, waren als Bildungsfiicher anerkannt; es sind, wie jeder weill, Grammatik,
Dialektik, Rhetorik, Geometrie, Arithmetik, Astronomie und Musik. Diese Sieben-
zahl, die Enkyklios Paideia, wie der griechische Ausdruck lautete, setzte sich zu-
sammen aus einem Dreiverein von Wortwissenschaften, die auch als die Grund-
wissenschaften betrachtet werden durften (das spatere érivium), und aus den vier
Zahlwissenschaften, die der Schirfung des bereits geschulten Verstandes dienen
konnten und damit insbesondere der Philosophie mit ihren abstrakten Gedanken-
gingen entgegenkamen. Die Dialektik aber, die in der Enkyklios Paideia neben
der Rhetorik stand, griff auch in die Philosophie selbst hiniiber, sofern man jeden-
falls der stoischen Lehre folgend von der Philosophie die drei Bereiche der Dialek-
tik, Ethik und Physik umspannt werden lieB. Das Urteil iiber den Wert der Enky-
klios Paideia, deren Besitz drauflen in der Welt ganz allgemein geschétzt wurde
und als eigentliches Kennzeichen des Gebildeten galt, war bei den Philosophen
nicht einheitlich: mit ausgesprochener Unfreundlichkeit wurde sie von den Epi-
kureern behandelt, die sie fiir eine storende Belastung hielten; von den Stoikern
wurde ihr zugestanden, daB sie niitzlich sei, vorausgesetzt da8 sich das Studium
in verniinftigen Grenzen halte; die Akademiker aber haben sie allein schon in der
Erinnerung an Platon und seine Schétzung der Zahlwissenschaften nicht ablehnen
konnen und werden sie ebenso wie die zu jeder wissenschaftlichen Facharbeit
bereiten Peripatetiker stets unbefangen gepflegt haben.

DaB Cicero, der Akademiker, in seiner Studienzeit die ganze Enkyklios Paideia,
die Wort- sowohl wie die Zahlwissenschaften, in sich aufgenommen hat, darf ohne
weiteres vermutet werden, und diese Vermutung wird durch manche Aussagen in




Ciceros Hingabe an die Philosophie 11

seinen Bildungsschriften, in denen er die Beschéftigung mit jenen Wissenschaften
mehrmals als besondere Bereicherung empfiehlt, in erwiinschter Weise bestitigt.
Vor allem aber muBte fiir ihn die Dialektik wichtig sein, Platons kénigliche Kunst,
mit deren Hilfe Platon selber einst im Phaidros die iibliche Redekunst als
Scheinkunst erwiesen hatte und die seit diesem forderlichen Tadel so eng mit
allem Reden verbunden blieb, dafl Zenon, der Stoiker, in einem bekannten Satze
die Dialektik mit der geballten, die Redekunst mit der gedffneten Hand verglichen
hatte. Ja, man darf behaupten, da Cicero sehr oft, wenn er von der Philosophie
im allgemeinen sprach, mehr als alles andere gerade diese fiir den Redner unab-
weisliche Dialektik im Sinne hatte. Sie, in der er sich schon, als er in Rom bei dem
Stoiker Diodotos seinen ersten philosophischen Unterricht empfing, studiosissime
geiibt (Brut. 309) und in der sich fortzubilden er in Athen bei den scharfsinnigen
Akademikern die beste Gelegenheit gefunden hatte, war die umfassendste aller
Wissenschaften und so viel bedeutender als jede andere, als nach der von Platon
begriindeten Uberzeugung ohne ihre Mitwirkung eine Wissenschaft iiberhaupt
nicht Wissenschaft sein konnte. Denn die Fahigkeit, die durch diese ars disserends,
die Kunst also der ‘Auseinandersetzung’ oder der Erérterung, verliechen wurde,
war, wie Platon gelehrt hatte, einmal das Vermégen, richtig zu trennen und zu-
sammenzufiigen, zum anderen, richtige Begriffsbestimmungen zu gewinnen. Das
Teilen, das entweder als Einteilen, dividere, oder als Aufteilen, partiri, vor sich
gehen konnte (Einteilen = Zerlegen in Unterteile, etwa des genus in die species;
Aufteilen = Zerlegen in die Bestandteile), gestattete dem Redner nicht nur,
das zunichst Uniiberschaubare iiberschaubar zu machen, sondern auch den Ein-
zelfall und das Einzelstiick durch Einordnen in die iibergreifenden Zusammen-
héinge verstindlich werden zu lassen. Die richtige Begriffsbestimmung anderer-
seits gab jeder Aussage den festen Riickhalt. Die Griechen hatten alle diese Ver-
fahrensweisen in langer Ubung bis zu ihrer Vollendung ausgebildet, und wenn
noch die anspruchslosesten Abrisse einzelner Wissenschaften, etwa Ciceros Schrift
De inventione oder die Behandlung der sieben Freien Kiinste bei Cassiodor und
Isidor von Sevilla, wahre Wunderwerke der Teilung und Begriffsbestimmung sind
(was nicht ausschlieBt, daB sie uns fiir den Unterricht recht unzweckméBig zu sein
scheinen), dann 148t sich ermessen, was einst in der miindlichen Belehrung und
Ubung hatte erreicht werden kénnen. Fiir uns, die wir zumeist nur noch in der
Musik die Strenge der Formen erleben konnen, ist mit der antiken Rhetorik auch
die antike Dialektik verlorengegangen, und es ist daher begreiflich, dal wir Schwie-
rigkeiten haben, sie auch dort wiederzuerkennen, wo sie uns so anschaulich ent-
gegentritt wie bei Cicero. In Wahrheit ist beispielsweise in der zweiten Catilinari-
schen Rede (17ff.) die berithmte Aufspaltung der geschlossenen Masse der Catili-
narier in die verschiedenen Gruppen, aus denen sie bestanden haben soll, letztlich
ebenso eine Leistung der Dialektik, dieser wahren Kunst des Divide et tmpera, wie
das Aufsteigen von einem sach- und zeitbedingten Verhandlungsgegenstande zu
dem ihn umfassenden Allgemeinen, von dem allein aus die richtige Beurteilung




12 Harald Fuchs

gewonnen werden kann — jenes dilatare atque a propria ac definita disputatione
homanis et temporis ad communem quaestionem universt generis orationem traducere,
das Cicero in der Riickschau des Brutus (322) als eine unter den mannigfachen
Neuerungen auffiihrt, die er in die Redekunst seiner Zeit eingefiihrt hat, und das
er im gleichzeitigen Orator (9ff.) nur seiner philosophischen Ausbildung zu ver-
danken erklart.

Jeder Gegenstand, iiber den man methodisch reden wolle — sagt er dort zur
Rechtfertigung seines Unternehmens, den idealen Redner zu beschreiben — miisse
auf die hochste Idee seiner Gattung zuriickgefiihrt werden. Dieses Verfahren, das
er nicht in den Erorterungen der Redelehrer, sondern mitten aus der Philosophie
gewonnen habe, und zwar aus der alten und ein wenig dunklen (das heiBit aber bei
Platon und Aristoteles, so wie Ciceros akademische Lehrer Philon von Larissa
und Antiochos von Askalon sie ihm nahegebracht hatten) — dieses Verfahren also
des Aufstieges zum Allgemeinen und zur Idee werde, da hier neue Wege beschritten
wiirden, vielen befremdlich sein. «(12) Ich sehe jedoch, daB ich oft Neues zu sagen
scheine, wenn ich ganz Altes sage, das von den meisten nur noch nicht gehort
worden ist, und ich bekenne, daf ich als Redner, wenn ich und inwiefern ich einer
bin, nicht aus den Werkstitten der Redelehrer, sondern aus den Ubungsplitzen
der Akademie hervorgegangen bin: hier ndmlich befinden sich die Laufbahnen
vielfdltiger und verschiedenartiger Darlegungen, und Platons Spuren sind die
iltesten in ithnen. Seine und der anderen Philosophen Erérterungen aber sind fiir
die Redner sowohl der stirkste Tadel wie die groBte Hilfe gewesen. ... Als erstes
also gelte der Satz ..., daB} der Redner, den wir suchen, ohne die Philosophie nicht
erwachsen kann, nicht derart, daB} sie alles in sich schlésse, sondern daB sie mit-
wirkt ... Denn iiber groBe und vielseitige Gegenstéinde kann niemand mit einiger
Breite und Fiille reden ohne die Philosophie ... noch kann man ohne die Wissen-
schaft der Philosophen die Gattung und Untergattung eines Gegenstandes erken-
nen, ihn durch Bestimmen verdeutlichen und in seine Teile zerlegen, nicht fest-
stellen, was wahr und falsch ist, nicht die Folgen wahrnehmen, das Widerspre-
chende sehen, das Mehrdeutige scheiden.» In dhnlicher Weise, wenn auch kiirzer,
hat Cicero sich an nicht wenigen anderen Stellen iiber die Dialektik geduflert.
Eine besondere Abhandlung hat er ihr jedoch nicht gewidmet. Was er sagt, laBt
immer nur fiir Augenblicke die sonst verborgenen Grundlagen seiner Kunstwerke
erkennen. Das Lehrbuch, das bendtigt wurde, hat Varro fiir seine eigene grofle
Darbietung der Enkyklios Paideia, der disciplinae, wie er lateinisch sagte, geschaf-
fen: eine knappe Wiedergabe der stoischen Dialektik, die sich mit den beiden
anderen Wortwissenschaften, der Grammatik und Rhetorik, zum Dreiverein der
Grundwissenschaften zusammenfand. Dagegen hat Cicero wenigstens in einigen
Nebenarbeiten die Bedeutung der Dialektik fiir die Rechtswissenschaft und die
Redekunst aufgezeigt. Zwei von diesen Schriften sind bewahrt geblieben: die
Topica, die er angeblich sogar auf einer kurzen Seefahrt aus dem Kopfe hatte
niederschreiben konnen, und die — nach dem partiri der Dialektiker genannten -




Ciceros Hingabe an die Philosophie 13

Partitiones oratoriae; beide gehoren in ihrer kithlen Klarheit, so viel Griechisches
sie auch enthalten, zu den eindrucksvollsten Zeugnissen seines immer sprung-
bereiten, scharfgeschliffenen Geistes.

Uberblickt man den Umfang von Ciceros philosophischer Bildung, in der ebenso
die sieben vorbereitenden Wissenschaften der Enkyklios Paideia ihren Platz
hatten wie die Fiille des philosophiegeschichtlichen Wissens, das in der summa
philosophiae seines Alters zutage tritt, denkt man ferner an die iiberlegene Sicher-
heit, mit der er die hohe Kunst der Dialektik zu handhaben wullte, und besinnt
man sich iiberdies darauf, wieviele Erfahrungen eines den Méchten der Geschichte
anheimgegebenen, in Gliick und Ungliick erprobten Lebens sein ganzes Philoso-
phieren durchwirkten, dann begreift man, dafl er sich seines Wertes als Philosoph
nicht ohne Stolz bewuBt gewesen ist und daB er die weltanschaulichen Verkiindi-
gungen derer nicht gelten lassen wollte, die neben ihm als friiheste Philosophen
der lateinischen Sprache in vorwissenschaftlicher Einfalt, ohne den Forderungen
der Dialektik und der Redekunst Geniige zu leisten, das geschichtslose, jedem
Wagnis entzogene, auch geistig bescheidene Leben ihres Meisters Epikur empfahlen.
Wie Cicero sich selbst gesehen hat, als Philosoph nach dem Bilde Platons in dem
weiten Sinne des geistigen Menschen, der vom gestirnten Himmel bis zu den
Tiefen der Menschenbrust die Welt mit seinem Denken zu durchdringen sucht und
dort, in diesem von der Natur ihm zugewiesenen Raume, durch pflichtbewuBtes
Handeln sich zu bewéhren strebt, hat er in seiner letzten Lebensspanne zweimal
in iiberh6henden Bildern dargestellt, deren eines die Philosophie, deren anderes
den Philosophen beschreibt und die beide, das eine in den Gesetzen (1, 581f.), das
andere in den Tusculanen (5, 681ff.), unverkennbar sein eigenes Wesen zeigen. Be-
schrinken wir uns hier auf das Bild des Philosophen, wie es sich in der Mitte des
letzten Buches der Tusculanen findet, an dessen Anfang er in bewegenden Worten
von unser aller Schwiche gesprochen hatte:

«(68) Nehmen wir einmal einen hervorragenden Mann mit den besten Eigen-
schaften und suchen wir ihn uns ein wenig im Geist und Denken vorzustellen. Als
erstes muB} er eine nicht gewdhnliche Geisteskraft besitzen: denn trigen Kopfen
geht der Manneswert nicht leicht zur Seite; sodann muB} er der Erforschung der
Wabhrheit lebhaften Eifer widmen. Daraus wird jene dreifache Frucht des Geistes
erwachsen: zum ersten die der Erkenntnis der Dinge und der Erklirung der
Natur [die Physik]; zum anderen die der Abgrenzung dessen, was man suchen
und was man meiden soll, und der Ordnung des Lebens [die Ethik]; zum dritten
die der Beurteilung, was bei jeder Sache folgerecht ist und was ihr widerstreitet,
worin alle Feinheit des Erorterns sowie insbesondere die Wahrheit des Urteils
liegt [die Dialektik]. Welche Freude also mul} die Seele des Weisen empfinden,
wenn sie mit solchen Bemiihungen zusammenwohnt und mit ihnen die Néchte
durchwacht! Wenn sie die Bewegungen und Umschwiinge der ganzen Welt er-
kannt und im Hinblick zu den Sternen, die unzéhlbar am Himmel haften, gesehen
hat, daBl diese mit ebendessen Bewegung, fest an bestimmten Orten angeschmie-




14 Harald Fuchs

det, iibereinstimmen, daf aber sieben andere einzeln ihren Lauf nehmen, nach
Hohe und Tiefe sehr voneinander verschieden, deren schweifende Bewegungen
aber doch festbestimmte und sichere Laufbahnen abgrenzen, {wie wird sie sich
von solcher Betrachtung entziickt fiihlen»! Dieser Anblick jedenfalls ist jenen
Alten Ermunterung und Mahnung gewesen, noch mehr zu erforschen. Daraus ist
das Suchen nach den Anfingen erwachsen und nach dem, was wir die Samen
nennen koénnen, aus denen alles entstanden, gezeugt, zusammengefiigt sei, was
der Ursprung jeder Gattung sei, der unbelebten und der belebten, der stummen
und der sprechenden, was ihr Leben, was ihre Vernichtung und was der Wechsel
und die Verdnderungen vom einen zum anderen — woher die Erde stamme und
welche Gewichte sie in der Schwebe hielten, welche Hohlungen unter dem Meere
ligen, welche Schwere alles nach unten ziehe und immer zur Mitte der Welt hin-
dringen lieBe, die der innerste Punkt einer Kugel ist. Wenn die Seele dieses be-
treibt und Tag und Nacht bedenkt, dann ergibt sich jene vom Gott in Delphi ge-
forderte Erkenntnis: der Geist wird sich seiner selbst bewuft und spiirt seine
Verbindung mit dem gottlichen Geiste, und das erfiillt ihn mit unersittlicher
Freude. Eben das Denken niimlich iiber die Macht und das Wesen der Gotter ent-
flammt sein Streben, jener Ewigkeit gleichzukommen, und er glaubt nicht, dafl ihm
nur dieses kurze Leben bestimmt sei, wenn er sieht, wie die Ursachen der Dinge
sich eine an die andere anschlieBen und durch Notwendigkeit verkniipft sind in
einem Strome, der von Ewigkeit her dahinflieBt und den doch in Ewigkeit die
Vernunft und der Geist beherrschen. Wenn die Seele dieses anschaut und ihren
Blick dahin emporrichtet oder vielmehr alle Teile und Bereiche ringsum betrachtet
— in welcher Ruhe iiberdenkt sie dann wiederum das menschliche und irdische
Dasein! Daraus entsteht jene Erkenntnis des Manneswertes und es erbliithen
die Gattungen und Teile der einzelnen Werte, man findet, was in der Sicht der
Natur das Hochste unter den Giitern, was unter den Ubeln das AuBerste sei, was
der Richtpunkt fiir das sittliche Handeln ist, welche Art, das Leben zu fiihren,
gewihlt werden muB. Durch die Klirung dieser und anderer solcher Fragen ergibt
sich vor allem jenes, das der Gegenstand unseres Erorterns ist: daB die Tugend
zum gliicklichen Leben sich selbst geniigt. Es folgt die dritte Kunst, die durch alle
Bereiche der Philosophie hindurchstromt und sich durch sie ergieBt, die den Begriff
bestimmt, die Arten teilt, die Folgerungen anfiigt, die Ergebnisse erschlieBt, das
Wahre und Falsche unterscheidet: das Verfahren und die Wissenschaft des Eror-
terns. Aus ihr ergibt sich nicht nur der groBte Nutzen fiir das Abwigen der Dinge,
sondern vor allem auch ein edles Vergniigen, das der Weisheit wiirdig ist. Aber dieses
alles sind Beschiftigungen der Mufle. Nun moge derselbe Weise dazu iibergehen,
sich des Staates anzunehmen. Was konnte es Hervorragenderes geben als ihn, da
er dank seiner Klugheit den Nutzen seiner Mitbiirger erkennt, dank seiner Gerech-
tigkeit nichts von dort in sein eigenes Haus ableitet, (in der Wahrung des Gemein-
wohls) seine iibrigen mannigfachen Tugenden betitigt ? Nimm hinzu den Gewinn
der Freundschaften, in dem fiir die Gebildeten einerseits ein gleichgestimmtes und




Ciceros Hingabe an die Philosophie 15

fast gleichatmendes Verhalten dem ganzen Leben gegeniiber beschlossen ist, an-
dererseits die groBte Freude aus dem téglichen Fiir- und Nebeneinanderleben.
Was konnte denn ein solches Leben vermissen, um noch gliicklicher zu sein ?
Thm, das erfiillt ist von so vielen und so groen Freuden, mufl sogar die Laune
des Schicksals weichen. Wenn aber die Freude an solchen inneren Giitern die
Gliickseligkeit ist, und wenn alle Weisen diese Freude genieBen, dann muBl man
zugestehen, daf} sie alle gliicklich sind.»

Zweieinhalb Jahre nachdem Cicero dieses abgeklirte, dankbare Bekenntnis, in
dem alle Unruhe seiner Kémpfe iiberwunden ist, vorgetragen hatte, ist er ermordet
worden. Seit seiner Jugend, in der er die Schrecken eines dem Blutrausch ver-
fallenen Biirgerkrieges hatte miterleben miissen, war ihm so vieles begegnet und
hatte er auch aus der Geschichte so vieles lernen konnen, daB} er bei der Unsicher-
heit aller Verhiltnisse wohl immer mit einem gewaltsamen Tod gerechnet hat.
Die Zeit bis zu seinem Ende hat er in angestrengter Arbeit verbracht — sein philo-
sophisches Werk mit neuen ergiebigen Schriften bereichernd und nach der Besei-
tigung des Diktators auch dem Staate wieder mit dem Worte dienend. Gestorben
ist er als Opfer seines Romersinnes, klaglos und in der letzten Stunde so tapfer
wie die Ungebeugten, deren Beispiele ihm gegenwiirtig waren — er selbst ein Philo-
soph auch hier, da er der Welt den fiir die Freiheit geschuldeten Preis entrichtete.

BELEGE

Zu 8. 1. Grundsatz, nur in der Verteidigung aufzutreten: divin. in Caecil. 4£. tuli graviter
et acerbe, tudices, tn eum me locum adduct, ut aut eos homines spes falleret qui opem a me
atque auzilium petissent, aut ego, qui me ad defendendos homines ab ineunte adulescentia
dedissem, tempore atque officio coactus ad accusandum traducerer. ... (5) adductus sum, iudices,
officio, fide, misericordia, multorum bonorum exemplo, vetere consuetudine institutisque
matorum, ut onus huius laboris atque officis ... mihi suscipiendum putarem. quo in nmegotio
tamen illa me res ... consolatur, quod haec quae videtur esse accusatio mea non potius accusatio
quam defensio est existimanda. defendo enim multos mortales, multas civitates, provinciam
Siciliam totam. quamobrem, quia mihi unus est accusandus, prope modum manere in instituto
meo videor et non omnino a defendendis hominibus sublevandisque discedere.  off. 2, 49ff.
... etsi laudabilior est defensio, tamen etiam accusatio probata persaepe est ... (50) sed hoc quidem
non est saepe faciendum mec umgquam nisi aut res publicae causa ... aut ulciscendi gratia ...
aut patrocinii, ut nos pro Siculis ... (51) maxime autem et gloria paritur et gratia defensionibus,
eogque maior, st quando accidit ut ei subveniatur qui potentis alicuius opibus circumveniri
urgerique videatur, ut nos et saepe alias et adulescentes contra L. Sullae dominantis opes pro
Sex. Roscio Amerino fecimus.  Cluent. 157 is vitae meae status est, ut omnis mihi cura et
opera posita sit in hominum periculis defendendis.  Phil. 7, T omne enim curriculum in-
dustriae mostrae in foro, in curia, in amicorum periculis propulsandis elaboratum est; hinc
honores amplissimos, hinc {non)' mediocres opes, hinc dignitatem, si quam habemus, con-
secutt sumus. Planc. 84 nam quod in eo me reprehendisti, quod nimium multos defen-
derem, utinam et tu, qus potes, et ceteri, qui defugiunt, vellent me labore hoc levare. sed fit vestra
diligentia, qui causis ponderandis omnes fere repudiatis, ut ad nos pleraeque confluant, qui
maiseris et laborantibus negare nihil possumus.  Tusc. 1, 1 nennt Cicero im Riickblick auf
sein Leben auBer den senatoria munera nur die defensionum labores. Das Besondere ist,
daB Cicero das Verteidigen fiir sich zum Grundsatz erhoben hat (Mus. Helv. 4 [1947] 155

1 add. Fs (= Fuchs).




16 Harald Fuchs

m. Anm. 17), wahrend es sonst nur als eine unter den verschiedenen wichtigen Betéatigungen
des Redners gilt: Kroll zu Cic. or. 141 mit Hinweis auf de or. 1, 32. 169. 202; inv. 1, 5;
Hor. c. 2, 1, 13; Laus Pison. 30; wie Cic. de or. 1, 32 spiter Tac. dial. 5, 5; s. auch ann. 13,
42, 3; 15, 48, 3.

Zu S. 2f. Rab. 271f. sed quid ego de eis omnibus, qui consulari imperio paruerunt, loquor?
de ipsorum consulum fama quid futurum est? L. Flaccum, hominem cum semper in re publica
tum in magistratibus gerendis, in sacerdotio caerimoniisque quibus praeerat diligentissimum,
nefariti sceleris ac parricidit mortuum condemnabimus? adiungemus ad hanc labem ignominiam-
que mortis etiam C. Mari nomen? C. Marium, quem vere patrem patriae, parentem, inquam,
vestrae libertatis atque huiusce rei publicae possumus dicere, sceleris ac parricidii nefarii
mortuum condemnabimus? (28) efenim s1 C. Rabirio, quod it ad arma, crucem T'. Labienus in
campo Martio defigendam putavit, quod tandem excogitabitur in ewm supplicium, qui vocavit?
ac st fides Saturnino data est, quod abs te saepissime dicitur, non eam C. Rabirius, sed C. Marius
dedit, idemque violavit, st in fide non stetit ... (29) ‘quid iam ista C. Mario’, inquit, ‘nocere
possunt, quoniam sensu et vita caret?’ itane vero? tantis in laboribus C. Marius periculisque
vizisset, si nihil longius, quam vitae termini postulabant, spe atque animo de se et gloria sua
cogitasset? at credo, cum innumerabiles hostium copias in Italia fudisset atque obsidione rem
publicam liberasset, omnia sua secum una moritura arbitrabatur. non est ita, Quirites: neque
quisquam mostrum in rei publicae periculis cum laude ac virtute versatur quin spe posteritatis
fructuque ducatur. itaque cum multis aliis de causis virorum bonorum mentes divinae mihi
atque aeternae videntur esse, tum maxime quod optimi et sapientissimi cuiusque animus tta
praesentit in posterum, ut nihil nisi sempiternum spectare videatur. (30) quapropter equidem
et C. Mari et ceterorum virorum sapientissimorum ac fortissimorum civium mentes, quae mihs
videntur ex hominum vita ad deorum religionem et sanctimoniam demigrasse, testor me pro
tllorum fama gloria memoria non secus ac pro patriis fanis atque delubris propugnandum
putare, ac st pro illorum laude mihi arma capienda essent, non minus strenue caperem, quam
illi pro communi salute ceperunt. etenim, Quirites, exiguum nobis vitae curriculum natura
circumscripsit, immensum gloriae. qua re 8 eos qui iam de wvita decesserunt ornabimus,
1ustiorem nobis mortis condicionem relinquemus.

Zu S. 3f. Sest. 45ff. unum enim mihi restabat illud, quod forsitan non nemo vir fortis et acris
animi magnique dizerit: ‘restitisses, repugnasses, mortem pugnans oppetisses.’ de quo te, te,
inquam, patria, testor ef vos, penates patriique di, me vestrarum sedum templorumque causa,
me propter salutem meorum civium, quae mihi semper fuit mea carior vita, dimicationem
caedemque fugisse ... (47) ‘vicli essent improbi.’ at cives, at armis ab eo privato, qui sine
armas etiam consul rem publicam conservarat. sin victi essent boni, qui superessent? nonne ad
servos videtis rem publicam venturam fuisse? an mihi ipsi, ut quidam putant, fuit mors aequo
animo oppetenda? quid? tum mortemne fugiebam, an erat res ulla, quam miht magis optandam
putarem? ... an erat mihi in tanto luctu meorum, tanta diiunctione, tanta acerbitate, tania
spoliatione omnium rerum, quas mihi aut natura aut fortuna dederat, vita retinenda? tam eram
rudis, tam ignarus rerum, tam expers consilis aut ingenii? nihil audieram, nihil videram, nihil
ipse legendo quaerendoque cognoveram? mesciebam vilae brevem esse cursum, gloriae sempi-
ternum; cum esset omnibus definita mors, optandum esse, ut vita, quae necessitati deberetur,
patriae potius donata quam reservata naturae videretur? mesciebam inter sapientissimos homi-
nes hanc contentionem fuisse, ut alis dicerent animos hominum sensusque morte restingus,
alit autem tum maxime mentes sapientium ac fortium virorum, cum ex corpore excessissent,
sentire ac vigere, quorum alterum fugiendum non esse, carere sensu, alterum etiam optandum,
meliore esse sensu? (48) denique, cum ommia semper ad dignitatem rettulissem mec sine ea
quicquam expetendum esse homini in vita putassem, mortem, quam etiam virgines Athenis —
regis, opinor, Erechthes filiae — pro pairia contempsisse dicuntur, ego vir consularis tantis re-
bus gestis timerem? ... (143) quare imitemur mostros Brutos, Camillos, Ahalas, Decios,
Curios, Fabricios, Maximos, Scipiones, Lentulos, Aemilios, innumerabiles alios, qui hanc
rem publicam stabiliverunt; quos equidem in deorum immortalium coetu ac numero repono.
amemus patriam, pareamus senatut, consulamus bonis; praesentes fructus neglegamus, posteri-
tatis gloriae serviamus; id esse optimum putemus, quod erit rectissimum; speremus quae volumus,




Ciceros Hingabe an die Philosophie 17

sed quod acciderit feramus; cogitemus denique corpus virorum fortium magnorumgue hominum
esse mortale, animi vero motus et virtutis gloriam sempiternam; neque, hanc opinionem si in
illo sanctissimo Hercule consecratam videmus, cuius corpore ambusto vitam eius et virtutem
immortalitas excepisse dicatur, minus existimemus eos, qui hanc tantam rem publicam suis con-
siliis aut laboribus aut auxerint aut defenderint aut servarint, esse immortalem gloriam conse-
cutos. — Zum Verhaltnis zwischen der «geschriebenen» und der «gesprochenen» Rede einiges
bei Cl. Korte, Untersuchungen zu Ciceros Rede fiir Sestius, Diss. Miinster i. W. 1939, 74£f.

Zu 8. 5. «Cicero and Gloria»: F. A. Sullivan, Transact. Amer. Philolog. Assoc. 72 (1941)
382ff.

Zu 8. 5f. Tusc. 1, 26ff. auctoribus quidem ad istam sententiam, quam wvis obtiners, uls
optimis possumus, quod in omnibus causis et debet et solet valere plurimum, et primum quidem
omni antiquitate, quae quo propius aberat ab ortu et diuina progenie, hoc melius ea fortasse,
quae erant vera, cernebat. (27) itaque unum illud erat insitum priscis illis, quos cascos ap-
pellat Ennius, esse in morte sensum, neque excessu vitae sic deleri hominem, ut funditus in-
teriret; idque cum multis aliis rebus, tum e pontificio ture et e caerimoniis sepulcrorum in-
tellegs licet, quas maximis ingeniis praediti nec tanta cura coluissent nec violatas tam inex-
prabili religione sanxissent, nisi haereret in eorum mentibus mortem non interitum esse omnia
tollentem atque delentem, sed quandam quasi migrationem commulationemque vitae, quae in
claris viris et feminis dux in caelum soleret esse, in ceteris humi retineretur et permaneret
tamen. (28) ex hoc et mostrorum opinione ‘Romulus in caelo cum dis agit aevum’, ut famae
adsentiens dizit Ennius, et apud Graecos indeque perlapsus ad nos et usque ad Oceanum Her-
cules tantus et tam praesens habetur deus; hinc Liber Semela natus eademque famae celebritate
Tyndaridae fratres, qui non_ modo adiutores in proeliis victoriae populi Romani, sed etiam
nuniit fuisse perhibentur. quid? Ino, Cadms filia, nonne Acvxodéa nominata a Graecis, Matuta
habetur a nostris? quid? totum prope caelum, ne plures persequar, nonne humano genere com-
pletum est? (29) st vero scrutari vetera et ex iis ea, quae scriptores Graeciae prodiderunt,
eruere coner, ipsi illi maiorum gentium di qui habentur hinc a nobis profecti in caelum reperientur.
quaere, quorum demonstrantur sepulcra in Graecia; reminiscere, quoniam es initiatus, quae
tradantur mysteriis: tum denigque, quam hoc late pateat, intelleges. sed qui nondum ea, quae
multis post annis tractari coepta sunt, physica didicissent (lantum sibi persuaserant, guantum
natura admonente cognoverant, rationes et causas rerum non tenebant )2, visis quibusdam saepe
movebantur, iisque mazime nocturnis, ut viderentur ei, qui vita excesserant, vivere. (30) ut
porro firmissimum hoc adferri videtur, cur deos esse credamus, quod nulla gens tam fera, nemo
omnium tam sit inmanis, cutus mentem non inbuerit deorum opinio (multi de dis prava
sentiunt {id enim vilioso more effici solet}3, omnes tamen esse vim et naturam divinam arbi-
trantur, nec vero id conlocutio hominum aut consessus efficit, non institutis opinio est confir-
mata, non legibus; omnt autem in re consensio omnium gentium lex naturae putanda est) —
quis est igitur, qut suorum mortem primum non eo lugeat, quod eos orbatos wuitae commodis
arbitretur? tolle hanc opinionem, luctum sustuleris; nemo enim maeret suo incommodo: dolent
fortasse et anguntur; sed illa lugubris lamentatio fletusque maerens ex eo est, quod eum quem
dilextmus vitae commodis privatum arbitramur idque sentire. atque haec ita sentimus natura
duce, nulla ratione nullaque doctrina. (31) maximum vero argumentum est naturam ipsam
de inmortalitate animorum tacitam tudicare, quod omnibus curae sunt, et maximae quidem,
quae post mortem futura sint. ‘serit arbores, quae alteri saeclo prosint’, ut ait {ille> in Syne-
phebis, quid spectans misi etiam postera saecula ad se pertinere? ergo arbores seret diligens
agricola, quarum aspiciet bacam ipse numquam, vir magnus leges, instituta, rem publica non
seret? quid procreatio liberorum, quid propagatio nominis, quid adoptationes filiorum, quid testa-
mentorum diligentia, quid 1psa sepulcrorum monumenta elogia significant nisi nos futura etiam
cogitare? (32) quid? illud num dubitas, quin specimen naturae capi deceal ex optima quaque
natura? quae est melior igitur in hominum genere natura quam eorum qui se natos ad homines
tuvandos tutandos conservandos arbitrantur? abiit ad deos Hercules; numquam abisset, nisi,
cum tnter homines esset, eam sibi viam munivisset. vetera iam ista et religione omnium con-
secrata: quid in hac re publica tot tantosque viros ob rem publicam interfectos cogitasse arbitra-

2 distinx. Fs. 8 del. Fs.

2 Museum Helveticum




18 Harald Fuchs

mur? isdemne ut finibus nomen suum, quibus vita, terminaretur? nemo umquam sine magna
8pe inmortalitatis se pro patria offerret ad mortem. (33) licuit esse otioso Themistoclsi, licuit
Epaminondae, licuit, ne et vetera et externa quaeram, mihi, sed nescio quo modo inhaeret in
mentibus quasi saeculorum quoddam augurium futurorum, idque in maximis ingeniis altissi-
misque animis et exsistit maxime et apparet facillime. quo quidem dempto quis tam esset amens,
qut semper in laboribus et periculis viveret?

Zu 8. 6. Die Philosophie als delectatio animi: acad. 1, 11 ego autem — dicam enim, ut
res est — dum me ambitio, dum honores, dum causae, dum rei publicae non solum cura, sed
quaedam etiam procuratio multis officiis inplicatum et constrictum tenebat, haec inclusa habe-
bam et, ne obsolescerent, renovabam, cum licebat, legendo: nunc vero et fortunae gravissimo
percussus vulnere et administratione rei publicae liberatus doloris medicinam a philosophia
peto* et otit oblectationem hanc honestissimam sudico; aut enim huic aetati hoc maxime aptum
est aut iis rebus, si quas dignas laude gessimus, hoc in primis consentaneum aut etiam ad
nostros cives erudiendos nihil utilius® aut, si haec ita non sunt, nihil aliud video quod agere
possimus. Ahnlich zuvor § 7 als AuBerung Varros: totum igitur illud philosophiae studium
mihi quidem ipse sumo et ad vitae constantiam, quantum possum, et ad delectationem animi,
nec ullum arbitror, ut apud Platonem est [Tim.47b], maius aut melius a dis datum munus
hominibus.  off. 2, 2ff. quamgquam enim libri nostri complures non modo ad legends, sed etiam
ad scribendi studium excitaverunt®, tamen interdum vereor, ne quibusdam bonis viris philoso-
phiae nomen sit invisum mirenturque tn ea tantum me operae et temporis ponere. ego autem,
quamdiu res publica per eos gerebatur, quibus se ipsa commiserat, omnes meas curas cogita-
tionesque tn eam conferebam; cum autem dominatu unius omnia tenerentur neque esset usquam
consilio aut auctoritats locus, socios denique tuendae rei publicae, summos viros, amisissem,
nec me angoribus dedidi?, quibus essem confectus, nisi 1is restitissem, nec rursum indignis
homine docto voluptatibus. (3) atque utinam res publica stetisset quo coeperat statu mec in
homines non tam commutandarum quam evertendarum rerum cupidos incidisset! primum
enim, ut stante re publica facere solebamus, in agendo plus quam in scribendo operae poneremus,
deinde ipsis scriptis non ea quae nunc, sed actiones nosiras mandaremus, ut saepe fecimus. cum
autem res publica, in qua omnis mea cura cogitatio opera poni solebat, nulla esset omnino,
illae scilicet litterae conticuerunt forenses et senatoriae, (4) mihil agere autem cum animus
non posset®, in his studiis ab initio versatus aetatis existimavi honestissime molestias posse
deponi, si me ad philosophiam rettulissem. cui cum multum adulescens discendi causa temporis
tribuissem?®, postea quam honoribus inservire coepi meque totum rei publicae tradidi, tantum
erat philosophiae loci, quantum superfuerat amicorum et reir publicae temporibus. id autem

4 Die Philosophie als Heilmittel auch Tusc. 2, 11: u. S. 19; nat. deor. 1, 9; divin. 2, 7:
u. S. 191.; ferner Tusc. 3, 1f.

5 Ciceros philosophische Schriftstellerei als Dienst an den Mitmenschen auch acad. 2, 6
quod si, cum fungi munere debebamus, non modo operam nostram numquam a populari coetu
removimus, sed ne litteram quidem ullam fecimus nisi forensem, quis reprehendet otium nostrum,
qui n eo non modo nosmet ipsos hebescere et languere nolumus, sed etiam ut pluribus prosimus
(cf. Tusc. 1, 5; divin. 2, 7) enitimur?; ebenso fin. 1, 10 ego vero, quoniam forensibus operis
laboribus periculis non deseruisse mihi videor praesidium, in quo a populo Romano locatus
sum, debeo profecto, quantumcumque possum, in eo quoque elaborare, ut sint opera studio
labore meo doctiores cives mei; vgl. nat. deor. 1, 7; divin. 2, 4: u. S. 19.

8 Cicero als Anreger fremder philosophischer Schriften auch nat. deor. 1, 8: u. 8. 19.

7 Widerstand gegen die Angste auch nat. deor. 1, 9: u. S. 19.

8 Bediirfnis nach Tatigkeit auch acad. 2, 6: s. 0. Anm. 5; acad. 1, 11: 8. 0.; nat. deor.
1, 7; divin. 2, 6: u. 8. 191.; ferner off. 3, 2 nostrum autem otium megotii inopia, non re-
quiescends studio constitutum est ... sed quia sic ab hominibus doctis accepimus, non solum ex
malis eligere minima oportere, sed etiam excerpere ex his ipsis, si quid inesset boni, propterea
et otio fruor ... nec eam solitudinem languere patior, quam mihi adfert necessitas, non voluntas;
vgl. ad Quint. fr.2, 13 (v. J. 54), 1 scribebam illa, quae dizeram, moAttixd, spissum sane opus et
operosum; sed st ex sententia successerit, bene erit opera posila, sin minus, in tllud tpsum mare
detciemus, quod spectantes scribimus, (et Fs) aggrediemur alia, quoniam quiescere non possumus.

? Hinweis auf die friilhe Beschaftigung mit der Philosophie auch Tusc. 5, 5: u. S. 19;
nat. deor. 1, 6: u. 8. 22; vgl. ad fam. 15, 4, 16: u. S. 19 sowie fat. 2 Hirtius ... his studiis,
in quibus nos a pueritia viximus, deditus; ferner fin. 5, 6.




Ciceros Hingabe an die Philosophie 19

omne consumebatur in legendo, scribendi oftum non erat. (5) maximis tgitur in malis hoc
tamen boni adsecuts videmur, ut ea litteris mandaremus, quae nec erant satis nota nostris et erant
cognitione dignissima. quid enim est, per deos, optabilius sapientia, quid praestantius, quid
homini melius, quid homine dignius? hanc igitur qui expetunt, philosophi nominantur, nec
quidquam aliud est philosophia, si interpretari velis, praeter studium sapientiae. sapientia
autem est, ut a vetertbus philosophis definitum est, rerum divinarum et humanarum causarum-
que, quibus eae res continentur, scientia, cuius studium qui vituperat haud sane intellego quid-
nam sit quod laudandum putet. (6) nam sive oblectatio quaeritur anims requiesque curarum,
quae conferri cum eorum studiis potest, qui semper aliquid anquirunt quod spectet et valeat ad
bene beateque vivendum? sive ratio constantiae virtutisque ducitur, aut haec ars est aut nulla
omnino, per quam eas adsequamur.

Zu 8. 6f. Die Philosophie als Geschenk der Gotter: acad. 1, 7: o. S. 18; leg. 1, 58: u. S. 27;
ad fam. 15, 4 (v. J. 50, an Cato), 16 extremum illud est, ut ... philosophiam ad te adlegem, qua
nec mihi carior ulla ungquam res in vita fuit nec hominum generi maius a deis munus ullum est
datum. haec igitur quae mihi tecum communis est societas studiorum atque artium nostrarum,
quibus a pueritia deditt ac devincti soli propemodum nos philosophiam veram illam et antiquam,
quae quibusdam otii esse et desidiae videtur, in forum atque in rem publicam atque in ipsam
actem paene deduximus, tecum agit de mea laude ... Vgl. u. S. 23 zu S. 11.

Zu 8. 7. Beruhigung durch die Philosophie: T'usc. 5, 4f. virtus ... omnia, quae cadere
in hominem possunt, subter se habel eaque despiciens casus contemnit humanos culpagque
omni carens praeter se ipsam nihil censet ad se pertinere; nos autem omnia adversa cum venientia
metu augenies tum maerore praesentia rerum naturam quam errorem nostrum damnare malu-
mus. (5) sed et huius culpae et ceterorum vitiorum peccatorumgue nostrorum omnis a philo-
sophia petenda correctio est; cuius in sinum cum a primis temporibus aetatis nostra voluntas
studiumque nos conpulisset, his gravissimis casibus in eundem portum, ex quo eramus
egressi, magna tactatt tempestate confugimus. o vitae philosophia dux, o virtulis indagatriz
expultrizque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset?
tu urbes peperisti, tu dissipatos homines in societatem vitae convocasti, tu eos inler se primo
domiciliis, deinde coniugris, tum litterarum et vocum communione iunxisti, tu inventriz legum,
tu magistra morum et disciplinae fuisti: ad te confugimus, a te opem petimus, tibi nos, ut antea
magna ex parte, sic nunc penitus totosque tradimus. est autem unus dies bene et ex praeceptis
tuis acltus peccanti inmortalitaty anteponendus. cuius igitur potius opibus utamur quam tuis,
quae et vitae tranguillitatem largita nobis es et terrorem mortis sustulisti?  Tusc. 2, 11
efficit hoc philosophia: medetur animis, inanes sollicitudines detrahit, cupiditatibus liberat,
pellit timores.

Zu 8. 7. Trostung durch die Philosophie: off. 2, 2ff.: o. S. 18; nat. deor. 1, 7. (vgl.
u. S. 22 zu S. 81.) sin autem quis requirit, quae causa nos inpulerit, ut haec tam sero litteris
mandaremus, nihil est quod expedire tam facile possimus: nam cum otio langueremus'® et
t8 esset retr publicae status, ut eam unius consilio atque cura gubernari necesse. esset, primum
ipsius rei publicae causa philosophiam nostris hominibus explicandam putavi, magni existi-
mans interesse ad decus et ad laudem civitatis, res tam graves tamque praeclaras Latinis etiam
litteris contineri; (8) eoque me minus institutt mei paenitel, quod facile sentio, quam mul-
torum non modo discendt, sed etiam scribendi studia commoverim; complures enim Graecis
institutionibus eruditi ea quae didicerant cum civibus suis communicare non poterant, quod
illa, quae a Graecis accepissent, Latine dici posse diffiderent: quo in genere tantum profecisse
videmur, ut a Graecis ne verborum quidem copia vinceremur. (9) hortata etiam est, ut me ad
haec conferrem, animi aegritudo, fortunae magna et gravi commota iniuria, cuius 8. matorem ali-
quam levationem reperire potuissem, non ad hanc potissimum confugissem; ea vero ipsa nulla
ratione melius frus potui quam st me non modo ad legendos libros, sed etiam ad totam philo-
sophiam pertractandam dedissem. divin. 2, 41f. quod enim munus rei publicae adferre masus
meliusve possumus, quam si docemus atque erudimus suventutem ? his praesertim moribus atque
temporibus, quibus ita prolapsa est, ut omnium opibus refrenanda atque coercenda sit. (5) mec

10 Vgl. acad. 2, 6: 0. S. 18 Anm. 5; off. 3,2: 0. S. 18 Anm. 8.

Klagsisch-philolog:zcaes
Seminar der Universitit
ZURICHL




20 Harald Fuchs

vero id effici posse confido, quod ne postulandum quidem est, ut omnes adulescentes se ad haec
studia convertant. paucs utinam! quorum tamen in re publica late patere poterit industria.
equidem ex 118 etiam fructum capio laboris mei, qui iam aetate provecti in nostris libris ad-
quiescunt; quorum studio legendi meum scribendi studium vehementiusg in dies incitatur; quos qui-
dem plures, quam rebar, esse cognovi. magnificum illud etiam Romanisque hominibus glorio-
sum, ut Graecis de philosophia litteris non egeant. quod adsequar profecto, si instituta perfecero.
(6) ac mihi quidem explicandae philosophiae causam attulit casus gravis civitatis, cum in armis
civilibus nec tuert meo more rem publicam nec nihil agere poteram nec quid potius, guod quidem
me dignum esset, agerem reperiebam. dabunt igitur mihi veniam mei cives vel gratiam potius
habebunt, quod, cum esset in uniug potestate res publica, neque ego me abdidi neque deserui
negque adflizi neque ita gessi quasi homini aut temporibus iratus, neque porro ita aut adulatus
aut admiratus fortunam sum alterius, ut me meae paeniteret. id enim ipsum a Platone philo-
sophiaque didiceram, naturales esse quasdam conversiones rerum publicarum, ut ea tum a
principibus tenerentur, tum a populis, aliguando a singulis. (7) quod cum accidisset nostrae
rei publicae, tum pristinis orbati muneribus haec studia renovare coepimus, ut et animus molestiis
hac potissimum re levaretur et prodessemus civibus nostris, qua re cumgque possemus.

Zu 8. 7f. inv. 1, 1f. saepe et multum hoc mecum cogitavi, bonine an malt plus attulerit
hominibus et civitatibus copia dicendi ac summum eloquentiae studium. nam cum et nostrae
rei publicae detrimenta considero et maximarum civitatum veteres animo calamitates colligo,
non minimam video per disertissimos homines invectam partem incommodorum; cum aulem
res ab mostra memoria propler vetustatem remotas ex litterarum monumentis repetere instituo,
multas urbes constitutas, plurima bella restincta, firmissimas societates, sanctissimas amicitias
intellego cum animi ratione tum facilius eloquentia comparatas. ac me quidem diu cogitantem
ratio ipsa in hanc potissimum sententiam ducit, ut existimem sapientiam sine eloquentia parum
prodesse civitatibus, eloguentiam vero sine sapientia nimium obesse plerumque, prodesse num-
quam. quare st quis omissis rectissimis atque honestissimis studiis rationis et officis consumsit
omnem operam in exercitatione dicends, 18 tnutilis sibi, perniciosus patriae civis alitur; qui
vero ita sese armat eloquentia, ut non oppugnare commoda patriae, sed pro his propugnare
possit, 18 mihi vir et suis et publicis rationibus utilissimus atque amicissimus civis fore videtur.
— (2) ac si volumus huius rei quae vocatur eloquentia ... considerare principtum, reperiemus
id ex honestissimis causis natum atque optimis rationibus profectum. nam fuit quoddam tempus,
cum in agris homines passim bestiarum modo vagabantur et sibi victu fero vitam propagabant
nec ratione animi quicquam, sed pleragque viribus corporis administrabant; nondum divinae
religionis, non humani officii ratio colebatur, nemo nuptias viderat legitimas, non certos quis-
quam aspezerat liberos, non, tus aequabile quid utilitatis haberet, acceperat. ita propter errorem
atque inscientiam caeca ac temeraria dominatriz animi cupiditas ad se explendam viribus
corporis abutebatur, perniciosissimis satellitibus. quo tempore quidam magnus videlicet vir .
el sapiens cognovit, quae materia esset et quanta ad maximas res opportunitas in animis
{inesset}11 hominum, si quis eam posset elicere et praecipiendo meliorem reddere; qui dispersos
homines in agris et in tectis silvestribus abditos ratione quadam compulit unum in locum et
congregavit et eos in unam quamque rem inducens utilem atque honestam primo propter insolen-
tiam reclamantes, deinde propter rationem alque oratiomem studiosius audientes ex feris et
inmanibus mites reddidit et mansuetos. (3) ac mihi quidem hoc nec tacita videtur nec tnops
dicends sapientia perficere poluisse, ut homines a consuetudine subito converteret et ad diversas
rationes vitae traduceret. age vero urbibus constitutis, ut fidem colere et iustitiam retinere dis-
cerent et aliis parere sua voluntate consuescerent ac non modo labores excipiendos communis
commodsi causa, sed etiam vitam amittendam existimarent, qui tandem fieri potuit, nisi homines
ea, quae ratione invenissent, eloguentia persuadere potuissent? profecto memo nisi gravi ac
suavi commolus oratione, cum viribus plurimum posset, ad ius voluisset sine vi descendere, ut
inter quos posset excellere, cum iis se pateretur aequari et sua voluntate a tucundissima con-
suetudine recederel, quae praesertim iam naturae vim obtineret propter vetustatem. ac primo
quidem sic et nata et progressa longius eloquentia videtur et item postea maximis in rebus pacis
et belli cum summis hominum utilitatibus esse versata; postquam vero commoditas quaedam,
prava virtutis imitatriz, sine ratione officit dicendi copiam consecuta est, tum ingenio freta

11 del. Ernesti.




Ciceros Hingabe an die Philosophie 21

malitia pervertere urbes et vitas hominum labefactare adsuevit. atque huius quoque exordium
mali, quontam principium boni dizimus, explicemus. — (4) veri simillimum mihi videtur
quodam tempore meque in publicis rebus infantes et insipientes homines solitos esse versari
nec vero ad privatas causas magnos ac disertos homines accedere, sed cum a summis viris
mazximae res administrarentur, arbitror alios fuisse mon incallidos homines, qui ad parvas
controversias privatorum accederent. quibus in controversiis cum saepe a mendacio contra verum
stare homines consuescerent, dicendi adsiduitas induit audaciam, ut necessario superiores illi
propler tniurias civium resistere audacibus et opitulari suis quisque necessariis cogeretur. itaque
cum tn dicendo saepe par, nonnumguam etiam superior visus esset is, qui omisso studio sapien-
tiae mihil sibi praeter eloguentiam comparasset, fiebat, ut et multitudinis et suo tudicio dignus,
qut rem publicam gereret, videretur. hinc nimirum non iniuria, cum ad gubernacula ret publicae
temerarit atque audaces homines accesserant, maxima ac miserrima naufragia fiebant. quibus
rebus tantum odii atque invidiae suscepit eloquentia, ut homines ingeniosissimi, quasi ex
aliqua turbida tempestate in portum, sic ex seditiosa ac tumultuosa vita se in studium aliquod
traderent quietum. quare mihi videntur postea cetera studia recta atque homesta per otium
concelebrata ab optimis enituisse, hoc vero a plerisque eorum desertum obsolevisse {eo ipso)1?
tempore, quo multo vehementius erat retinendum et studiosius adaugendum. (5) nam quo
tndignius rem honestissimam et rectissimam violabat stultorum et improborum temeritas et
audacia summo cum rei publicae detrimento, eo studiosius et illis resistendum fuit et rei publicae
consulendum. quod nostrum illum non fugit Catonem meque Laelium neque eorum, ut vere
dicam, discipulum Africanum neque Gracchos Africani mepotes: quibus in hominibus erat
summa virtus et summa virtute amplificata auctoritas et, quae et his rebus ornamento et rei
publicae praesidio esset, eloquentia. quare meo quidem animo nikilo minus eloquentiae studen-
dum est, elsi ea quidam et privatim et publice abutuntur; sed eo quidem vehementius, ne mali
magno cum detrimento bonorum et communt omnium pernicie plurimum possint, cum praeser-
tim hoc sit unum quod ad ommes res et privatas et publicas maxime pertineat, hoc tuta, hoc
honesta, hoc inlusiris, hoc eodem vita iucunda fiat. nam hinc ad rem publicam plurima
commoda veniunt, st moderatrixz omnium rerum praesto est sapientia; hinc ad ipsos, qui eam
adepti sunt, laus honos dignitas conflust; hinc amicis quogue eorum certissimum el tutissimum
praesidium comparatur. ac mthi quidem videntur homines, cum multis rebus humiliores et
infirmiores sint, hac re maxime bestiis praestare, quod loqui possunt. quare praeclarum mihi
quiddam videtur adeptus 18, qui, qua re homines bestiis praestent, ea in re hominibus tpsis
antecellat.

Zu S. 8. Herkunft der Gedanken von inv. 1, 1{f.: Weit ausgreifend im Hinblick auf die
Frage, «ob die betreffenden Motive nicht zum Teil bereits dem allgemeinen BewuBtsein der
Zeit angehoérten», Hans Kurt Schulte, Orator. Untersuchungen iiber das ciceronian. Bil-
dungsideal (Frankf. Stud. z. Relig. u. Kult. d. Ant. 11, Frankfurt 1935) 9ff. 108ff. (dort
111ff. iiber Philon von Larissa, in Auseinandersetzung mit M. Pohlenz, Berl. Philol.
Wochenschr. 33, 1913, 4; 124ff. iiber Poseidonios, in Auseinandersetzung mit R. Philipp-
son, Jahrbb. f. Philol. 133, 1886, 418£f.; Berl. Philol. Wochenschr. 38, 1918, 630£f. [vgl.
auch Philippson, RE 7 A 1, 1939, s.v. M. Tullius Cicero 1104ff.]). — 4nwv. 1, 1{f. ist spiter
ersetzt worden durch de or. 3, 52/73. 120/143.

Zu 8. 81. Ciceros Hinneigung zur Philosophie: Plut. Cic. 4, 3: in Athen dachte Cicero
daran, & mavrdmaow €xméoor Tol Ta xowad mpdrrew, Ocligo peteveyxduevos Tov Piov éx TS
dyopds xai Tijc molitelas &y fovyiq pera qpilocopias xavalijv.  Att. 2, 5, 2 (April 59): sed
quid ego haec, quae cupio deponere et toto animo atque omni cura qiiocopeiv? sic inquam in
animo est; vellem ab initio: nunc vero, quoniam quae putavi esse praeclara expertus sum quam
essent inania, cum omnibus Musis rationem habere cogito.  Att. 2, 13, 2 (April 59): qua re,
mihi crede, pilocopdpey. turatus tibi possum dicere nihil esse tanti.  Att. 2, 16, 3 (Mai 59):
qua re incumbamus, o noster Tite, ad illa praeclara studia et eo, unde discedere non oportuit,
aliquando revertamur.  Atl. 4, 18, 2 (Oktober 54): nullus dolor me angit unum omnia posse;
dirumpuntur i1, qui me aliquid posse doluerunt; multa miht dant solacia, nec tamen ego de meo
statu demigro, quaeque vita maxime est ad naturam, ad eam me refero, ad litteras et studia

12 add. Fs.




22 Harald Fuchs

nostra; dicendi laborem delectatione oratoria consolor; domus me et rura nostra delectant. non
recordor, unde ceciderim, sed unde surrexerim; fratrem mecum et te 8i habebo, per me isti
pedibus trahantur. vobis ovupilocopijoar possum.  Tusc. 5,5:0.8.19zu S. 7.  off. 2, 4:
0.S. 18 zu 8. 6. nat. deor. 1, 6 nos ... nec subito coepimus philosophari nec mediocrem a
primo tempore aetatis in eo studio operam curamque consumpsimus et, cum minime videbamur,
tum mazime philosophabamur, quod et orationes declarant refertae philosophorum sententiis
et doctissimorum hominum familiaritates, quibus semper domus nostra floruit, et principes
illi, Diodotus, Philo, Antiochus, Posidonius, a quibus instituti sumus; et si omnia philosophiae
praecepta referuntur ad vitam, arbitramur nos et publicis et privatis in rebus ea praestitisse,
quae ratio et doctrina praescripserit. Die Wandelhallen ‘Academia’ und ‘Lyceum’: A#.
1, 9, 2; 11, 3; divin. 1, 8; 2, 8.  Plut. Cic. 32, 6 moAddxic avris HElov Tode @llovs u7
gnroga xalev avrdy, aAha piAdoopor, pilogopiay yap dc Eoyov feijodar, gnroouxii 68 dpydve
xofjodar molirevduevos émi Tag ypeiag.

Zu 8. 10. Enkyklios Paideia: H. Fuchs in Reallexikon fiir Antike und Christentum 4
(1959) unter diesem Stichwort (im Druck); zur Haltung der Epikureer vgl. u. 8. 26 zu S. 13.

Zu 8. 10f. Cicero iiber die Enkyklios Paideia: Schulte a. O. (0. zu S. 8) 41/43. 94/102;
vgl. A. Gwynn, Roman education (Oxford 1926) 79/122; s. bes. de or. 1,17: dem Redner soll
neben anderem, das unentbehrlich ist, zur Verfiigung stehen scientia rerum plurimarum
und eruditio libero digna; 1, 721f. ut solebat C. Lucilius saepe dicere..., sic sentio, neminem esse
in oratorum mumero habendum, qui non sit omnibus eis artibus quae sunt libero dignae
perpolitus; quibus ipsis si in dicendo non utimur, tamen apparet atque exstat, utrum simus
earum rudes an didicerimus. (73) ut qui pila ludunt, non utuntur in ipsa lusione artificio
proprio palaestrae, sed indicat ipse motus, didicerinine palaestram an nesciant, et qui aliquid
fingunt, etsi tum pictura nihil utuntur, tamen, utrum sciant pingere an nesciant, non obscurum
est, stc in orationibus hisce ipsis tudiciorum, contionum, senatus, eliam st proprie ceterae non
adhibeantur artes, tamen facile declaratur, utrum is qui dicat tantummodo in hoc declamatorio
sit opere tactatus an ad dicendum omnibus ingenuis artibus instructus accesserit; vgl. 3, 126 {f. ;
rep. 1, 30 quodsi studia Graecorum vos tanto opere delectant, sunt alia liberiora et transfusa
latius, quae vel ad usum vitae vel etiam ad ipsam rem publicam conferre possumus. istae
quidem artes, 8t modo aliquid, {id)1® valent, ut paulum acuant et tamquam inritent ingenia
puerorum, quo facilius possint maiora discere; Hortens. fr. 23 Miill. = 9 Bait./[Kays. = 56
Ruch: ut it qui conbibi purpuram volunt sufficiunt prius lanam medicamentis quibusdam,
sic litteris talibusque (liberalibusque Usener) docirinis ante excoli animos et ad sapientiam
concipiendam imbui et praeparari decet; danach fin. 3, 9 iiber den jungen Lucullus: sed tamen
tam infici debet iis artibus, quas si, dum est tener, conbiberit, ad maiora veniet paratior (die
Aussage des Hortensius, die den Farber-Vergleich Plat. rep. 4, 429d benutzt [zuletzt
M. Ruch, L’Hortensius de Cicéron, Paris 1958, 119], stammt aus derselben Vorlage [Protrep-
tikos des Aristoteles ?] wie Basilius ad adulesc. 2, 4, 13 ed. Bach donep odv oi Sevoomorol
nmagaoxevdoartes mootegoy Pegancias Tioly 8t mor’ dv 7 1o debdusvov Ty Papiy ofrw T
dvlloc énayovow, dv te dlovgydy, dv té Ti Eregov 7j, Tov adrov 61 xal Nueic Tedmov, £l uédie
avéxndvrog fjuiv 1 Tob xalod magauévery déta, Tois EEw Of Tovrois mpoteAeoPévres Tyixaita
T@w ispdy xal amogprftwv énaxovadueda madevudrwy; s. auch Lysis im Brief an Hipparch
bei Tambl. vit. Pyth. 76 p. 44, 2ff. Deubn., die pythagoreische Forderung der Ausbildung in
den patrjpara und in der Hewpla begriindend: xaddmeg ydp oi Pageic mpoexxaddpavres Eorv-
yav 1a fdyipa T ipatiov, Snwe avéxnlvroy Tay Bapdy dvamiovre xal undémote yevnoouévay
&&lralov, Tov adrov Todmov xai 6 Savudviog dvijp [sc. Pythagoras] mpomageoxebale Tds yuyadg
@y pilocopias épacPévtww, Smws ul) Siaypevody] meol Twva Taw Edmodévrawy éociodar xaldy
e xayadav; ahnlich Sen. ep. 36, 5 perseveret ... perbibere liberalia studia, non illa quibus
perfundi salis est, sed haec quibus tingendus est animus; iibrigens bietet Basilius a. O. 2, 4,
11 auch eine Vergleichsstelle zu Cic. de or. 1, 73 [s. 0.]: wir treiben unsere Voriibungen
Tols &v Tolg TaxTixoic Tag ueAéras molovuévovs wpoduevor, of ye &v yeipovoulas xai doyriceot
o)y Sunsiplay xTnodusvor éri Tdv dydwwy Tob éx Tic mawdids dmolavovar xépdovs).

13 add. Meister.




Ciceros Hingabe an die Philosophie 23

Zu 8. 11. Platon im Phaidros iiber die Dialektik: Die wahre Redekunst verlangt vom
Redenden (265d/e) einerseits eic piav idéav ovvopdvra dyew ta mollayj] dweonaguéva, iva
&xaotov dpilduevog OfjAoy moufj, mepl 0¥ dv del diddoxew é0éAn (vgl. 237b), andererseits 7o
nddey xat’ €idn dvacdar Siatéuvew, xat’ dodoa, 7 népuxe, xal ui myeigely xarayvivar uépog
unbév, xaxot payeipov Tedme yowucvov. — Ebenso spiter (277 b/c): moiv v Tis T6 Te dindés
éxdotwy eidf] mepi dv Adyer 1) yodper, xat’ adtd e ndv dplleodar dvvards yévnrar Soroduevds
TE ndAw xat’ &idn péyor tov drurrov Téuvew Emorndi], nepl Te Yvyijc puoews dudaw xard
TadTa T0 7PosagudTToy éxdoty gioe eldos dvevploxwy ofrw Tidy xai diaxooujj Tov Adyoy ...,
od mgdtegov dvvarov téyvy Eocodar, xad Goov mépuxe, uerayeigiodijvar To Adywy yévos. — Vgl
u. die Beschreibung des dialektischen Verfahrens im Philebos.

Zu 8. 11. Zenon iiber das Verhéltnis von Dialektik und Rhetorik (= fr. 75 Arn.): Sext.
Emp. 2, 7; Cic. fin. 2, 17; or. 113; Varro discipl. b. Cassiod. inst. 2, 3, 2 (= Isid. or. 2, 23,
11.); Quint. inst. 2, 20, 7; vgl. part. or. 79.

Zu 8. 11. Philosophie so viel wie Dialektik: Es ist bemerkenswert, daBl Cicero, wo er die
Philosophie als Geschenk der Gotter bezeichnet (s. 0. S. 19 zu S. 6£.), ein Wort verwendet,
das ihm zunichst zwar aus Platons Timaios vertraut war (47b gilocogpiasc yévos, o ucilov
ayaldov odt’ fjAdev olme 1jber moté T® Pvrd yéver dwondév éx edv), das aber in Platons
Philebos insbesondere der Dialektik galt: 16¢c feiv uév eic davdodmovs ddowg, g ye xara-
paiverar éuol, oy éx BPewv épplpn dud Twos ITgoundéws dua pavordre Twi vel; danach 16d
Beschreibung des Wesens der Dialektik in Ubereinstimmung mit der Darstellung im Phaidros
(8. 0.): detv oDy Nuds ... del play idéay nepi mavroc éxdorore Beudvovs {nreiv: edprjosy yag évoi-
oav - éav odv xaraldfwuey (uera-: corr. Stephanus), uera uiav do, & nwg ciol, oxomnelv, ei 68
w1, Toeic 7j Twa dAdov doidudy, xai Tiw &v éxelvay Exactor ndAw doalrws, uéxotmep dv To xatr’
Goyxdc & un) 6T &v xal moAda xal dnepd ot udvov 0y Tig, GAAG xai 6ndoa ¢ Ty Oé Tod dmel-
pov idéay moos To mATjog uy) mooopépsw, molv dv Tic ToV dotdudv adrod mdvra xatidy Tov
puetabd Tov dnelgov TE xal Tod évds, Tdre & 1j0n To & ExacTov TAWY mAvrwy &g TO dneipoy
uedévra yalpew éav. oi ... Peol, Snep elnov, olrwe Hjuiv mapédooay oxonely xai pavddvew xai
diddoxew diijlovg.

Zu S. 11. Mitwirkung der Dialektik bei den Einzelwissenschaften: s. etwa de or. 1, 188;
Brut. 152: u. S. 26 zu S. 12,

Zu 8. 11. Unterschied von dividere und partiri: top. 30 in partitione quasi membra sunt,
ut corporis caput, umers, manus, latera, crura, pedes et cetera; in divisione formae, quas
Graeci &idn vocant.

Zu 8. 11. Aufspaltung der Catilinarier: Cat. 2, 17ff. werden unterschieden 1. qus magno
in aere alieno maiores etiam possessiones habent, guarum amore adducti dissolvi nullo modo
possunt; 2. qui, quamguam premuniur aere alieno, dominationem tamen exspectant, rerum
potirs volunt; 3. homines ex 118 coloniis, quas Sulla constituit; qui se in insperatis ac repentinis
pecuniis sumptuosius insolentiusque iactarunt; qui etiam nonnullos agrestes homines, tenues
atque egentes, in eandem illam spem rapinarum adduzerunt; 4. qui partim inertia, partim male
gerendo megotio, partim etiam sumptibus in vetere aere alieno vacillant; 5. parricidae, sicarit,
facinorosi; 6. aleatores, adulters, impuri impudicique. — Nach Ciceros Verfahren hat spiter
Mirabeau gehandelt, als er zu Beginn der franzosischen Revolution in einer Rede vor dem
Volke die um den Konig gescharten Gegner der neuen Freiheit als ungefahrlich zu erweisen
suchte: Th. Zielinski, Cicero im Wandel der Jahrhunderte, 3. Aufl. (Leipzig 1912) 257{.

Zu 8. 12. Mit Brut. 322 vgl. de or. 3, 120 ornatissimae sunt orationes eae quae latissime vagan-
tur et a privata {et a singulari}14 controversia se ad universi generis vim explicandam conferunt
et convertunt, ut 11 qui audiant natura el genere et universa re cognita de singulis reis et crimini-
bus et lLitibus statuere possint; ahnlich or. 45: der bedeutende Redner a propriis personis et
temporibus semper, si polest, avocat controversiam; latius enim de genere quam de parte dis-
ceptare licet ... haec igitur quaestio a propriis personis et temporibus ad universi generis ora-
tionem traducta appellatur déous.

14 del. Sorof.




24 Harald Fuchs

Zu 8. 12. or. 9ff. ut igitur in formis et figuris est aliquid perfectum et excellens, cuius ad
cogitatam speciem imitando referuntur ea quae sub oculos ipsa non caduntl®, sic perfectae
eloquentiae speciem animo videmus, effigiem auribus quaerimus. (10) has rerum formas
appellat i6éac ille non intellegendi solum sed etiam dicendi gravissimus auctor et magister
Plato easque gigni negat et ait semper esse ac ratione et intellegentia contineri [cf. conviv. 211a;
Tim. 28a]; cetera nasct occidere, fluere labi nec diutius esse uno et eodem statu [cf. Cratyl.
439d]. quidquid est igitur de quo ratione et via disputetur, id est ad ultimam sui generis formam
speciemque redigendum. (11) ac video hanc primam ingressionem meam non ex oratoriis
disputationibus ductam, sed e media philosophia repetitam, et ea quidem cum antiqua tum
subobscural®, aut reprehensionis aliquid aut certe admirationis habituram. nam aut mirabuntur,
quid haec pertineant ad ea quae quaerimus (quibus satis faciet res ipsa cognita, ut non sine
causa alte repetita videatur ), aut reprehendent, quod inusitatas vias tndagemus, tritas relinqua-
mus. (12) ego autem et me saepe nova videri dicere intellego, cum pervetera dicam sed inaudita
plerisque, et fateor me oratorem, si modo sim aut etiam gquicumque sim, non ex rhetorum offi-
cinis, sed ex Academiae spatiis exstitissel?. illa enim sunt curricula multiplicium variorumque
sermonum, in quibus Platonis primum sunt impressa vestigia. sed et huius et aliorum philo-
sophorum disputationibus et exagitatus maxime orator est et adiutus (omnis enim ubertas et
quass silva dicendi ducta ab illis est) nec satis tamen instructus'® ad forenses causas, quas, ut
ills ipsi dicere solebant, agrestiortbus Musis reliquerunt. (13) sic eloquentia haec forensis,
spreta a philosophis et repudiata, multis quidem illa adiumentis magnisque caruit, sed tamen
ornata verbis atque sententiis tactationem habuit in populo nec paucorum itudicium reprehen-
sionemque pertimuit: ita et doctis eloquentia popularis et disertis elegans doctrina defuit.
(14) positum sit igitur imprimis, quod post magis indellegetur, sine philosophia non posse
effici quem quaerimus eloquentem, non ut in ea tamen omnia sint, sed ut sic adiuvet ut palaestra
histrionem; parva enim magnis saepe rectissime conferuntur. nam nec latius atque copiosius
de magnis variisque rebus sine philosophia potest quisquam dicere (15) (81 quidem etiam
in Phaedro Platonis hoc Periclen praestitisse ceteris dicit oratoribus Socrates, quod 18 Anaxago-
rae physici fuerit auditor [ Phaedr. 270a]: a quo censet eum cum alia praeclara quaedam et
magnifica didicisse {um) uberem'® et fecundum evasisse?® gnarumgque, quod est eloquentiae
maximum, quibus orationis modis quaeque animorum partes pellerentur [cf. Phaedr. 271b];
quod tdem de Demosthene existimari potest, cuius ex epistulis intellegi licet, quam frequens
fuerit Platonis auditor) (16) nec vero sine philosophorum disciplina genus et speciem cu-
1usque rei cernere neque eam definiendo explicare mec tribuere in partes possumus, nec
tudicare, quae vera quae falsa sint, neque cernere consequentia, repugnantia videre, ambigua
distinguere. quid dicam de natura rerum, cuius cognitio magnam orations suppeditat copiam?
{quid? nonne manifestum est nihil) de officiis, de virtute, de moribus sine multa earum ipsa-
rum rerum disciplina aut dici aut intellegi posse? (17) ad has tot tantasque res adhibenda sunt
ornamenta innumerabilia, quae sola tum quidem tradebantur ab its qui dicend: numerabantur
magistri. quo fit ut veram illam et absolutam eloguentiam nemo consequatur, quod alia intel-
legendsi alia dicendi disciplina est et ab aliis rerum ab aliis verborum doctrina quaerstur.

Zu 8. 12. AuBerungen Ciceros iiber die Dialektik: auBer or. 9ff. auch etwa de or. 187ff.
Brut. 15621.: u. 8. 25; Tusc. 5, 72; leg. 1, 62: u. 8. 27; ferner or. 113ff. esse igitur perfecte
eloguentis puto non eam solum facultatem habere quae sit eius propria, fuse lateque dicends,

15 Cf. H. Sjégren, Eranos 19 (1923) 163ff.

18 eam ... antrquam ... subobscuram: corr. Bake.

17 Ahnlich leg. 1, 63 nach dem u. S. 27{. ausgeschriebenen Lob der Philosophie: eam quoius
studio teneor quaeque me eum quicumque sum effecit, non possum silentio praeterire; vgl.
off. 1, 1565 quidquid ad rem publicam attulimus, si modo aliquid attulimus, a doctoribus atque
doctrina instructi ad eam et ornati accessimus; ferner ad Quint. fr. 1, 1 (v. J. 60/59), 28 non ...
me hoc iam dicere pudebil, praesertim in ea vita atque iis rebus gestis, in quibus non potest
residere inertiae aut levitatis ulla suspicio, nos ea, quae conseculs sumus, 118 studiis et artibus
esse adeptos, quae sint nobis Graeciae monumentis disciplinisque tradita.

18 imstructa: corr. Reis.

19 didicisset uberem: corr. Schiitz.

20 fuisse: corr. Fs (FUISSE <EUASISSE).

2 (quid. .nthil> tempt. Fs, alii aliter.




Ciceros Hingabe an die Philosophie 25

sed etiam vicinam eius ac finittmam dialecticorum scientiam assumere ... (115) mnoverit
primum vim naturam genera verborum et simplicium et copulatorum; deinde quot modis quid-
que dicatur; qua ratione verum falsumne sit iudicetur; quid efficiatur e quoque; quid cuique
consequens 8it quidque confrarium; cumque ambigue multa dicantur, quo modo quidque eorum
dividi explanarique oporteat. haec tenenda sunt oratori ..., sed quo sua sponte squalidiora
sunt, adhibendus erit in his explicandis quidam orationis nitor. (116) et quontam in omnibus,
quae ratione docentur et via, primum constituendum est, quid quidque 8it — nist enim inter eos
qut disceptant convenit, quid sit illud de quo ambigitur, nec recte dissert nec umquam ad exitum
perveniri potest — explicanda est saepe verbis mens nostra de quague re atque involuta rei
notitia definiendo aperienda est ... tum, ut scis, explicato genere cuiusque rei videndum est,
quae sint eius generis sive formae sive partes, ut in eas tribuatur ommnis oratio. (117) erit
tgitur haec facultas in eo quem volumus esse eloquentem, ut definire rem possit, nec id faciat
tam presse et anguste quam in illis eruditissimis disputationibus fiers solet, sed cum explanatius
tum etiam ubertus et ad commune tudicium popularemque intelligentiam accommodatius,; idem-
que etiam, cum res postulabit, genus universum in species certas, ut nulla neque praetermittatur
neque redundet, partietur ac dividet. Vgl. das Lob der Peripatetiker fin. 4, 5ff. quam multa
illz de re publica scripserunt! ... quam multa non solum praecepta tn artibus, sed etiam exem-
pla in orationibus bene dicends reliquerunt! primum enim ipsa illa, quae subtiliter disserenda
erant, polite apteque dizerunt, tum definientes, tum partientes ... (6) deinde ea, quae require-
bant orationem ornatam et gravem, quam magnifice sunt dicta ab illis, quam splendide! ...
(8) quid enim ab antiquis ex eo genere, quod ad disserendum valet, praetermissum est? qui et
defintunt plurima et definiends artes religuerunt, quodque est definitioni adiunctum, ut res
tn partes dividatur, id et fit ab illis et quemadmodum fieri oporteat traditur; item de contrariis,
a quibus ad genera formasque generum venerunt. Demgegeniiber werden die Epikureer wegen
der Vernachlassigung der Dialektik getadelt: u. S. 26 zu S. 13.

Zu 8. 12. Varro iiber die Dialektik: s. K. Barwick, Probleme der stoischen Sprachlehre und
Rhetorik in: Abhandl. Sichs. Akad., Phil.-Hist. K1. 49, 3 (1957); zu den Disciplinae im all-
gemeinen s. H. Dahlmann, RE Suppl. Bd. 6 (1935), s.v. M. Terentius Varro 1255ff.;
H. Fuchs a. O. (0. S. 22).

Zu 8. 12. Bedeutung der Dialektik fiir die Rechtswissenschaft: Alles Wesentliche bei
Hans Joach. Mette, Ius civile in artem redactum (Gottingen 1954); dort 52f. iiber Ciceros
verlorene Schrift de ture civili in artem redigendo (Gell. noct. Att. 1, 22, 7; zum Titel vgl.
de or. 1, 186; 2, 142); grundsatzliche Feststellungen Ciceros bes. de or. 1, 187ff. (Worte des
Crassus: Mette 50ff.) omnia fere, quae sunt conclusa nunc artibus, dispersa et dissipata quon-
dam fuerunt; ut tn musicis numers et voces et modi,; in geometria lineamenta, formae, inter-
valla, magnitudines; in astrologia caeli conversio, ortus, obitus motusque siderum; in gramma-
ticis poetarum pertractatio, historiarum cognitio, verborum interpretatio, pronuntiands quidam
sonus; in hac denique ipsa ratione dicendi excogitare, ornare, disponere, meminisse, agere
tgnota quondam omnibus et diffusa late videbantur. (188) adhibita est igitur ars quaedam
extrinsecus ex alio genere quodam, quod 8ibi totum philosophi adsumunt, quae rem dissolutam
divolsamque conglutinaret et ratione quadam constringeret. sit ergo tn ture civili finis hic:
‘legitimae atque usitatae in rebus causisque civium aequabilitatis conservatio.” (189) tum
sunt notanda genera et ad certum numerum paucitalemque revocanda. genus autem est id,
quod sui similes communione quadam, specie autem differentes duas aut plures complectitur
partes. partes autem sunt, quae generibus iis ex quibus manant subictuntur; omniaque quae
sunt vel generum vel partium nomina definitionibus quam vim habeant est exprimendum. est
entm definitio rerum earum, quae sunt eius rei propriae quam definire volumus, brevis et
circumscripla quaedam explicatio. (190) ... nunc complectar quod proposui brevi. si emim
aut mihi facere licuerit quod tam diu cogito, aut altus quispiam aut me impedito occuparit aut
mortuo effecerit, ut primum omne 1us civile tn genera digerat, quae perpauca sunt, deinde
eorum generum quasi quaedam membra dispertial, tum propriam cuiusque vim definitione
declaret, perfectam artem turis civilis habebitis, magis magnam atque uberem quam difficilem
et obscuram. Vgl. Brut. 152f. (dazu Mette 53): Servius Sulpicius besaB als Rechtsgelehrter
nicht nur, wie viele andere, ein groBes Erfahrungswissen (usum), sondern als einziger auch




26 Harald Fuchs

ein System (artem): quod numquam effecisset ipsius turis scientia, nisi eam praeterea didicisset
artem, quae doceret rem universam tribuere in partes, latentem explicare definiendo, obscuram
explanare interpretando, ambigua primum videre, deinde distinguere, postremo habere regulam,
qua vera et falsa tudicarentur et quae quibus propositis essent quaeque non essent consequentia.
hic enim attulit hanc artem omnium artium mazimam quasi lucem ad ea quae confuse ab
aliis aut respondebantur aut agebantur.

Zu 8. 121. Wertvolle Beitriage zum Verstdndnis der Topica und der Partitiones oratoriae
bei Mette a. O. (Stellenverzeichnis dort S. 69).

Zu 8. 13. Cicero iiber die Epikureer: acad. 1, 5 (Varro spricht) vides ... non posse nos
Amafini (vgl. Tusc. 4, 61.) aut Rabirs similes esse, qui nulla arte adhibita de rebus ante oculos
positis vulgari sermone disputant, nihil defintunt, nihil partiuntur, nihil apta interrogatione
concludunt, nullam denique artem esse nec dicendi nec disserends putant.  fin. 1, 22 iam
in altera philosophiae parte, quae est quaerends et disserendi, quae Aoyuer) dicitur, iste vester
plane ... inermis ac nudus est. tollit definitiones; nihil de dividendo ac partiendo docet; non,
quomodo efficiatur concludaturque ratio, tradit; non, qua via captiosa solvantur, ambigua
distinguantur, ostendit; tudicia rerum in sensibus ponit. 2, 30 hic si definire, si dividere
didicisset, si loquends vim, si denique consuetudinem verborum temeref, numquam in tanias
salebras incidisset. 3, 40 scio enim esse quosdam, qui quavis lingua philosophari possint;
nullis enim partitionibus, nullis definitionibus utuntur, ipsique dicunt ea se modo probare,
quibus natura tacita assentiatur; itaque tn rebus minime obscuris non multus est apud eos
disserendi labor.  Vgl. Tusc. 2, 61f. eos, si possumus, excitemus, qui liberaliter eruditi ad-
hibita etiam disserendi elegantia ratione et via philosophentur. est enim quoddam genus eorum
qui se philosophos appellari volunt, quorum dicuntur esse Latini sane multi libri; quos non
contemno equidem, quippe quos numquam legerim; sed quia profitentur ipsi illi, qui eos
scribunt, se neque distincte neque distribute neque eleganter neque ornate scribere, lectionem
sine ulla delectatione neglego (dhnlich Tusc. 1, 6).

Zu S. 13ff. T'usc. 5, 68 ff. (Ciceros Bekenntnis hier und leg. 1, 58ff. [s. u.] wird entwiirdigt,
wenn es nur als Wiedergabe von Gedanken des Antiochos von Askalon aufgefaft wird [so
noch M. Zepf, Gymnasium 65, 1958, 364 Anm. 68]): sumatur enim nobis quidam praestans
vir opltimis artibus, isque animo parumper et cogitatione fingatur. primum ingenio eximio
sit necesse est (tardis enim mentibus virtus non facile comitatur), deinde ad investigandam
veritalem studio incitato. ex quo triplex ille anims fetus exsistet, unus in cognitione rerum,
positus et in explicatione naturae, alter in discriptione expetendarum fugiendarumque rerum
(et in ratione)?? vivends, tertius in iudicando quid cuique rei sit consequens, quid repugnans,
in quo tnest omnis cum sublilitas disserends tum wveritas iudicandi. (89) quo tandem igitur
gaudio adfict mecesse est sapientis animum cum his habitantem pernoctantemque curis! ut,
cum totius mundi motus conversionesque perspexerit sideraque viderit innumerabilia caelo
inhaerentia cum eius ipsius motu congruere certis infixa sedibus, seplem alia suos quaeque
tenere cursus multum inter se aut altitudine aut humilitate distantia, quorum vagi motus rata
tamen et certa sui cursus spatia definiant, ***2 horum nimirum aspectus inpulit illos veteres
et admonuit ut plura quaererent. inde est indagatio nata initiorum et tamquam seminum, unde
essent omnia orta generala concreta, quaeque cuiusque generis vel inanimi vel animantis
vel muti vel loguentis origo, quae vita, qui interitus quaeque ex alio in aliud vicissitudo atque
mulatio, unde terra et quibus librata ponderibus***2, quibus cavernis maria sustineantur,
qua omnia delata gravitate medium mundi locum semper expetant, qui est idem infimus in
rutundo. (70) haec tractanti animo et noctes et dies cogitanti exsistit illa a deo Delphis
praecepta cognitio, ut ipsa se mens adgnoscat coniunctamque cum divina mente se sentiat, ex
quo insatiabili gaudio compleatur; ipsa enim cogitatio de vi et natura deorum studium incendit
illius aeternitatis®® imitands neque se in brevitate vitae conlocatam putal, cum rerum causas

22 (et in ratione) codd. rat. hab. edd.
28 Jacun. indicav. Fs; inserend. fort. {tum illa contemplatione delectabitur!>. tota sententia
videtur eadem fere ratione formata esse qua leg. 1, 60. 61 (infra p. 27).

2 lacun. indicav. F's.
2 codd. lect. def. R. Kiihner (41853).




Ciceros Hingabe an die Philosophie 27

alias ex aliis aptas et necessitate nexas videt, quibus ab aeterno tempore fluentibus in aeternum
ratio tamen mensque moderatur. (71) haec ille intuens atque suspiciens vel potius omnes
partes orasque circumspiciens quanta rursus animsi tranquillitate humana et citeriora considerat !
hinc illa cognitio virtutis exsistit, efflorescunt genera partesque virtutum, tnvenitur quid sit
quod natura spectet extremum in bonis, quid in malis ultimum, quo referenda sint officia, quae
degendae aetatis ratio deligenda. quibus et talibus rebus exquisitis hoc vel maxime efficitur,
quod hac disputatione agimus, ut virtus ad beate vivendum sit se ipsa contenta. (72) sequitur
tertia, quae per omnes partes sapientiae manat et funditur, quae rem definit, genera dispertit,
sequentia adiungit, perfecta concludit, vera et falsa diiudicat, disserends ratio et scientia. ex
qua cum summa utilitas exsistit ad res ponderandas tum maxime ingenua delectatio et digna
sapientia. sed haec otii. transeat idem iste sapiens ad rem publicam tuendam. quid eo possit
esse praestantius, cum {contineri } 28 prudentia utilitatem civium cernat, vustitia nihil in suam do-
mum inde derivet, {in defendenda communi salute>?” reliquis utatur tot tam variisque virtutibus?
adiunge fructum amicitiarum, in quo doctis positum est cum consilium omnis vilae consentiens
el paene conspirans tum summa iucunditas e cotidiano cultus atque victus usu. quid haec
tandem vita desiderat, quo sit beatior? cui refertae tot tantisque gaudiis Fortuna ipsa cedat
necesse est. quodst gaudere talibus bonis animi {id est virtutibus}?® beatum est omnesque
sapientes his gaudiis perfruuntur, omnes eos beatos esse confiteri mecesse est.  leg. 1, 58ff.
(vgl. U. v. Wilamowitz, Reden und Aufsdtze, 4. Aufl. [Berlin 1926] 2, 179£.): profecto ita
se res habet, ut, quoniam vitiorum emendatricem legem esse oportet commendatricemque vir-
tutum, ab ea vivendi doctrina ducatur. ita fit, ut mater omnium bonarum rerum {sit>?® sapientia,
a quoius amore Graeco verbo philosophia nomen invenit, qua nihil a dis immortalibus uberius,
nihil florentius, nikil praestabilius hominum vitae datum est. haec enim una nos cum ceteras
res ommes tum quod est difficillimum docuit, ut nosmet ipsos nosceremus: cuius praecepti
tanta vis ef tanta sententia est, ut ea mon homini quoipiam, sed Delphico deo tribueretur.
(59) nam qut se ipse norit, primum aliquid se habere sentiel divinum ingentumque in se suum
sicut simulacrum aliquod dicatum putabit, tantoque munere deorum semper dignum aliquid
et faciet et sentiet, et, quom se ipse perspexerit totumque temptarit, intelleget, quem ad modum
a natura subornatus in vitam venerit quantaque instrumenta habeat ad obtinendam adipiscen-
damque sapientiam, quoniam principio rerum omnium quasi adumbratas intellegentias animo
ac mente conceperit, quibus inlustratis sapientia duce bonum virum et ob eam ipsam causam
cernat se beatum fore. (60) nam gquom animus cognitis perceptisque virtulibus a corporis
obsequio indulgentiaque discesserit voluptatemque sicut labem aliqguam dedecoris oppresserit
omnemque mortis dolorisque timorem effugerit socielatemque caritatis coierit cum suts omnes-
que natura coniunctos suos duxerit cultumaque deorum et puram religionem susceperit et exacuerit
illam ut oculorum sic ingenii aciem ad bona seligenda et reicienda contraria, quae virtus ex
prouidendo est appellata prudentia, quid eo dici aut cogitari poterit beatius? (61) tdemque
quom caelum terras maria rerumgue omnium naturam perspexerit, eaque unde generala, quo
recursura, quando quo modo obitura, quid in iis mortale et caducum, quid divinum aeternum-
que sit viderit ipsumque ea moderantem et regentem <{deum)3® paene prenderit, seseque non
certis®® circumdatum moenibus popularem alicuius definiti loci, sed civem totius mundi quasi
unius urbis agnoverit, in hac ille magnificentia rerum atque in hoc conspectu et cognitione
naturae, dii itnmortales, quam se ipse noscet, quod Apollo praecepit Pythius, quam contemnet,
quam despiciet, quam pro nihilo putabit ea quae wvolgo dicuntur amplissimal! (62) alque
haec omnia quast saepimento aliguo vallabit disserendi ratione, veri et falsi tudicands scientia
et arte quadam intellegendi quid quamgue rem sequatur ef quid sit quoique contrarium. quomgue
se ad civilem societatem natum senserit, non solum illa subtili disputatione sibi utendum putabit,
sed etiam fusa latius perpetua oratione, qua regat populos, qua stabiliat leges, qua castiget
improbos, qua tueatur bonos, qua laudet claros viros, qua praecepta salutis et laudis apte ad
persuadendum edat suis civibus, qua hortari ad decus, revocare a flagitio, consolari possit

26 del. Lambinus.

27 add. Fs.

28 del. Fs.

20 (sity edd.

30 add. Ziegler.

31 omnis: corr. Fs, alii aliter.




28 Harald Fuchs: Ciceros Hingabe an die Philosophie

adflictos factaque et consulla fortium el sapientium cum improborum ignominia sempiternis
monumentis prodere. quae quom tot res tantaeque sint, quae inesse in homine perspiciantur ab
218 qui se ipsi velint nosse, earum parens est educatrizque sapientia.

Zu 8. 15. Ciceros Tod: Die Zeugnisse bei W. Drumann, Geschichte Roms, 2. Aufl. hgb. v.
P. Groebe, 6 (Leipzig 1929) 326f. Hauptstelle ist Plut. Cic. 47, 7ff., wo die Darstellung
des Tiro benutzt ist: Cicero ist ermordet worden, als er auf der Flucht vor seinen Verfolgern
von seinem Landhause bei Gaeta wieder zur Kiiste zu gelangen suchte. Zum Aufbruch
hatten ihn seine Sklaven gedringt: (47, 10) Td uév deduevor ta 62 Pig Aafovres éxdulov
&v Td popele mooc Ty ddiacoar. Bei der Begegnung mit dem Mordkommando, das unter
dem Befehl des Kriegstribunen C. Popillius Laenas, eines friiheren Klienten Ciceros, und
des Centurios Herennius stand, lieB Cicero selbst seine Sinfte niedersetzen. (48, 4) adroc
&’ donep eldder Tj doioTeod yewol TV yevelwy dnrduevoc dTevés évedpa Tois opayeiow, adyuot
xal xoung dvdmAewe xal ovyTETNHAG VO PoovTidwy T6 medowmor, doTe Tovs TAsloTovs Eyxali-
yaodar Toi “Egewiov opdlovroc avtdv. éopdyn 0¢ Tov Todyniov éx Tol pogeiov mpoteivas
v TNV 08 xepaly dméxopav avtod xal Tas xeipas, ‘Aviwwiov xelevoavrog, als Tovs
Dihinmuxods Eypayer. Ubereinstimmend Livius bei Sen. suas. 6, 17 satis constat servos fortiter
fideliterque paratos fuisse ad dimicandum; ipsum deponi lecticam et quietos pati quod sors iniqua
cogeret tussisse. prominents ex lectica praebentique inmotam cervicem caput praecisum est.
nec satis stolidae crudelitati militum fuit: manus quogque scripsisse aliquid in Antontum expro-
brantes praeciderunt. Dramatischer, aber eben deswegen ohne Zeugniswert Appian bell.
civ. 4, 20, 77 ¢ 8¢ Aalvas xai dixny Tiva did Tod Kixdgwrds mote xatwodwxds éx 7ot pogeiov
T xepaliy émondoas dnéveuvey & tols mndjoowry xal Sxdiangllwy vn’ dreplas. dréreue 6é
»xai Ty xelga; ebenso Val. Max. 5 (de ingratis), 3, 4; Brutted. Nig. bei Sen. suas. 6, 20.
Offenbar hat Cicero sich schweigend tioten lassen (spitere Ausschmiickung bei Aufidius
Bassus, Sen. suas. 6, 18 ‘ego vero consisto’ ait, ‘accede velerane, et si hoc saltem potes recte
Sacere, incide cervicem.’ trementi deinde dubitantique ‘quid si ad me’ inquit ‘primum venisse-
tis?’). Gerecht, wie immer, das Urteil Quintilians 12, 1, 17 parum fortis videtur quibusdam:
quibus optime respondit tpse, non se timidum in suscipiendis, sed in providendis periculis;
quod probavit morte quoque ipsa, quam constantissimod? suscepit animo, hirter, bis zur Un-
billigkeit, Livius bei Sen. suas. 6, 22 omnium adversorum nihil ut viro dignum erat tulit
praeter mortem, quae vere aestimants minus indigna videri potuit, quod a victore inimico {nil)*?
crudelius passurus’® erat quam quod eiusdem fortunae compos victo® fecisset.

32 praestantissimo: corr. Fs; cf. Thes. Ling. Lat. 4, 536, 38ff.
33 add. Kiessling.

34 passus: corr. Lipsius.

38 composito: corr. Mommsen.




	Ciceros Hingabe an die Philosophie

