
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 1

Artikel: Cäsar und sein Glück

Autor: Brutscher, Cordula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-15281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-15281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cäsar und sein Glück

Von Cordula Brutscher, Bern

Das mit diesem Titel gemeinte Problem ist in den letzten Jahren durch drei
gleichermaßen vortreffliche und förderliche Studien beleuchtet worden: diejenige
von Harry Erkell1, von Michel Rambaud2 und von W. H. Friedrich3.

Leider nimmt keine dieser Arbeiten auf die anderen Bezug. Und darüber hinaus
bleiben auch heute noch einige Fragen ungeklärt, so daß es lohnend erscheint, den

ganzen Komplex in Kürze nochmals aufzurollen und die isolierten Ergebnisse
zusammen mit eigenen Beobachtungen wie in einem Brennspiegel zu vereinigen.

Die alte, von Rice-Holmes4, mit Einschränkungen auch von Mommsen5, Ed.
Meyer6, Werner Jaeger7 und anderen vertretene Ansicht, Cäsar habe einen

unbeirrbaren, fast mystischen Glauben an sein Glück und seinen Stern gehabt, ist
heute längst überholt.

Genaue Untersuchungen über den Gebrauch von fortuna in Cäsars eigenen
Schriften haben schon W. Warde Fowler8, nach ihm A. Passerini9, dann Erkell
und Rambaud zu der Uberzeugung gebracht, daß fortuna bei Cäsar nicht mehr
bedeute als «Zufall». Trotzdem also Cäsar selbst nicht den geringsten Versuch

unternommen hat, sich mit dem Nimbus eines Auserwählten des Glücks zu
umgeben, ist sein Glück geradezu sprichwörtlich geworden; die vielen Anspielungen
auf Cäsars Glück kulminieren in der bekannten Anekdote aus dem Winter 48:
Cäsar will trotz eines heftigen Sturmes in einem kleinen Kahn von Dyrrachium
nach Brundisium übersetzen, um seine Verstärkungen zu holen, da sie ihm zu
lange ausbleiben. Sie fahren aus, und als das Unwetter immer mehr zunimmt und
der Schiffer umkehren will, sagt Cäsar:«Fahr zu, Du fährst Cäsar und sein Glück10.»

Diese Geschichte ist deshalb so merkwürdig, weil sie im Grunde das Gegenteil

von dem beweist, was sie beweisen soll: Cäsar hat ja kein Glück, er muß umkehren.

1 Augustus, Felicitas, Fortuna (Göteborg 1952); cf. die Rezension von C. Koch, Gnomon
1954, der allerdings auf die Fortuna bei Cäsar nicht eingeht.

2 L'Art de la deformation historique dans les Commentaires de Cesar (Paris 1953) 256-264;
Rambaud bezieht sich auf die beiden Eranos-Aufsätze Erkells, der damals noch Ericsson
hieß; Sulla Felix (1943) und Caesar und sein Glück (1944).

3 Cäsar und sein Olück, Thesaurismata, Festschrift für Ida Kapp (München 1954).
4 Caesar's Conquest of Oaul (London, 1. Aufl. 1899, 2. Aufl. 1911).
5 RG III 463.
6 Cäsars Monarchie 337.
7 Demosthenes (1939) 236 Anm. 33.
8 Caesar's Conception of Fortuna, CR XVII (1903) 153-156.
9 Lo concetto antico di Fortuna, Ph. XL (1935) 90-97.
10 In verschiedenen Varianten: Suet. DJ 58; Val. Max. 9, 8, 2; Flor. Epit. II 13, 37

Forster; Plut. Caes. 38, 5 und De fort. Roman. 6; App. RO II 236; Dio Cass. 41, 46, 3;
Lucan V 578-584.



76 Cordula Brutscher

Friedrich hat in seiner Studie gezeigt, daß die Anekdote eine Erfindung ist11. Auf
seine Theorie, daß die Geschichte eine Erfindung der Gegner Casars ist, werden

wir unten noch eingehen. Um zu verstehen, was Cäsar und unsere antiken Autoren
unter Fortuna verstehen und wie die Cäsar-Legende sich entwickelte, müssen wir
weiter ausholen12.

Der Begriff Glück hat im Lateinischen wie im Deutschen eine ganze Skala
verschiedener Bedeutungen; man kann sie voneinander trennen und muß sich doch

eingestehen, daß der Sprachgebrauch sie ständig mischt. In der aufgeklärten,
durch den Hellenismus stark beeinflußten Zeit, die wir behandeln, sind ohnehin
die religiösen Vorstellungen verallgemeinert und abgeschliffen; man weicht aus ins

Unbestimmte und Anonyme und läßt nicht mehr die Götter die Welt regieren,
sondern Fortuna: Vom Alltagszufall bis zum Sturz eines Weltreiches ist alles ihr
Werk.

Von den unzähligen verschiedenen xvyai greife ich hier drei heraus, die für Cäsars

eigene Darstellung und die der antiken Autoren, die ihn behandeln, wichtig sind:

1. Fortuna: Felicitas

a) Das Glück des siegreichen Feldherrn. - Erkell13 benützt die sorgfältige
Unterscheidung Augustins zwischen Felicitas und Fortuna: cur adhibentur diversa nomi-
na? quid diversae sedes, diversae arae, diversa sacra1 est causa inquiunt, quia
felicitas illa est, quam boni habent praecedentibus mentis; fortuna vero, quae didtur
bona, sine utto examine meritorum fortuito accidit hominibus et bonis et mcdis

(Civ. Dei IV 18).
Diese perfekte Definition - stammt sie aus Varro - besagt also, daß ein Unterschied

besteht zwischen «glücklich sein» und «Glück haben»: das erstere gründet
sich auf Verdienste, merita, während das zweite die Gaben der Fortuna sind, die
wahllos verteilt werden, auf Gute und Böse. Augustinus denkt hier an rein ethische

Werte, ebenso wie Cicero, Frg. Epist. II 5 ed. Sjögren: neque enim quicquam
aliud est felicitas (inquit), nisi honestarum rerum prosperitas, vel, ut alio modo

definiam, felicitas est fortuna adiutrix consiliorum bonorum, quibus qui non utitur,
felix esse nullo pacto potest, ergo in perditis impiisque consiliis, quibus Caesar usus

est, nulla potuit esse felicitas; feliciorque meo iudicio Camillas exsulans quam tem-

11 Richtig geglaubt wurde sie allerdings nie, aber auch nie richtig widerleg!. Friedrich
hat einen bescheidenen Vorläufer in Elisabeth Tappan, J. Caesar's luck, TAPhA 1930,
deren kurze Zusammenfassung eines Vortrages keinerlei Beweisführung gibt: The story
represents a view apparently developed after Caesar's own time. p. XXII.

12 Eine solche Entwicklung sieht schon Warde Fowler, op. cit. 153: «I also have some
reason to think that a belief in blind chance, whether conceived as a deity or not, gained
ground steadily in the century after Caesar's death, until it reached a pitch which is very
forcibly expressed in a well-known passage of the elder Pliny (NH II 22).» Rambaud folgt
ihm hierin, p. 256 Anm. 39. Ich berücksichtige die Stelle nicht, weil sie für die spezifisch
römischen Anschauungen nichts ausgibt. Plinius reproduziert II 14-27 ein späthellenistisches

theologisches System (cf. Plut. De superstit.), in das er 18f. eine Huldigung an Vespasian

und 24 einen Auszug aus den Augustusmemoiren einlegt.
13 Op. cit. Felicitas 43-128; dort auch die Literatur.



Cäsar und sein Glück 77

poribus isdem Manlius, etiamsi, id quod cupierat, regnare potuissetu. Erkell geht
aus von der Etymologie von felic- als «fruchtbar, tragend, trächtig» und kommt
über die arbores fdices zu dem Begriff «bei den Göttern behebt, gesegnet»: «Ein
Feldherr, der vor seinem Auszug die Auspizien einholte, für das Heer Opfer
verrichtete und überhaupt dessen Vertreter bei den Göttern war, mußte wenigstens
so felix sein wie das Holz, das er zum Opfern brauchte» (128). So weit ist das durchaus

plausibel, wenn wir uns auch vor Augen halten müssen, daß es erschlossen ist,
nicht belegt. Erkell geht aber nun noch einen Schritt weiter und zieht den Begriff
der pietas bei: «Wir haben gefunden, daß felic- in republikanischer Zeit besonders

bei summi viri, magni impercUores gebraucht wurde, und zwar für divinitus adiuncta

fortuna, das ist das Glück, das die Götter als Belohnung für pietas schenken» (128).
Das halte ich mm für gänzlich verfehlt, da ja die pietas in keinem der Texte
genannt ist15: Sie kann ja auch gar nicht genannt sein, weil pietas nicht, wie Erkell
meint, Erfüllung der religiösen Pflichten den Göttern gegenüber bedeutet, sondern

Ehrfurcht gegen die Eltern und andere alte Leute. Selbstverständlich durfte ein
Feldherr sich nicht die kleinste Verfehlung den Göttern gegenüber zuschulden
kommen lassen, das sehen wir schon an den beiden Beispielen, die Valerius Maximus

von Varro und C. Flaminius erzählt16. Aber die sorgfältige Erfüllung der
religiösen Pflichten war vermutlich eine so selbstverständliche Voraussetzimg, daß
sie gar nicht besonders erwähnt wird; in dervollständigsten Behandlung der
Eigenschaften eines guten Feldherrn, die wir besitzen, in Ciceros De imperio On. Pompei,
werden zwar sehr viele Tugenden aufgezählt, aber es fehlt jede Anspielung auf die

Religiosität. Die Kombination von pietas und felicitas in der Kaisertitulatur -
Pius Felix — ist zudem so spät (zuerst unter Commodus bezeugt, wie Erkell selbst
bewiesen hat17), daß wir keinen Anlaß haben, für sie einen Ursprung in
republikanischer Zeit zu suchen.

Die Römer schrieben ihre Siege der virtus ihrer Feldherren und der Hilfe der
Götter zu. Aber Verdienst und Können des Feldherrn allein genügten eben doch
nicht: der glückliche Zufall oder die gut genutzte Chance muß noch dazukommen.
Das bedeutendste Zeugnis zur Definition der römischen Feldherrn-FeZicitas ist
Ciceros Rede De imp. On. Pompei; in den Kapiteln 21-51 handelt er von den

Feldherrneigenschaften des Pompeius, den virtutes imperatoriae: labor in negotiis,

fortitudo in periculis, industria in agendo, celeritas in conficiendo, consilium in
providendo (29). Das ist noch nicht alles: sed midtae sunt artes eximiae hwius ad-
ministrae comites virtutis. Cicero zählt auf: innocentia, temperantia, fides, facilitas,
ingenium, humanitas (36). Nachdem sie behandelt sind, kommt als letzte und
wichtigste die auctoritas dazu (43-46). Zu dieser Phalanx von Tugenden tritt nun

14 Erkell sagt hierzu, p. 52, Cicero hätte mehr den Erfolg im Auge; meines Erachtens wird
das durch den Schlußsatz ausgeschlossen.

15 Erkell sucht das zu umgehen: felix setze bei Augustinus pietas voraus und werde bei
Cicero von impia consilia ausgeschlossen, p. 52.

16 Val. Max. I 16 De neglecta rdigione und VI 6 De prodigiis.
17 117. 115f. eine Widerlegung der Theorie Alföldis, der die Verbindung schon in die Zeit

der Bürgerkriege legt.



78 Cordula Brutscher

noch das Glück; es fällt auf, wie vorsichtig Cicero hier formuliert. Das Glück ist
in keiner Weise mit den virtutes verknüpft, es ist nicht Belohnung von Verdiensten,
sondern etwas, das die Götter als besondere Gunst gewähren. Diesem Glück haften
Züge der Tyche an, das zeigt nicht nur die unterschiedslose Verwendung von
felicitas und fortuna, sondern vor allem das Ungewisse, Schwankende, das ihr
Wesen ist; sie wird leicht verscheucht, man darf weder getrost auf sie hoffen, noch
laut über sie reden, sondern nur timide und pauca. Ist sie aber einmal da, gehorchen
nicht nur cives, socii und hostes dem Willen des Feldherrn, sondern auch die venti

tempestatesque:

reliquum est ut de felicitate quam praestare de se ipso nemo potest, meminisse et

commemorare de altero possumus, sicut aequum est homines de potestate deorum,
timide et pauca dicamus. ego enim sic existimo, Maximo, Marcello, Scipioni, Mario
et ceteris magnis imperatoribus non solum propter virtutem sed etiam propter fortunam
saepius imperia mandata atque exercitus esse commissos. fuit enim profecto quibusdam
summis viris quaedam ad amplitudinem et ad gloriam et ad res magnas bene gerendas

divinitus adiuncta fortuna. de huius autem hominis felicitate quo de nunc agimus
hac utar moderatione dicendi, non ut in illius potestate fortunam positam esse dicam
sed ut praeterita meminisse, reliqua sperare videamur, ne aut invisa dis immortalibus
oratio nostra aut ingrata esse videatur. itaque non sum praedicaturus quantas ille res

domi militiae, terra marique quanta felicitate gesserit, ut eius semper voluntatibus

non modo cives adsenserint, sodi obtemperarint, hostes oboedierint, sed etiam venti

tempestatesque obsecundarint (47/8).
Die fortuna oder felicitas des römischen Feldherrn ist also weder auf die pietas

noch auf die virtutes gegründet; es ist für uns wichtig, das festzuhalten, weil auch
Cäsars Glück nicht auf moralischen Qualitäten beruht. Keinem antiken Autor
wäre es eingefallen, mit dem Jahr 49 eine Trennungslinie zu ziehen und zu sagen,
vorher hätte er seine Siege den virtutes verdankt, nachher nur der Tyche. Was an
jedem einzelnen von Cäsars Siegen die Bewunderung der Zeitgenossen erregte,
war sein Zupacken, die Kühnheit des Wagens und Gelingens, das Ausnützen aller
Chancen mit überlegenem militärischem Genie. Cäsar hat in seinen Schriften dem
Glück nur den geringsten Platz eingeräumt, er schrieb sich selbst das Verdienst an
seinen Taten zu. Friedrich betont mit Recht18, daß dagegen die Gegner Cäsars den

Anteil der Fortuna an seinen Siegen unterstrichen haben, - die Niederlage war dann

weniger schmerzlich. Die Anekdote von der geplanten und mißratenen Fahrt nach
Brundisium stammt nach Friedrich aus den Reihen der Pompeianer und sollte

zeigen, daß es um Cäsar zu Beginn des Jahres 48 sehr schlecht stand19. Für den

Kern der Geschichte ist das sicher richtig; es wird sich um eines der unzähligen
Gerüchte handeln, die vor der Entscheidungsschlacht kolportiert wurden. Aber
die dramatische Ausschmückung und das Apophthegma selbst sind nicht ironisch

gemeint: Hier sehen wir Cäsar im vollen Nimbus des Siegers; er hat Glück, auch

18 p. 4.
18 p. 22-24.



Cäsar und sein Glück 79

wenn er keines hat; was bei anderen Menschen Vermessenheit wäre, darauf hat
Cäsar ein legitimes Recht: er darf das Unmögliche wagen. Es ist nicht peinlich, daß
die venti tempestatesque ihm hier nicht gehorchen, es ist ja nicht das Gelingen, das

wir bewundern, sondern die röX/xrf0, die temeritas21. Insofern ist es auch gleichgültig,

daß der Erfolg durch den Tod des Bibulus und das Eintreffen von frischen
Truppen dann doch eintritt22. In ihrer endgültigen Nuancierung muß also die
Anekdote um einiges jünger sein, als Friedrich angenommen hat.

Als Cäsars Bild in der Kaiserzeit eine sanfte Verklärung erfuhr, wurde auch sein
Glück hinaufstilisiert; unleugbar unter dem Einfluß der hellenistischen Tyche
ebenso wie der Felicitas der römischen Kaiser. Ihre Wurzeln hat Cäsars Fortuna
aber zweifellos in der Feldherrn-Felicitas; ihr verdankt sie ihr eigentliches Wesen,
auch wenn spätere Zeiten weniger seine wohlerwogene Strategie als sein

Draufgängertum, sein «Glück» bewundert haben.

b) Die Felicitas der römischen Kaiser. - Die Felicitas der Feldherren wird
allmählich zum festen Attribut der römischen Kaiser, aber es ist eine langdauernde
Entwicklung. Trotz des bekannten Dictums: felicior Augusto melior Traiano wird
Augustus erst von Sueton mit felicitas bedacht23. Wieder muß man hellenistische
Vorstellungen davon trennen: Die Anekdote, die Plutarch24 erzählt, und in der
eine persönliche Tyche Octavians auftritt, hat nichts damit zu tun25. Ebenso
entspringt wohl die Tyche Cäsars, bei der Dio Cassius den Senat schwören läßt, der
griechischen Gedankenwelt26.

Tiberius knüpfte in vielem wieder an die republikanische Tradition an, und wir
finden bei ihm die Feldherrn-Felicitas27; von Galba an wird sie ein Bestandteil
der Titulatur: Auf den Münzen erscheinen die Felicitas Imperii, die Felicitas
Augusti oder Augusta, die Felicitas Caesarum, die Felicitas publica, temporum,
saeculi oder perpetua, von Commodus an die Verbindung von Pius und Felix, dazu

tritt Invictus, unter Traian Virtus29. Es ist verständlich, daß man den Versuch
gemacht hat, diese Felicitates zu differenzieren, z. B. die Felicitas Augusti nicht
wie die anderen als den status rerum felix, sondern als die «über dem Prinzeps und
seinen Unternehmungen waltende Gottheit», oder Felicitas in Verbindung mit
Virtus als «den kriegerischen Erfolg»29; aber die Felicitas der Kaiserzeit hat jede

20 App. II 620.
21 Val. Max. IX 8, 2: Cäsar neben Seipio Africanus.
22 Friedrich 12.
23 Aug. 94, 1, wo er die Prodigien aufzählt, quibus futura magnitudo eins et perpetua

felicitas sperari animadvertique posset.
24 De fort. Roman. 7 und Ant. 33.
25 Gegen Erkell 108-114; cf. Tyche und Daimon, M. P. Nilsson, Gesch. d. griech. Bel. II 199-

202; noch weniger ist die Felicitas des Augustus eine Art Kraftfluidum, und vor allem ist die
Sulla-Valeria-Anekdote (Plut. Sulla 35, 5-11) kein Beweis dafür, daß die Römer ein solches
Fluidum für übertragbar hielten; Als Valeria Sulla den Wollfaden aus dem Mantel zupfte,
wollte sie kein Souvenir, sie wollte nicht an seinem Kraftfluidum teilhaben, sie wollte
geheiratet werden, was sie bekanntlich erreicht hat.

28 44, 6, 1; 50, 1; Tiberius lehnt das ab: 57, 8, 3.
27 Erkell 114f.
28 Erkell 120f. 117 f. 123.
29 Erkell 123.



80 Cordula Brutscher

spezifische Bedeutung längst verloren. Das zeigt sich daran, daß ihre vielen Symbole

- gubernacitlum, caduceus, cornucopia, Erdball, Opferschale, später Mond
und sieben Sterne, Fruchtkorb, Ähre - ohne jeden bemerkbaren Unterschied
angewandt werden. Auch Felicitas und Fortuna fließen auf diese Weise zusammen:
Unter Vespasian taucht neben der üblichen Fortuna redux mit dem Schiffsschnabel
eine Felicitas redux auf, mit Opferschale und Lorbeerzweig. Die Fortuna ist aber in
der Kaiserzeit der viel wichtigere Begriff; Antonius Pius überträgt die Macht auf
Marc Aurel, indem er eine kleine goldene Fortuna aus seinem Schlafzimmer zu
seinem Nachfolger bringen läßt30. Auf Münzen findet sich die Fortuna Augusti
zuerst unter Galba, erscheint also zum gleichen Zeitpunkt wie die Felicitas. Erkell
macht einen Versuch31, ihren amoralischen, spielerischen, wankelmütigen Charakter
zu wahren, muß aber doch zugeben «Tyche basileos, Fortuna regia, Fortuna Augusti
ist nicht launenhaft» - das ist wichtig: genau wie die Felicitas nichts weiter
repräsentiert als die Glückseligkeit, die der Kaiser durch sein bloßes Dasein selbstverständlich

verbreitet, genau so verliert auch Fortuna ihr Recht, sich zuzuwenden,

wem ihr beliebt; sie ist nun eine treue Dienerin des Kaisers.
Wie verfolgen hier die unaufhaltsame Entwicklung einer Ideologie: Wie bei

einer Definition Gottes Gott notwendig als der Inbegriff aller Vollkommenheiten

gilt - sonst wäre er nicht Gott -, so muß der Kaiser als der Inhaber der absoluten
Gewalt notwendig im Besitz sämtlicher Tugenden und der Felicitas und Fortuna
sein - sonst wäre er nicht der Kaiser. Sehr gut sehen wir diesen selbstverständlichen

Anspruch im Traianspanegyricus, wo Plinius Traian schon im voraus zum
siegreich bestandenen Zweikampf und den spolia opima beglückwünscht - wer
Kaiser ist, ist auch tapfer und immer Sieger32: Invictus.

Diese Übersteigerung des Begriffs in der Kaiserzeit hat zweifellos dazu

beigetragen, auch Cäsars Fortuna als sein selbstverständliches Attribut erscheinen

zu lassen. Mit Erstaunen stellt man fest, daß er doch zwei Niederlagen erlitten
hat; das Bewundernswerteste an ihm, sein Fleiß, die geniale Energie, mit der er
alle Schwierigkeiten überwand, wird weggewischt und vergessen. So kommt es,
daß von seinen Dicta keines populärer ist als veni vidi vici.

2. Fortuna: Tyche

In archaischer Zeit beugte man sich dem Willen der Götter: sie schützen das

Gerechte, strafen das Ungerechte, und auch wenn sie es nicht tun, hat ihr Walten
einen tiefen Sinn. Noch im 5. Jahrhundert finden wir trotz der großen politischen
Umwälzungen wenigstens Spuren einer ethischen Bewertimg in der Lehre von der

Hybris der Menschen und der Nemesis der Götter33. Im Hellenismus ändert sich das:
Man erlebt, wie Alexander und seine Nachfolger sich sogar wie Gottheiten verehren

80 SHA AP 12, 5.
81119f.
82 Plin. Pan. 17, 3: nec tibi opima defuerint, si quis regum venire in mantis audeat usw.

Ich halte das nicht für vaticinatio ex eventu, sonst wäre die Stelle konkreter formuliert.
88 Cf. Nilsson op. cit. I 096-701.



Cäsar und sein Glück 81

lassen, aber man empfindet es nicht mehr als Hybris34, und wenn die eben errichteten
Reiche wieder zusammenfallen, ist es nicht mehr die Nemesis der Götter, sondern
das Werk der Tyche. Tyche ist eine Personifikation; sie wird als Göttin betrachtet,
obwohl ihr Wesen dem einer Gottheit ganz entgegengesetzt ist: Amoralisch,
unberechenbar und mitleidlos regiert sie die Welt. Auch ihre guten Gaben werden

entwertet; sie können ja nicht dauern, denn «nichts ist beständig, außer dem
Wechsel». An die Tyche glaubt nicht der Sieger, sondern der Unterlegene; er will
der ethischen Beurteilung ausweichen und fühlt sich lieber als das Opfer einer

anonymen Macht. Den Römern ist die Tyche als Weltanschauung naturgemäß
fremd; sie findet sich aber in Bezug auf ein einschneidendes Ereignis ihrer
Geschichte: die Umwandlung der Republik in den Prinzipat. Die untergehende
Republik entwickelte eine bedeutende ideologische Kraft, während das Kaisertum
nur eine politische Notwendigkeit zu sein schien, und die Tatsache, daß es Cäsar

nicht gelungen ist, sich einen moralischen Anspruch auf die Alleinherrschaft zu
verschaffen, wirkte sich auch auf die Stellung seiner Nachfolger aus. Bitterkeit
und Resignation sprechen aus der Behauptung, die Tyche habe Cäsar, über Pom-

peius siegen lassen, und wir finden sie sogar bei einem Lobredner des iulisch-
claudischen Hauses wie Vellerns Paterculus35.

3. fortuna: casus

Sowohl die Feldherren-Felicitas wie die Tyche sind aus bestimmten historischen
Situationen heraus entstanden. Die fortuna, der Zufall, dagegen entstammt einer

ungeschichtlichen Alltagssphäre. Für die kleineren menschlichen Erlebnisse kann
man nicht das Eingreifen der Götter in Anspruch nehmen, die ngövota, oder das

fatum; hier genügen fortuna und ihre Synonyme fors, casus, occasio, cadere, accidit
usw. Was man ausdrücken will, ist die banale menschliche Erfahrung, daß unverhofft

oft kommt; man hat «Glück» oder «Pech», und im Unterschied zur «großen»
Tyche finden wir hier keine Spur einer fatalistischen Einstellung: kein unabwendbares

Los, sondern eine Pechsträhne, die man mit Klugheit und Ausdauer
überwinden muß, und Chancen, die man nutzen kann - der Ungeschickte verpaßt sie.

Eine noch viel größere Rolle als im Alltagsleben spielt der Zufall aber im Krieg,
wo ein unbekanntes Land, ein anderes Klima zusammen mit zahllosen Imponderabilien

oft das richtige Einschätzen einer Situation unmöglich machen. Hier braucht
der Feldherr «Glück» - ein Glück, das aus einer niedrigeren Sphäre stammt, aber
die untere Grenze der Feldherrn-Felicitas berührt; die obere bildet das xagio/xa.
Der Glaube an die Tyche ist eine Weltanschauung, die eigentlich jede andere
ausschließt; auch die «kleine» fortuna hat einen ethischen Aspekt, aber einen, der
keiner anderen Anschauung widerspricht: sie ist eine Entschuldigung. Zwar nicht

ganz logisch, aber menschlich verständlich und so alt wie die Welt: Mißlingt mir

34 Cf. Nilsson op. cit. II 191.
33 II 51-57, bes. 56, 3; 57, 3. - Cf. C. Brutscher, Analysen zu Suetons Divus Julius und

der Paralleluberlieferung (Bern, erscheint 1958).



82 Cordula Bratscher

etwas, ist «etwas dazwischen gekommen», hat mein Feind Erfolg, ist es
«unverschämtes Glück»; aber - was mir gerät, ist mein eigenes Verdienst, sind die Feinde
in Verlegenheit, haben sie es sich selbst zuzuschreiben. Das deckt sich nicht ganz
mit der Wahrheit, es ist apologetisch, beschönigend, gewiß; niemand gesteht eben

gerne seine Fehler ein. Aber es ist noch längst nicht offene Lüge, Fälschung und
Entstellung der Tatsachen.

Es ist wichtig, das festzuhalten, um den Gebrauch von fortuna in Cäsars Com-
mentarii richtig beurteilen zu können.

Die fortuna in Caesars Schriften. - Fowler und Erkell36 haben bewiesen, daß
Cäsar fortuna niemals so anwendet, daß man eine Personifikation oder besondere

Ideologie darin erkennen könnte. Von seinem angeblichen Glauben an einen

glücklichen Stern findet sich keine Spur; die fortuna ist ein ganz allgemeiner
Begriff, der sich ziemlich genau mit dem eben behandelten (3) deckt.

Erkell macht in seiner Beweisführung eine Ausnahme; er glaubt nämlich, daß

BC III 103, 4 und 104,1 vom Glück des Pompeius die Rede sei, von seinem glücklichen

Stern37. Ich kann auch hier nichts weiter sehen als das höfliche Ausweichen
Cäsars auf eine allgemeine Wendimg38, weil er angesichts der tragischen Situation -
es handelt sich um Pompeius' Ankunft in Ägypten - nicht mehr sagen will. Die
Phrase kann nichts Anderes meinen, als daß die Ägypter Pompeius auch im
Unglück achten sollten - es spricht jemand aus der Umgebung des Pompeius.

Die Interpretation Erkells hat aber weitergewirkt, und zwar auf Rambaud, der

nun im 3. Buch des Bellum Civile ein ganzes «Leitmotiv» der Fortuna findet39.

Es handelt sich um sechs Stellen, die sich auf fast hundert Kapitel verteilen:
10, 3-7; 13, 3; 68, 1; 73, 3-5; 95, 1; 103, 4-104, 1. Nur an der ersten Stelle
finden wir eine Personifikation, die aber nichts ausgibt40, und nirgends wird ausdrücklich

gesagt, die Fortuna hätte sich dem einen zu, vom anderen abgewendet.
Labienus wie die Allobroger wollen «ihr Glück wo anders versuchen»41; die
restlichen Stellen - c. 73 und 95 - sind Ermahnungen Cäsars an die Soldaten. Nach der

Niederlage sagt er, sie sollten die Scharte wieder auswetzen — fortunam esse in-
dustria sublevandam (73, 4 und 95, 1), sie sollten die Chance wahrnehmen: vt
beneficio Fortunae uterentur castraque oppugnarent. 68, 1 endlich sieht nach Tyche
aus, ist aber bloß fortuna (3): eine Ausrede.

Rambaud teilt im Grunde die Meinung Fowler's; «It is true indeed that though
he never really personifies fortuna, he puts more emphasis upon her share in his

33 Cäsar und, sein Glück, Eranos 44.
87 p. 66.
38 103, 4 neve eins fortunam despicerent; 104, 1 sive despecta eins fortuna.
39 Op. cit. 258f.
40 Powler 154: «Here there is an apparent personification of Fortuna, but no stress can

be laid on the use of the word, for Caesar is tactfully suggesting that if his opponent were
beaten, it would be owing rather to ill-luck than to his own want of skill.»

41 III 13, 3: eundem casum subiturum, quemcumque ei Fortuna tribuisset; 60, 3: novam
temptare fortunam novasque amicitias experiri.



Cäsar und sein Glück 83

operations than a modern general would do; but that is a tendency which is

common to the writers of his age But other writers emphasize this much more
strongly than Caesar himself»42. «De la sorte, on peut dire que le theme de la
Fortuna, defendu plutot qu'affirme dans le Bellum Civile, y est traite d'une maniere

negative43.» Rambaud unterscheidet zwei verschiedene Bedeutungen von Fortuna
in den Commentarii: eine apologetische, unsere Nummer 3, die aber dadurch,
daß er die Zufälligkeiten des Krieges einfach auf Null reduziert - Le hasard
n'existe pas ä la guerre (262) eine viel zu große Bedeutung gewinnt, denn schließlich

ist Cäsar nicht an allen Fehlschlägen selbst schuld, und eine Propaganda-
Fortuna. Allerdings tritt weder die eine noch die andere in den Commentarii
hervor; weshalb? Rambaud löst das Problem durch die Quadratur des Zirkels: die

Propaganda-Fortuna habe Cäsar unterdrückt, um selbst den Ruhm an seinen

Taten zu haben44, die apologetische, um mit der anderen nicht in Widerspruch zu
kommen45. Zum Beleg für die Behauptung, Cäsar habe in seinen Briefen und den

Ansprachen an seine Truppen die Entwicklung seiner Fortuna-Legende eifrig
betrieben, bleiben Rambaud zu guter Letzt ganze zwei Stellen46: BG IV 26, 5, wo
Fuchs47 mit Recht fortunam schreibt, und VI 43, 5, das Fuchs ganz ausklammert.

Auch der eingehendsten Interpretation wird es nicht gelingen, in den Commentarii

eine Handhabe für die Entwicklung der Legende von Cäsar und seinem

Glück zu finden. Cäsar ist eben nicht Sulla, der sich selbst als Schoßkind des

Glücks bezeichnet hat, und Cäsars Glück ist von ganz anderer Beschaffenheit als

Sullas Tyche: es ist nicht irrational, sondern sehr vernünftig.

42 p. 156.
43 p. 261.
44 261 u.
43 263 u.
46 p. 261.
47 Ed. Helv. 1944.

Miszelle

In Alkmans Partheneion Vers 97 ist wohl zu schreiben:

d de räv ZrjQt]v[i]d(ov

äoidoteQa fi[ev avda']
&ial yaq

vgl. vielleicht Pindar Paean 4,3. P. V. d. M.


	Cäsar und sein Glück

