Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 1

Artikel: Casar und sein Glick

Autor: Brutscher, Cordula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-15281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-15281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Casar und sein Gliick

Von Cordula Brutscher, Bern

Das mit diesem Titel gemeinte Problem ist in den letzten Jahren durch drei
gleichermafBen vortreffliche und forderliche Studien beleuchtet worden: diejenige
von Harry Erkell!, von Michel Rambaud? und von W. H. Friedrich3.

Leider nimmt keine dieser Arbeiten auf die anderen Bezug. Und dariiber hinaus
bleiben auch heute noch einige Fragen ungeklirt, so dal es lohnend erscheint, den
ganzen Komplex in Kiirze nochmals aufzurollen und die isolierten Ergebnisse zu-
sammen mit eigenen Beobachtungen wie in einem Brennspiegel zu vereinigen.

Die alte, von Rice-Holmes?, mit Einschrinkungen auch von Mommsen’, Ed.
Meyer®, Werner Jaeger? und anderen vertretene Ansicht, Cdsar habe einen un-
beirrbaren, fast mystischen Glauben an sein Gliick und seinen Stern gehabt, ist
heute ldngst iiberholt.

Genaue Untersuchungen iiber den Gebrauch von forfuna in Césars eigenen
Schriften haben schon W. Warde Fowler?, nach ihm A. Passerini®, dann Erkell
und Rambaud zu der Uberzeugung gebracht, daB fortuna bei Casar nicht mehr
bedeute als «Zufall». Trotzdem also César selbst nicht den geringsten Versuch
unternommen hat, sich mit dem Nimbus eines Auserwahlten des Gliicks zu um-
geben, ist sein Gliick geradezu sprichwortlich geworden; die vielen Anspielungen
auf Césars Glick kulminieren in der bekannten Anekdote aus dem Winter 48:
César will trotz eines heftigen Sturmes in einem kleinen Kahn von Dyrrachium
nach Brundisium iibersetzen, um seine Verstérkungen zu holen, da sie ihm zu
lange ausbleiben. Sie fahren aus, und als das Unwetter immer mehr zunimmt und
der Schiffer umkehren will, sagt César: « Fahr zu, Du fihrst César und sein Gliick®.»

Diese Geschichte ist deshalb so merkwiirdig, weil sie im Grunde das Gegenteil
von dem beweist, was sie beweisen soll: César hat ja kein Gliick, er mufl umkehren.

1 Augustus, Felicitas, Fortuna (Goteborg 1952); cf. die Rezension von C. Koch, Gnomon
1954, der allerdings auf die Fortuna bei César nicht eingeht.

2 L’ Art de la déformation historique dans les Commentaires de César (Paris 1953) 2566-264 ;
Rambaud bezieht sich auf die beiden Eranos-Aufsitze Erkells, der damals noch Ericsson
hieB; Sulla Felixz (1943) und Caesar und sein Qliick (1944).

3 Casar und sein Gliick, Thesaurismata, Festschrift fiir Ida Kapp (Miinchen 1954).

4 Caesar’s Conquest of Gaul (London, 1. Aufl. 1899, 2. Aufl. 1911).

5 RG III 463.

8 Cdsars Monarchie 337.

? Demosthenes (1939) 236 Anm. 33.

8 Caesar’s Conception of Fortuna, CR XVII (1903) 153-156.

® Lo concetto antico di Fortuna, Ph. XL (1935) 90-97.

10 Tn verschiedenen Varianten: Suet. DJ 58; Val. Max. 9, 8, 2; Flor. Epst. 1I 13, 37
Forster; Plut. Caes. 38, 5 und De fort. Roman. 6; App. RG II 236; Dio Cass. 41, 46, 3;
Lucan V 578-584.




76 Cordula Brutscher

Friedrich hat in seiner Studie gezeigt, daB die Anekdote eine Erfindung ist!!. Auf
seine Theorie, daBl die Geschichte eine Erfindung der Gegner Cisars ist, werden
wir unten noch eingehen. Um zu verstehen, was Cisar und unsere antiken Autoren
unter Fortuna verstehen und wie die César-Legende sich entwickelte, miissen wir
weiter ausholen?®.

Der Begriff Gliick hat im Lateinischen wie im Deutschen eine ganze Skala ver-
schiedener Bedeutungen; man kann sie voneinander trennen und muf} sich doch
eingestehen, daB der Sprachgebrauch sie stindig mischt. In der aufgeklirten,
durch den Hellenismus stark beeinfluiten Zeit, die wir behandeln, sind ohnehin
die religiosen Vorstellungen verallgemeinert und abgeschliffen; man weicht aus ins
Unbestimmte und Anonyme und 148t nicht mehr die Gotter die Welt regieren,
sondern Fortuna: Vom Alltagszufall bis zum Sturz eines Weltreiches ist alles ihr
Werk.

Von den unzihligen verschiedenen t9yat greife ich hier drei heraus, die fiir Céisars
eigene Darstellung und die der antiken Autoren, die ihn behandeln, wichtig sind:

1. Fortuna: Felicitas

a) Das Gliick des stegreichen Feldherrn. — Erkell!® beniitzt die sorgfiltige Unter-
scheidung Augustins zwischen Felicitas und Fortuna: cur adkibentur diversa noma-
na? ... quid diversae sedes, diversae arae, diversa sacra? est causa tnguiunt, quia
felicitas dlla est, quam boni habent praecedentibus meritis; fortuna vero, quae dicttur
bona, sine ullo examine meritorum fortuito accidit hominibus et bomis et malis
(Civ. Dei TV 18). : '

Diese perfekte Definition — stammt sie aus Varro? — besagt also, daB ein Unter-
schied besteht zwischen «gliicklich sein» und « Gliick haben»: das erstere griindet
sich auf Verdienste, merita, wihrend das zweite die Gaben der Fortuna sind, die
wahllos verteilt werden, auf Gute und Bose. Augustinus denkt hier an rein ethi-
sche Werte, ebenso wie Cicero, Frg. Epist. I 5 ed. Sjogren: neque enim quicquam
aliud est felicitas (inquit), nisi honestarum rerum prosperitas, vel, ut alio modo
definiam, felicitas est fortuna adiutriz consiliorum bonorum, quibus qui non utitur,
feliz esse nullo pacto potest. ergo in perditis vmpiisque constlivs, quibus Caesar usus
est, nulla potuit esse felicitas; feliciorque meo vudicio Camillus exsulans quam tem-

11 Richtig geglaubt wurde sie allerdings nie, aber auch nie richtig widerlegt. Friedrich
hat einen bescheidenen Vorldufer in Elisabeth Tappan, J. Caesar’s luck, TAPhA 1930,
deren kurze Zusammenfassung eines Vortrages keinerlei Beweisfithrung gibt: The story ...
represents a view apparently developed after Caesar’s own time. p. XXII.

12 Eine solche Entwicklung sieht schon Warde Fowler, op. cit. 153: «I also have some
reason to think that a belief in blind chance, whether conceived as a deity or not, gained
ground steadily in the century after Caesar’s death, until it reached a pitch which is very
forcibly expressed in a well-known passage of the elder Pliny (NH II 22).» Rambaud folgt
ihm hierin, p. 256 Anm. 39. Ich beriicksichtige die Stelle nicht, weil sie fiir die spezifisch
romischen Anschauungen nichts ausgibt. Plinius reproduziert II 14-27 ein spéithellenisti-
sches theologisches System (cf. Plut. De superstit.), in das er 18f. eine Huldigung an Vespa-
sian und 24 einen Auszug aus den Augustusmemoiren einlegt.

18 Op. cit. Felicitas 43-128; dort auch die Literatur.




Casar und sein Gliick 77

poribus isdem Manlius, etiamsi, id quod cupierat, regnare potuissetlt. Erkell geht
aus von der Etymologie von felic- als «fruchtbar, tragend, trichtig» und kommt
iiber die arbores felices zu dem Begriff «bei den Gottern beliebt, gesegnet»: «Ein
Feldherr, der vor seinem Auszug die Auspizien einholte, fiir das Heer Opfer ver-
richtete und iiberhaupt dessen Vertreter bei den Gdttern war, multe wenigstens
80 felix sein wie das Holz, das er zum Opfern brauchte» (128). So weit ist das durch-
aus plausibel, wenn wir uns auch vor Augen halten miissen, dafl es erschlossen ist,
nicht belegt. Erkell geht aber nun noch einen Schritt weiter und zieht den Begriff
der pietas bei: «(Wir haben gefunden, da8 felic- in republikanischer Zeit besonders
bei summa vire, magne imperatores gebraucht wurde, und zwar fiir devinitus adiuncta
fortuna, das ist das Gliick, das die Gotter als Belohnung fiir piefas schenken» (128).
Das halte ich nun fiir ginzlich verfehlt, da ja die pietas in keinem der Texte ge-
nannt ist!®: Sie kann ja auch gar nicht genannt sein, weil ptetas nicht, wie Erkell
meint, Erfiillung der religiosen Pflichten den Gottern gegeniiber bedeutet, sondern
Ehrfurcht gegen die Eltern und andere alte Leute. Selbstverstindlich durfte ein
Feldherr sich nicht die kleinste Verfehlung den Gottern gegeniiber zuschulden
kommen lassen, das sehen wir schon an den beiden Beispielen, die Valerius Maxi-
mus von Varro und C. Flaminius erzihlt!®. Aber die sorgfiltige Erfiillung der reli-
giosen Pflichten war vermutlich eine so selbstverstindliche Voraussetzung, da
sie gar nicht besonders erwihnt wird; in dervollstindigsten Behandlung der Eigen-
schaften eines guten Feldherrn, die wir besitzen, in Ciceros De imperio Gn. Pomper,
werden zwar sehr viele Tugenden aufgezihlt, aber es fehlt jede Anspielung auf die
Religiositdt. Die Kombination von pietas und felicitas in der Kaisertitulatur —
Pius Feliz — ist zudem so spit (zuerst unter Commodus bezeugt, wie Erkell selbst
bewiesen hat??), dall wir keinen Anla@ haben, fiir sie einen Ursprung in republi-
kanischer Zeit zu suchen. :

- Die Romer schrieben ihre Siege der virtus ihrer Feldherren und der Hilfe der
Giotter zu. Aber Verdienst und Konnen des Feldherrn allein geniigten eben doch
nicht: der gliickliche Zufall oder die gut genutzte Chance muBl noch dazukommen.
Das bedeutendste Zeugnis zur Definition der romischen Feldherrn-Felicitas ist
Ciceros Rede De imp. Gn. Pompei; in den Kapiteln 21-51 handelt er von den
Feldherrneigenschaften des Pompeius, den virtutes imperatoriae: labor in negotis,
fortitudo in periculis, industria in agendo, celeritas in conficiendo, consilium wn
providendo (29). Das ist noch nicht alles: sed multae sunt artes eximiae hutus ad-
manistrae comites virtutis. Cicero zahlt auf: innocentia, temperantia, fides, facilitas,
wngenium, humanitas (36). Nachdem sie behandelt sind, kommt als letzte und
wichtigste die auctoritas dazu (43—46). Zu dieser Phalanx von Tugenden tritt nun

14 Erkell sagt hierzu, p. 52, Cicero hiitte mehr den Erfolg im Auge; meines Erachtens wird
das durch den SchluBsatz ausgeschlossen.

15 Erkell sucht das zu umgehen: feliz setze bei Augustinus pietas voraus und werde bei
Cicero von impia consilia ausgeschlossen, p. 52.

16 Val. Max. I 16 De neglecta religione und VI 6 De prodigtis.

17 117. 115{. eine Widerlegung der Theorie Alfildis, der die Verbindung schon in die Zeit
der Biirgerkriege legt.




78 Cordula Brutscher

noch das Gliick; es fillt auf, wie vorsichtig Cicero hier formuliert. Das Gliick ist
in keiner Weise mit den virtutes verkniipft, es ist nicht Belohnung von Verdiensten,
sondern etwas, das die Gotter als besondere Gunst gewédhren. Diesem Gliick haften
Ziige der Tyche an, das zeigt nicht nur die unterschiedslose Verwendung von
felicitas und fortuna, sondern vor allem das Ungewisse, Schwankende, das ihr
Wesen ist; sie wird leicht verscheucht, man darf weder getrost auf sie hoffen, noch
laut iiber sie reden, sondern nur tsmide und pauca. Ist sie aber einmal da, gehorchen
nicht nur cives, socit und hostes dem Willen des Feldherrn, sondern auch die ventz
tempestatesque:

reliquum est ut de felicitate quam praestare de se ipso nemo potest, meminisse et
commemorare de altero possumus, sicut aequum est homines de potestate deorum,
tvmade et pauca dicamus. ego enim sic existimo, Maxvmo, Marcello, Scipions, Mario
et ceteris magnas vmperatoribus non solum propter virtutem sed etiam propter fortunam
saeprus imperia mandala atque exercitus esse commissos. fuit envm profecto qusbusdam
summas viris quaedam ad amplitudinem et ad gloriam et ad res magnas bene gerendas
divinitus adiuncta fortuna. de huius autem hominis felicitate quo de nunc agimus
hac utar moderatione dicends, non ut vn wllius potestate fortunam positam esse dicam
sed ut praeterita meminisse, reliqua sperare videamur, ne aut invisa dis ymmortalibus
orato nostra aut ingrata esse videatur. ttaque non sum praedicaturus quantas +lle res
domi militiae, terra marique quanta felicitate gesserit, ut esus semper voluntatibus
non modo cives adsenserint, socii obtemperarint, hostes oboedierint, sed etiam vents
tempestatesqué obsecundarint (47/8).

Die fortuna oder felicitas des romischen Feldherrn ist also weder auf die pretas
noch auf die virtutes gegriindet; es ist fiir uns wichtig, das festzuhalten, weil auch
Cédsars Gliick nicht auf moralischen Qualititen beruht. Keinem antiken Autor
wire es eingefallen, mit dem Jahr 49 eine Trennungslinie zu ziehen und zu sagen,
vorher hétte er seine Siege den virtutes verdankt, nachher nur der Tyche. Was an
jedem einzelnen von Césars Siegen die Bewunderung der Zeitgenossen erregte,
war sein Zupacken, die Kiithnheit des Wagens und Gelingens, das Ausniitzen aller
Chancen mit iiberlegenem militérischem Genie. César hat in seinen Schriften dem
Gliick nur den geringsten Platz eingerdumt, er schrieb sich selbst das Verdienst an
seinen Taten zu. Friedrich betont mit Recht!®, dafl dagegen die Gegner Cisars den
Anteil der Fortuna an seinen Siegen unterstrichen haben,— die Niederlage war dann
weniger schmerzlich. Die Anekdote von der geplanten und miratenen Fahrt nach
Brundisium stammt nach Friedrich aus den Reihen der Pompeianer und sollte
zeigen, daf es um César zu Beginn des Jahres 48 sehr schlecht stand?®. Fiir den
Kern der Geschichte ist das sicher richtig; es wird sich um eines der unzéhligen
Geriichte handeln, die vor der Entscheidungsschlacht kolportiert wurden. Aber
die dramatische Ausschmiickung und das Apophthegma selbst sind nicht ironisch
gemeint: Hier sehen wir César im vollen Nimbus des Siegers; er hat Gliick, auch

18 p. 4.
19 p, 22-24,




Céasar und sein Gliick 79

wenn er keines hat; was bei anderen Menschen Vermessenheit wire, darauf hat
Cisar ein legitimes Recht: er darf das Unmégliche wagen. Es ist nicht peinlich, daB
die vents tempestatesque ihm hier nicht gehorchen, es ist ja nicht das Gelingen, das
wir bewundern, sondern die z6Aun?, die temeritas®!. Insofern ist es auch gleich-
giiltig, daB der Erfolg durch den Tod des Bibulus und das Eintreffen von frischen
Truppen dann doch eintritt?. In ihrer endgiiltigen Nuancierung muf} also die
Anekdote um einiges jiinger sein, als Friedrich angenommen hat.

Als Ciisars Bild in der Kaiserzeit eine sanfte Verklarung erfuhr, wurde auch sein
Gliick hinaufstilisiert; unleugbar unter dem EinfluB der hellenistischen Tyche
ebenso wie der Felicitas der rémischen Kaiser. IThre Wurzeln hat Césars Fortuna
aber zweifellos in der Feldherrn-Felicitas; ihr verdankt sie ihr eigentliches Wesen,
auch wenn spitere Zeiten weniger seine wohlerwogene Strategie als sein Drauf-
gingertum, sein «Gliick» bewundert haben.

b) Die Felicitas der rémischen Kaiser. — Die Felicitas der Feldherren wird all-
méhlich zum festen Attribut der romischen Kaiser, aber es ist eine langdauernde
Entwicklung. Trotz des bekannten Dictums: felicior Augusto melior Traiano wird
Augustus erst von Sueton mit felicitas bedacht®. Wieder mufl man hellenistische
Vorstellungen davon trennen: Die Anekdote, die Plutarch? erzihlt, und in der
eine personliche Tyche Octavians auftritt, hat nichts damit zu tun?. Ebenso ent-
springt wohl die Tyche Cisars, bei der Dio Cassius den Senat schworen 143t, der
griechischen Gedankenwelt?®.

Tiberius kniipfte in vielem wieder an die republikanische Tradition an, und wir
finden bei ihm die Feldherrn-Felicitas?’; von (talba an wird sie ein Bestandteil
der Titulatur: Auf den Miinzen erscheinen die Felicitas Imperii, die Felicitas
Augusti oder Augusta, die Felicitas Caesarum, die Felicitas publica, temporum,
saeculr oder perpetua, von Commodus an die Verbindung von Pius und Feliz, dazu
tritt Invictus, unter Traian Virtus?. Es ist verstdndlich, daf man den Versuch
gemacht hat, diese Felicitates zu differenzieren, z. B. die Felicitas August: nicht
wie die anderen als den status rerum feliz, sondern als die «iiber dem Prinzeps und
seinen Unternehmungen waltende Gottheit», oder Felicitas in Verbindung mit
Virtus als «den kriegerischen Erfolg»??; aber die Felicitas der Kaiserzeit hat jede

20 App. IT 620. -

21 Val. Max, IX 8, 2: Casar neben Scipio Africanus,

22 Friedrich 12.

3 Aug. 94, 1, wo er die Prodigien aufzahlt, quibus futura magnitudo eius et perpetua
felicitas sperari animadvertique posset.

24 De fort. Roman. 7 und Ant. 33.

25 Gegen Erkell 108-114; cf. Tyche und Daimon, M. P. Nilsson, Gesch. d. griech. Rel. 11 199-
202 ; noch weniger ist die Felicitas des Augustus eine Art Kraftfluidum, und vor allem ist die
Sulla-Valeria-Anekdote (Plut. Sulla 35, 5-11) kein Beweis dafiir, daB die Romer ein solches
Fluidum fiir {ibertragbar hielten: Als Valeria Sulla den Wollfaden aus dem Mantel zupfte,
wollte sie kein Souvenir, sie wollte nicht an seinem Kraftfluidum teilhaben, sie wollte
geheiratet werden, was sie bekanntlich erreicht hat.

26 44, 6, 1; 50, 1; Tiberius lehnt das ab: 57, 8, 3.

¥ Erkell 114f.

28 Erkell 120f. 117f. 123.

2 Erkell 123.




80 Cordula Brutscher

spezifische Bedeutung lingst verloren. Das zeigt sich daran, daB ihre vielen Sym-
bole — gubernaculum, caduceus, cornucopia, Erdball, Opferschale, spiter Mond
und sieben Sterne, Fruchtkorb, Ahre — ohne jeden bemerkbaren Unterschied an-
gewandt werden. Auch Felicitas und Fortuna flieBen auf diese Weise zusammen:
Unter Vespasian taucht neben der iiblichen Fortuna reduz mit dem Schiffsschnabel
eine Felicitas redux auf, mit Opferschale und Lorbeerzweig. Die Fortuna ist aber in
der Kaiserzeit der viel wichtigere Begriff; Antonius Pius iibertrigt die Macht auf
Marc Aurel, indem er eine kleine goldene Fortuna aus seinem Schlafzimmer zu
seinem Nachfolger bringen 148t%. Auf Miinzen findet sich die Fortuna Augusts
zuerst unter Galba, erscheint also zum gleichen Zeitpunkt wie die Felicitas. Erkell
macht einen Versuch®, ihren amoralischen, spielerischen, wankelmiitigen Charakter
zu wahren, muB aber doch zugeben «Tyche basileos, Fortuna reqia, Fortuna Augusty
ist nicht launenhaft» — das ist wichtig: genau wie die Felicifas nichts weiter repré-
- sentiert als die Gliickseligkeit, die der Kaiser durch sein bloBes Dasein selbstver-
standlich verbreitet, genau so verliert auch Fortuna ihr Recht, sich zuzuwenden,
wem 1hr beliebt; sie ist nun eine treue Dienerin des Kaisers.

Wie verfolgen hier die unaufhaltsame Entwicklung einer Ideologie: Wie bei
einer Definition Gottes Gott notwendig als der Inbegriff aller Vollkommenheiten
gilt — sonst wiire er nicht Gott —, so muBl der Kaiser als der Inhaber der absoluten
Gewalt notwendig im Besitz simtlicher Tugenden und der Felicitas und Fortuna
sein — sonst wire er nicht der Kaiser. Sehr gut sehen wir diesen selbstverstéind-
lichen Anspruch im Traianspanegyricus, wo Plinius Traian schon im voraus zum
siegreich bestandenen Zweikampf und den spolia opima begliickwiinscht — wer
Kaiser ist, ist. auch tapfer und immer Sieger3?: Invictus.

Diese Ubersteigerung des Begriffs in-der Kaiserzeit hat zweifellos dazu bei-
getragen, auch Cisars Fortuna als sein selbstverstindliches Attribut erscheinen
zu lassen. Mit Erstaunen stellt man fest, daB er doch zwei Niederlagen erlitten
hat; das Bewundernswerteste an ihm, sein Fleil}, die geniale Energie, mit der er
alle Schwierigkeiten iiberwand, wird weggewischt und vergessen. So kommt es,
daBl von seinen Dicta keines populirer ist als vens vide vics.

2. Fortuna: Tyche

In archaischer Zeit beugte man sich dem Willen der Gotter: sie schiitzen das
Gerechte, strafen das Ungerechte, und auch wenn sie es nicht tun, hat ihr Walten
einen tiefen Sinn. Noch im 5. Jahrhundert finden wir trotz der groBen politischen
Umwilzungen wenigstens Spuren einer ethischen Bewertung in der Lehre von der
Hybris der Menschen und der Nemesis der G6tter®s. Im Hellenismus éndert sich das:
Man erlebt, wie Alexander und seine Nachfolger sich sogar wie Gottheiten verehren

30 SHA AP 12, 5.

311191,

32 Plin. Pan. 17, 3: nec tibi opima defuerint, st quis regum venire in manus audeat usw.
Ich halte das nicht fiir veficinatio ex eventu, sonst ware die Stelle konkreter formuliert.

33 Cf. Nilsson op. cit. I 696-701.




Casar und sein Gliick 81

lassen, aber man empfindet es nicht mehr als Hybris®, und wenn die eben errichteten
Reiche wieder zusammenfallen, ist es nicht mehr die Nemesis der Gotter, sondern
das Werk der Tyche. Tyche ist eine Personifikation; sie wird als Gottin betrachtet,
obwohl ihr Wesen dem einer Gottheit ganz entgegengesetzt ist: Amoralisch, un-
berechenbar und mitleidlos regiert sie die Welt. Auch ihre guten Gaben werden
entwertet; sie konnen ja nicht dauern, denn «nichts ist bestindig, auBler dem
Wechsel». An die Tyche glaubt nicht der Sieger, sondern der Unterlegene; er will
der ethischen Beurteilung ausweichen und fiihlt sich lieber als das Opfer einer
anonymen Macht. Den Roémern ist die Tyche als Weltanschauung naturgemi
fremd; sie findet sich aber in Bezug auf ein einschneidendes Ereignis ihrer Ge-
schichte: die Umwandlung der Republik in den Prinzipat. Die untergehende
Republik entwickelte eine bedeutende ideologische Kraft, wihrend das Kaisertum
nur eine politische Notwendigkeit zu sein schien, und die Tatsache, dafl es Cisar
nicht gelungen ist, sich einen moralischen Anspruch auf die Alleinherrschaft zu
verschaffen, wirkte sich auch auf die Stellung seiner Nachfolger aus. Bitterkeit
und Resignation sprechen aus der Behauptung, die Tyche habe Ciisar.iiber Pom-
peius siegen lassen, und wir finden sie sogar bei einem Lobredner des iulisch-
claudischen Hauses wie Velleius Paterculus3.

3. fortuna: casus

Sowohl die Feldherren-Felicitas wie die Tyche sind aus bestimmten historischen
Situationen heraus entstanden. Die fortuna, der Zufall, dagegen entstammt einer
ungeschichtlichen Alltagssphére. Fiir die kleineren menschlichen Erlebnisse kann
man nicht das Eingreifen der Gotter in Anspruch nehmen, die 7pdvoia, oder das
fatum; hier geniigen fortuna und ihre Synonyme fors, casus, occasto, cadere, accidit
usw. Was man ausdriicken will, ist die banale menschliche Erfahrung, daB unver-
hofft oft kommt; man hat « Gliick» oder «Pech», und im Unterschied zur «groB8en»
Tyche finden wir hier keine Spur einer fatalistischen Einstellung: kein unabwend-
bares Los, sondern eine Pechstrihne, die man mit Klugheit und Ausdauer iiber-
winden muB, und Chancen, die man nutzen kann — der Ungeschickte verpaBt sie.

Eine noch viel grofere Rolle als im Alltagsleben spielt der Zufall aber im Krieg,
wo ein unbekanntes Land, ein anderes Klima zusammen mit zahllosen Impondera-
bilien oft das richtige Einschétzen einer Situation unméglich machen. Hier braucht
der Feldherr « Gliick» — ein Gliick, das aus einer niedrigeren Sphire stammt, aber
die untere Grenze der Feldherrn-Felicitas beriihrt; die obere bildet das ydoiwoua.
Der Glaube an die Tyche ist eine Weltanschauung, die eigentlich jede andere aus-
schlieBt; auch die «kleine» fortuna hat einen ethischen Aspekt, aber einen, der
keiner anderen Anschauung widerspricht: sie ist eine Entschuldigung. Zwar nicht
ganz logisch, aber menschlich verstindlich und so alt wie die Welt: MiBlingt mir

3 Cf. Nilsson op. cit. IT 191.
8 JI 51-57, bes. 56, 3; 57, 3. — Cf. C. Brutscher, Analysen zu Suetons Divus Julius und
der Paralleliiberlieferung (Bern, erscheint 1958).




82 Cordula Brutscher

etwas, ist «etwas dazwischen gekommen», hat mein Feind Erfolg, ist es «unver-
schimtes Gliick»; aber — was mir gerit, ist mein eigenes Verdienst, sind die Feinde
in Verlegenheit, haben sie es sich selbst zuzuschreiben. Das deckt sich nicht ganz
mit der Wahrheit, es ist apologetisch, beschénigend, gewil}; niemand gesteht eben
gerne seine Fehler ein. Aber es ist noch ldngst nicht offene Liige, Falschung und
Entstellung der Tatsachen.

Es ist wichtig, das festzuhalten, um den Gebrauch von fortuna in Cisars Com-
mentarii richtig beurteilen zu kénnen.

Die fortuna in Caesars Schriften. — Fowler und Erkell® haben bewiesen, dafl
César fortuna niemals so anwendet, dal man eine Personifikation oder besondere
Ideologie darin erkennen kionnte. Von seinem angeblichen Glauben an einen
gliicklichen Stern findet sich keine Spur; die fortuna ist ein ganz allgemeiner Be-
griff, der sich ziemlich genau mit dem eben behandelten (3) deckt.

Erkell macht in seiner Beweisfithrung eine Ausnahme; er glaubt nédmlich, da
BCIII 103, 4 und 104, 1 vom Gliick des Pompeius die Rede sei, von seinem gliick-
lichen Stern¥. Ich kann auch hier nichts weiter sehen als das hofliche Ausweichen
Césars auf eine allgemeine Wendung?®®, weil er angesichts der tragischen Situation —
es handelt sich um Pompeius’ Ankunft in Agypten — nicht mehr sagen will. Die
Phrase kann nichts Anderes meinen, als dal die Agypter Pompeius auch im Un-
gliick achten sollten — es spricht jemand aus der Umgebung des Pompeius.

Die Interpretation Erkells hat aber weitergewirkt, und zwar auf Rambaud, der
nun im 3. Buch des Bellum Civile ein ganzes «Leitmotiv» der Fortuna findets®.
Es handelt sich um sechs Stellen, die sich auf fast hundert Kapitel verteilen:
10, 3-7; 13, 3; 68, 1; 73, 3-5; 95, 1; 103, 4-104, 1. Nur an der ersten Stelle fin-
den wir eine Personifikation, die aber nichts ausgibt®, und nirgends wird ausdriick-
lich gesagt, die Fortuna hitte sich dem einen zu, vom anderen abgewendet.
Labienus wie die Allobroger wollen «ihr Gliick wo anders versuchen»!; die rest-
lichen Stellen — c. 73 und 95 — sind Ermahnungen Céisars an die Soldaten. Nach der
Niederlage sagt er, sie sollten die Scharte wieder auswetzen — fortunam esse in-
dustria sublevandam (73, 4 und 95, 1), sie sollten die Chance wahrnehmen: u¢
beneficio Fortunae uterentur castraque oppugnarent. 68, 1 endlich sieht nach Tyche
aus, ist aber blof fortuna (3): eine Ausrede.

Rambaud teilt im Grunde die Meinung Fowler’s; «It is true indeed that though
he never really personifies fortuna, he puts more emphasis upon her share in his

3 Cdsar und sein Qliick, Eranos 44.

37 p. 66.

38 103, 4 neve etus fortunam despicerent; 104, 1 sive despecta eius fortuna.

3 Op. cit. 258f.

40 Fowler 154: «Here there is an apparent personification of Fortuna, but no stress can
be laid on the use of the word, for Caesar is tactfully suggesting that if his opponent were
beaten, it would be owing rather to ill-luck than to his own want of skill.»

1111 13, 3: eundem casum substurum, quemcumque ei Fortuna tribuisset; 60, 3: novam
temptare fortunam novasque amicitias experiri.




Cisar und sein Gliick 83

operations than a modern general would do; but that is a tendency which is
common to the writers of his age ... But other writers emphasize this much more
strongly than Caesar himself»*2. «De la sorte, on peut dire que le théme de la
Fortuna, défendu plutot qu’affirmé dans le Bellum Civile, y est traité d’une maniére
négative?3,» Rambaud unterscheidet zwei verschiedene Bedeutungen von Fortuna
in den Commentarii: eine apologetische, unsere Nummer 3, die aber dadurch,
daB er die Zufilligkeiten des Krieges einfach auf Null reduziert — Le hasard
n’existe pas & la guerre (262) —, eine viel zu groe Bedeutung gewinnt, denn schlief3-
lich ist César nicht an allen Fehlschligen selbst schuld, und eine Propaganda-
Fortuna. Allerdings tritt weder die eine noch die andere in den Commentarii her-
vor; weshalb ? Rambaud 16st das Problem durch die Quadratur des Zirkels: die
Propaganda-Fortuna habe Cédsar unterdriickt, um selbst den Ruhm an seinen
Taten zu haben*, die apologetische, um mit der anderen nicht in Widerspruch zu
kommen?5. Zum Beleg fiir die Behauptung, Ciéisar habe in seinen Briefen und den
Ansprachen an seine Truppen die Entwicklung seiner Fortuna-Legende eifrig
betrieben, bleiben Rambaud zu guter Letzt ganze zwei Stellen?é: BG IV 26, 5, wo
Fuchs®” mit Recht fortunam schreibt, und VI 43, 5, das Fuchs ganz ausklammert.

Auch der eingehendsten Interpretation wird es nicht gelingen, in den Commen-
tarii eine Handhabe fiir die Entwicklung der Legende von Cisar und seinem
Gliick zu finden. Cisar ist eben nicht Sulla, der sich selbst als SchoBkind des
Gliicks bezeichnet hat, und Césars Gliick ist von ganz anderer Beschaffenheit als
Sullas Tyche: es ist nicht irrational, sondern sehr verniinftig.

42 p. 156.

43 p, 261.

44 261 wu.

45 263 u.

4 p, 261.

47 Ed. Helv. 1944,

Miszelle
In Alkmans Partheneion Vers 97 ist wohl zu schreiben:

a ¢ vav Znomp/[{]éawv
dowdotéga pfév avdd]
thal ydp ...

vgl. vielleicht Pindar Paean 4,3. | P.V.d. M.




	Cäsar und sein Glück

