
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 3

Artikel: Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts n. Chr.

Autor: Klingner, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-15288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-15288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tacitus
und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts n. Chr.

Von Friedrich Klingner, München

Tacitus sind wir gewohnt als großen Einzelnen zu nehmen und zu schätzen. Zwar
stellen wir ihn gern auf den Hintergrund seiner Zeit, sehen ihn in den letzten acht
Jahren Domitians im Innern für sein ganzes Leben verletzt durch das Erlebnis
der Unterdrückung, verfolgen es dann, wie das große Aufatmen unter Nerva und
in den ersten Jahren Trajans, das weitverbreitete Bestreben, das Unrecht der eben
erlebten Zeit wieder gutzumachen, ihn zum Geschichtsschreiber macht, wie er
zuerst an dem allgemeinen Hochgefühl seiner Standesgenossen, das sich in den
Briefen des Freundes Plinius vielfältig widerspiegelt, einigermaßen teilnimmt und
dann, je mehr Trajans Prinzipat die ursprüngliche Hoffnung auf Rückkehr der
alten Senatsherrlichkeit enttäuscht, desto weniger von einem zuversichtlichen
Bewußtsein der römischen Geschichte spüren läßt, bitterer wird und am Ende von
der ursprünglichen Absicht, beides, die Erinnerung an die ausgestandene Knechtschaft

unter Domitian, memoriam prioris servitutis, und das Zeugnis des

gegenwärtigen Guten, testimonium, praesentium bonorum, im Geschichtswerk festzuhalten,

nicht einmal mehr spricht. Die ganze Geschichte Roms seit Augustus hat sich
für ihn als Zeit der Zwangsherrschaft entlarvt, und diese darzustellen ist sein
einziges Anliegen geblieben. Wir folgen also dem Gang der allgemeinen Geschichte

jener Jahrzehnte im äußeren und inneren Lehen des Tacitus und im Wandel seines

Lehenswerkes. Aber seinen Ort im Gang der römischen Geschichtsschreibung zu
bestimmen hat man bisher unterlassen.

Damit ist jetzt nicht gemeint, daß man sein Verhältnis zu Sallust und Livius
noch genauer als bisher ins Auge fassen müsse, obwohl auch in dieser Hinsicht
manches erforderlieh wäre und Hinweise wie der von Jacques Perret1, daß die Wahl
des Sallust zum Meister und Vorbild sich keineswegs von selbst versteht und eine

Entscheidung bedeutet1, wichtig genug sind.
Tacitus vertritt für uns die ganze römische Geschichtsschreibung der Kaiserzeit

bis auf Trajan. Er ist der einzige, dessen Werke wenigstens zu einem guten
Teil erhalten geblieben sind; Vellerns Paterculus und Quintus Curtius sind von so
verschiedener Art, daß wir sie hier außer Betracht lassen können.

Bald nach dem Siege des Augustus, nach dem Beginn seines Prinzipates, beginnt
eine Geschichtsschreibung, die viel Einheitliches gehabt haben muß, eine Reihe

1 La formation du style de Tacite, REA 56 (1954) 96ff.

Klassisch-pMologisoJies
Seminar der Universität

ZTTTJTrVFT



Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 195

der Historiker, in der Tacitus der Letzte ist. In gewissem Sinne hat er zusammengefaßt,

was seine Vorgänger gedacht und formuliert hatten. In dieser Hinsicht
könnte man ihn fast mit Livius vergleichen, der gerade an der Grenze der Zeiten
die Geschichtsschreibung des Freistaates zusammengefaßt hat: nach ihm hat
niemand mehr die Geschichte des römischen Volkes ab urbe condita zu schreiben
vermocht. Das Thema Tacitus erweitert sich so zu dem Thema Lateinische Geschichtsschreibung

des ersten Jahrhunderts der Kaiserzeit.
Aber ist es nicht von vornherein vergeblich, dieses gewiß wichtige Thema ins

Auge zu fassen, da wir so gut wie nichts von den Vorgängern wissen Es genügt,
die beiden Bände von Peters Historicorum Romanorum reliquiae in die Hand zu
nehmen, den umfänglichen mit den Fragmenten der Geschichtsschreiber des

Freistaats und den schmalen mit den kaiserzeitlichen, um bedenklich zu werden. Das
Werk des Livius transparent zu machen, haben wir immerhin genug Proben von
den republikanischen Geschichtswerken, um wesentliche Errungenschaften der

Vorgänger in dem Werk des zusammenfassenden Nachfahren zu erkennen. Von
den kaiserzeitlichen Werken haben sich kaum geringfügige Bruchstücke erhalten,
und sie ergeben fast nichts. Die Vorlagen des Tacitus, die Quellen seiner Kenntnis
der Geschichte durch Rückschlüsse zu erreichen, haben manche versucht. Einiges
wohl, aber, aufs Ganze gesehen, nur weniges ist gewonnen, soweit man darauf aus

gewesen ist, bestimmte überlieferte Autorennamen für spürbare Überlieferungsmassen

in Anspruch zu nehmen. Der Vergleich zwischen Teilen der Historien mit
den Lebensbeschreibungen des Galba, Otho und zum Teil auch des Vitellius bei
Sueton und Plutarch läßt uns einiges von einer formulierten Überlieferung über die
Geschichte der Bürgerkriege um das Jahr 69 erkennen, aber trotz Mommsens
berühmter Abhandlung2 können wir nicht feststellen, wer sie formuliert hat. Der
Vergleich der Geschichte des Tiberius bei Tacitus, Dio Cassius und Sueton läßt sehr

wohl weithin den Schluß auf das zu, was dem Tacitus vorgelegen hat. Ja, es ist
möglich, die Zeit bald nach dem Ende des Tiberius, als die unter ihm unterdrückte
und verfolgte Familie des Germanicus zur Herrschaft gekommen war und am
Anfang rsogar ein Hochgefühl der Befreiung, vergleichbar dem nach dem Sturze

Domitians, für kurze Zeit um sich gegriffen hatte, wenigstens mit Wahrscheinlichkeit

für den Ursprung des bekannten und vielberufenen Tiberiusbildes in Anspruch
zu nehmen und sogar die Kräfte zu erkennen, die daran gestaltet haben3. Aber
den Mann, der das Bild, mit seinem fragwürdigen Licht und seinen schrecklichen
Schatten zuerst so entworfen hat, wie es für die späteren und auch für Tacitus
gegolten hat, haben wir bis jetzt nicht mit Namen nennen können. Wie die

Ursprünge des flavischen Prinzipates, die Unternehmungen der flavischen
Heerführer im Bürgerkrieg der Jahre 69 bis 70, ihr Verhalten und ihre Beweggründe,
im Sinne der flavischen Dynastie, besonders in der Zeit Domitians, dargestellt
gewesen sind, hat uns Adalbert Briessmann vor kurzem besser, als es bisher mög-

2 Oes. Sehr. 7, 224.
8 F. Klingner, Tacitus über Augustus und Tiberius (Münch. Sitzber. 1953, 7) 38f.



196 Friedrich Klingner

lieh war, erkennen gelehrt4. Aber auch er hat die Vorgänger des Tacitus nicht zu
benennen vermocht.

Auf Quellen soll auch der hier vorgetragene Versuch gar nicht zielen. In einer
anderen Hinsicht können uns die spärlichen Notizen über die Vorgänger des Tacitus,

so scheint es mir, doch etwas und nicht Unwichtiges sagen. Wenn nichts
anderes, so lassen sie uns erkennen, wie die Thematik der Geschichtsschreiber des

1. Jahrhunderts n. Chr. beschaffen gewesen ist, wie sie zustande gekommen ist,
welcher Art das gechichtliche Bewußtsein gewesen ist, das sich darin ausdrückt,
und wie sich schließlich Tacitus dazu verhält.

Wie die Römer in der Friedenszeit des Augustus den Zustand der Dinge, worin
sie lebten, aufgenommen und beurteilt haben, lesen wir gewöhnlich an den Werken
der großen Dichter der Zeit ab, des Virgil und Horaz. Rom schien nach langen
Irrwegen durch Schuld und Leid an sein Ziel gelangt. Der göttliche Sinn, der in
seine Geschichte von Anfang an gelegt war, schien nun erfüllt, Recht und Sitte
durch Rom zu herrschen. Das Geschlecht, das noch unter dem Fluch der Bürgerkriege

gestanden hatte, schien entsühnt, eine neu geheiligte Zeit eröffnet.
Würden wir aber verallgemeinern und annehmen, dieses sublime geistige Bild

Roms gäbe ohne weiteres das geschichtliche Bewußtsein der damaligen Menschen

überhaupt oder auch nur der herrschenden Schicht wieder, so würden wir irren.
Noch in dem Jahrzehnt, das wir als die eigentlich hohe Zeit des augusteischen
Rom anzusehen haben, in der Zeit des Aufatmens, als man zu Ruhe und Frieden
Zutrauen fassen konnte, während Virgils Aeneis und die Römer-Oden des Horaz
entstanden, hat eine Geschichtsschreibung von Männern begonnen, die sich innerlich

der neuen Ordnung der Dinge versagten oder doch Vorbehalte machten.

Motum ex Metelb consule civicum
bellique causas et vitia et modos

ludumque Fortunae gravisque

prineipum amicitias et arma

nondum expiatis uneta cruoribus,

perieubsae plenum opus aleae,

tractas et incedis per ignis
suppositos cineri doloso.

So kündigt Horaz nicht ohne bedeutsamen Blick auf den bedenklichen Gegenstand,

die Geschichte der Bürgerkriege des Asinius Pollio an5. Pollio, der es liebte,
seine Unabhängigkeit durch freimütige Worte im Senat zu betonen6, wird auch
im Werk seine eigene freie Ansicht nicht verleugnet haben. Plutarchs Leben Cäsars

läßt noch das Bestreben erkennen, das Bild des Bürgerkrieges, das der Sieger
Julius Cäsar entworfen hatte, damit ihn Mitwelt und Nachwelt so sehen müßten,

4 Tacitus und das flavische Geschichtsbild; Hermes, Einzelschriften, Heft 10 (Wiesbaden
1955).

6 c. 2, 1, 1-8. 6 Heinze zu Hör. c. 2, 1 Einleitung.



Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 197

wie er gesehen sein wollte, zu berichtigen und damit ein freies Urteil über Vorgänge
zu retten, die doch mit dem Prinzipat des Augustus wenigstens mittelbar
zusammenhingen.

Unter Tiberius, im Jahre 25 n. Chr., als die Macht Sejans noch im Steigen war,
ist Cremutius Cordus, Verfasser einer Geschichte des Bürgerkrieges und mindestens

der Anfänge des Augustus, angeklagt worden quod editis annalibus laudatoque
M. Bruto C. Cassium Romanorum ultimum dixisset7. Die Anklage betraf also Worte
in dem Geschichtswerk, offenbar, weil sie darin versteckte, mittelbare Angriffe
auf Cäsar und Augustus und damit auf die bestehende Ordnung des Prinzipats sah.

Tacitus erzählt, wie sich der Angeklagte freimütig verteidigt habe, wobei er sich

auf Vorgänger berufen konnte, besonders auf Livius, der Pompejus so gelobt hatte,
«daß Augustus ihn einen Pompejaner genannt habe, und das habe ihrer Freundschaft

keinen Eintrag getan». Cremutius habe mit dem Hinweis auf die kluge
Mäßigung des Augustus und mit einer Sentenz geschlossen: «Was man unbeachtet

läßt, verschwindet; erzürnt man sich, ist es offenbar bemerkt.» Auf die freimütige
Verteidigimg folgt in auswegloser Lage der freiwillige Tod. Das Werk wird von
Staats wegen verbrannt. Heimlich bleibt es in der Hut der Tochter Marcia erhalten,

und als nach dem Tode des Tiberius mit Gaius Caligula die Familie des Ger-

manicus zur Herrschaft kommt, wird es verbreitet und gierig gelesen. « So wie der

Umschwung der Zeit eine Gelegenheit gab», so beschreibt und lobt Seneca am

Anfang der Trostschrift an Marcia deren Tat und Verdienst, «hast du Geist und

Gesinnung deines Vaters, den man hingerichtet hatte, wiedergebracht in den
Verkehr der Menschen und ihn vom eigentlichen Tod erlöst, hast dem gemeinsamen
Schatz von Erinnerungsmalen die Bücher wiedergeschenkt, die der tapfere Mann
mit seinem Blute geschrieben hatte. Ein hohes Verdienst um die geistigen
Bestrebungen in Rom hast du dir erworben, ein bedeutender Teil davon hatte im Feuer

gebrannt - ein hohes Verdienst um die Nachwelt, auf die nun unverfälscht
zuverlässige Kunde des Geschehenen kommen wird -, eine Verläßlichkeit, die man
ihrem Verfechter schwer übel genommen hat, - ein hohes Verdienst um ihn, an
den das Andenken frisch lebendig ist und bleiben wird, so lange es etwas wert sein

wird, daß man Roms Ergehen kennt, solange es noch jemand gibt, der im Geiste

zu den Taten der Vorfahren zurückkehren mag, solange es noch jemand gibt, der
wissen will, was ein römischer Mann ist, was inmitten der hinab unter das Joch

Sejans gezwungenen Nacken ein Unbeugsamer ist, was ein Mensch ist, der mit
Geist, Herz und Hand frei ist8.»

Das Gesinnungspathos, der erbitterte, zurückgepreßte Groll des Werkes klingt
offenbar in diesen Worten Senecas nach. Alles, was wir sonst erfahren, bestätigt
diesen Eindruck. Dio Cassius 57, 24 sagt über seinen politischen Charakter: «Er
hielt sich an Volk und Senat», also an das alte Gemeinwesen, res fublica, das ja
der Form nach weiter bestand. «Cäsar und Augustus schmähte er durchaus nicht,
aber er verherrlichte sie auch nicht weiter.» Bedeutsam, was er aus dem Zusam-

7 Tacitus, A. 4, 34, 1. 8 ad Marciam 1, 3.



198 Friedrich Klingner

menhang der Lectio senatus im Jahre 18 v. Chr. erzählt hat9: «Damals sei keiner

von den Senatoren auch nur vorgelassen worden, es sei denn einzeln und nach
Leibesvisitation.» «Die Machthaber der Bürgerkriege, die ihre Mitbürger geächtet
hatten, hat er selbst auf ewig geächtet», schreibt Seneca an Marcia10. Gelobt, und
zwar so gelobt, daß man das bittere Pathos deutlich spürt, hat er nicht nur Brutus
und Cassius, sondern auch Cicero, den Verfechter des Freistaates gegen Antonius.
Aus der Würdigung Ciceros hat der ältere Seneca bezeichnende Sätze bewahrt,
darunter die folgende zusammenfassende Schlußwendung: «Ein Bürger, nicht nur
durch die Größe seiner Werte, sondern auch durch ihre reiche Fülle bewundernswert11.

» Uneingeschränktes Lob dieses Mannes bedeutete unter Augustus und
danach noch ein politisches Bekenntnis. Für Quintilian ist das Werk gekennzeichnet
durch Freimut, Cremuti libertas12, und schon Seneca rühmt in dem vorhin berührten

Zusammenhang der Schrift an Marcia13 eloquentia ac libertas.
Das Werk des Cremutius Cordus, sein Tod und Buhm sind zum Sinnbild geworden,

wichtig als solches nicht nur für die Menschen der claudischen Zeit, sondern
noch oder wieder für Tacitus. In der Geschichtsschreibung lebt und wirkt das alte
römische Gemeinwesen weiter und alles, was in den Herzen der Römer damit
verbunden war und blieb. Das Verhältnis zum Kaiser, zum neuen Zustand der Dinge,
bleibt hier ungesund, ein unverwundener Schaden, äußerlich beschwichtigt durch
die Klugheit des Augustus, der einen Cremutius Cordus ruhig gewähren ließ, doch

hervorbrechend, wenn ein überlegener Kaiser fehlte und verfahrene Verhältnisse
sich erhitzten.

Tacitus knüpft an die Geschichte vom Tod des Cremutius Cordus Gedanken über
die Erbärmlichkeit derer an, die mit gegenwärtiger Macht glauben, auch das
Gedächtnis - memoria - zukünftiger Zeiten auslöschen zu können14. Er drückt sie fast
mit den gleichen Worten aus, mit denen er am Anfang des Agricola die
Unterdrückung der Biographien des Paetus Thrasea und des Helvidius Priscus unter
Domitian gebrandmarkt hatte18. Die Ähnlichkeit sitzt nicht nur auf der Oberfläche,
sie geht in die Tiefe des Grundverhältnisses zwischen Geschichtsschreiber als Hüter
altrömischer Maßstäbe und der Kaisermacht, die sie bedroht.

Unheimlich in die Nähe des Tacitus gerät man bei Senecas Worten, wenn er
eloquentia ac libertas des Cordus rühmt und von der Gefahr spricht, in die beide

unter dem Tyrannen geraten sind16. Das ist es ja, was Tacitus an der republikanischen

Geschichtsschreibung rühmt, am Eingang zu seinem ersten großen Werk,
den Historien: dum res populi Romani memorabantur, pari eloquentia ae libertate17,

«solange es wirklich Geschichte des römischen Volkes und nicht der Kaiser war,
was man darstellte, ist es gleichermaßen mit Sprachkunst und mit Freimut
geschehen». Das Verhältnis von Freiheit und Wortkunst ist es, um das sich die tiefsten

Gedanken auch des Dialogs über die Redner bewegen.

9 Sueton, Augustus 35, 2. 10 26,1. 11 Suas. 6, 23.
« 10, 1, 104. 13 1, 3. 14 A. 4, 35, 5,
15 Agr. 2. 13 Ad Marciam 1, 4. 17 1, 1, 1.



Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 199

Viel weniger genau können wir das Gepräge des Geschichtswerkes des Aufidius
Bassus noch fassen. Das ist schmerzlich; er muß bedeutend gewesen sein: Quintili-
an18 und Tacitus im Dialog19 rühmen ihn. Immerhin können wir über sein Thema
etwas sagen. Er hat die Geschichte seiner Zeit geschrieben, Historiae; Plinius der
Ältere hat seine Zeitgeschichte an ihn angeschlossen, A fine Aufidii Bassi, so wie
es alter Brauch seit Asellio, Sisenna und Sallust gewesen ist, die eigene
Zeitgeschichte an die eines Vorgängers anzuknüpfen. Andrerseits ist der Tod Ciceros in
dem Werk vorgekommen: Seneca der Ältere hat an der vorhin berührten Stelle
zwei Stücke aus dem zusammengefaßten Urteil erhalten. Also sind die Bürgerkriege

der vierziger Jahre wenigstens zum Teil am Anfang des Werkes noch mit
einbezogen gewesen. Am Ende hat es vielleicht bis zum Sturze Sejans gereicht:
Cassiodor in seiner Chronik hat nach dem Jahre 31 n. Chr. Aufidius Bassus als

Gewährsmann verlassen. Der ältere Seneca, der zwischen 37 und 41 gestorben ist,
hat das Werk jedenfalls noch kennengelernt. Für unser Anliegen ist an alledem

nur eines wichtig: die Geschichte seiner Zeit umfaßte für Aufidius, der noch im
Jahre 60 n. Chr. gelebt hat, wie für Cremutius, außer der Zeit des Augustus, und
etwa zum Teil der des Tiberius, auch den Bürgerkrieg oder Teile davon. Für das

Bewußtsein der Menschen gehörten zur Geschichte ihrer Zeit noch die Vorgänge,
die zu dem gegenwärtigen Zustand geführt hatten. Der Bürgerkrieg stand noch
nicht jenseits des Horizonts der eigenen geschichtlichen Erfahrung.

Das bestätigt sich, wenn wir die Thematik anderer Geschichtsschreiber der clau-
dischen Zeit ins Auge fassen, besonders L. Annaeus Seneca des Älteren. Sein Sohn,
der Philosoph, hat in einem erhaltenen Bruchstück der Lebensbeschreibung seines

Vaters dessen Geschichtswerk und seinen Inhalt so bezeichnet: historias ab initio
bellorum civüium paene usque ad mortis suae diem, d. h. bis zu einem Jahr
zwischen 37 und 41 n. Chr.20 Zu den Worten ab initio beUorum civüium fügt er hinzu:
unde primum Veritas retro abiit, von denen (den Bürgerkriegen) an die Wahrhaftigkeit

zurückgegangen und geschwunden ist. Seneca hatte offenbar diesen Gedanken

benutzt, um den Beginn der Erzählung mit den Bürgerkriegen zu rechtfertigen.
Ist seit den Bürgerkriegen wahrhaftige Geschichtsschreibung möglich Wie kann

man der entstellten Wahrheit aufhelfen Das ist offenbar schon für Seneca die

Frage, die Aufgabe, und seine Worte kommen schon denen des Tacitus am Anfang
der Historien nahe: postquam bettatum apud Actium, Veritas pluribus modis

infracta21.
Der spätere Kaiser Claudius hat dieses Problem recht drastisch zu spüren

bekommen. Er hat nicht nur geschichtliche und antiquarische Studien getrieben.
Als er in jüngeren Jahren selbst daran ging, ein Geschichtswerk zu schreiben, war
es fast selbstverständlich eine Geschichte von Cäsars Tode an, also auch etwa
a beUis dvilibus. Aber er mußte bald bemerken, daß er nicht freimütig, nicht
wahrhaftig erzählen konnte. Die Mutter Antonia, die Großmutter Livia redeten ihm

1810, l, 103.
80 Peter, HRR II S. 98.

"23.
21 1, 1, 1.



200 Friedrich Klingner

oft drein: das und das ginge doch nicht. Er gab nach, verzichtete auf das schon

Geschriebene und wechselte das Thema: a pace civili statt a bellis civilibus; a

pace civili, cum sentiret neque libere neque vere sibi de superioribus tradendi potesta-
tem relictam22. Das Thema a bellis civilibus drängt sich auf, aber man darf die
Wahrheit nicht sagen. Das Ausweichen in das Unverfängliche, die Formel a pace
civili, worin sich noch wie in einem umgekehrten Abdruck die eigentliche Form
a bellis civilibus zu erkennen gibt, haben etwas zugleich Rührendes und Lächerliches.

Auf jeden Fall fällt von der Anekdote ein Licht auf das Grundverhältnis
zwischen Bürgerkrieg und Gegenwart, Geschichtsschreibung und Gegenwartsbewußtsein

in den Jahrzehnten des späten Augustus, des Tiberius, Claudius und
Nero.

Mit Namen ist von den Geschichtsschreibern dieser Jahrzehnte noch M. Ser-

vilius Nonianus bekannt, Konsul im Jahr 35, also in den schlimmsten Jahren des

Tiberius, gestorben erst unter Nero im Jahre 59. Als Persönlichkeit ist er so

bedeutend gewesen, daß Tacitus ihn im Dialog neben Aufidius Bassus als Vertreter
der modernen Kunst der Geschichtsschreibung nennt23 und daß er ihn in den

Annalen bei Gelegenheit seines Todes einer rühmenden Wesensschilderung
würdigt24. Er sei begabt als Redner und in späten Jahren auch als Geschichtsschreiber

gewesen und als Meister einer erlesenen Lebensführung, geistig und sittlich
ruhmwürdig. So eindeutig lobt Tacitus selten einmal.

Auf seine Gesinnung darf man wohl daraus schließen, daß der Dichter Persius

ihm nicht nur nahe gestanden ist, sondern ihn «wie einen Vater verehrt hat»,
coluit ut patrem; das erwähnt der Lebensabriß des Dichters als eine Grundtatsache
seines Lebens. Nun gehört alles, was man sonst von der geistigen Umwelt des

Persius kennt, zwar nicht zum Stärksten, aber gewiß zum Lautersten, was es in
der Neronischen Zeit gegeben hat. Cornutus, der stoische Philosoph, hat den Ton

bestimmt, und sein junger Schüler hat gläubig seiner Lehre angehangen. Es ist
nicht wahrscheinlich, daß der Mann, den er wie einen Vater verehrte, von einem

fremden Geist beseelt gewesen ist. Auch er wird zu jenen Aristokraten gehören,
die die stoische Philosophie nicht nur äußerlich, sondern als Lebenselement in ihr
Dasein aufgenommen hatten.

Ob und wie weit auch er die Ursprünge seiner Gegenwart in Frage gezogen hat,
läßt sich leider nicht mehr erkennen. Es könnte aber leicht sein, daß er einer von
denen gewesen ist, die das finstere Bild des Tyrannen Tiberius entworfen haben.

Zwei Jahre vor dem Ende des Tiberius Konsul, wird er sein Geschichtswerk nach

römischem Brauch erst danach geschrieben haben, also in der Hauptsache wohl
erst unter Caligula und Claudius. Er gehört zu denen, die nach dem Tode des

Tiberius seine Geschichte mit frischem Haß erzählt haben: Tiberii Oaique et

Glaudii ac Neronis res florentibus ipsis ob metum falsae, postquam ocdderant, recen-
tibus odiis compositae sunt. So sagt Tacitus ganz im allgemeinen, ohne Ausnahmen

22 Sueton, Claudius 41.
24 14, 19.

23 23.
25 Vita 5.



Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 201

zu machen26. Und wie sollte gerade Servilius Nonianus eine Ausnahme machen,
der in einem der letzten Jahre des Tiberius amtiert hatte, als es in Rom keine

Spur der Achtung für diesen Kaiser mehr gab, nur noch Haß und allgemeine
Furcht

Die Geschichtsschreibung dieser Jahrzehnte ist, auf das Ganze gesehen, eine

Reihe von Versuchen gewesen, mit einer unaufgearbeiteten nahen Vergangenheit
ins Reine zu kommen. Unbehagen und ein Groll, der äußerlich durch Furcht und
innerlich durch Respekt vor Leistung und Person des Augustus und vor seinem

Hause gehemmt war, gehören mehr oder weniger stark mit zu dem Zeitbewußtsein,
aus dem diese Werke sich nähren.

Kein Wunder, daß man die eigene Zeit leicht als Abstieg und Verfall angesehen
hat. Es ist eine Einteilung der gesamten römischen Geschichte überliefert, die man
mit Wahrscheinlichkeit dem älteren Seneca zuweist; vielleicht stammt sie aus der

Einleitung oder einem Exkurs seiner Historien27. Der Gang der Geschichte Roms

gleicht danach den Lebensaltern eines Menschen, und zwar die Zeit des Romulus
dem Säuglings- und Kleinkindesalter (infantia), die übrige Königszeit dem
Knabenalter, die bis zum Ende des Kampfes mit Karthago der Jünglingszeit, die Zeit
der Weltherrschaft bis zum Beginn der Bürgerkriege der Manneszeit; Bürgerkrieg,
Verlust der Freiheit, die unter Brutus noch einmal verteidigt wurde, und Monarchie
bezeichnen das Greisenalter, etwas wie eine zweite hilflose Kindheit; es ist «als

ob Rom sich nicht von selbst aufrecht zu halten vermöchte, stützte es sich nicht
auf die, die es leiteten, als Stütze», tamquam mstentare se ipsa non vcderet, nisi
adminicub regentium niteretur. Wir merken nur im Vorbeigehen die Ähnlichkeit
der Formel mit den Worten an, die Galba bei Tacitus in der Adoptionsrede an
Piso benutzt: si immensum imperii corpus stare ac librari sine reetore posset28... Worauf

es in unserem Zusammenhang ankommt, ist das Bewußtsein des Rückganges
und der Gedanke, daß der Prinzipat ein Notbehelf ist. Nehmen wir das vorhin
verzeichnete Urteil des gleichen Seneca hinzu29, seit den Bürgerkriegen sei es mit
der Wahrhaftigkeit rückwärts gegangen, so empfangen wir einen starken Eindruck
von dem Bewußtsein des Verfalls in jener Zeit.

Es gehört freilich von alters her zum römischen Geschichtsschreiber, der Gegenwart

im Hinblick auf die Vorväter vorzuhalten, wie arg es um sie stehe. Das liegt
in dem zuchtmeisterlichen, zensorischen Zug der römischen Geschichtsschreibung.
Bereits der alte Cato hat ihn in den Grundriß gelegt. Man bemerkt ihn bei Piso,
bei Sallust, ja auch bei Livius, um nur diese wenigen zu nennen. Die Geschichtsschreiber

befinden sich damit von jeher im Gegensatz zu den Dichtern, zu Naevius,
Ennius, zu Virgil, von dessen Preis der erfüllten Zeit unsere Besinnung über das

geschichtliche Selbstbewußtsein der Zeit des Augustus ausgegangen ist. Den
Ausdruck des Unbehagens, des Verfalls bei Männern wie Cremutius Cordus und Seneca

dem Älteren deshalb nicht ernst zu nehmen wäre aber ebenso verfehlt wie im

28 A. 1, 1, 2.
28 H. 1, 16, 1.

27 Lactant. 7, 15,14 (HRR II S. 91).
22 S. oben S. 199



202 Friedrich Klingner

Falle der eben genannten Vorgänger Cato, Piso, Sallust und Livius. Das Wichtige
ist, daß sich der Gedanke des Niedergangs nun mit dem Bürgerkrieg und mit dem

Prinzipat als dem Ergebnis des Bürgerkrieges verbunden hat.
In Neros Jahren ist zu dieser allgemeinen Denkgewohnheit noch die besondere

Not der Zeit gekommen. Diesem Kaiser ist es vorbehalten geblieben, den Vorrat
an Autorität mit einem Male zu vergeuden, der dem Hause der Julier und Claudier

von Augustus her trotz allem immer noch gebheben war, und zwar diesmal auch
bei den Heeren zu verspielen. Erst recht empörte sich bei den Römern der führenden

Schicht alles gegen die Herabwürdigung durch Nero. Dabei blieben die Kulissen

des goldenen Zeitalters, am Anfang seiner Regierung besonders prunkvoll
aufgebaut und in den guten fünf Jahren willig hingenommen, der verbreiteten Angst
und dem Widerwillen zum Trotz erhalten und wurden übertrieben beleuchtet. Ein
Taumel der Modernität und der Überheblichkeit gehört ebenso wie der Widerwille
und die Weltangst zum Gepräge der Zeit.

Fast alles, was bisher vom geschichtlichen Gegenwartsbewußtsein dieser
Jahrzehnte im allgemeinen und der neronischen Zeit im besonderen vergegenwärtigt
ist, steigert sich in einem Gedicht. Die hohe Dichtung ist sonst der literarische
Raum der Kaiserideologie und der Sicht auf die Gegenwart Roms unter dem Aspekt
der Goldenen Zeit gewesen, während die Geschichtsschreiber das Amt strenger, ja
bitterer Zuchtmeister von der Vergangenheit geerbt hatten, so daß ihnen der Blick
auf den Niedergang näher lag. In dem Gedicht, das wir meinen, ist beides unheimlich

vereinigt, das Bewußtsein, daß seit den Bürgerkriegen die römischen Dinge
verfehlt sind, und ein emphatischer Preis des gegenwärtigen Kaisers und der

glückseligen Zeit, die er gebracht hat, dies zweite freilich in der grausigen Falschheit,

die der neronischen Epoche noch mehr als den vorangegangenen Jahrzehnten
eigen ist.

Das Thema von Lucans Pharsalia hat man freilich bisher kaum in den
Zusammenhang gestellt, um den es uns hier geht. Es gibt der Pathetik des pompösen
neronischen Stils Nahrung und Gelegenheit sich zu entfalten. Das scheint zu
genügen, um die Wahl des Bürgerkrieges als Gegenstandes verständlich zu machen.

Im übrigen liegt es nahe, einfach auf das Herkommen der geschichtlichen Epik
Roms von Naevius bis zu Virgil zu verweisen. Dabei muß es aber auffallen, daß
der Gegenstand der römischen Epen sich stets auf die Zeit des Dichters bezieht.
Naevius und Ennius rühmen die großen Taten ihrer Tage und drücken das
Selbstbewußtsein ihrer Generation aus. Die sagenhafte Vorgeschichte hilft dem ganzen
Schicksalszusammenhang Roms Adel und Weihe geben. Wird bei Virgil dieser
Vorbau zum Hauptinhalt des Epos, so bezieht sich doch die neue Gestaltung durchaus

auf die eigene Zeit des Dichters. Diese ist es, auf die sich der Gang der
Geschichte schon von Ursprung her zu bewegt. Aber Lucan und der Bürgerkrieg
zwischen Cäsar und Pompejus Man braucht die Frage nur zu stellen und dabei
im Sinn zu behalten, was bisher überblickt ist, um zu erkennen: auch dieses
Gedicht spricht Anliegen seiner Zeit aus und gehört insofern in die Reihe der wesent-



Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 203

lichen römischen Epen, nur daß es mit dem vermessenen Mut des Zeitalters auf
den homerischen Einschlag verzichtet. Der Bürgerkrieg ist eben noch die große
Angelegenheit der geschichtlichen Selbstbesinnung Korns. Victrix causa deis

placuit, sed victa Catoni: damit ist der Sieg Casars über das alte Gemeinwesen als

geschichtliches Unglück bezeichnet, als Fehler der Geschichte. Das Urteil über die

Gegenwart, das darin mit enthalten ist, wird auf eine vergangene Zeit abgeschoben
und überdies mit einem wahnwitzigen Preis Neros überdeckt:

quad si non aliam venturo fata Neroni
invenere viam
iam nihil, o superi, querimur; scelera ista, nefasque
hoc mercede placent30.

Es wäre eine lohnende Aufgabe, den Gedanken des Niedergangs und Verfalls
und den der goldenen Zeit durch das 1. Jahrhundert zu verfolgen. Uns geht hier
das eine an: der Dichter Lucan hält, ebenso wie die Geschichtsschreiber der ersten

Jahrhunderthälfte, das Bewußtsein lebendig, daß die Bürgerkriegssiege und ihr
Ergebnis, der Prinzipat, fragwürdig sind.

Der Sturz Neros und der Bürgerkrieg danach haben für Rom nicht nur eine

vorübergehende Störung und einen neuen Träger des Prinzipats, Vespasian,
gebracht, sondern eine neue Lage in verschiedener Hinsicht. Den Wechsel in der
herrschenden Schicht, in die nach dem Ende der meisten alten Familien der No-
bilität in den Konflikten des letzten halben Jahrhunderts eine große Anzahl tüchtiger

Männer und damit neuer Familien aufstiegen, den Wechsel im Lebensstil der

Aristokratie, deren neue Mitglieder dank dem Vorbild Vespasians ihre alte
Einfachheit auch nach dem Aufstieg beibehielten, hat Tacitus gebührend bezeichnet
und auch den Wechsel im Verhältnis zum Kaiser wenigstens angedeutet31. Bis
dahin hatten die großen Familien einen Kest des alten oligarchischen Selbstbewußtseins

beibehalten und sich einigermaßen gleichen Ranges gefühlt, obwohl daneben
auch ein Gefühl für die herausgehobene Würde des Hauses des Augustus und der
Verwandtschaft mit ihm aufgekommen war. Von nun an waren die Spannungen,
die sich aus diesem Verhältnis ergeben hatten, minder gefährlich. Das alte oligar-
chische Gemeinwesen war damit wieder um ein entscheidendes Stück in die Ferne

gerückt.
Für die Menschen, die diesen Wechsel und die vorangegangene Erschütterimg

erlebt hatten, konnte «Geschichte ihrer Zeit» nicht mehr wohl die Geschichte des

Ursprungs und des Verlaufs des Prinzipats von Augustus an sein. «Mit Vespasian

beginnt ein neuer Abschnitt der Prinzipatsgeschichte, für den die Vorgänger im
einzelnen nur mehr geschichtliches Interesse haben32.» Der Blickpunkt und der
Horizont waren verschoben, ein neues Thema war dem geschichtlichen Bewußt-

80 1, 33f. 37f. 31 A. 3, 55 vgl. Sueton Vesp. 9.
38 D. Timpe, Untersuchungen zur Kontinuität des frühen Prinzipats (Diss. Freiburg i. Br.

1956) 138.



204 Friedrich Klingner

sein und den Geschichtsschreibern gesetzt: der Gang der Dinge hin zu der
Katastrophe Neros und zu den Bürgerkriegen der Jahre 68 bis 70, die Ereignisse dieser

Kriegsjahre, der Beginn einer neuen festen Ordnung durch das Verdienst Vespa-
sians und das Wirken dieses Kaisers.

Lebte jemand in Frieden und Ordnimg Vespasians, nachdem er vorher alles in
Frage gestellt gesehen hatte, so mußte es für ihn nahe hegen, auf den Beginn der
flavischen Herrschaft, also auf die Erhebung der Ostarmee, helles Licht fallen zu
lassen, woraus sich dann die Verteilung der Schatten im Bilde von selbst ergeben
mußte. Man muß bedenken: erst im Lauf der Zeit Domitians ist ja der Prinzipat
des flavischen Hauses zur Not geworden. Die Grundzüge des Bildes der eigenen
Zeit konnte nach dem Wandel nicht gut anders aussehen. Wir müßten auch ohne
Kunde vom Inhalt der Geschichtswerke dieser neuen Epoche erwarten, daß der
tiefe Einschnitt in die Geschichte einen solchen Wechsel der geschichtlichen
Thematik nach sich gezogen hat. Wir werden finden, daß es wirklich so gewesen ist.

Freilich, wir wissen bitter wenig über die Historiker auch der flavischen Zeit,
selbst über diejenigen, die wir mit Namen kennen, Cluvius Rufus, Fabius Rusticus,
Plinius den Älteren, Vipstanus Messalla und Pomponius Planta. Immerhin läßt
sich so viel erkennen, daß ihre Werke den Umschwung von Nero bis zu Vespasian
zum Inhalt gehabt haben. Cluvius Rufus hat außerdem Nero und vorher Caligula
und Claudius dargestellt. Fabius Rusticus und Plinius wenigstens auch Nero,
Plinius auch Teile der Geschichte Vespasians.

Fabius ist Senecas Freund gewesen. Die verherrlichende Darstellung von dessen

Tode wird zuerst von ihm geformt sein. Das Licht, das auf Seneca fiel, wird mit
der Dunkelheit zusammengehören, in der bei Fabius Nero gestanden ist. Recentibus

odiis compositae: diese Charakteristik des Tacitus wird auf das Werk des Fabius
Rusticus gewiß zutreffen33.

Plinius der Ältere hat sein Werk selbst nicht bei Lebzeiten herausgegeben; «um
mich nicht dem Urteil auszusetzen, mein Leben habe irgend um Gunst gebuhlt»,
sagt er im Jahre 77 in der Vorrede der Naturalis Historia34. Das stimmt mit allem
anderen überein, was wir sonst von diesem grenzenlos tüchtigen, pflichttreuen,
fleißigen, gelehrten kaiserlichen Prokurator und Flottenkommandanten in Mise-

num wissen. Dem Hause der Flavier, von dem er nur die Glanzzeit, nicht die

Entartung und die Schreckensherrschaft erlebt hat, weit mehr verbunden als den
Überlieferungen der senatorischen Gesellschaft, hat er die Geschichte des

flavischen Prinzipats offenbar im Geiste rückhaltloser Ergebenheit und Bewunderung
geschrieben.

Scriptores temporum, qui potiente rerurn Flavia domo monumenta belli huiusce

composuerunt, so faßt Tacitus die Geschichtsschreiber der flavischen Zeit in einer
sehr wichtigen entlarvenden Bemerkung am Ende des zweiten Buches der Historien

zusammen35. Auch wir dürfen getrost verallgemeinern und Plinius als
Vertreter einer ganzen Generation von Historikern nehmen, wenigstens in Hinsicht

88 A. 1, 1, 2. 84 Praef. 20. 85 2, 101, 1.



Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 205

auf Hauptthema und Verhältnis zur gegenwärtigen Macht und ihrem Ursprung:
die unheimliche Spannung im Verhältnis der Geschichtsschreiber der vorangegangenen

Jahrzehnte zu ihrer Gegenwart muß gefehlt haben.
Kehren wir jetzt zu Tacitus zurück, so ergibt sich aus dem bisherigen Überblick

ein unverächtlicher Gewinn: daß wir uns über Tacitus wundern. Die geschichtliche
Lage, in der sein Lebenswerk wurzelt, das Aufatmen der ersten Jahre Trajans
stellte den Geschichtsschreiber in ein Blickfeld, worin die Zeit der unter Domitian
ausgestandenen Not und der Umschwung zu Nerva und Trajan hin den Blick
beherrschte und allein den Schreibenden nahe anging: das war das Stück Vergangenheit,

mit dem er innerlich fertig zu werden hatte; das war sein unmittelbar
gegebenes geschichtliches Thema. So ist es am Anfang des Agricola auch gezeichnet36.

Wie leicht hätte von da aus etwas entstehen können, was die flavische

Geschichtsschreibung zwar bekämpft hätte, ihr aber im Grunde wesensähnlich

gewesen wäre: Tacitus hätte, wie es in den ersten Jahren nach dem Umschwung
allgemein üblich war, geistig Rache an Domitian und den Mächtigen seiner Zeit

genommen, aus einer sicheren Gegenwart heraus die nahe Vergangenheit geistig
vernichtet und den neuen Zustand arglos gelobt. Das beatissimum saeculum37

Trajans hätte in seinem Urteil etwa der glücklichen Zeit Vespasians entsprochen.
Stellt man sich diese vielleicht allein nahehegende Möglichkeit verwirklicht vor,
so hat man das entmutigende Bild einer unentrinnbaren Wiederkehr des Gleichen:
immer vernichtet ein neues Geschlecht von Historikern geistig die letzte vergangene

Phase der Geschichte, unfrei verfallen der jeweiligen Gegenwart.
Die Gefahr ist in der Tat groß gewesen. Wie nahe kommen am Anfang des

Agricola die preisenden Worte über Nerva und Trajan den Adulationsformeln der
flavischen Zeit! Es ist ein wesentlicher Teil der Größe des Tacitus, daß er ihr
entgangen ist.

Die Geschichte Domitians als memoria prioris servitutis, uns verloren, hat sich,

rein als Thema genommen, noch in den Grenzen der unmittelbaren Reaktion auf
den vorher erlittenen Druck und eines weit verbreiteten politisch-literarischen
Treibens gehalten; in den Briefen des jüngeren Plinius drückt es sich recht lebendig

aus. Aber schon die Teile der Historien, die es mit dem Bürgerkrieg und der

Regierung des Vespasian und Titus zu tun gehabt haben, gingen darüber hinaus.
Anstatt die erfreuliche Seite des Bildes, Nerva und Trajan, gutgläubig auszuführen,

ist er weiter in die Vergangenheit zurückgegangen und hat Hauptthemen der

flavischen Geschichtsschreibung wieder aufgenommen, wieder aufgenommen freilich

in neuer Lage: nicht im ruhigen Hafen des vespasianischen Jahrzehnts mit
dem Blick des Geretteten zurück auf den überstandenen Sturm, sondern im
Abstand der frühen trajanischen Zeit mit dem Blick des Mannes, der, noch im Banne
seines Domitian-Erlebnisses, vom Ende her auch den immer nur gepriesenen

Ursprung des flavischen Prinzipats im Bürgerkrieg kritisch zu betrachten gelernt
und gefunden hat, daß es auch da Geschichtslügen zu entlarven, falsche Urteile

3« 3 a. E. " Agr. 3 a. A.



206 Friedrich Klingner: Tacitus

zu berichtigen gab. Was vorher als glorreiches Ende des Chaos erschienen war,
hatte sich ihm als Anfang dessen dargestellt, was schließlich zur Tyrannis Domitians

geführt hatte. Hinter dem, womit er unmittelbar fertig zu werden hatte,
hatten sich ihm weitere Gebiete unbewältigter Vergangenheit erschlossen. Wieder

aufgenommen hat er Thema und Inhalt der flavischen Geschichtswerke nur, um
sie von seiner neuen Situation aus umzudenken.

Er ist auch dabei nicht stehen geblieben. In den Büchern Ab exitu divi Augusti
hat er die Themen der flavischen Geschichtswerke, soweit sie sich mit Nero und
etwa mit Claudius befaßten, wieder aufgenommen, aber auch, und dies ist das

Erstaunliche, Themen der Werke aus der Zeit vor dem Ende Neros, deren eigentliches

Anliegen dem geschichtlichen Bewußtsein seiner Zeitgenossen doch sehr

fern gerückt war. Auch dabei hat es sich nicht darum gehandelt, den Stoff als

Stoff noch einmal darzustellen, nur vielleicht etwas besser, wirkungsvoller.
Vielmehr hat ihn der in Nervas Tagen freigesetzte Drang, das erlittene Böse zu
entlarven, über die Horizonte seiner Zeit hinaus dazu geführt, den tiefen Zwiespalt
des Prinzipats überhaupt wahrzunehmen, das schmerzhaft gespannte Verhältnis
zwischen Gemeinwesen und Prinzeps, das die Werke und Gemüter jener früheren
Jahrzehnte so mit Unruhe erfüllt hatte. Nicht nur der gepriesene, am Ende in
offenbares Unheil verkehrte flavische Prinzipat, sondern der Prinzipat überhaupt,

ganz gewiss von Tiberius an, aber schließlich auch sogar von Augustus, von den

Bürgerkriegen, von den vorbereitenden Ansätzen der spätrepublikanischen Zeit
an, war für Tacitus zum beunruhigenden, höchst gegenwärtigen Problem geworden.

Der Anfang der Annalen zeigt es deutlich genug38.

Nur so ist Tacitus der Zusammenfasser und letzte Vollender der ganzen früh-
kaiserzeitlichen Geschichtsschreibung nach Inhalt und nach geistigem Gehalt und
Problematik geworden. Die Kraft seines entscheidenden Zeiterlebnisses, des

Umschwungs von Domitian zu Nerva, hat ihn tiefe, wurzelhafte Nöte und Spannungen

jenseits des Gesichtsfeldes seiner Zeitgenossen wahrnehmen und als die eigenen
erkennen und neu erleiden lassen.

Je mehr die Vorgänger in Tacitus erkennbar werden, desto deutlicher stellt er
sich als der große Einzelne dar.

38 F. Klingner, Tacitus über Augustus und Tiberius (Münchn. Sitzber. 1953, Heft 7).


	Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts n. Chr.

