Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 3

Artikel: Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts n. Chr.
Autor: Klingner, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-15288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-15288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tacitus

und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts n. Chr.

Von Friedrich Klingner, Miinchen

Tacitus sind wir gewohnt als groBen Einzelnen zu nehmen und zu schitzen. Zwar
stellen wir ihn gern auf den Hintergrund seiner Zeit, sehen ihn in den letzten acht
Jahren Domitians im Innern fiir sein ganzes Leben verletzt durch das Erlebnis
der Unterdriickung, verfolgen es dann, wie das grofle Aufatmen unter Nerva und
in den ersten Jahren Trajans, das weitverbreitete Bestreben, das Unrecht der eben
erlebten Zeit wieder gutzumachen, ihn zum Geschichtsschreiber macht, wie er
zuerst an dem allgemeinen Hochgefiihl seiner Standesgenossen, das sich in den
Briefen des Freundes Plinius vielfiltig widerspiegelt, einigermaflen teilnimmt und
dann, je mehr Trajans Prinzipat die urspriingliche Hoffnung auf Riickkehr der
alten Senatsherrlichkeit enttduscht, desto weniger von einem zuversichtlichen Be-
wubBtsein der rémischen Geschichte spiiren 148t, bitterer wird und am Ende von
der urspriinglichen Absicht, beides, die Erinnerung an die ausgestandene Knecht-
schaft unter Domitian, memoriam prioris servitutis, und das Zeugnis des gegen-
wirtigen Guten, testimonium praesentium bonorum, im Geschichtswerk festzuhal-
ten, nicht einmal mehr spricht. Die ganze Geschichte Roms seit Augustus hat sich
fiir ihn als Zeit der Zwangsherrschaft entlarvt, und diese darzustellen ist sein ein-
ziges Anliegen geblieben. Wir folgen also dem Gang der allgemeinen Geschichte
jener Jahrzehnte im #uBeren und inneren Leben des Tacitus und im Wandel seines
Lebenswerkes. Aber seinen Ort im Gang der rémischen Geschichtsschreibung zu
bestimmen hat man bisher unterlassen.

Damit ist jetzt nicht gemeint, daB man sein Verhéltnis zu Sallust und Livius
noch genauer als bisher ins Auge fassen miisse, obwohl auch in dieser Hinsicht
manches erforderlich wire und Hinweise wie der von Jacques Perret?, da die Wahl
des Sallust zum Meister und Vorbild sich keineswegs von selbst versteht und eine
Entscheidung bedeutet!, wichtig genug sind.

Tacitus vertritt fiir uns die ganze rémische Geschichtsschreibung der Kaiser-
zeit bis auf Trajan. Er ist der einzige, dessen Werke wenigstens zu einem guten
Teil erhalten geblieben sind; Velleius Paterculus und Quintus Curtius sind von so
verschiedener Art, daB wir sie hier auBer Betracht lassen konnen.

Bald nach dem Siege des Augustus, nach dem Beginn seines Prinzipates, beginnt
eine Geschichtsschreibung, die viel Einheitliches gehabt haben muB, eine Reihe

1 La formation du style de Tacite, REA 56 (1954) 961f.

Klessisch-philologisches
Seminar der Universiti
ZITRICH




Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 195

der Historiker, in der Tacitus der Letzte ist. In gewissem Sinne hat er zusammen-
gefaBt, was seine Vorginger gedacht und formuliert hatten. In dieser Hinsicht
kénnte man ihn fast mit Livius vergleichen, der gerade an der Grenze der Zeiten
die Geschichtsschreibung des Freistaates zusammengefaft hat: nach ihm hat nie-
mand mehr die Geschichte des romischen Volkes ab urbe condita zu schreiben ver-
mocht. Das Thema Tacitus erweitert sich so zu dem Thema Lateinische Geschichts-
schreibung des ersten Jahrhunderts der Kaiserzeit.

Aber ist es nicht von vornherein vergeblich, dieses gewill wichtige Thema ins
Auge zu fassen, da wir so gut wie nichts von den Vorgéingern wissen ? Es geniigt,
die beiden Béinde von Peters Historicorum Romanorum reliquiae in die Hand zu
nehmen, den umfinglichen mit den Fragmenten der Geschichtsschreiber des Frei-
staats und den schmalen mit den kaiserzeitlichen, um bedenklich zu werden. Das
Werk des Livius transparent zu machen, haben wir immerhin genug Proben von
den republikanischen Geschichtswerken, um wesentliche Errungenschaften der
Vorgéinger in dem Werk des zusammenfassenden Nachfahren zu erkennen. Von
den kaiserzeitlichen Werken haben sich kaum geringfiigige Bruchstiicke erhalten,
und sie ergeben fast nichts. Die Vorlagen des Tacitus, die Quellen seiner Kenntnis
der Geschichte durch Riickschliisse zu erreichen, haben manche versucht. Einiges
wohl, aber, aufs Ganze gesehen, nur weniges ist gewonnen, soweit man darauf aus
gewesen ist, bestimmte iiberlieferte Autorennamen fiir spiirbare Uberlieferungs-
massen in Anspruch zu nehmen. Der Vergleich zwischen Teilen der Historien mit -
den Lebensbeschreibungen des Galba, Otho und zum Teil auch des Vitellius bei
Sueton und Plutarch 148t uns einiges von einer formulierten Uberlieferung iiber die
Geschichte der Biirgerkriege um das Jahr 69 erkennen, aber trotz Mommsens be-
rithmter Abhandlung? kénnen wir nicht feststellen, wer sie formuliert hat. Der Ver-
gleich der Geschichte des Tiberius bei Tacitus, Dio Cassius und Sueton 1d8t sehr
wohl weithin den SchluB auf das zu, was dem Tacitus vorgelegen hat. Ja, es ist
moglich, die Zeit bald nach dem Ende des Tiberius, als die unter ihm unterdriickte
und verfolgte Familie des Germanicus zur Herrschaft gekommen war und am
Anfang sogar ein Hochgefiihl der Befreiung, vergleichbar dem nach dem Sturze
Domitians, fiir kurze Zeit um sich gegriffen hatte, wenigstens mit Wahrscheinlich-
keit fiir den Ursprung des bekannten und vielberufenen Tiberiusbildes in Anspruch
zu nehmen und sogar die Krifte zu erkennen, die daran gestaltet haben3. Aber
den Mann, der das Bild, mit seinem fragwiirdigen Licht und seinen schrecklichen
Schatten zuerst so entworfen hat, wie es fiir die spéteren und auch fiir Tacitus
gegolten hat, haben wir bis jetzt nicht mit Namen nennen konnen. Wie die Ur-
spriinge des flavischen Prinzipates, die Unternehmungen der flavischen Heer-
fiihrer im Biirgerkrieg der Jahre 69 bis 70, ihr Verhalten und ihre Beweggriinde,
im' Sinne der flavischen Dynastie, besonders in der Zeit Domitians, dargestellt
gewesen sind, hat uns Adalbert Briessmann vor kurzem besser, als es bisher mog-

2 Qes. Schr. 7, 224.
8 F. Klingner, Tacitus iber Augustus und Tiberius (Miinch. Sitzber. 1953, 7) 38{.




196 Friedrich Klingner

lich war, erkennen gelehrt®. Aber auch er hat die Vorgénger des Tacitus nicht zu
benennen vermocht. ‘

Auf Quellen soll auch der hier vorgetragene Versuch gar nicht zielen. In einer
anderen Hinsicht konnen uns die spérlichen Notizen iiber die Vorgénger des Taci-
tus, so scheint es mir, doch etwas und nicht Unwichtiges sagen. Wenn nichts an-
deres, so lassen sie uns erkennen, wie die Thematik der Geschichtsschreiber des
1. Jahrhunderts n. Chr. beschaffen gewesen ist, wie sie zustande gekommen ist,
welcher Art das gechichtliche BewubBtsein gewesen ist, das sich darin ausdriickt,
und wie sich schlieBlich Tacitus dazu verhilt.

Wie die Romer in der Friedenszeit des Augustus den Zustand der Dinge, worin
sie lebten, aufgenommen und beurteilt haben, lesen wir gew6hnlich an den Werken
der groBen Dichter der Zeit ab, des Virgil und Horaz. Rom schien nach langen
Irrwegen durch Schuld und Leid an sein Ziel gelangt. Der gottliche Sinn, der in
seine Geschichte von Anfang an gelegt war, schien nun erfiillt, Recht und Sitte
durch Rom zu herrschen. Das Geschlecht, das noch unter dem Fluch der Biirger-
kriege gestanden hatte, schien entsiihnt, eine neu geheiligte Zeit eréffnet.

Wiirden wir aber verallgemeinern und annehmen, dieses sublime geistige Bild
Roms giibe ohne weiteres das geschichtliche BewuBtsein der damaligen Menschen
iiberhaupt oder auch nur der herrschenden Schicht wieder, so wiirden wir irren.
Noch in dem Jahrzehnt, das wir als die eigentlich hohe Zeit des augusteischen
Rom anzusehen haben, in der Zeit des Aufatmens, als man zu Ruhe und Frieden
Zutrauen fassen konnte, wihrend Virgils Aeneis und die Romer-Oden des Horaz
entstanden, hat eine Geschichtsschreibung von Ménnern begonnen, die sich inner-
lich der neuen Ordnung der Dinge versagten oder doch Vorbehalte machten.

Motum ex Metello consule civicum
bellique causas et vitia et modos
ludumgque Fortunae gravisque
principum amicitias et arma
nondum expiatis uncta cruoribus,
periculosae plenum opus aleae,
tractas et incedis per ignis
suppositos cineri doloso.

So kiindigt Horaz nicht ohne bedeutsamen Blick auf den bedenklichen Gegen-
stand, die Geschichte der Biirgerkriege des Asinius Pollio an5. Pollio, der es liebte,
seine Unabhéngigkeit durch freimiitige Worte im Senat zu betonen®, wird auch
im Werk seine eigene freie Ansicht nicht verleugnet haben. Plutarchs Leben Césars
148t noch das Bestreben erkennen, das Bild des Biirgerkrieges, das der Sieger
Julius César entworfen hatte, damit ihn Mitwelt und Nachwelt so sehen miiBiten,

4 Tacitus und das flavische Geschichisbild, Hermes, Einzelschriften, Heft 10 (Wiesbaden

1955).
5¢.2,1, 1-8. ¢ Heinze zu Hor. ¢. 2, 1 Einleitung.




Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 197

wie er gesehen sein wollte, zu berichtigen und damit ein freies Urteil iiber Vorgiinge
zu retten, die doch mit dem Prinzipat des Augustus wenigstens mittelbar zusam-
menhingen.

Unter Tiberius, im Jahre 25 n. Chr., als die Macht Sejans noch im Steigen war,
ist Cremutius Cordus, Verfasser einer Geschichte des Biirgerkrieges und minde-
stens der Anfiinge des Augustus, angeklagt worden quod editis annalibus laudatoque
M. Bruto C. Cassium Romanorum ultimum dizisset’. Die Anklage betraf also Worte
in dem Geschichtswerk, offenbar, weil sie darin versteckte, mittelbare Angriffe
auf César und Augustus und damit auf die bestehende Ordnung des Prinzipats sah.
Tacitus erzéhlt, wie sich der Angeklagte freimiitig verteidigt habe, wobei er sich
auf Vorgénger berufen konnte, besonders auf Livius, der Pompejus so gelobt hatte,
«daB Augustus ihn einen Pompejaner genannt habe, und das habe ihrer Freund-
schaft keinen Eintrag getan». Cremutius habe mit dem Hinweis auf die kluge
MiBigung des Augustus und mit einer Sentenz geschlossen: «<Was man unbeachtet
148t, verschwindet; erziirnt man sich, ist es offenbar bemerkt.» Auf die freimiitige
Verteidigung folgt in auswegloser Lage der freiwillige Tod. Das Werk wird von
Staats wegen verbrannt. Heimlich bleibt es in der Hut der Tochter Marcia erhal-
ten, und als nach dem Tode des Tiberius mit Gaius Caligula die Familie des Ger-
manicus zur Herrschaft kommt, wird es verbreitet und gierig gelesen. «So wie der
Umschwung der Zeit eine Gelegenheit gab», so beschreibt und lobt Seneca am
Anfang der Trostschrift an Marcia deren Tat und Verdienst, «hast du Geist und
Gesinnung deines Vaters, den man hingerichtet hatte, wiedergebracht in den Ver-
kehr der Menschen und ihn vom eigentlichen Tod erlost, hast dem gemeinsamen
Schatz von Erinnerungsmalen die Biicher wiedergeschenkt, die der tapfere Mann
mit seinem Blute geschrieben hatte. Ein hohes Verdienst um die geistigen Bestre-
bungen in Rom hast du dir erworben, ein bedeutender Teil davon hatte im Feuer
gebrannt — ein hohes Verdienst um die Nachwelt, auf die nun unverfilscht zuver-
lassige Kunde des Geschehenen kommen wird —, eine VerldBlichkeit, die man
ihrem Verfechter schwer iibel genommen hat, — ein hohes Verdienst um ihn, an
den das Andenken frisch lebendig ist und bleiben wird, so lange es etwas wert sein
wird, daBl man Roms Ergehen kennt, solange es noch jemand gibt, der im Geiste
zu den Taten der Vorfahren zuriickkehren mag, solange es noch jemand gibt, der
wissen will, was ein romischer Mann ist, was inmitten der hinab unter das Joch
Sejans gezwungenen Nacken ein Unbeugsamer ist, was ein Mensch ist, der mit
Geist, Herz und Hand frei ist8.»

Das Gesinnungspathos, der erbitterte, zuriickgepreBte Groll des Werkes klingt
offenbar in diesen Worten Senecas nach. Alles, was wir sonst erfahren, bestitigt
diesen Eindruck. Dio Cassius 57, 24 sagt iiber seinen politischen Charakter: «Er
hielt sich an Volk und Senat», also an das alte Gemeinwesen, res publica, das ja
der Form nach weiter bestand. «César und Augustus schméhte er durchaus nicht,
aber er verherrlichte sie auch nicht weiter.» Bedeutsam, was er aus dem Zusam-

? Tacitus, 4. 4, 34, 1. . 8 ad Marciam 1, 3.




198 : Friedrich Klingner

menhang der Lectio senatus im Jahre 18 v. Chr. erzéihlt hat?: «Damals sei keiner
von den Senatoren auch nur vorgelassen worden, es sei denn einzeln und nach
Leibesvisitation.» «Die Machthaber der Biirgerkriege, die ihre Mitbiirger gedchtet
hatten, hat er selbst auf ewig geéichtet», schreibt Seneca an Marcial®. Gelobt, und
zwar so gelobt, da man das bittere Pathos deutlich spiirt, hat er nicht nur Brutus
und Cassius, sondern auch Cicero, den Verfechter des Freistaates gegen Antonius.
Aus der Wiirdigung Ciceros hat der éltere Seneca bezeichnende Sitze bewahrt,
darunter die folgende zusammenfassende SchluBwendung: « Ein Biirger, nicht nur
durch die Grofe seiner Werte, sondern auch durch ihre reiche Fiille bewunderns-
wert!!.» Uneingeschrinktes Lob dieses Mannes bedeutete unter Augustus und da-
nach noch ein politisches Bekenntnis. Fiir Quintilian ist das Werk gekennzeichnet
durch Freimut, Cremuts libertas'2, und schon Seneca rithmt in dem vorhin beriihr-
ten Zusammenhang der Schrift an Marcia'® eloquentia ac libertas.

Das Werk des Cremutius Cordus, sein Tod und Ruhm sind zum Sinnbild gewor-
den, wichtig als solches nicht nur fiir die Menschen der claudischen Zeit, sondern
noch oder wieder fiir Tacitus. In der Geschichtsschreibung lebt und wirkt das alte
romische Gemeinwesen weiter und alles, was in den Herzen der Romer damit ver-
bunden war und blieb. Das Verhéltnis zum Kaiser, zum neuen Zustand der Dinge,
bleibt hier ungesund, ein unverwundener Schaden, duBerlich beschwichtigt durch
die Klugheit des Augustus, der einen Cremutius Cordus ruhig gewihren lie8, doch
hervorbrechend, wenn ein iiberlegener Kaiser fehlte und verfahrene Verhéltnisse
sich erhitzten.

Tacitus kniipft an die Geschichte vom Tod des Cremutius Cordus Gedanken iiber
die Erbiarmlichkeit derer an, die mit gegenwirtiger Macht glauben, auch das Ge-
déchtnis — memoria — zukiinftiger Zeiten ausléschen zu kénnen®, Er driickt sie fast
mit den gleichen Worten aus, mit denen er am Anfang des Agricola die Unter-
driickung der Biographien des Paetus Thrasea und des Helvidius Priscus unter
Domitian gebrandmarkt hattels. Die Ahnlichkeit sitzt nicht nur auf der Oberfliche,
sie geht in die Tiefe des Grundverhiltnisses zwischen Geschichtsschreiber als Hiiter
altromischer Mafstéibe und der Kaisermacht, die sie bedroht.

Unheimlich in die Néhe des Tacitus gerdt man bei Senecas Worten, wenn er
eloquentia ac libertas des Cordus rilhmt und von der Gefahr spricht, in die beide
unter dem Tyrannen geraten sind’6. Das ist es ja, was Tacitus an der republikani-
schen Geschichtsschreibung riihmt, am Eingang zu seinem ersten grofen Werk,
den Historien: dum res populi Romani memorabantur, part eloquentia ac libertate"?,
«solange es wirklich Geschichte des romischen Volkes und nicht der Kaiser war,
was man darstellte, ist es gleichermaBen mit Sprachkunst und mit Freimut ge-
schehen». Das Verhéltnis von Freiheit und Wortkunst ist es, um das sich die tlef-
sten Gledanken auch des Dialogs iiber die Redner bewegen.

 Sueton, Augustus 35, 2. 10 26, 1. 11 Suas. 6, 23.
12 10, 1, 104. 13 ], 3. 4 4.4,35,5,
15 Agr. 2. 18 Ad Marciam 1, 4. 71,1, 1




Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 199

Viel weniger genau konnen wir das Geprige des Geschichtswerkes des Aufidius
Bassus noch fassen. Das ist schmerzlich; er muBl bedeutend gewesen sein: Quintili-
an!® und Tacitus im Dialog!® rithmen ihn. Immerhin kénnen wir iiber sein Thema
etwas sagen. Er hat die Geschichte seiner Zeit geschrieben, Historiae; Plinius der
Altere hat seine Zeitgeschichte an ihn angeschlossen, 4 fine Aufidii Bassi, so wie
es alter Brauch seit Asellio, Sisenna und Sallust gewesen ist, die eigene Zeitge-
schichte an die eines Vorgingers anzukniipfen. Andrerseits ist der Tod Ciceros in
dem Werk vorgekommen: Seneca der Altere hat an der vorhin beriihrten Stelle
zwel Stiicke aus dem zusammengefaften Urteil erhalten. Also sind die Biirger-
kriege der vierziger Jahre wenigstens zum Teil am Anfang des Werkes noch mit
einbezogen gewesen. Am Ende hat es vielleicht bis zum Sturze Sejans gereicht:
Cassiodor in seiner Chronik hat nach dem Jahre 31 n. Chr. Aufidius Bassus als
Gewihrsmann verlassen. Der dltere Seneca, der zwischen 37 und 41 gestorben ist,
hat das Werk jedenfalls noch kennengelernt. Fiir unser Anliegen ist an alledem
nur eines wichtig: die Geschichte seiner Zeit umfafite fiir Aufidius, der noch im
Jahre 60 n. Chr. gelebt hat, wie fiir Cremutius, auBler der Zeit des Augustus, und
etwa zum Teil der des Tiberius, auch den Biirgerkrieg oder Teile davon. Fiir das
Bewulitsein der Menschen gehorten zur Geschichte ihrer Zeit noch die Vorgiinge,
die zu dem gegenwirtigen Zustand gefiihrt hatten. Der Biirgerkrieg stand noch
nicht jenseits des Horizonts der eigenen geschichtlichen Erfahrung.

Das bestétigt sich, wenn wir die Thematik anderer Geschichtsschreiber der clau-
dischen Zeit ins Auge fassen, besonders L. Annaeus Seneca des Alteren. Sein Sohn,
der Philosoph, hat in einem erhaltenen Bruchstiick der Lebensbeschreibung seines
Vaters dessen Geschichtswerk und seinen Inhalt so bezeichnet: historias ab initio
bellorum civilium ... paene usque ad mortis suae diem, d. h. bis zu einem Jahr zwi-
schen 37 und 41 n. Chr.22 Zu den Worten ab initio bellorum civilium fiigt er hinzu:
unde primum veritas retro abiit, von denen (den Biirgerkriegen) an die Wahrhaftig-
keit zuriickgegangen und geschwunden ist. Seneca hatte offenbar diesen Gedanken
benutzt, um den Beginn der Erzihlung mit den Biirgerkriegen zu rechtfertigen.
Ist seit den Biirgerkriegen wahrhaftige Geschichtsschreibung méglich ? Wie kann
man der entstellten Wahrheit aufhelfen ? Das ist offenbar schon fiir Seneca die
Frage, die Aufgabe, und seine Worte kommen schon denen des Tacitus am Anfang
der Historien nahe: postquam bellatum apud Actium, ... veritas pluribus modis
nfracta®L.

Der spiitere Kaiser Claudius hat dieses Problem recht drastisch zu spiiren be-
kommen. Er hat nicht nur geschichtliche und antiquarische Studien getrieben.
Als er in jiingeren Jahren selbst daran ging, ein Geschichtswerk zu schreiben, war
es fast selbstverstindlich eine Geschichte von Cisars Tode an, also auch etwa
a bellis civilibus. Aber er muBte bald bemerken, da8 er nicht freimiitig, nicht wahr-
haftig erzdhlen konnte. Die Mutter Antonia, die GroBmutter Livia redeten ihm

18 10, 1, 103. 19 23,
20 Peter, HRR 11 S. 98. a1, 1, 1.




200 : . Friedrich Klingner

oft drein: das und das ginge doch nicht. Er gab nach, verzichtete auf das schon
Geschriebene und wechselte das Thema: a pace civils statt a bellis civilibus; ... a
pace civili, cum sentiret neque libere neque vere sibv de superioribus tradendy potesta-
tem relictam®, Das Thema a bellis civilibus dréingt sich auf, aber man darf die
Wahrheit nicht sagen. Das Ausweichen in das Unverfingliche, die Formel a pace
civili, worin sich noch wie in einem umgekehrten Abdruck die eigentliche Form
a bellis civilibus zu erkennen gibt, haben etwas zugleich Riihrendes und Lécher-
liches. Auf jeden Fall fillt von der Anekdote ein Licht auf das Grundverhiltnis
zwischen Biirgerkrieg und Gegenwart, Geschichtsschreibung und Gegenwarts-
bewuBtsein in den Jahrzehnten des spiten Augustus, des Tiberius, Claudius und
Nero.

Mit Namen ist von den Geschichtsschreibern dieser Jahrzehnte noch M. Ser-
vilius Nonianus bekannt, Konsul im Jahr 35, also in den schlimmsten Jahren des
Tiberius, gestorben erst unter Nero im Jahre 59. Als Personlichkeit ist er so be-
deutend gewesen, daB Tacitus ihn im Dialog neben Aufidius Bassus als Vertreter
der modernen Kunst der Geschichtsschreibung nennt?® und da er ihn in den
Annalen bei Gelegenheit seines Todes einer rithmenden Wesensschilderung wiir-
digt?. Er sei begabt als Redner und in spéten Jahren auch als Geschichtsschreiber
gewesen und als Meister einer erlesenen Lebensfithrung, geistig und sittlich ruhm-
wiirdig. So eindeutig lobt Tacitus selten einmal.

Auf seine Gesinnung darf man wohl daraus schlieBen, daf der Dichter Persius
ihm nicht nur nahe gestanden ist, sondern ihn «wie einen Vater verehrt hat»,
colut ut patrem; das erwihnt der Lebensabril des Dichters als eine Grundtatsache
seines Lebens. Nun gehort alles, was man sonst von der geistigen Umwelt des
Persius kennt, zwar nicht zum Stérksten, aber gewil zum Lautersten, was es in
der Neronischen Zeit gegeben hat. Cornutus, der stoische Philosoph, hat den Ton
bestimmt, und sein junger Schiiler hat gldubig seiner Lehre angehangen. Es ist
nicht wahrscheinlich, daB der Mann, den er wie einen Vater verehrte, von einem
fremden Geist beseelt gewesen ist. Auch er wird zu jenen Aristokraten gehdren,
die die stoische Philosophie nicht nur dufBerlich, sondern als Lebenselement in ihr
Dasein aufgenommen hatten.

Ob und wie weit auch er die Urspriinge seiner Gegenwart in Frage gezogen hat,
148t sich leider nicht mehr erkennen. Es konnte aber leicht sein, daB er einer von
denen gewesen ist, die das finstere Bild des Tyrannen Tiberius entworfen haben.
Zwei Jahre vor dem Ende des Tiberius Konsul, wird er sein Geschichtswerk nach
romischem Brauch erst danach geschrieben haben, also in der Hauptsache wohl
erst unter Caligula und Claudius. Er gehort zu denen, die nach dem Tode des
Tiberius seine Geschichte mit frischem Ha@8 erzihlt haben: Tiberii Gaique et
Claudis ac Neronis res florentibus ipsis ob metum falsae, postquam occiderant, recen-
tibus odits compositae sunt. So sagt Tacitus ganz im allgemeinen, ohne Ausnahmen

22 Sueton, Claudius 41. 23 23.
214, 19. 25 Vita 5.




Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 201

zu machen®, Und wie sollte gerade Servilius Nonianus eine Ausnahme machen,
der in einem der letzten Jahre des Tiberius amtiert hatte, als es in Rom keine
Spur der Achtung fiir diesen Kaiser mehr gab, nur noch Hal und allgemeine
Furcht ?

Die Geschichtsschreibung dieser Jahrzehnte ist, auf das Ganze gesehen, eine
Reihe von Versuchen gewesen, mit einer unaufgearbeiteten nahen Vergangenheit
ins Reine zu kommen. Unbehagen und ein Groll, der dulerlich durch Furcht und
innerlich durch Respekt vor Leistung und Person des Augustus und vor seinem
Hause gehemmt war, gehoren mehr oder weniger stark mit zu dem ZeitbewuBtsein,
aus dem diese Werke sich néhren.

Kein Wunder, daBl man die eigene Zeit leicht als Abstieg und Verfall angesehen
hat. Es ist eine Einteilung der gesamten romischen Geschichte iiberliefert, die man
mit Wahrscheinlichkeit dem #lteren Seneca zuweist; vielleicht stammt sie aus der
Einleitung oder einem Exkurs seiner Historien?. Der Gang der Geschichte Roms
gleicht danach den Lebensaltern eines Menschen, und zwar die Zeit des Romulus
dem Sduglings- und Kleinkindesalter (infantia), die iibrige Konigszeit dem Kna-
benalter, die bis zum Ende des Kampfes mit Karthago der Jiinglingszeit, die Zeit
der Weltherrschaft bis zum Beginn der Biirgerkriege der Manneszeit ; Biirgerkrieg,
Verlust der Freiheit, die unter Brutus noch einmal verteidigt wurde, und Monarchie
bezeichnen das Greisenalter, etwas wie eine zweite hilflose Kindheit; es ist «als
ob Rom sich nicht von selbst aufrecht zu halten verméchte, stiitzte es sich nicht
auf die, die es leiteten, als Stiitze», tamquam sustentare se vpsa non valeret, nis
adminiculo regentium niteretur. Wir merken nur im Vorbeigehen die Ahnlichkeit
der Formel mit den Worten an, die Galba bei Tacitus in der Adoptionsrede an
Piso benutzt: si tmmensum tmperii corpus stare ac librari sine rectore posset®... Wor-
auf es in unserem Zusammenhang ankommt, ist das BewuBtsein des Riickganges
und der Gedanke, daB der Prinzipat ein Notbehelf ist. Nehmen wir das vorhin
verzeichnete Urteil des gleichen Seneca hinzu®, seit den Biirgerkriegen sei es mit
der Wahrhaftigkeit riickwirts gegangen, so empfangen wir einen starken Eindruck
von dem BewuBtsein des Verfalls in jener Zeit.

Es gehort freilich von alters her zum romischen Geschlchtsschreiber, der Gegen-
wart im Hinblick auf die Vorviter vorzuhalten, wie arg es um sie stehe. Das liegt
in dem zuchtmeisterlichen, zensorischen Zug der romischen Geschichtsschreibung.
Bereits der alte Cato hat ihn in den Grundrif gelegt. Man bemerkt ihn bei Piso,
bei Sallust, ja auch bei Livius, um nur diese wenigen zu nennen. Die Geschichts-
schreiber befinden sich damit von jeher im Gegensatz zu den Dichtern, zu Naevius,
Ennius, zu Virgil, von dessen Preis der erfiillten Zeit unsere Besinnung iiber das
geschichtliche SelbstbewuBtsein der Zeit des Augustus ausgegangen ist. Den Aus-
druck des Unbehagens, des Verfalls bei Ménnern wie Cremutius Cordus und Seneca
dem Alteren deshalb nicht ernst zu nehmen wire aber ebenso verfehlt wie im

w1 1, 2, 27 Lactant. 7, 15, 14 (HRR II S. 91).
¥ H.1,16,1 29 S. oben S. 199

’ ? -




202 : Friedrich Klingner

Falle der eben genannten Vorgénger Cato, Piso, Sallust und Livius. Das Wichtige
ist, daB sich der Gedanke des Niedergangs nun mit dem Biirgerkrieg und mit dem
Prinzipat als dem Ergebnis des Biirgerkrieges verbunden hat.

In Neros Jahren ist zu dieser allgemeinen Denkgewohnheit noch die besondere
Not der Zeit gekommen. Diesem Kaiser ist es vorbehalten geblieben, den Vorrat
an Autoritdt mit einem Male zu vergeuden, der dem Hause der Julier und Claudier
von Augustus her trotz allem immer noch geblieben war, und zwar diesmal auch
bei den Heeren zu verspielen. Erst recht emporte sich bei den Rémern der fiihren-
den Schicht alles gegen die Herabwiirdigung durch Nero. Dabei blieben die Kulis-
sen des goldenen Zeitalters, am Anfang seiner Regierung besonders prunkvoll auf-
gebaut und in den guten fiinf Jahren willig hingenommen, der verbreiteten Angst
und dem Widerwillen zum Trotz erhalten und wurden iibertrieben beleuchtet. Ein
Taumel der Modernitit und der Uberheblichkeit gehért ebenso wie der Widerwille
und die Weltangst zum Geprige der Zeit.

Fast alles, was bisher vom geschichtlichen GegenwartsbewuBtsein dieser Jahr-
zehnte im allgemeinen und der neronischen Zeit im besonderen vergegenwirtigt
ist, steigert sich in einem Gedicht. Die hohe Dichtung ist sonst der literarische
Raum der Kaiserideologie und der Sicht auf die Gegenwart Roms unter dem Aspekt
der Goldenen Zeit gewesen, wihrend die Geschichtsschreiber das Amt strenger, ja
bitterer Zuchtmeister von der Vergangenheit geerbt hatten, so dal ihnen der Blick
auf den Niedergang néher lag. In dem Gedicht, das wir meinen, ist beides unheim-
lich vereinigt, das BewuBltsein, daB seit den Biirgerkriegen die romischen Dinge
verfehlt sind, und ein emphatischer Preis des gegenwirtigen Kaisers und der
gliickseligen Zeit, die er gebracht hat, dies zweite freilich in der grausigen Falsch-
heit, die der neronischen Epoche noch mehr als den vorangegangenen Jahrzehnten
eigen ist. |

Das Thema von Lucans Pharsalia hat man freilich bisher kaum in den Zusam-
menhang gestellt, um den es uns hier geht. Es gibt der Pathetik des pompdsen
neronischen Stils Nahrung und Gelegenheit sich zu entfalten. Das scheint zu ge-
niigen, um die Wahl des Biirgerkrieges als Gegenstandes verstéindlich zu machen.
Im iibrigen liegt es nahe, einfach auf das Herkommen der geschichtlichen Epik
Roms von Naevius bis zu Virgil zu verweisen. Dabei muB} es aber auffallen, daf
der Gregenstand der rémischen Epen sich stets auf die Zeit des Dichters bezieht.
Naevius und Ennius riihmen die groen Taten ihrer Tage und driicken das Selbst-
bewuBtsein ihrer Generation aus. Die sagenhafte Vorgeschichte hilft dem ganzen
Schicksalszusammenhang Roms Adel und Weihe geben. Wird bei Virgil dieser
Vorbau zum Hauptinhalt des Epos, so bezieht sich doch die neue Gestaltung durch-
aus auf die eigene Zeit des Dichters. Diese ist es, auf die sich der Gang der Ge-
schichte schon von Ursprung her zu bewegt. Aber Lucan und der Biirgerkrieg
zwischen César und Pompejus ¢ Man braucht die Frage nur zu stellen und dabei
im Sinn zu behalten, was bisher iiberblickt ist, um zu erkennen: auch dieses Ge-
dicht spricht Anliegen seiner Zeit aus und gehort insofern in die Reihe der wesent-




Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 203

lichen romischen Epen, nur dal es mit dem vermessenen Mut des Zeitalters auf
den homerischen Einschlag verzichtet. Der Biirgerkrieg ist eben noch die groBe
Angelegenheit der geschichtlichen Selbstbesinnung Roms. Victriz causa deis
placuit, sed victa Catoni: damit ist der Sieg Césars iiber das alte Gemeinwesen als
geschichtliches Ungliick bezeichnet, als Fehler der Geschichte. Das Urteil iiber die
Gegenwart, das darin mit enthalten ist, wird auf eine vergangene Zeit abgeschoben
und iiberdies mit einem wahnwitzigen Preis Neros iiberdeckt:

quod si non aliam venturo fata Nerom
nvenere viam . ... ... ,
tam nihil, o supert, querimur; scelera ista nefasque

hac mercede placent®.,

Es wiire eine lohnende Aufgabe, den Gedanken des Niedergangs und Verfalls
und den der goldenen Zeit durch das 1. Jahrhundert zu verfolgen. Uns geht hier
das eine an: der Dichter Lucan hilt, ebenso wie die Geeschichtsschreiber der ersten
Jahrhunderthilfte, das BewuBtsein lebendig, da die Biirgerkriegssiege und ihr
Ergebnis, der Prinzipat, fragwiirdig sind.

Der Sturz Neros und der Biirgerkrieg danach haben fiir Rom nicht nur eine
voriibergehende Storung und einen neuen Triiger des Prinzipats, Vespasian, ge-
bracht, sondern eine neue Lage in verschiedener Hinsicht. Den Wechsel in der
herrschenden Schicht, in die nach dem Ende der meisten alten Familien der No-
bilitit in den Konflikten des letzten halben Jahrhunderts eine groBe Anzahl tiich-
tiger Ménner und damit neuer Familien aufstiegen, den Wechsel im Lebensstil der
Aristokratie, deren neue Mitglieder dank dem Vorbild Vespasians ihre alte Ein-
fachheit auch nach dem Aufstieg beibehielten, hat Tacitus gebiihrend bezeichnet
und auch den Wechsel im Verhéltnis zum Kaiser wenigstens angedeutet?’. Bis da-
hin hatten die groBen Familien einen Rest des alten oligarchischen Selbstbewuft-
seins beibehalten und sich einigermaBen gleichen Ranges gefiihlt, obwohl daneben
auch ein Gefiihl fiir die herausgehobene Wiirde des Hauses des Augustus und der
Verwandtschaft mit ihm aufgekommen war. Von nun an waren die Spannungen,
die sich aus diesem Verhiltnis ergeben hatten, minder gefdhrlich. Das alte oligar-
chische Gemeinwesen war damit wieder um ein entscheidendes Stiick in die Ferne
geriickt.

Fiir die Menschen, die diesen Wechsel und die vorangegangene Erschiitterung
erlebt hatten, konnte « Geschichte ihrer Zeit» nicht mehr wohl die Geschichte des
Ursprungs und des Verlaufs des Prinzipats von Augustus an sein. «Mit Vespasian
beginnt ein neuer Abschnitt der Prinzipatsgeschichte, fiir den die Vorginger im
einzelnen nur mehr geschichtliches Interesse haben32.» Der Blickpunkt und der
Horizont waren verschoben, ein neues Thema war dem geschichtlichen BewuBt-

%0 1, 33f. 371. - 31 4,3, 55 vgl. Sueton Vesp. 9.
32 D, Timpe, Untersuchungen zur Kontinuitit des frithen Prinzipats (Diss. Freiburg i. Br.
1956) 138.




204 ; : Friedrich Klingner

sein und den Geschichtsschreibern gesetzt: der Gang der Dinge hin zu der Kata-
strophe Neros und zu den Biirgerkriegen der Jahre 68 bis 70, die Ereignisse dieser
Kriegsjahre, der Beginn einer neuen festen Ordnung durch das Verdienst Vespa-
sians und das Wirken dieses Kaisers.

Lebte jemand in Frieden und Ordnung Vespasians, nachdem er vorher alles in
Frage gestellt gesehen hatte, so muBte es fiir ihn nahe liegen, auf den Beginn der
flavischen Herrschaft, also auf die Erhebung der Ostarmee, helles Licht fallen zu
lassen, woraus sich dann die Verteilung der Schatten im Bilde von selbst ergeben
muBte. Man muB bedenken: erst im Lauf der Zeit Domitians ist ja der Prinzipat
des flavischen Hauses zur Not geworden. Die Grundziige des Bildes der eigenen
Zeit konnte nach dem Wandel nicht gut anders aussehen. Wir miiiten auch ohne
Kunde vom Inhalt der Geschichtswerke dieser neuen Epoche erwarten, da der
tiefe Einschnitt in die Geschichte einen solchen Wechsel der geschichtlichen The-
matik nach sich gezogen hat. Wir werden finden, dall es wirklich so gewesen ist.

Freilich, wir wissen bitter wenig iiber die Historiker auch der flavischen Zeit,
selbst iiber diejenigen, die wir mit Namen kennen, Cluvius Rufus, Fabius Rusticus,
Plinius den Alteren, Vipstanus Messalla und Pomponius Planta. Immerhin 148t
sich so viel erkennen, dafl ihre Werke den Umschwung von Nero bis zu Vespasian
zum Inhalt gehabt haben. Cluvius Rufus hat aulerdem Nero und vorher Caligula
und Claudius dargestellt. Fabius Rusticus und Plinius wenigstens auch Nero,
Plinius auch Teile der Geschichte Vespasians. |

Fabius ist Senecas Freund gewesen. Die verherrlichende Darstellung von dessen
Tode wird zuerst von ihm geformt sein. Das Licht, das auf Seneca fiel, wird mit
der Dunkelheit zusammengehdren, in der bei Fabius Nero gestanden ist. Recentibus
odiis compositae: diese Charakteristik des Tacitus wird auf das Werk des Fabius
Rusticus gewiBl zutreffen3s.

Plinius der Altere hat sein Werk selbst nicht bei Lebzeiten herausgegeben; cum
mich nicht dem Urteil auszusetzen, mein Leben habe irgend um Gunst gebuhlt»,
sagt er im Jahre 77 in der Vorrede der Naturalis Historia®%. Das stimmt mit allem
anderen iiberein, was wir sonst von diesem grenzenlos tiichtigen, pflichttreuen,
fleiBigen, gelehrten kaiserlichen Prokurator und Flottenkommandanten in Mise-
num wissen. Dem Hause der Flavier, von dem er nur die Glanzzeit, nicht die Ent-
artung und die Schreckensherrschaft erlebt hat, weit mehr verbunden als den
Uberlieferungen der senatorischen Gesellschaft, hat er die Geschichte des flavi-
schen Prinzipats offenbar im Geiste riickhaltloser Ergebenheit und Bewunderung
geschrieben.

Scriptores temporum, qui potiente rerum Flavia domo monumenta belli huiusce
composuerunt, so faBt Tacitus die Geschichtsschreiber der flavischen Zeit in einer
sehr wichtigen entlarvenden Bemerkung am Ende des zweiten Buches der Histo-
rien zusammen®, Auch wir diirfen getrost verallgemeinern und Plinius als Ver-
treter einer ganzen Generation von Historikern nehmen, wenigstens in Hinsicht

34.1,1,2 3¢ Praef. 20. 32,101, 1.




Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts 205

auf Hauptthema und Verhiltnis zur gegenwirtigen Macht und ihrem Ursprung:
die unheimliche Spannung im Verhéltnis der Geschichtsschreiber der vorangegan-
genen Jahrzehnte zu ihrer Gegenwart mull gefehlt haben.

Kehren wir jetzt zu Tacitus zuriick, so ergibt sich aus dem bisherigen Uberblick
ein unverichtlicher Gewinn: daB wir unsiiber Tacitus wundern. Die geschichtliche
Lage, in der sein Lebenswerk wurzelt, das Aufatmen der ersten Jahre Trajans
stellte den Geschichtsschreiber in ein Blickfeld, worin die Zeit der unter Domitian
ausgestandenen Not und der Umschwung zu Nerva und Trajan hin den Blick be-
herrschte und allein den Schreibenden nahe anging: das war das Stiick Vergangen-
heit, mit dem er innerlich fertig zu werden hatte; das war sein unmittelbar gege-
benes geschichtliches Thema. So ist es am Anfang des Agricola auch gezeichnet.

Wie leicht hitte von da aus etwas entstehen kénnen, was die flavische Ge-
schichtsschreibung zwar bekdmpft hitte, ihr aber im Grunde wesensdhnlich ge-
wesen wire: Tacitus hitte, wie es in den ersten Jahren nach dem Umschwung
allgemein iiblich war, geistig Rache an Domitian und den Michtigen seiner Zeit
genommen, aus einer sicheren Gegenwart heraus die nahe Vergangenheit geistig
vernichtet und den neuen Zustand arglos gelobt. Das beatissimum saeculum?®
Trajans hétte in seinem Urteil etwa der gliicklichen Zeit Vespasians entsprochen.
Stellt man sich diese vielleicht allein naheliegende Méglichkeit verwirklicht vor,
so hat man das entmutigende Bild einer unentrinnbaren Wiederkehr des Gleichen:
immer vernichtet ein neues Geschlecht von Historikern geistig die letzte vergan-
gene Phase der Geschichte, unfrei verfallen der jeweiligen Gegenwart.

Die Gefahr ist in der Tat groB gewesen. Wie nahe kommen am Anfang des
Agricola die preisenden Worte iiber Nerva und Trajan den Adulationsformeln der
flavischen Zeit! Es ist ein wesentlicher Teil der Grofe des Tacitus, daB er ihr ent-
gangen ist.

Die Geschichte Domitians als memoria prioris servitutss, uns verloren, hat sich,
rein als Thema genommen, noch in den Grenzen der unmittelbaren Reaktion auf
den vorher erlittenen Druck und eines weit verbreiteten politisch-literarischen
Treibens gehalten; in den Briefen des jiingeren Plinius driickt es sich recht leben-
dig aus. Aber schon die Teile der Historien, die es mit dem Biirgerkrieg und der
Regierung des Vespasian und Titus zu tun gehabt haben, gingen dariiber hinaus.
Anstatt die erfreuliche Seite des Bildes, Nerva und Trajan, gutgldubig auszufiih-
ren, ist er weiter in die Vergangenheit zuriickgegangen und hat Hauptthemen der
flavischen Geschichtsschreibung wieder aufgenommen, wieder aufgenommen frei-
lich in neuer Lage: nicht im ruhigen Hafen des vespasianischen Jahrzehnts mit
dem Blick des Geretteten zuriick auf den iiberstandenen Sturm, sondern im Ab-
stand der friihen trajanischen Zeit mit dem Blick des Mannes, der, noch im Banne
seines Domitian-Erlebnisses, vom Ende her auch den immer nur gepriesenen Ur-
sprung des flavischen Prinzipats im Biirgerkrieg kritisch zu betrachten gelernt
und gefunden hat, daB es auch da Geschichtsliigen zu entlarven, falsche Urteile

3 3 a. E. 37 Agr. 3 a. A.




- 206 Friedrich Klingner: Tacitus

zu berichtigen gab. Was vorher als glorreiches Ende des Chaos erschienen war,
hatte sich ihm als Anfang dessen dargestellt, was schlieBlich zur Tyrannis Domi-
tians gefiihrt hatte. Hinter dem, womit er unmittelbar fertig zu werden hatte,
hatten sich ihm weitere Gebiete unbewiltigter Vergangenheit erschlossen. Wieder
aufgenommen hat er Thema und Inhalt der flavischen Geschichtswerke nur, um
sie von seiner neuen Situation aus umzudenken.

Er ist auch dabei nicht stehen geblieben. In den Biichern A4b exitu dive August
hat er die Themen der flavischen Geschichtswerke, soweit sie sich mit Nero und
etwa mit Claudius befaBten, wieder aufgenommen, aber auch, und dies ist das
Erstaunliche, Themen der Werke aus der Zeit vor dem Ende Neros, deren eigent-
liches Anliegen dem geschichtlichen BewuBtsein seiner Zeitgenossen doch sehr
fern geriickt war. Auch dabei hat es sich nicht darum gehandelt, den Stoff als
Stoff noch einmal darzustellen, nur vielleicht etwas besser, wirkungsvoller. Viel-
mehr hat ihn der in Nervas Tagen freigesetzte Drang, das erlittene Bose zu ent-
larven, iiber die Horizonte seiner Zeit hinaus dazu gefiihrt, den tiefen Zwiespalt
des Prinzipats iiberhaupt wahrzunehmen, das schmerzhaft gespannte Verhiltnis
zwischen Gemeinwesen und Prinzeps, das die Werke und Gemiiter jener friiheren
Jahrzehnte so mit Unruhe erfiillt hatte. Nicht nur der gepriesene, am Ende in
offenbares Unheil verkehrte flavische Prinzipat, sondern der Prinzipat iiberhaupt,
ganz gewiss von Tiberius an, aber schlieBlich auch sogar von Augustus, von den
Biirgerkriegen, von den vorbereitenden Ansiitzen der spétrepublikanischen Zeit
an, war fiir Tacitus zum beunruhigenden, hochst gegenwirtigen Problem gewor-
den. Der Anfang der Annalen zeigt es deutlich genug3.

Nur so ist Tacitus der Zusammenfasser und letzte Vollender der ganzen friih-
kaiserzeitlichen Geschichtsschreibung nach Inhalt und nach geistigem Gehalt und
Problematik geworden. Die Kraft seines entscheidenden Zeiterlebnisses, des Um-
schwungs von Domitian zu Nerva, hat ihn tiefe, wurzelhafte N6te und Spannun-
gen jenseits des Gesichtsfeldes seiner Zeitgenossen wahrnehmen und als die eigenen
erkennen und neu erleiden lassen.

Je mehr die Vorgiinger in Tacitus erkennbar werden, desto deutlicher stellt er
sich als der grofle Einzelne dar.

38 F. Klingner, Tacitus iber Augustus und Tibertus (Miinchn. Sitzber. 1953, Heft 7).




	Tacitus und die Geschichtsschreiber des 1. Jahrhunderts n. Chr.

