
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 3

Artikel: Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-15287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-15287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten

Von Olof Gigon, Bern

Es läßt sich gewiß voraussagen, daß die kommentierte Aristoteles-Übersetzimg
der Deutschen Akademie zu Berlin und Ingemar Dürings soeben erschienenes

umfangreiches Buch über «Aristotle in the ancient biographical tradition» (Göteborg
1957; eine allgemeine Würdigung in den GGA1958) Marksteine in der Geschichte
der modernen Aristoteles-Forschung darstellen werden. Dies nicht in dem Sinne,
daß in ihnen abschließende neue Ergebnisse geboten würden. Ihr Verdienst besteht
vielmehr darin, daß sie zum ersten Male Aufgaben angreifen, die in den 35 Jahren
seit dem Erscheinen von W. Jaegers klassischem Werk immer dringender geworden

sind. Ohne eine sorgfältige und vorurteilsfreie Kommentierung der erhaltenen

Pragmatien kommen wir heute nicht mehr weiter, und ebenso wenig ohne eine

genaue Kenntnis sämtlicher Berichte, die uns die Antike über den Lebensgang des

Aristoteles und über die Geschichte seines Oeuvres hinterlassen hat.
Der nächste Schritt muß nun der sein, die gegebenen Impulse aufzunehmen und

in der gewiesenen Richtung weiter zu schreiten. Dies soll im folgenden für eine

bestimmte Textgruppe versucht werden.

Dürings Buch gliedert sich in drei Teile: I. Editions of the ancient Vitae Aristo-
telis, II. The Syriac and Arabic tradition on Aristotle's life and writings, III.
Fragments of the ancient biographical tradition. Der Hauptakzent liegt unstreitig auf
den ersten beiden Teilen. In ihnen finden sich nun endlich alle faßbaren Varianten
des antiken Aristoteles-Bios in neuen Editionen bzw. Übersetzungen bequem und
übersichtlich vereinigt. In seinen Kommentaren hat sich Düring die größte
Zurückhaltung auferlegt und in der Regel nur einige vorläufige Andeutungen über
Herkunft und Quellenwert der verschiedenen Notizen beigegeben. An diesem

Punkt sollen die nachfolgenden Interpretationen einsetzen, Dürings Erläuterungen
teils ergänzend, gelegentlich auch korrigierend. Der Weg kann nur ein induktiver
sein. Wir haben zunächst die wichtigsten Texte zu interpretieren so, wie sie uns

gegeben sind. Der Ausgangspunkt ist naturgemäß Diog. Laert. 5, 1-161.

Aufs Ganze gesehen verfolgt Diog. Laert. mit seinen zehn Büchern das

Programm, eine Geschichte der Philosophie in der Form einer Reihe von Philosophen-
Bioi zu schreiben. In diesem Programm sind von vornherein zwei methodische

Prinzipien impliziert, die man sich als Interpret klar machen muß. Da es sich um
eine Reihe von Bioi handelt, werden bestimmte Sachkategorien und Fragestellungen

immer wiederkehren; wir werden also auf eine Menge von Querverbindungen

1 Mit P. Moraux, La composition de la »vie d'Aristote» chez Diogine Laerte, REG 68 (1965)
124-163 berührt sich unsere Analyse nur in wenigen Punkten.



148 Olof Gigon

unter den einzelnen Bioi stoßen. Und da es sich um eine geschichtliche Darstellung
handelt, werden wir erwarten, daß der Verfasser den Unterschied zwischen
Geschichtswerk und Enkomion respektiert: das Enkomion konzentriert sich auf das

Lob, das Geschichtswerk dagegen hat unparteiisch sowohl das Lobenswerte wie
auch das Tadelnswerte zu berichten. Es wird zu zeigen sein, wie sich diese

methodischen Regeln im Aristoteles-Bios auswirken.

Begonnen wird mit den Namen der beiden Eltern. Daß auch die Mutter genannt
wird, ist nicht selbstverständlich. Denn für dergleichen Angaben interessiert sich

erst eine Zeit, die ihre Aufmerksamkeit den privaten häuslichen Voraussetzungen
eines Bios zuzuwenden beginnt. Kennzeichnend ist etwa die bedauernde Bemerkung

Dikaiarchs Frg. 65 W. oder die Notiz bei Val. Max. III i ext. 2, die auch aus
der frühhellenistischen Biographik stammt,.

Es folgen Berichte über den Vater aus Hermippos mit stark enkomiastischem

Einschlag (was für die Gesamtbeurteilung von Hermipps Aristoteles-Biographie
wichtig ist). Das zeigt teils die genealogische Verknüpfung mit dem Asklepios-
Enkel Nikomachos2, teils die hübsche Bemerkung, er sei nicht bloß Arzt, sondern
auch Freund des Königs Amyntas gewesen; d. h. er war keineswegs auf die
subalterne Funktion eines Leibarztes beschränkt.

Daß Hermippos damit nicht allein den Vater ehren, sondern darüber hinaus die

Beziehungen des Aristoteles selbst zu den Königen Philipp und Alexander
vorbereiten wollte, dürfen wir annehmen, auch wenn dieser Zusammenhang in den
erhaltenen Bioi untergegangen ist. Außerdem kann von unserer Stelle nicht
abgetrennt werden Vita Marc. § 2 ed. Düring, wo hervorgehoben wird, Aristoteles
habe seine medizinischen Interessen von seinem Vater geerbt. Die Belege dafür
lesen wir in VM § i (bei der Epitomierung eines umfangreicheren Bios sind sie an
eine falsche Stelle gerutscht): die 'IaxQixa TiQoßXrj(jiaxa sowie drei andere
Problemschriften.

Man erwartet, daß sich an die Worte über den Vater auch Nachrichten über die
Mutter anschließen und weiterhin über die Verwandten und die Familienverhältnisse

des Aristoteles im allgemeinen. Die Parallelüberlieferungen bieten in der
Tat eine ganze Menge von Einzelheiten. Bei Diog. Laert. ist dies alles weggefallen
oder genauer: Es ist gewissermaßen ersetzt durch die Notizen über Herpyllis
und den Sohn (§ 1 Ende) und über die Gattin (§ 3). Beide befinden sich aber in
einer Reihe aristotelesfeindlicher Äußerungen. Wir dürfen hier schon feststellen,
daß Diog. Laert. den ihm zunächst gegebenen, geradlinig biographischen Aufbau
durchbrochen hat durch eine ganz andere Komposition, in welcher
aristotelesfreundliche und aristotelesfeindliche Mitteilungen blockweise aufeinander folgen.
Was Hermippos erzählt hat, läßt sich an Hand zweier Indizien wohl noch mit
einiger Wahrscheinlichkeit aus den Parallelüberlieferungen ausscheiden. Das eine

2 Man verkennt Hermipps Absicht, wenn man dies, wie es öfters geschieht, zu einer
banalen «Zugehörigkeit zur Gilde der Asklepiaden» verwässert; freilich hat dies schon der
Gewährsmann des Dion. Hal. Ep. Amin. 5 getan.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 149

Indiz ist die schon festgestellte enkomiastische Färbung. Das andere ergibt sich

aus Athen. 589 c, wo wir lesen, Hermippos habe das Testament des Aristoteles
herangezogen, um das Verhältnis des Aristoteles zu Herpyllis ins rechte Licht zu
rücken. Er wird also auch sonst bestrebt gewesen sein, bei seiner Darstellung das

Testament zu berücksichtigen3. So werden wir auf ihn die Nachricht bei Dion.
Hal. Ep. Amm. 5 zurückführen dürfen, die Mutter des Aristoteles stamme von
rcöv ix Xahäöoq xrp> wioixiav äyayovxcov elg Xxäyeiqa. Auf diese Weise tritt
Aristoteles in eine nahe Verbindung mit einer angesehenen Stadt des griechischen
Mutterlandes4. Außerdem kann die Notiz des Testaments, aus der hervorgeht,
er habe ein Haus in Chalkis besessen, beigezogen werden5. Endlich gewinnt
prospektiv von da aus die Tatsache, daß Aristoteles seine letzten Lebensmonate in
Chalkis verbrachte und dort starb, eine besondere Bedeutung.

Aus ähnlichen Gründen möchte man Hermipp die Angabe des Plin. N. h. 35,
106 zuschreiben, wonach der berühmte rhodische Maler Protogenes ein Porträt
der Mutter des Aristoteles gemalt habe; denn von einer elxcöv der Mutter, die
aus uns unbekannten Gründen in ein Heiligtum der Demeter nach Nemea gestiftet
werden soll, redet auch das Testament (Diog. Laert. 5,16). Merkwürdig und nicht
restlos klar ist die bei Plinius nachfolgende Bemerkung, Aristoteles habe dem
Maler empfohlen ut Alexandri Magni opera pingeret propter aeternitatem rerum,
also die ruhmreichen Schlachten Alexanders in Gemälden darzustellen und dies,
obschon (so scheint es gemeint zu sein) die persönliche künstlerische Neigung des

Meisters eher auf andere, friedlichere Gegenstände gerichtet war.
Im Testament des Aristoteles fällt weiterhin auf, daß der Vater nirgends

genannt wird. Wir werden also nicht zögern, Hermipp aus VM § 3 die Mitteilung zu

3 Beiläufig muß davor gewarnt werden, aus Diog. Laert. 5, 64 allzu weit reichende
Folgerungen zu ziehen. Von Ariston v. Keos ist nur bezeugt, daß er irgendwo das Testament
Stratons aufgeführt und daß er Bioi des Heraklit, Sokrates und Epikur verfaßt hat (Frg.
28-32 W.). Jede dieser vier Tatsachen kann ihren spezifischen, für uns nicht mehr
greifbaren Hintergrund gehabt haben, die Heraklit-Vita beispielsweise das Interesse, das die
Stoa vor allem seit Kleanthes an dem seltsamen Vorsokratiker genommen zu haben scheint.
Daß Ariston eine umfassende Sammlung von Philosophen-Bioi und insbesondere die
Lehensbeschreibungen der großen Peripatetiker unter Beigabe ihrer Testamente verfaßt hätte, ist
eine Hypothese, die erheblich über das hinausgeht, was wir wissen können; Hermippos war
gewiß nicht auf Ariston angewiesen, wenn er das Testament des Aristoteles für seine
Biographie verwerten wollte.

4 Die gelegentlich auftauchende Behauptung, Aristoteles sei väterlicherseits ein Nicht-
grieche gewesen (s. Düring 265f. 352), kann für sich genommen alt sein; man vergleiche,
wie konsequent sich etwa Duris, FOrHist 76 F 74-77 bemüht, die Sieben Weisen überwiegend
zu Barbaren zu machen; ein Beweis, wie vielfach dergleichen Probleme damals diskutiert
wurden.

5 Diog. Laert. 5, 14. Möglicherweise hat Aristoteles selbst in der durch Strabo 10, 1, 8
indizierten XaXxiddcov noXaeta (vgl. Pol. 1289 b 39-40, 1304 a 29-31, 1316 a 31 f. und Frg.
98 R.) die Besiedelung Stageiras durch die Chalkidier so erzählt, daß Hermipps Folgerung
nahe lag. Oder sollte gar der Dialog II. eöyevelag eine derartige Anspielung enthalten haben
Es dürfte ja auch Herakleides von Pontos selbst gewesen sein, der von sich gerühmt hat,
er sei Nachkomme des Damis dvdg rwv ifytjoa/ievcov rfjg sig 'HgaxXeiav bc ®r)ßän> änomiag
Frg. 2 W. Man mag weiterhin vergleichen, wie Ephoros Homers Stammbaum auf den
Oikisten von Kyme zurückführte (FGrHist 70 F 99) und ein unbekannter Autor (wie ich
trotz Jacoby zu FGrHist 545 F 2 anzunehmen geneigt bin, Duris) denjenigen des Pythagoras

auf den Oikisten von Samos: Iambi. V. Pyth. 3-4.



150 Olof Gigon

geben, der Vater sei früh gestorben, Proxenos von Atarneus sei an dessen Stelle

getreten, und Aristoteles habe später seinem Vormund damit gedankt, daß er
dessen Sohn Nikanor ausbildete und adoptierte. Proxenos wie Nikanor werden
im Testament erwähnt. Daß Proxenos tatsächlich aus Atarneus stammte, hält
Düring S. 107 (anders S. 205) für möglich. Demnach scheint Hermippos den

spätem Aufenthalt des Aristoteles bei Hermeias von Atarneus durch Proxenos
ebenso vorbereitet zu haben, wie er die Beziehungen des Aristoteles zu Philipp
und Alexander durch den Vater vorbereitete.

Zweifellos hat Hermippos im Sinne des Testaments § 15 von Arimnestos, dem

Bruder des Aristoteles gesprochen. Ein seltsames kleines Problem stellt die
Schwester Arimneste, die im Testament fehlt, aber in VM § 2 Düring vorkommt.
Düring nimmt (S. 264, 271) an, sie sei die Gattin des Proxenos und Mutter Nika-
nors gewesen. Doch ist es nicht geraten, die Notiz der VM abzutrennen von der

Angabe des Kitab al-Pihrist § 16, Theophrast sei der Schwestersohn des Aristoteles

gewesen. Das ist eine geschlossene Erfindung. Ob es sich um eine bloße «confusion

with Plato-Speusippos» handelt, wie Düring S. 196 glaubt, oder um die bewußte

(in ihren Motiven freilich nicht leicht erklärbare) Parallelisierung des Verhältnisses
des Theophrast zu Aristoteles mit demjenigen Speusipps zu Piaton, bleibe
dahingestellt.

Auf Pythias und Herpyllis werden wir später eintreten. Offenkundig sekundäre

Erfindungen sind die, daß auch die Mutter des Aristoteles ihren Stammbaum von
Asklepios ableitete6 und daß auch schon der Vater 'Iargixd und 0vaixa geschrieben
hätte (Suda s.v. Nikomachos). Da liegt ein auch anderswo anzutreffender Typus
witz- und sinnloser Verdoppelungen vor.

Wenden wir uns nun zu Diog. Laert. zurück, so folgt die Feststellung, Aristoteles
sei der yvrjaidnarog der Schüler Piatons gewesen. Sie kehrt nur noch bei Dion.
Hal. Ep. Pomp. 1 wieder, dort allerdings in einem spezifischen Zusammenhang.
Er entschuldigt seine Kritik an Piaton mit dem Vorbild des Aristoteles, der,
wiewohl der echteste Schüler Piatons, sich dennoch nicht gescheut habe, die Lehren
des Meisters anzugreifen7. Auch an unserer Stelle wird der Satz eine spezifische
Bedeutung besitzen, wenn auch nicht dieselbe wie bei Dion. Hal. Er befindet sich

an einem etwas auffallenden Ort, eingekeilt zwischen Nachrichten über die Eltern
und einigen Notizen über die äußere Erscheinung des Aristoteles. Er leitet
gewissermaßen von den Eltern zur Person des Aristoteles selbst über und darf darum
beanspruchen, als programmatische Aussage über die philosophiegeschichtliche

6 VM § 1 und Parallelen; aus dem von VM zitierten Epigramm geht dies keineswegs
notwendig hervor. Mit Düring S. 107 zu vermuten, das Epigramm sei von Ptolemaios fabriziert

worden, sehe ich keinen Anlaß.
7 Es folgen bei Dion. Hal. fünf weitere Namen von Piaton-Gegnern, deutlich aus gelehrter

Überlieferung; freilich darf man die ad hoc improvisierte Behauptung des Dionysios, diese
hätten allesamt nur rrjv äMfteiav eferaCovre? polemisiert, nicht als bare Münze nehmen.
Düring 389 geht viel zu weit, wenn er auf Grund dieser Stelle die Mitteilung des Aristokles
bei Eus. PE 15, 2, 7 für ein Mißverständnis erklärt; wie ich auch nicht mit Düring 390f.
glauben kann, Kephisodoros habe um das Jahr 360 gegen den knapp 25jährigen Aristoteles
nicht weniger als vier Bücher geschrieben. Das gehört sicher erst in die Jahre 340-330.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 151

Stellung des Aristoteles überhaupt zu gelten. Dann aber hat er unverkennbar eine

polemische Komponente. Man ist im Blick auf Diog. Laert. verlockt, einfach so

zu formulieren: Er ist der echtere Schüler als alle diejenigen, die im 4. Buch zur
Sprache gekommen sind, Speusipp, Xenokrates usw. Das heißt aber nicht, daß

erst Diog. Laert. den Satz geprägt hat. Er hat ihn an diese Stelle gerückt. Daß er

jedoch auf einen frühem Autor, und zwar Hermipp, zurückgeht, ist durch seine

sachliche Übereinstimmung mit dem Hermipp-Zitat in § 2 erwiesen.
Es folgt eine Notiz aus Timotheos n. ßicov. Deutbar wird sie erst, wenn wir sie

mit den paar andern Zitaten vergleichen, die wir aus dem Buche haben. Von Piaton
hat Timotheos berichtet, er sei usyyocpmvoc, (Diog. Laert. 3, 5), von Speusipp, er
sei to am/m öiaxs^v/iivog gewesen8, von Zenon endlich, daß sein Hals schief

gesessen habe (Diog. Laert. 7, 1). Unbedenklich dürfen wir beifügen Plut. Mor.
26 B und 53 C, wo die Nachricht über Aristoteles wiederkehrt verbunden mit der

Bemerkung über Piaton, dieser sei bucklig gewesen. Das ist offensichtlich eine

Reihe von Karikaturen; von weitem fühlt man sich an die Philosophenporträts
der Komödie erinnert. An unserer Stelle beginnt also mit Timotheos eine kleine

Gruppe aristotelesfeindlicher Mitteilungen. Erst mit dem Hermipp-Zitat in § 2,

dem zweiten in unserm Bios, kehren wir zu einer aristotelesfreundlichen Tradition
zurück. Damit fallen zwei Hypothesen Dürings (S. 57, 349) dahin: erstens, daß

Timotheos seine Charakterisierung des Aristoteles aus Herodots Geschichte vom
kyrenaischen Oikisten Battos (4, 155) bezogen habe, und zweitens, daß auch der
Block der aristotelesfeindlichen Nachrichten aus Hermippos stamme; der
Textbefund, an den wir uns wohl oder übel halten müssen, widerspricht deutlich.

Schade ist, daß sich Diog. Laert. bei der Quellenangabe für den nächsten Satz

vermutlich der Variatio wegen mit einem bloßen <paalv begnügt. Indessen hegt
es auf der Hand, daß auch iaxvoaxehjg karikierend gemeint ist, und der Sinn

von f.uxgöjUfmrog vollends ergibt sich mit aller wünschbaren Deutlichkeit aus
Ps.-Arist. Physiogn. 808 a 29-31, wo als Kennzeichen des /nixgoyrnxog aufgeführt
werden: fiiXQOfieÄtfg, /uxQoyM<pvQog, uj%v6g, fxixgofi/iaTog xai /MXQonQoaojnog.

Allerdings ist damit noch nicht ausgemacht, daß der Autor dieses Aristoteles-
Bildes die [j,ixQOfo%ta im Sinne der bekannten Kapitel der EN S 7-9 verstanden
hat. Teilweise hängt dies mit der Frage zusammen, ob man die drei nachfolgenden
Stichworte bei Diog. Laert. demselben <paa(v zuordnen darf oder nicht. Liegt
derselbe Autor vor, so ist die physiognomisch erschlossene /AMQcnpv%ia nicht die

aristotelische; denn mit dieser hat die in den drei Stichworten angedeutete
Neigung zur TQfwpiq schlechterdings nichts zu tun. Liegen verschiedene Autoren vor,
so bleibt die Frage offen.

Sinn und Tragweite der drei Stichworte selbst zu bestimmen, fällt schwer, da

wir das Idealbild des anovdalog nicht kennen, an dem der Verfasser Aristoteles

8 Diog. Laert. 4, 4; der Ausdruck wird im Sinne etwa von Plat. Legg. 775 C zu verstehen
sein, während wir in Diog. Laert. 4, 16 und 7, 114 die aufs Geistige übertragene Bedeutung
haben.



152 Olof Gigon

mißt. Man kann an Stoisches denken oder an Alt-Akademisches und Pythagori-
sierendes. Einen gewissen Hinweis, der jedenfalls eine stoische Quelle ausschließt,
liefert die einzige Stelle, an der Aristoteles in genau derselben Art charakterisiert
wird. Es ist die prächtige Erzählung bei Ael. V. h. 3,19. Düring S. 320 beschränkt
sich leider darauf, sie in wenigen Zeilen als «a good example ofHellenistic romance»
abzutun, womit nicht eben viel gesagt ist, ganz abgesehen davon, daß man sich

bei Aelian und seinesgleichen durch die oft peinlich journalistische Aufmachung
nicht täuschen lassen soll; das Material geht durchwegs (mag sein, durch mehrere

Zwischenglieder) auf gute Autoren, meist aus frühhellenistischer Zeit zurück. Ich
hebe nur das Wichtigste heraus.

Der Text will berichten, wie es zwischen Aristoteles und Piaton zum Streit kam.
Ein erster Abschnitt handelt allgemein von den unangenehmen Eigenschaften,
die Piaton an Aristoteles abstießen. Erwähnt wird der ßloc, mit denselben drei
Stichworten (Kleidung, Haartracht, Fingerringe), die wir in Diog. Laert. 5, 1

fanden; dazu tritt als viertes die vnööeaig. Dazu kommt seine Boshaftigkeit und
seine vorlaute Geschwätzigkeit. Das veranlaßt Piaton, sich ausschließlich den

andern Freunden zuzuwenden, unter denen Xenokrates, Speusippos und Amyklas
mit Namen genannt werden.

Da zeigt schon der seltene Name Amyklas, daß wir es mit einer guten alten
Tradition zu tun haben. Denn er erscheint nur noch in den Listen der Schüler
Piatons bei Diog. Laert. 3,46 (als "Apvxfog) und im Acad. philos. ind. p. 33 Mekler
(als 'Afivvrag), beide Male mit der Angabe, er stamme aus Herakleia am Pontos

(er war also Landsmann des Herakleides), ferner in dem eigentümlichen Frg. 131W.
des Aristoxenos, wo erzählt wird, Piaton hätte versucht, alle Bücher Demokrits,
deren er habhaft werden konnte, zu verbrennen9; doch hätten ihm die Pythagoreer
Amyklas und Kleinias klar gemacht, es lohne sich nicht, da sie schon viel zu weit
verbreitet seien. Was Aristoxenos damit gemeint hat, ist nicht leicht zu sagen.
Jedenfalls impliziert die Geschichte keine sachliche Parteinahme der beiden

Pythagoreer für Demokrit; sie wäre auch vom Pythagoras-Bild des Aristoxenos

aus (s. etwa Frg. 33 W.) schwer zu begreifen. Doch lassen wir dies auf sich beruhen.
Eine letzte Stelle findet sich in der recofiergixj) iaroqia des Eudemos, wo Amyklas
v. Heraklea, elg rmv IIMxcovog etmqcov, als einer von denen aufgeführt wird, die
sich um die Vervollkommnung der Geometrie besonders verdient gemacht hätten
(Frg. 133 W.).

Wer also in der Lage war, Amyklas unter den intimen Freunden Piatons zu

nennen, verfügte über gute Informationen. Anderseits ist zu sagen, daß unter den
drei Autoren, die auf Grund des bisher skizzierten Tatbestandes für Ael. V.h. 3,
19 als Quelle in Frage kommen könnten, zwei sofort ausscheiden. Denn an Eudemos

wird man ernstlich nicht denken, und was Aristoxenos angeht, so ist sein in
Frg. 64 W. rudimentär erhaltener Bericht über die Trennung des Aristoteles von
Piaton mit dem unsrigen sachlich unvereinbar. Es bleibt Herakleides, der ein

• Vgl. Eubulides bei Aristokles (Eus. PE 15, 2, 5) über Aristoteles und die Werke Piatons.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 153

Landsmann des Amyklas war und von dem wir immerhin wissen, daß er über
Piaton und die Verhältnisse in der Akademie gesprochen hat10. Für unsern Text
beweist dies konkret noch nichts; doch die Möglichkeit, daß er zugrunde hegt,
kann nicht völlig ausgeschlossen werden. Im zweiten Teil schildert unser Stück
ausführlich den offenen Ausbruch des Konflikts. Piaton ist schon achtzig Jahre
alt, steht also in seinem letzten Lebensjahr; von Aristoteles hingegen muß der
unvoreingenommene Leser den Eindruck erhalten, es sei seit seinem Eintritt in
die Akademie noch nicht sehr viel Zeit vergangen11. Xenokrates weilt zu Besuch
in seiner Heimat Chalkedon, und Speusipp ist krank12. Der greise Piaton ist also
während des philosophischen nsQmaxslv dem rücksichtslosen Disputieren des
Aristoteles und seiner Genossen vollkommen ausgeliefert. Schließlich hält er dies

nicht mehr aus und zieht sich aus dem äußeren Peripatos in seinen privaten
xrjiioQ zurück. Da trifft Xenokrates wieder ein, erfährt, was vorgefallen ist, und
begibt sich sofort zu Piaton, doch ohne mit ihm ein Wort über den Skandal zu
sprechen. Erst nachdem Piaton die owovoia aufgelöst hat, sucht er zunächst Speu-
sippos auf und tadelt ihn heftig, dann Aristoteles und zwingt diesen, Piaton den
äußeren Peripatos wieder zur Verfügimg zu stellen.

Damit endet die Erzählung. Je näher man sie prüft, desto entschiedener ergibt
sich aus der Terminologie, aus ihren organisatorischen Voraussetzungen und aus
ihrem Ablauf, daß ihr Verfasser gut Bescheid gewußt hat, also wohl noch dem

ausgehenden 4. Jahrhundert angehören muß. Besonders beachtlich ist, daß das

Ergebnis keineswegs in einer effektvollen Secessio oder Ausstoßung des Aristoteles
besteht. Es wird lediglich die äußere Situation wieder in Ordnung gebracht. Allerdings

soll sich der Leser sagen, daß Aristoteles durch ein solches Benehmen für eine

Nachfolge Piatons im Scholarchat unwiderruflich disqualifiziert ist. Mehr will
die Geschichte nicht zeigen. Von der Gründung einer aristotelischen Schule noch

zu Lebzeiten Piatons ist nicht die Rede.

Wir haben überdies noch einen seltenen Namen. Als Kumpan des Aristoteles
tritt Mnason .von Phokis auf. Ihm begegnen wir in derselben Stellung nur noch
einmal, und zwar bei Timaios FGrHist 566 F 11. Timaios will die Behauptimg
des Aristoteles in der Aoxqwv noXixeia, es seien an der Ktisis des unteritalischen
Lokroi hauptsächlich ehemalige Sklaven beteiligt gewesen, mit dem Hinweis
widerlegen, es sei bei den Griechen früher überhaupt nicht Sitte gewesen, sich

gekaufte Diener zu halten; das gelte vor allem für die Lokrer, aber auch für die
Phoker. So sei es noch dem Mnason, dem 'AgioxoxeAwg ixalgog, der in seinem Haushalt

tausend Sklaven beschäftigte, vorgeworfen worden, er bringe auf diese Weise

10 Frg. 6 W. Auch daß ihn Piaton für die Dauer seiner (dritten Reise nach Sizilien zum
Schulvorsteher bestellte, wird er selbst erzählt haben, Frg. 2 W.

11 Da tauchen also im Hintergrund die Polemiken eines Epikur und Timaios auf, die beide
voraussetzen, daß Aristoteles sich verhältnismäßig spät der Philosophie zugewandt habe
(Texte bei Düring 376ff.); gegen sie wurde dann teils eine Stelle des Philochoros, teils ein
Brief des Aristoteles an König Philipp ins Feld geführt, der von einer zwanzigjährigen Lehrzeit

bei Piaton redete; vgl. VM § 5 und § 10 sowie unten Anm. 22.
12 Dazu wird man Diog. Laert. 4, 3 sowie Epist. Socrat. 32-34 ed. Hercher vergleichen.



154 Olof Gigon

tausend freie Mitbürger um ihren Broterwerb. Im Ganzen stimmt zu diesem Porträt

Plin. N. h. 35, 99, der berichtet, der Maler Aristeides von Theben habe um
ein ungeheures Honorar für Mnason, den Tyrannen von Elateia, ein Kolossalgemälde,

darstellend eine Perserschlacht (natürlich nicht der Alexanderzeit,
sondern des 5. Jahrhunderts) geschaffen. Endlich erscheint Mnason noch bei Aristoteles

selbst Pol. 1304 a 10-13, wie immer ohne jeden Hinweis auf persönliche
Beziehungen13.

Stammt also unsere Erzählung aus Timaios Daß er Aristoteles nicht geliebt
hat, ergibt sich aus 566 E 152. 156 und dem gleich zu besprechenden F 157. Seine

Vorwürfe stehen mit Ael. V.h. 3, 19 mindestens nicht im Widerspruch. Bedenklich

könnte nur zweierlei machen: einmal die deutliche Parteinahme für Piaton
und vor allem für Xenokrates, und zweitens der Umstand, daß wir nicht recht
sehen, an was für einen geschichtlichen Anlaß Timaios seine Erzählung angeknüpft
haben kann. Das zweite Bedenken ist in der Tat nicht zu widerlegen; was das

erste angeht, so ergeben die Fragmente nur folgendes: In 566 T 18 wird unter
den von Timaios angegriffenen Autoren auch Piaton genannt; doch da handelt
es sich ausdrücklich um Fragen der Mtjig. Eine sonderbare Geschichte von
Xenokrates am Hofe des Dionysios steht in 566 F 158 (ohne Quellenangabe
auch bei Ael. V.h. 2, 41). Sie läuft aber unverkennbar in ein Lob des Xenokrates

aus, der auf das Gold des Tyrannen keinen Wert legt. Vielleicht dürfen wir noch
einen Schritt weitergehen. Daß Xenokrates Piaton auf einer der Eeisen nach
Sizilien begleitete, wird von Diog. Laert. an drei Stellen erwähnt: in 4, 6, wo nur
das Faktum als solches konstatiert wird, in 4,8, was ein Nachhall unserer Timaios-
Stelle 566 F 158 ist, und endlich in 4, 11, wo er dem drohenden Tyrannen als der
bis in den Tod ergebene Freund Piatons entgegentritt. Die Frage ist, ob wir
berechtigt sind, sämtliche Nachrichten über den Aufenthalt des Xenokrates in
Sizilien (sie sind im vorstehenden alle genannt) auf Timaios zurückzuführen;
wenn ja, so ist es zu guter Letzt evident, daß in Diog. Laert. 4, 11 Xenokrates
in genau demselben Verhältnis zu Piaton steht wie in Ael. V.h. 3,19.

Sicherheit ist natürlich nicht zu erlangen. Es sei nur wiederholt, daß Ael. V.h.
3, 19 auf einen Kenner der Verhältnisse zurückgehen muß, dem daran lag, den

Hintergrund der beiden allbekannten Tatsachen, daß nach Piatons Tod Speusipp
Scholarch wurde, Aristoteles dagegen Athen verließ14, aufzuhellen. Wieviel Wahrheit

darin steckt, werden wir nie erfahren. Dem Polemiker trauen wir nicht. Wir
können aber auch nicht alle Äußerungen der antiken Aristoteles-Gegner von
vornherein als böswillige Erfindungen beiseite legen.

Es folgt bei Diog. Laert. ein ausdrückliches Zitat aus Timaios, zu ergänzen

18 Im Sinne des Dargelegten ist Berve, RE s.v. Mnason zu berichtigen.
14 Ob die Abreise des Aristoteles erst nach Piatons Tod erfolgte, wie Apollodor FOrHist

244 P 38 mitteilt, oder schon vorher, wie Eubulides, Zeitgenosse und Gegner des Aristoteles,
bei Aristokles (Eus. PE 15, 2, 5) in boshafter Bezugnahme auf Piatons Äußerung über
Aristippos im Phaid. 59 C (vgl. Diog. Laert. 3, 36) behauptete, läßt sich natürlich nicht
endgültig klären. Man wird wohl Apollodor den Vorzug gehen.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 155

durch ein Parallelzitat aus den Hesiod-Scholien FGrHist 566 F 15715. Wir heben

nur das Wichtigste heraus. Von Pythias, der Gattin des Aristoteles, scheint Timaios
nicht näher gesprochen zu haben. Daß Herpyllis bei Aristoteles in untergeordneter
Stellung war, ergibt sich ziemlich sicher aus dem Testament § 13. Soweit Aristoteles

mit ihr zusammenlebte, war sie juristisch eine JialXaxrj. Hermippos scheint
sie geradezu eine eratqa genannt zu haben, denn trotz der Umformung zur rhetorischen

Frage scheint das Zitat bei Athen. 589 c recht genau zu sein. Die Pointe
besteht bei Hermippos darin, daß Aristoteles sie behandelt wie eine Gattin, ob-
schon sie nur ein Mädchen sehr geringen Standes ist: er zeugt mit ihr seinen Sohn,
lebt mit ihr bis zu seinem Tode und sorgt noch im Testament großzügig für sie.

Das hängt alles zusammen. Daß sie von Hause aus eine Hetäre war, macht in
Hermipps Augen das Verhalten des Aristoteles um so verdienstlicher16.

Verstehen wir auf diese Weise Athen. 589 c richtig, so ergibt sich weiterhin,
daß wir dem Zeugnis des Timaios wie des Hermippos, Nikomachos sei der Sohn
der Herpyllis gewesen, kaum den Glauben verweigern können. Düring S. 265ff.
möchte es allerdings bestreiten. Wir haben aber kein Recht, a priori anzunehmen,
daß Timaios einen derartigen Tatbestand einfach erfunden hat; und daß Hermipp
die Erfindung des Timaios «in good faith» übernommen hätte, kommt mir höchst
unwahrscheinlich vor. Gewiß macht das Testament keinen rechtlichen Unterschied

zwischen den beiden Kindern, der Tochter der Pythias und dem Sohn der

Herpyllis; allein selbst wenn wir das Testament nicht besäßen, würden wir
annehmen, daß Aristoteles beizeiten seinem einzigen Sohne die Ebenbürtigkeit neben

der Tochter verschafft hat - welches immer die Formalitäten gewesen sein mögen,
die nach dem für ihn geltenden Recht in einem solchen Falle notwendig waren.

Auf Hermippos wird auch zurückgehen, was Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 15

(vermutlich aus der in 15, 2, 13 genannten Schrift Apellikons) berichtet:
Nikomachos sei nach dem Tode des Vaters von Theophrast aufgezogen worden,
aber noch als fteigaxioxoc im Kriege gefallen. Dies ließ sich durch die Testamente
des Aristoteles, in welchem der Sohn als ein Kind bezeichnet wird (Diog. Laert.
5,13), und des Theophrast, in welchem Nikomachos bereits als tot gilt (Diog. Laert.
5, 52), stützen. Eine aristotelesfeindliche Überlieferung repräsentiert dagegen die
Notiz des Aristippos 77. naXaiät; Tgvqrfjg (von diesem Buch im ganzen wird unten
zu sprechen sein), daß Theophrast, wiewohl Lehrer des Nikomachos, in diesen

verliebt gewesen sei (Diog. Laert. 5, 39; auch bei Suda s.v. Nikomachos);
desgleichen Gnomol. Vatic. Nr. 330 Sternb. (nicht bei Düring): «Als einmal
Nikomachos beim Philosophieren zu wenig Eifer zeigte, sagte Theophrast, Nikomachos
habe der Erbe nicht bloß des väterlichen Vermögens, sondern auch der väterlichen

Arbeit zu sein»17.

15 Trotz Wilamowitz, Antigonos 107 Anm. 9 wird man bei Diog. Laert. das überlieferte
Tifiö&eoq durch Ti/iaiog ersetzen dürfen.

14 Die Nachricht des Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 15, Herpyllis stamme aus Stageira,
möchte man auch recht gern Hermippos geben.

17 Dazu noch eine Kleinigkeit: Da es eine authentische Tradition über den Sinn des



156 Olof Gigon

Um zu Timaios zurückzukehren, so können also seine Angaben in 566 F 157

und bei Diog. Laert. 5, 1 nicht als objektiv falsch erwiesen werden. Eine andere

Frage ist, wie er die Dinge nuanciert hat. Nach den Hesiod-Scholien scheint er
insinuiert zu haben, Aristoteles habe sich auf Hes. Erga 405 berufen. Die Schoben

wenden ein, daß der Wortlaut von 406 eine solche Mißdeutung ausschlösse.
Seltsamerweise ist dies gerade der Vers, den Pol. 1252 b 9-12 (vgl. Oik. 1343 a 18-24)
nicht kennt. Da hegt ein polemisches Spiel vor, das wir nicht mehr ganz
durchschauen.

Die nachfolgende Notiz äjieaxrj de xxl. widerspricht beinahe grotesk der
Versicherung wenige Zeilen zuvor, Aristoteles sei der yvrjaiioxaxog der Schüler Piatons

gewesen. Gedankenlosigkeit darf man das nicht nennen, sondern vielmehr ein

Indiz, wie grob Diog. Laert. seine Aufgabe, freundüche und feindbche Äußerungen
unparteiisch nebeneinander zu stellen, aufgefaßt hat. Zur Sache ist hier nur eine
auffallende Einzelheit zu notieren. Die Wendung ajieoxr] xxX. tritt, wenn ich nichts
übersehen habe, bei Diog. Laert. nur noch einmal auf, und zwar in 7,179, wo von
Chrysipps Verhältnis zu seinem Lehrer Kleanthes gesagt wird Sri re ^ütvxot;

daiSaxr) avxov. Diese Parallele würde man als Zufall bewerten, wenn nicht bei
Origenes c. Cels. II 397 (Düring S. 318) das Verhalten des Aristoteles gegen Piaton
ausdrückhch mit demjenigen Chrysipps gegen Kleanthes vergüchen würde. Bei
Diog. Laert. weist also wie so oft die terminologische Übereinstimmung auf einen
sachbchen Zusammenhang. Origenes hat ihn bewahrt, Diog. Laert. in seiner

Disposition zerrissen. Als Urheber des Vergleichs könnte man sich Karneades oder
vielleicht Poseidonios denken; für Aristoteles im besondern wird letzten Endes die
Version des Aristoxenos zugrunde hegen.

Belegt wird der Abfall mit einem Apophthegma Piatons, das bei Ael. V.h. 4, 9

wiederkehrt. Dies Aeban-Kapitel besteht (soweit es Aristoteles angeht) im
manifesten Gegensatz zu der vorzüglich aufgebauten Erzählung 3, 19 in einer banal

aufgeputzten Kombination dreier isoherter Angaben. Am Ende erkennen wir das

Stichwort avxcoxodofirjoe, das überall, wo es auftritt, auf Aristoxenos als letzte
Quelle deutet, vorher hebt sich das Stichwort a%OQUSxia heraus, das bei Aristokles

Titels rföixä Nixofiäyeia nicht gegeben zu haben scheint, war die Antike schon genau so im
unklaren, wie wir es heute noch sind. Hermipp möchte man die Interpretation in VM § 2
geben, Aristoteles habe dies Werk für den Sohn geschrieben (was Düring 96 dazu aus dem
echten und dem falschen Elias beibringt, sind evident schlechte sekundäre Erweiterungen).
Er mag sich an der altertümlichen Vorstellung von imo&fpeai, die ein Vater seinem Sohne
mitgibt, orientiert haben; man denke etwa an die Unterweisungen des Amphiaraos an
Amphilochos, von denen Klearchos Erg. 75 W. eine Spur aufbewahrt hat. Anders lautet die
Interpretation, die wir in der antiken Literatur an zwei Stellen vorfinden: die EN sei eben
von Nikomachos, dem Sohne geschrieben worden. Die eine steht bei Cic. Fin. 5, 12. Daß
sie aber nicht, wie meist angenommen wird, auf ein persönliches Mißverständnis Ciceros
zurückgeht, zeigt die Parallele Diog. Laert. 8, 88. Denn obwohl die beiden Stellen auf den
ersten Blick nichts miteinander gemein haben, kann das Zusammentreffen schwerlich
zufällig sein. Von der Lehre des Eudoxos spricht Diog. Laert., vom Verhältnis des
OTiovöaiog zur zv%rj in einem durch Verkürzungen leicht verwirrten Texte Cicero. Es ließe
sich also vielleicht eine Brücke schlagen, doch ist das hier nicht weiter zu verfolgen. Die
scheinbar ähnliche Notiz bei Suda s. v. Nikomachos hat Düring 265 einleuchtend als eine
Verwechslung mit Eudemos erklärt.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 157

(Eus. PE 15, 2, 12) und im soeben genannten Text des Origenes wiederkehrt,
möglicherweise auch aus gemeinsamem Ursprung; den Anfang bildet das Apo-
phthegma, aus dem Düring wohl mit Recht xogeofttvra für yewrp&evra in den Text
des Diog. Laert. übernommen hat. Daß die Antike die Fürsorge der Eltern für
ihre Kinder, die Anhänglichkeit oder auch den Undank der Kinder in ihrer Pro-

treptik gerne mit Fällen aus dem Tierreich illustriert hat, ist bekannt. Wir brauchen

darauf nicht weiter einzugehen. Düring S. 357 rechnet mit der Möglichkeit,
daß der Ausspruch Piatons echt ist, was ich kaum glauben kann. Die Weinerlichkeit,

mit der dieser Piaton über die Herzlosigkeit seines geistigen Kindes jammert,
kommt mir vielmehr wie die Erfindung eines nicht besonders geschmackvollen
Piaton-Verehrers vor.

Wir besitzen zwei Platon-Apophthegmata mit der umgekehrten Tendenz, die
aber genau wie das vorliegende merkwürdig unangemessen wirken. Beide sind am
besten in VM § 6-7 überliefert. Das erste soll die (piXonovta des Aristoteles belegen,
eine Eigenschaft, die als solche auch von Diog. Laert. 5, 34 hervorgehoben wird18

Daß sie sich vorzugsweise in dem ständigen ävayiyvcooxeiv vieler Bücher
manifestiert, leuchtet ein. Schon bei Xen. Mem. 4,2,1 hofft der junge Euthydemos, durch
fleißige Lektüre zur wahren aoq>la zu gelangen, wird dann freilich durch Sokrates

gründlich eines besseren belehrt. Doch auf die Problematik des Bücherwissens

(vgl. etwa Diog. Laert. 2, 71) haben wir hier nicht einzutreten. Daß der noXvfxafteo-

rarog Aristoteles auch als Inbegriff eines enzyklopädischen Bücherwissens galt,
ist begreiflieh und historisch nicht einmal falsch. Was stört, ist (trotz dem auch
sonst anfechtbaren Kommentar Dürings S. 108) die Szenerie: der Meister, der
mit der Jüngerschar den fleißigsten unter allen Jüngern in seiner Zelle aufsuchen

geht.
Interessanter ist das zweite Stück. Denn der Satz o vovg daieori, xeotpov r'

axQoarriQtiov ist, wie mir scheint, nicht erst spät als Trimeter mißverstanden

(und verstümmelt?) worden, sondern möchte von Haus aus ein solcher sein.

Die Pointe des Apophthegmas ist gerade, daß Piaton einen Vers zitiert, — dessen

Herkunft wir natürlich nicht mehr feststellen können19. Daß wir es auch da mit
einer Erfindung zu tun haben, ist klar. Allen drei Apophthegmata ist gemeinsam,
daß sie aus der Retrospektive Aristoteles zum anerkannten Lieblingsschüler
Piatons stempeln. Die gesicherten Data der Überlieferung erlauben aber nicht

18 Sie gehört bei Diog. Laert. zu den häufig wiederkehrenden Kategorien des Philosophenporträts

und wird verzeichnet bei Aischines (2, 60), Polemon (4, 16), Lakydes (4, 59), Kar-
neades (4, 62), Kleitomachos (4, 67), Theophrast (5, 36), Kleanthes (7, 168) und mit
TiovixwraTos bei Chrysipp (7, 180). Die Frage, wieweit diese Auswahl von Namen auf einen
bestimmten einheitlichen Gesichtspunkt zurückgehen könnte, ist hier nicht zu behandeln.

19 Beiläufig darf vielleicht auf eine kleine vorsokratische Kuriosität hingewiesen werden.
Die Notiz bei Diog. Laert. 2, 6, Anaxagoras sei vovg genannt worden, und diejenige in
9, 50 (vgl. Clem. Strom. 6, 32, 2), man habe Demokrit ooipta genannt, gehören offenbar
zusammen. Jeder wird nach einem Zentralbegriff seiner Philosophie bezeichnet. Für Anaxagoras

ist dies nachweisbar, für Demokrit müssen wir es erschließen. Beide Begriffe haben auch
für Aristoteles eine überragende Bedeutung gehabt, für den exoterischen wohl noch mehr
als für denjenigen der Pragmatien.

12 Museum Helveticum



158 Olof Gigon

den Schluß, daß er Piaton wesentlich näher stand als ein Speusippos, Xenokrates
oder Herakleides. Bei Diog. Laert. setzt mit einem Hermipp-Zitat nun wieder
ein aristotelesfreundlicher Abschnitt ein. Damit soll auch gesagt sein, daß ich im
Gegensatz zu Dürings Hypothese die soeben besprochene Reihe aristotelesfeindlicher

Notizen nicht aus Hermippos ableiten kann. Denn wo wir Hermippos
zuverlässig fassen können, ist seine Tendenz betont aristotelesfreundlich, ja enko-

miastisch. Das besagt nicht, daß er sich nicht auch mit Gegnern auseinandergesetzt

haben könnte. Aber wo er es tat, tat er es, um sie zu widerlegen. Diog. Laert.
hat aber keineswegs die Absicht, die aristotelesfeindlichen Berichte zu widerlegen.
Da er Historiker zu sein beansprucht, stellt er sie kommentarlos neben die
anderen und überläßt es dem Leser, sich zu entscheiden.

Nicht ganz leicht ist es, das wichtige Hermipp-Zitat nach unten abzugrenzen.
Vorsichtigerweise werden wir es zunächst nicht über iv Avxeicp hinausgehen
lassen. Der aristotelesfreundliche Komplex im ganzen läuft bis enaaxoiv, freilich
mit einigen Störungen, wie wir noch sehen werden.

Auf den ersten Blick erkennt man, daß dieser Komplexmit der Scholarchenwahl20

nach dem Tode Speusipps einsetzt und aus ihr die Gründimg der Schule des

Aristoteles entwickelt. Was in der Zeitspanne zwischen Piatons Tod und
demjenigen Speusipps geschieht, erfahren wir nicht, oder vielmehr: dies bildet den

Inhalt des zweiten aristotelesfeindlichen Blocks eneixa /xevxoi (§ 3) bis ysyQcmxai
(§ 4). Verfolgen wir die Disposition weiter, so erhalten wir eine dritte
aristotelesfreundliche Reihe von evxev&ev (§ 4) bis xaxeaxQeyev (§5); da kommen die

Beziehungen Alexanders zu den Makedonenkönigen zur Sprache. Von da an lockert
sich der Aufbau. Den nächsten Komplex haben wir mit o d' o$v 'AgiaxoreX^i; (§ 5)

und im 0iXoxkeovg (§ 10) zu umgrenzen. In sonderbarer Zickzacklinie behandelt

er den Prozeß, den Tod und die Chronologie des Aristoteles. Daran schließt sich

von Xeyerai (§ 10) bis äXeyeivfjQ (§ 11) ein letzter aristotelesfeindlicher Abschnitt,
auf den Nachträge folgen. Das Testament hängt mit dem Tod zusammen, und
§ 16 von Myexai an gibt noch ein Stück aristotelesfeindlicher Tradition, eine Notiz,
die die letzte Krankheit des Aristoteles angeht, und eine Kuriosität, die gesondert
zu interpretieren sein wird.

Der chronologische Ablauf ist also nur rudimentär festgehalten. Über dem eifrigen

Bemühen, das Pro wie das Contra unparteiisch zur Geltung zu bringen, ist
dem Diog. Laert. der Bios als ganzes aus den Fugen geraten.

Das Hermipp-Fragment berichtet, daß Xenokrates in dem Augenblick zum
Scholarch gewählt wird, in dem Aristoteles im Auftrag und zum Nutzen der
Athener bei Philipp weilt. Die Absicht Hermipps ist manifest. Die Akademie ist
ein Stück von Athen, für das Aristoteles sich einsetzt. Die Wahl des Xenokrates
ist der perfideste Undank gegenüber Aristoteles, den man sich vorstellen kann.

Wir lösen das damit gegebene Problem in seine drei Komponenten auf: die

20 Es verdient Beachtung, daß der Begriff oxoAdgxys bzw. axofaiQxüv im Diog. Laort.
nur in 4, 1 (Speusippos), 4, 61 (Lakydes), 5, 2 (Aristoteles) und 5, 58 (Straton) vorkommt.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 159

chronologische Einordnung, das Verhältnis des Aristoteles zu Philipp und
dasjenige zu Xenokrates.

Wir beginnen mit dem letzten Punkt, der auch der wichtigste ist. Denn in den
verschiedenen antiken Äußerungen über das Verhältnis zwischen Aristoteles und
Xenokrates steckt ein ansehnliches Stück Philosophiegeschichte. Düring kommt
im Verlauf seines Buches vielfach und mit treffenden Bemerkungen auf diesen

Punkt zu sprechen. Man wird nur lebhaft bedauern, daß die Testimonia nirgends
gesammelt zu finden sind. Wir beschränken uns hier auf die Hauptlinien.

Aus Hermipps Darstellung kann der Leser nichts anderes entnehmen, als daß
Xenokrates ein niederträchtiger Charakter und entschiedener Feind des Aristoteles
ist. Damit erhält vor allem die These von § 1, Aristoteles sei der yvrjaubrarog
der Schüler Piatons gewesen, einen denkbar konkreten Hintergrund. Darüber
hinaus besitzen wir freilich nur noch wenige Einzelnachrichten. So setzt die Notiz
in § 10, Alexander habe nach der Katastrophe des Kallisthenes absichtlich, um
Aristoteles zu kränken, Xenokrates mit Geschenken bedacht, die Feindschaft
zwischen den beiden Philosophen voraus; man mag auch die (allerdings recht
banale) Synkrisis zwischen Aristoteles und Xenokrates heranziehen, die Piaton
bei Diog. Laert. 4,6 vornimmt. Wesentlich bösartiger ist das Urteil, das Aristoteles
bei Athen. 530 d über die ungesunde Prüderie des Xenokrates fällt; es hängt mit
Diog. Laert. 4, 7 zusammen. Ob irgendeine dieser dürftigen Notizen auf Hermipp
zurückgeht, läßt sich schlechterdings nicht feststellen.

Sehr charakteristisch ist indessen, daß wir über das entscheidende Ereignis, die
Wahl des Xenokrates zum Scholarchen, nicht weniger als drei andere Traditionen
neben der hermippischen besitzen. Die erste findet sich im Acad. philos. ind.

p. 37-39 Mekler, und zwar in unmittelbarem Anschluß an ein Zitat des Philochoros
FGrHist 328 F 224. Sie macht einen guten und gelehrten Eindruck, so daß man
wünschen möchte, sie auch noch Philochoros geben zu können; so scheint es denn

Düring S. 259 zu meinen. Leider spricht der Wortlaut des Textes deutlich dagegen.
Philochoros gehört nur die Mitteilung, daß er die sIkoveq der Chariten nebst

Dedikationsepigramm selbst noch gesehen habe21, ferner der Hinweis auf den
Grund der Dedikation22. Stammt das Übrige aus Hermippos, wie Merlan TAPhA

21 Ungern wird man von dieser Geschichte Piatons Äußerung an Xenokrates bei Diog.
Laert. 4, 6 abtrennen: &ve ralg xdgioiv. Nur ist die Art der Beziehung schwer zu erkennen.

22 So im wesentlichen auch Jacoby z. St. Überaus ärgerlich ist es, daß wir auch bei der
Abgrenzung des zweiten für den Aristoteles-Bios wichtigen Philochoros-Fragments
ähnlichen Schwierigkeiten gegenüberstehen. Das Problem mag an dieser Stelle kurz skizziert
werden. VM § 5-7 spricht von der innigen Freundschaft zwischen Piaton und Aristoteles,
§ 8 überfliegt die Schicksale des Aristoteles nach Piatons Tod, und § 9 gibt sich als Con-
clusio eines Beweisgangs, durch den Aristoxenos und Aristeides widerlegt sind. Sinngemäß
bezieht sich dies nicht auf § 8, sondern auf § 5-7. § 10 setzt (wenn auf den Text Verlaß ist)
syntaktisch abrupt mit dem unter anderm aus den byzantinischen Historikerexzerpten
wohlbekannten xal Sri ein. Das indiziert also ein eingeschobenes Exzerpt. Dieses umfaßt
eine chronologische Tabelle und dann wiederum eine Conclusio. Die Tabelle widerlegt einen
Vorwurf gegen Aristoteles, der aber keineswegs mit demjenigen des Aristoxenos und
Aristeides identisch ist. Denn jene hatten behauptet, Aristoteles habe sich von Piaton noch zu
dessen Lebzeiten getrennt, hier dagegen wird erklärt, Aristoteles sei erst im fortgeschrit-



100 Olof Gigon

77 (1946) 103ff. annimmt? Gewiß nicht direkt. Denn die für Hermipp bezeugte
scharf xenokratesfeindliche Wendung ngeaßevovreg vtieq 'A&rjvaioxv ist in diesem
Text ersetzt durch den neutral unbestimmten Ausdruck aaiodsdr]/j,rjx6rog eig

Maxedoviav. Wer aber unter diesem Vorbehalt das gegebene Tatsachenmaterial
auf Hermippos zurückführen möchte, ist jedenfalls nicht zu widerlegen22". Das

verfolgen wir nicht weiter. Es genügt, daß hier eine Version vorliegt, die im
Vergleich mit Hermippos streng neutral bleibt (Acad. phil. ind. p. 39 \ol d' ev\ 'Axadrj/nela
xxX. setzt ja eine andere Quelle ein).

Eine wesentlich abweichende Tradition haben wir bei Diog. Laert. 4, 3 und
Themistios Or. 21 p. 255 B. Da ist es der todkranke Speusippos, der aus
persönlicher Initiative Xenokrates aus seiner Heimatstadt Chalkedon zurückruft
und ihn bittet, die Leitung der Akademie zu übernehmen. Dies hängt evident mit
Epist. Socr. Nr. 32-34 ed. Hercher zusammen, zwei Briefen Speusipps an
Xenokrates und einer Antwort dieses letzteren; ja, wenn nicht alles täuscht, so haben

Diog. Laert. und Themistios ihre Nachrichten gerade aus diesen oder ähnlichen
Briefen bezogen. Die uns erhaltenen Stücke sind schlecht und vermutlich
unvollständig überliefert und ihrem Inhalt nach so, wie vieles ihrer Art: ein Kern guten
Materials ist überwuchert durch ebenso banales wie impassendes Geschwätz.
Dennoch verdienten sie und ihresgleichen eine aufmerksamere Interpretation,
als ihnen bisher zuteil geworden ist. Denn hinter ihnen erhebt sich das ungleich
wichtigere und in seiner Gesamtheit noch nicht befriedigend gelöste Problem der
Briefe und Brieffragmente des Aristoteles. Dies bleibe hier vorläufig außer Betracht.
Ich erwähne nur eine Kleinigkeit. Der Speusipp-Brief Nr. 32 H. verrät deutlich,
daß diese ganze Tradition der oben behandelten Erzählung Ael. V.h. 3, 19 (nebst
Diog. Laert. 4, 11) nahe steht. Dort erweist sich Xenokrates als der Getreueste
der Getreuen, der sich gegen Bedrohungen und Beleidigungen Piatons
unerschrocken zur Wehr setzt, während der kränkelnde Speusipp nichts auszurichten

vermag. Dementsprechend kann sich Speusipp im Brief darauf berufen, daß schon

Piaton selbst Xenokrates als die Stütze der Akademie betrachtet hat.
Ein geschichtlicher Kern ist da gewiß vorhanden. Denn daß Speusipp schon

ein schwerkranker Mann war, als er sein Scholarchat antrat, werden wir aus der
soeben behandelten Stelle des Philochoros 328 F 224 folgern dürfen.

Eine letzte Tradition endlich bietet ein abermals völlig verschobenes Bild. Sie

teilen Alter von 40 Jahren zu Piaton gekommen eni Eüdoiov (zu interpretieren weiß ich
dies noch nicht, kann aber nicht verschweigen, daß ich gegen die seit Jacoby, Apollodors
Chronik 324 Anm. 18 zur communis opinio gewordene Erklärung schwere Bedenken habe).
Das wird mit Hilfe der Tabelle als völlig unglaubhaft erwiesen, und dazu wird nun
bemerkt ovtoi &M%oqoq ioTOQTjoe. Dann folgt ein zweites xal öri-Exzerpt, das sich aber nicht
gegen die dtpifiaftla des Aristoteles, sondern gegen das aristoxenische ävrmxoööfirjoev richtet.
Demnach müßte Philochoros das erste xal Jn-Exzerpt zuzuweisen sein. Zweifellos ist es
immer möglich, mit Mißverständnissen und Verderbnissen des Textes zu rechnen. Doch dann
verliert man sehr rasch jeden Boden unter den Füßen. Anders sowohl Jacoby zu FGrHist
328 F 223 wie auch Düring 256ff.

22a Merkwürdig, daß noch kein moderner Platoniker sich an den mehr als demokratischen
Spielregeln gestoßen hat, nach denen diesem Text zufolge die Wahl des Xenokrates
vorgenommen worden ist!



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 161

isoliert Speusippos23 und macht Aristoteles und Xenokrates zu einem Freundespaar,

das gemeinsam das Erbe Piatons verwaltet. Expressis verbis taucht sie,

soweit ich sehe, zuerst bei Strabo 13,1,57 auf, der erzählt, Hermeias von Atarneus
habe (augenscheinlich unmittelbar nach Piatons Tod) Aristoteles und Xenokrates

zu sich eingeladen. Die Vita Marciana, die als Enkomion auf Aristoteles angelegt
ist und darum die ganze Hermeias-Geschichte rücksichtslos eliminiert, läßt Aristoteles

nach Piatons Tod nach Makedonien berufen werden (§ 13/14). Doch nach
dem Tode Speusipps holen die Angehörigen der Akademie Aristoteles nach Athen
zurück und übergeben ihm und Xenokrates gemeinsam die Leitung der Schule.

Daß der eine in der Akademie, der andere im Lykeion lehrt, scheint nur mehr
eine organisatorische Angelegenheit zu sein (§ 24). Diese Darstellung findet sich

mehrfach in der spätneuplatonischen Literatur, ist jedoch bereits bei Cicero

vorausgesetzt, der uns gleichzeitig lehrt, daß die verschiedenen Versionen des

Verhältnisses zwischen Aristoteles und Xenokrates nicht bloß die Biographie angehen.

In ihnen spiegeln sich verschiedene Auffassungen der Problementwicklung. In der
Blütezeit des Hellenismus (an deren Ausgang Hermippos steht) war jede der

großen Schulen auf die Wahrung ihrer Eigenart und ihrer Ansprüche bedacht.
So wurde denn hier die Lehre des Aristoteles, dort diejenige des Xenokrates als

die allein echte Fortsetzung der Philosophie Piatons aufgefaßt24. Nach Chrysipp
und Karneades setzt eine Reaktion ein. Man sucht die gemeinsamen Züge in den

Systemen jener Philosophen herauszuarbeiten, die nun als aqyaloi mit einer ganz
neuen Ehrfurcht gelesen werden. Insbesondere rücken Peripatos und Akademie

eng zusammen, besonders eindrucksvoll etwa in der Seelenlehre von Ciceros Tusc.

Disp. I, wo (von Piaton selbst abgesehen) die Lehren des Aristoteles und des

Xenokrates die beiden einzigen sind, die einwandfrei die Unsterblichkeit der Seele

garantieren. Daß diese Verknüpfung der Doktrinen auf die Biographie zurückwirkt,

ist selbstverständlich. Man muß sich diese Entwicklung klar vor Augen
halten. Denn nur dann vermag man auch die Data der biographischen Tradition
richtig einzuschätzen. Von sukzessiven Erfindungen zu sprechen, wäre viel zu

voreilig. Wohl aber werden wir annehmen, daß die Biographie des 3. Jahrhunderts

v. Chr. aus der Gesamtmasse der Überlieferungen ganz andere Momente
herausgegriffen und akzentuiert hat als die Biographie des 2. und 1. Jahrhunderts. Ob

und wie weit faktisch zwischen Aristoteles und Xenokrates eine Rivalität bestand
oder nicht, darüber zu urteilen ist nicht leicht. Äußerungen des Aristoteles oder

Xenokrates selbst, die uns weiter helfen könnten, besitzen wir nicht.
23 Generell ist das starke Zurücktreten des ersten Nachfolgers Piatons in der Geschichte

der Akademie ein eigentümliches Phänomen. Bs gibt freilich einige wenige Gegenzeugnisse,
vor allem Diog. Laert. 4, 5, zu kombinieren mit Gellius 3, 17. Mit dem Kauf der Bücher
Speusipps durch Aristoteles kann nur gemeint sein, daß der Jüngere beim Älteren
philosophisch erhebliche Anleihen gemacht hat.

24 In den Zusammenstellungen der antiken Doxographen finden sich noch gelegentliche
Spuren der einen wie der andern These; wie es denn überhaupt dringend notwendig wäre,
das in Diels' Doxographi Graeci vereinigte Material einmal nicht bloß als Steinbruch
auszubeuten, sondern systematisch auf die philosophiegeschichtlichen Anschauungen hin zu
prüfen, die ihm zugrunde liegen.



162 Olof Gigon

Doch gehen wir nun zum zweiten Aspekt des Problems über, das mit dem Her-
mipp-Zitat gegeben ist, den Beziehungen des Aristoteles zu Philipp. Dem Wortlaut

des Diog. Laert. nach muß Aristoteles im Augenblick der Scholarchenwahl
als Gesandter im Auftrage des Staates Athen bei Philipp geweilt haben. Dies als

«apologetic fiction» Hermipps abzutun (Düring S. 58) genügt wohl nicht ganz.
Denn die Notiz gehört einem Koordinatensystem von Traditionen an, das
herauszuarbeiten wichtig ist, selbst wenn sich das Ganze als reine «Erfindung» erweisen

sollte.
Daß eine starke apologetische Komponente hereinspielt, ist klar. Es genügt, an

die schweren Vorwürfe zu erinnern, die im Jahre 306 Demochares gegen Aristoteles
erhoben hat (Eus. PE 15, 2, 6) und die Hermippos sicher gekannt, vielleicht sogar
ausdrücklich zu widerlegen sich bemüht hat.

Dies ist indessen nicht alles. Aristoteles wird hier unter dem bestimmten Aspekt
des politischen svegydrrji; der Stadt Athen dargestellt. Damit zu verbinden ist
eines der interessantesten Stücke der Vita Marciana § 15-22. Es beschreibt das

universale evegyersiv des Aristoteles25. Teils kommt es Einzelpersonen zugute,
teils ganzen Städten, teils der Menschheit überhaupt. In der zweiten Rubrik, die

uns hier allein angeht, werden erwähnt Stageira, Eresos und Athen. Wir hören

von Briefen, in denen sich Aristoteles bei Philipp für Athen verwendete, und von
einem Standbild, das ihm die Athener zum Dank dafür auf der Akropolis
aufstellten. Ausführlicher berichtet dasselbe Ibn abi Usaibia § 17-21. Er teilt den
Text einer Ehreninschrift mit, welche ausdrücklich die verdienstvollen Interventionen

des Aristoteles bei Philipp hervorhebt. Diese Inschrift sei dann, so erzählt
er weiter, von Himeraios mit Gewalt von der Akropolis entfernt, aber auf Antrag
des Stephanos erneuert worden; Himeraios sei später durch Antipater hingerichtet
worden.

Düring S. 232ff. konstatiert (nach E. Drerups Vorgang) mit Recht, daß der
Araber hier einen griechischen Text mit erstaunlicher Genauigkeit wiedergegeben
hat. Die Phraseologie eines attischen Ehrendekrets ist noch durchaus erkennbar;
als nächste Parallele könnte man etwa das (von Düring nicht genannte) Ehrendekret

für den Archegeten der Stoa, Zenon von Kition, bei Diog. Laert. 7, 10-12
heranziehen. Über Himeraios berichtet Plut. Dem. 28, i, er sei nach der Schlacht
bei Krannon (August-September 322) - wiewohl Bruder des Demetrios von
Phaleron - als einer der prominentesten Makedonenfeinde in Athen an Antipater
ausgeliefert und von diesem hingerichtet worden. Die Erzählung des Arabers läßt
sich damit gut vereinigen, und dann werden wir ihm auch in bezug auf den nicht
sicher identifizierbaren Stephanos Glauben schenken. Nichts hindert also, sich
den Ablauf der Ereignisse etwa folgendermaßen vorzustellen: Die Verhandlungen
zwischen Athen und Philipp, in die Aristoteles eingeschaltet worden sein mag,

28 Vom Begriff des edegyereiv an sich, der seit der Alexanderzeit immer wichtiger wird,
kann hier natürlich nicht näher gesprochen werden; ich verweise nur auf Diog. Laert. 2,
116; 4, 37; 5, 37; ferner besonders Plut. 776 A ff.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 163

könnten diejenigen der Jahre 340/339, unmittelbar vor dem letzten, in die Schlacht

von Chaironeia mündenden Feldzug gewesen sein26. Die Ehreninschrift kann bald
nach Chaironeia errichtet und rund zwölf Jahre später im Zusammenhang mit
dem Prozeß gegen Aristoteles (Herbst 323) wieder vernichtet worden sein. Endlich
ergibt sich die Vermutung, Antipater habe bald nach seinem Sieg bei Krannon
die Wiederherstellung der Inschrift veranlaßt, angesichts der durch das Testament

bezeugten engen Freundschaft zwischen Aristoteles und Antipater (Diog. Laert.
5, 11) beinahe von selbst.

Doch damit stellt sich die Frage, woher Ibn abi Usaibia seinen Bericht hat und
wie weit er historische Tatsachen gibt. Was die erste Frage angeht, so glaubt
Düring, daß Hermippos zwar den «nucleus» der Erzählung geliefert, im übrigen
aber nichts mit ihr zu schaffen habe; denn es sei unwahrscheinlich, daß eine so

«fine story», wenn sie von Hermipp war, in der griechischen Überlieferung fast

völlig hätte untergehen und erst bei dem arabischen Spätling wieder hätte
auftauchen können. Er zieht es also vor anzunehmen, daß das Ganze in einem von
Artemon fabrizierten Briefe Antipaters gestanden hätte. Ich kann dies aus drei
Gründen schwer glauben. Einmal ist das «argumentum ex silentio antiquorum»
in Sachen des Aristoteles nur in den seltensten Fällen stichhaltig. Gerade beim Bios
des Aristoteles ist die Überlieferung ungewöhnlich diffus und kapriziös. Zweitens
enthält der Text des Ibn abi Usaibia, an den wir uns halten müssen, keinen Hinweis

darauf, daß ein Brief die Quelle ist. Drittens ist durch Dürings Hypothese
das Problem nur verschoben, sofern wir uns dann fragen müssen, woher denn

(der völlig schattenhafte) Artemon das Material zu einer so detaillierten Erzählung
genommen hat. Die Rolle des Himeraios kann auch er nicht erfunden haben. Wir
dürfen also doch, wie mir scheint, getrost den einfachem Weg gehen und die
Geschichte als Ganzes Hermippos geben. Was Diog. Laert. 5, 2 in knappster Form
mitteilt, bietet der Araber in einem relativ unverkürzten Text. Bei Diog. Laert.
soll nur gerade der Undank des Xenokrates und seiner Genossen als der Anstoß

zur Schulgründung festgehalten werden. Umstände und Folgen der jigeoßela als
solcher werden also weggelassen. Aber von ihnen hat Hermippos selbstverständlich

auch gesprochen. Und daß der Undank der Akademiker nur um so krasser

hervortritt, wenn zu ihm der Dank des athenischen Volkes die Folie bildet, liegt
auf der Hand27.

Ist die Erzählung historisch Zwingend läßt sich dies weder beweisen noch
bestreiten. Düring S. 236 glaubt an eine pure Erfindung: «Knowing what we know

28 Vgl. der Einfachheit halber Diodor 16, 77 und 84; auf eben dieses Datum kommt auch
Düring, ohne doch hervorzuheben, daß dies der Angabe Hermipps bei Diog Laert. 5, 2
so genau entspricht, als man nur wünschen kann.

27 Nebenbei eine Kleinigkeit; Hermipp spricht von einer ngsaßeia und dasselbe scheint
auch der Araber zu meinen. In VM § 20 handelt es sich um Briefe. Daß es auf die Situation
der ngeaßeia gemünzte Briefe des Aristoteles an Philipp gab, ist ohne weiteres anzunehmen.
Die VM, die systematisch darauf bedacht ist, Bios und Oeuvre zu verknüpfen, hat sich auf
die Erwähnung der Briefe beschränkt. Methodisch ist das Problem der Echtheit der Briefe
von demjenigen der Historizität der jtgeoßela strikte zu trennen.



164 Olof Gigon

about Aristotle's status and position in Athens, we cannot possibly believe this
story», was mir nicht ganz sicher ist. Welches die Position des Aristoteles in der
Zeit etwa von Piatons Tod an bis zum Jahre 323 in Athen war, wissen wir nicht.
Man könnte versucht sein, das Argument, das YM § 12 aus guter Quelle gegen
eine Schulgründung des Aristoteles zu Piatons Lebzeiten anführt, auch in
umgekehrter Richtung geltend zu machen: Wenn Aristoteles im Jahre 335 eine

selbständige Schule eröffnen konnte, so setzt dies eine gesicherte und einflußreiche

Stellung in Athen voraus.
Die Erfindung soll nach Düring (a. 0. und S. 100) so zustande gekommen sein,

daß die Ehrungen, die nach der Schlacht bei Chaironeia durch die Athener für
Philipp, Alexander und Antipater beschlossen wurden, einfach auf Aristoteles

übertragen worden wären. Niemand wird leugnen, daß dergleichen Übertragungen
vorgekommen sind. Aber sofern es sich nicht um ganz minderwertige Literatur
handelt, d. h. um die Ebene gedankenlos übertragener Wandermotive, verfolgen
dergleichen «transfers» regelmäßig einen bestimmten Zweck: Konkurrenten sollen

übertrumpft, Schicksalsgemeinschaften sollen sichtbar gemacht werden und
dergleichen. In dem von Düring angenommenen Fall vermag ich einen solchen Zweck
nicht zu erkennen.

Das soll freilich nicht besagen, daß nicht doch eine Übertragung stattgefunden
haben könnte. Man muß nur in etwas anderer Richtung suchen.

Generell hängt das Urteil über die Geschichte an zwei Faktoren. Einerseits ist
nicht zu vergessen, daß wir aus Delphi ein Ehrendekret für Aristoteles und Kalli-
sthenes (Düring S. 339f.) und aus Ephesos ein solches für den Adoptivsohn des

Aristoteles, Nikanor (Düring S. 270f.) inschriftlich besitzen. Derartiges war
vermutlich gerade in jener Zeit viel billiger zu haben, als wir es uns heute meist
vorstellen. Von dieser Seite her besteht gegen die Historizität eines athenischen
Ehrendekrets für Aristoteles aus der Mitte der dreißiger Jahre kein durchschlagender

Einwand. Indessen hat das Problem noch einen andern Aspekt. Seit der Zeit,
da die ionische Physiologia aus sich die Programmatik eines ßta- frecogrpixot;
entwickelte, also seit dem Ende des 5. Jahrhunderts, gibt es die Frage, wie sich der

Philosoph zum ßtog nohrixog verhält. In der Doxographie entsteht die Rubrik
ei nohrevaexai 6 ao<p6g2B. Wo dies bejaht wird, pflegt zum Beleg gezeigt zu werden,

wie sich der Philosoph als Gesetzgeber, als politischer Erzieher und Berater
ausgezeichnet oder der Polis in heiklen Missionen zur Verfügung gestellt hat.
Gegen die Historizität der einzelnen Fälle ist damit noch nichts gesagt. Immerhin
muß damit gerechnet werden, daß gelegentlich aus Konkurrenzgründen solche

Fälle auch erfunden werden.

Und nun begegnen wir bei Diog. Laert. 4, 8-9 einer nqeaßela, die nach Zeit und
Umständen derjenigen des Aristoteles außerordentlich nahe steht. Es ist diejenige
des Xenokrates, der (anscheinend irgendwann zwischen 340 und 337) als Mitglied
einer vielköpfigen athenischen Gesandtschaft zu Philipp abgeordnet wurde, als

28 Diog. Laert. 3, 78; 5, 31; 6, II; 10, 119; 8VF 3, 611 u. a.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 165

einziger unbestechlich blieb und sich dadurch die höchste Achtung sowohl von
Seiten der Athener wie auch von derjenigen Phiüpps erwarb. Von einer zweiten
Gesandtschaft spricht Diog. Laert. anschließend. Sie führt Xenokrates viele Jahre

später nach der Schlacht bei Krannon zu Antipater. Allerdings ist in diesem Falle
der Bericht des Diog. Laert. durch flüchtiges Exzerpieren der Vorlage verwirrt:
die Gesandtschaft des Xenokrates bei Antipater ist mit einer Anekdote von dem
bei Philipp gefangenen Demades durcheinander geraten29. In beiden Fällen blieb
die Mission ohne konkreten Erfolg, setzte aber die aqsxi] des Xenokrates in helles
Licht30. Die Hypothese läßt sich schwer abweisen, daß die erste Tcqeaßeia des
Xenokrates und diejenige des Aristoteles in einem gewissermaßen unterirdischen
Zusammenhang stehen31. Daß beide Gesandtschaften historisch sind, mag man nicht
recht glauben. Eher wird man annehmen, daß die eine historisch, die andere aus
naheliegenden Konkurrenzgründen dazu erfunden ist. Die äußere Bezeugung
spricht für Xenokrates, die innere Wahrscheinlichkeit für Aristoteles, auch wenn
wir nicht berücksichtigen, daß die Aristoteles-Geschichte erklärt, sich auf Dokumente

zu stützen, während die Xenokrates-Geschichte einen etwas fatalen
moralistischen Beigeschmack besitzt. Doch eine klare Entscheidung ist wohl unmöglich.
Es bleibt ein letzter Punkt zu bedenken: Wenn wir Hermipps Darstellung bei
Diog. Laert. 5, 2 imbefangen interpretieren, so werden wir folgern, daß Aristoteles
um 340-339 von Athen aus zu dem in Nordgriechenland weilenden Philipp gesandt
wurde. Dies bringt uns aber in Konflikt mit der Chronologie Apollodors FGrHist
244 F 38: Nach Piatons Tod war Aristoteles drei Jahre bei Hermeias, dann zwei
Jahre in Mytilene und dann von 343 an während acht Jahren ununterbrochen als

Erzieher Alexanders in Makedonien. Der Kompromiß, den Düring S. 234 andeutet,
daß nämlich die Athener aus der Ferne den Aristoteles, während er sich in Stageira
oder Mieza aufhielt, mit der Mission betraut hätten, vermag nicht zu befriedigen.
Dem Wortlaut des Fragments nach scheint Hermipp tatsächlich angenommen
zu haben, daß Aristoteles in den Jahren 342/40 den Athenern in Athen zur
Verfügung stand. Also war (mindestens in diesem Punkte) seine Chronologie nicht
diejenige Apollodors.

Den gesamten Komplex der Aristoteles-Chronologie zu erörtern, ist an dieser
Stelle ausgeschlossen. Es sei nur folgendes grundsätzlich zu bedenken gegeben:

Apollodor liefert uns für Aristoteles eine ungewöhnlich detaillierte Chronologie,
während etwa bei Piaton die gesamte Antike sich weder um das Datum der
Schulgründung noch um die Daten der verschiedenen Reisen näher gekümmert zu
haben scheint. Das hegt nicht daran, daß Aristoteles mehr interessierte als Piaton.
Die Ursache ist vielmehr, daß die Chronologie bei Aristoteles dazu diente, be-

29 Vgl. Plut. Phokicm 27 und Acad. phil. ind. 40f. Mekler einerseits, Diodor 16, 87 und
Sextus AM 1, 295 anderseits.

30 An qiMooqm jiQeoßevrai nennt Diog. Laert., soweit ich sehe, nur noch Menedemos v.
Eretria (2, 140f.) und Arkesilaos (4, 39).

31 An der zweiten Gesandtschaft des Xenokrates ist hervorzuheben, daß sie Antipater,
den Freund des Aristoteles, als einen Mann erscheinen läßt, der nur mit Sklaven umzugehen
verstehe.



166 Olof Gigon

stimmte Anklagen gegen seine Person zu entkräften. Sie hat nicht in allen, aber

in wichtigen Teilen einen apologetischen Hintergrund. Entwertet ist sie damit
noch nicht; aber man muß das im Auge behalten. Die entscheidende Frage ist die,
worauf Apollodor seine Chronologie aufgebaut hat. Welche Texte haben ihm die
Dauer der Erziehertätigkeit in Makedonien oder etwa den zweijährigen Aufenthalt

in Mytilene geliefert? Wieviel mag er aus Briefsammlungen entnommen
haben, und wieweit waren diese Sammlungen authentisch? Und was geht auf
seine eigenen Kombinationen zurück Apollodors Methode ist, wie F. Jacoby in
seinem klassischen Buche dargelegt hat, durchaus nicht immer zuverlässig; womit
hier nur angedeutet werden soll, daß im Falle des Aristoteles seine Chronologie
nicht lediglich darum für besonders vertrauenswürdig gehalten werden darf, weil
sie besonders detailliert ist. Alles hängt an Apollodors Quellen, und diese kennen
wir noch nicht genügend. Wichtig wäre es auch, die mit Apollodor nicht harmonierenden

Angaben zu sammeln und sie im einzelnen auf ihr Gewicht zu prüfen.
Unsere Hermipp-Stelle gehört zu ihnen.

Doch gehen wir nun endlich einen Schritt weiter. Die Klarheit des nachfolgenden

Textes leidet darunter, daß Diog. Laert. in seinem Bemühen, sich so knapp
als möglich auszudrücken, nicht weniger als vier verschiedene Aussagen miteinander

vermengt hat. Es bleibt uns nichts anderes übrig, als sie schematisch
aufzugliedern32.

Die erste betrifft die Trennung von Xenokrates und Gründung einer eigenen
Schule. Da ist die Formulierung zunächst wohl noch mehr oder weniger hermip-
pisch, vor allem in der Wendung SM<r&ai negbiaxov xov iv AvxeUp. Darin liegt,
daß sowohl die Akademie wie auch das Lykeion als Orte philosophischer Diskussion

und gesellschaftlicher Begegnungen negfoiaxog heißen konnten. Aristoteles
wählt sich als Stätte seiner Tätigkeit ein neues Lokal, so wie sich einige Jahrzehnte

später Zenon mit einer höchst charakteristischen Begründung die axoa noixlfa]
wählte (Diog. Laert. 7, 5). Alle diese Lokale waren jedermann zugänglich. Wer
dort philosophierte, dokumentierte seinen Zusammenhang mit der Öffentlichkeit
des sokratischen Philosophentums.

Doch müssen wir allem Anscheine nach auch den wenige Zeilen später
angeführten Vers aurxQov oiamäv xrX hieher ziehen. Denn wenn der Name SevoxQaxrjv

nicht eine bloße Verschreibung, sondern eine echte Variante zu dem sonst
überlieferten 'Iaoxgdxrjv darstellt (und es ist vorsichtiger dies anzunehmen), so hat
Diog. Laert. eine Erzählung gekannt, in welcher die Parodie des euripideischen
Philoktet Frg. 796 N.2 die innere Motivierung des Secessus des Aristoteles abgab.

Die zweite Aussage bringt Erklärungen des Namens der IIsQi7zaxr]XixoL Wir
haben hier nicht das Gesamtproblem aufzurollen, das von K. 0. Brink, RE s.v.
Peripatos und Düring S. 404 ff. gründlich, aber nicht ohne gelegentliche Einseitigkeiten

behandelt worden ist. Drei Begriffe sind auseinander zu halten, einmal das

negmaxelv als eine Form philosophischen Gesprächs, dann der neghiaxog als der
32 Eine treffliche Vorarbeit dazu hat schon P. Moraux, REG 1955, 129ff. geleistet.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 167

Ort, wo (unter anderm) solche Gespräche abgehalten werden konnten, endlich das

nsQuiarelv als ein Stück körperlicher Hygiene (vgl. etwa Aristot. EE 1214 b 22-24)
und medizinischer Therapeutik33. Keiner dieser Begriffe taugt als solcher zum
Distinktiv einer bestimmten philosophischen Observanz. Dennoch hat sich in der

ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts34 für die Schüler des Aristoteles der Name

FlEQmaxrpixoi eingebürgert. Was dazu den Anstoß gab, wissen wir nicht und hat
wohl auch die Antike nicht zuverlässig gewußt. Alle curia, die sie berichtet, machen
den Eindruck, nachträglich herangezogen worden zu sein, um dem Namen jene
spezifische Nuance zu geben, die er von Haus aus gar nicht besaß. Alle drei
Bedeutungen sind dabei zu ihrem Recht gekommen. Man hat Peripatos als Name
eines Lokals gefaßt, obschon alle möglichen Lokale so heißen konnten35, oder man
griff auf die Sitte des philosophischen nequiarelv zurück oder man hielt sich endlich

(etwas origineller) an die therapeutische Bedeutung des Wortes.
In unserm Texte finden sich die zwei letztgenannten Ätiologien. Bei der

Ableitung vom ävaxdfiTzreiv36 halten wir uns nicht auf. Sehr merkwürdig ist dagegen
die Kombination mit der Rekonvaleszenz Alexanders. Man möchte vermuten,
daß sie einer ausführlichen Beschreibung des Aufenthaltes des Aristoteles bei
Alexander entnommen ist, also einem Text, der Plut. Alex. 7-8 relativ nahe
gestanden haben mag. Unschwer kann man sich vorstellen, wie Aristoteles seinem

Schüler die gesundheitsfördernden Spaziergänge empfohlen, ihn begleitet und
dabei mit ihm philosophische Probleme diskutiert hat. Dann aber erhebt sich die

Frage, ob dies nicht auf denselben Hermippos zurückgeht, der den Vater des

Aristoteles als Arzt und Freund des Amyntas charakterisiert und die medizinischen

Interessen des Aristoteles selbst als Erbteil vom Vater aufgefaßt hat. Gerade

zu ihm würde es passen, eine ebenso ausgefallene wie anschauliche Ätiologie des

TieQuiarelv unter Berufung auf irgendeinen erlesenen Gewährsmann vorzutragen.
Man mag etwa (um das nächstliegende Beispiel herauszugreifen) vergleichen, wie

Hermipp bei Plut. Alex. 53, 3ff. zu berichten weiß, was Stroibos, der
Privatsekretär des Kallisthenes, dem Aristoteles über die Auseinandersetzungen seines

Herrn mit König Alexander erzählt haben soll. Daß anderseits diese Deutung von
TiEQuiareiv wie so viele andere Dinge bei Hermipp nur als eine isolierte Kuriosität
erhalten blieb und sich nicht durchsetzen konnte, verwundert nicht.

33 Das philosophische negvnarelv meinen Diog. Laert. 7, 98 und 109 sowie das seltsame
SVF 1, 525: das medizinische etwa noch Aristot. Frg. 233 R.; Probl. 884 b 8; 885 a 14;
dann Iambi. V. Pyth. 96 usw.

34 Die frühesten sichern Belege sind, wie es scheint, Kolotes bei Plut. Mar. 1115 A und
Antigonos v. Karystos bei Athen. 547d. In einem zweifellos noch dem 3. Jahrhundert
angehörenden Fragment des Megarikers Philippos wird ein Schüler Theophrasts als o &eojgrj-
nxög bezeichnet (Diog. Laert. 2, 113). Der Name 'AgiaxatiXeiog scheint im Gegensatz zu
den Namen 'Emxovgeiog, ZrpxSrveiog (Diog. Laert. 1, 19 und 7, 5) und IlXarwveiog
(Theopompos FOrHist 115 F 250) nie gebräuchlich gewesen zu sein.

36 Daß in diesem Zusammenhang die Notiz Diog. Laert. 5, 39 nicht überbewertet werden
darf, sei ausdrücklich betont. Der Schulbetrieb der Aristoteliker war keineswegs an die
Existenz eines privaten xrjnog des Scholarchen gebunden, auch wenn ein solcher allerlei Vorteile

bot; vgl. die Schilderung bei Ael. V. h. 3, 19 und meine Bemerkungen GGA 1958.
34 Zum Begriff vgl. Diog. Laert. 2, 127; 7, 5 und Dikaiarchos Frg. 29 W.



168 Olof Gigon

Eine teilweise verwandte Deutung taucht bei einigen späten Neuplatonikern
auf (Texte bei Düring S. 409f.). Danach war es Piatons Sitte, wandelnd zu
unterrichten ftelcov to iavrov ocö/ia yvfivaCeiv tbg äv firj äa&eveoreQov yeyovog s/unodmv

ydvocro ratg ipvytxaig eveQyeiaig. Da haben wir also wieder das neqmaTelv als

hygienische Maßnahme. Der Gedanke, daß man den Körper um der Seele willen
nicht vernachlässigen dürfe, ist alt und weit verbreitet, die Formulierung klingt
von weitem an Phaid. 66 B C an: eri de äv nveg voooi Tcgooneamoiv, i/modiCov-

oiv rj/uwv Ttjv tov ovtog ShqQav. Woher diese Aitiologie stammt, wissen wir nicht.
Ein dritter Aussagenkomplex ist etwas schwieriger zu fassen. Er arbeitet den

Gegensatz zwischen einem wandelnden avfupikoaoqielv und einem sitzenden ngog
&eoiv Dozieren heraus. Das sind an sich zwei Methoden philosophischer Darbietung,

die mehrfach nebeneinander bezeugt sind. Man darf gleich an das illustre
Beispiel des platonischen Protagoras denken, wo uns Protagoras als neQUzarcöv

(314 E) und Hippias als xaOiqfiEvog ev &Qovq> (315 B C) vorgestellt werden. Bei
Menedemos von Eretria gibt es beides durcheinander (Diog. Laert. 2, 130),
desgleichen bei Zenon (7, 14). Anders dagegen tönt es in einer sehr auffälligen Notiz
über den Akademiker Polemon: aXkä firjv ovde xa-&iCayv ekeye Ttgog rag fteoeig,

TisQuiarmv de ineyeigei (4, 19). Worauf dieser Satz konkret zielt, wird, wie mir
scheint, erst klar, wenn man ihn mit unserer Stelle zusammennimmt. Polemon
wird von Aristoteles abgehoben. Er bleibt bei der schlichten alten Art der
philosophischen Unterhaltung, während Aristoteles angesichts des Massenandrangs37
in ein professorales Dozieren absinkt. Unsere Stelle erweist sich demnach als ein
Einsprengsel aus aristotelesfeindlicher Tradition38.

Den allgemeinen Hintergrund der Gegenüberstellung von Polemon und Aristoteles

liefert Dikaiarchos Frg. 29 W. Das Fragment ist leider nicht sicher abgrenzbar,

doch wird man kaum fehlgehen, wenn man die gesamte von Plutarch
eingelegte Beschreibung des zeitgenössischen Philosophiebetriebs Dikaiarch gibt;
auch der Wortlaut dürfte noch einigermaßen erhalten sein39. Der Sinn ist klar.
Was früher ein freies lebensnahes Improvisieren war, ist heute zu einer steifen
Schulroutine mit Stundenplan und Vorlesungssälen geworden. Dies zielt gewiß
nicht bloß auf die Peripatetiker, aber zweifellos auch auf sie; wie wir denn Di-

37 Dazu das bekannte Apophthegma Zenons über Theophrast 8VF 1, 280; auch die
merkwürdige Notiz über die Organisation der platonischen Symposia durch Eudoxos, Diog.
Laert. 8, 88, gehört wohl in diesen Zusammenhang; sie mag ursprünglich eine Kritik an
Eudoxos gewesen sein.

38 Eine Bemerkung am Rande verdient auch Diog. Laert. 4, 24f. Da gehören die zwei
folgenden Notizen zusammen: Krantor zog sich nach einer Krankheit ins Asklepieion
zurück xaxet TtEQieJuhet. Die Leute begriffen aber nicht, daß er dies um seiner Gesundheit
willen tat, sondern meinten, er habe die Absicht, an jenem Ort eine eigene neue Schule
aufzutun. Doch war genau das Gegenteil der Fall, denn Krantor ging nach vollendeter
Genesung so weit, daß er sich wieder zu Polemon in die Schule begab. In dieser Geschichte
haben wir nicht nur ein hübsches Beispiel, wie das therapeutische und das philosophische
TteQUtaxelv zusammenstoßen; es könnte auch da zwischen den Zeilen eine Polemik gegen
Aristoteles zu lesen sein. Die selbstlose Diszipliniertheit Krantors, der sich nicht zu einem
Secessus verführen läßt, wirkt als implizite Kritik am Verhalten des Aristoteles.

33 Trotz Dürings Bedenken S. 404. Denn etg öqövov xaMaat ist gesichert durch Plat. Prot.
315 BC, yvwgifioi durch den Titel des Aristoxenos Frg. 14 W. u. a.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 169

kaiarch in Frg. 26 W. in einer Reihe von Aristoteles-Gegnern aufgeführt finden,
die allesamt weit weniger an seiner Doktrin als an seinem Lebensstil interessiert
waren40.

Eine eigene Untersuchung erforderte der Begriff des ngög Maiv Xeyeiv (bei Diog.
Laert. noch in 4, 40 über Arkesilaos). Sie müßte vor allem Ciceros Äußerungen
über den aristotelischen Diskussionsstil aufarbeiten, aber auch die von Plut. Pomp.
42, 10 bezeugte einschlägige Akroasis des Poseidonios (vgl. Reinhardt RE s.v.
Poseidonios Sp. 566) berücksichtigen. Dazu ist hier nicht der Ort41.

Eine vierte und letzte Aussagengruppe, die in unsern Text hinein gemengt ist,
betrifft die Aufnahme des Rhetorikunterrichts durch Aristoteles. Wie die von
Düring S. 299ff. gesammelten Texte zeigen, müssen wir zwei Aspekte auseinander
halten.

Zunächst haben wir die öfters bezeugte Geschichte, wie Aristoteles eines Tages
den Entschluß faßt, die Rhetorik in seinen Unterricht einzubeziehen, um Isokrates
die Stirne bieten zu können; dazu wird die Euripides-Parodie zitiert, die bei

Diog. Laert. auf den Namen des Xenokrates gestellt ist. Was ist an dieser

Überlieferung historisch Von der erhaltenen rhetorischen Pragmatie des Aristoteles
können wir, wie immer in solchen Fällen, keine Antwort erwarten. Eher hat sich

vielleicht die Zwaycoyf] reyv&v in diesem Sinne ausdeuten lassen; wir besitzen

ja daraus eine hämische, persönlich zugespitzte Bemerkung über Isokrates (Frg.
140 R.). Am wichtigsten wäre es freilich zu wissen, ob Aristoteles im Dialog
Gryllos nicht allein selbst auftrat, sondern auch seine Anschauungen in einer
Weise von denjenigen des Isokrates abhob, daß die uns vorhegende biographische
Tradition entstehen konnte. Belegt ist freilich nur, daß er im Gryllos einerseits

der Rhetorik den Charakter einer reyvr] bestritten (Frg. 69 R.), anderseits wohl
eine Theorie der iyxdifiia und envtayia entwickelt hat42. Daß aber in diesem

Zusammenhang Aristoteles darauf zu sprechen kam, wie sein persönliches Interesse

an rhetorischen Fragen erregt worden sei, diese Möglichkeit kann nicht
ausgeschlossen werden.

Allerdings sind damit die geschichtlichen Probleme noch keineswegs gelöst.
Gerade falls Aristoteles selbst sein Verhältnis zu Isokrates im Dialog geschildert
hat, muß man damit rechnen, daß er eine Fiktion gab, die nur sehr teilweise der

Realität entsprach. Die realen Schwierigkeiten beruhen auf drei Momenten:
Erstens handelt es sich in den antiken Texten eindeutig darum, daß Aristoteles
die Rhetorik unerwartet aufnahm zu einem Zeitpunkt, in welchem er schon über

10 Düring nimmt mit Unrecht S. 380 einen Überlieferungsfehler bzw. Irrtum des The-
mistios an.

41 Viel Material, aber ohne ausreichende Interpretation bei H. Throm, Die Thesis (1932).
42 Frg. 68 R.3 darf gewiß so interpretiert werden. Am Falle des Gryllos war gezeigt, wie

man solche Dinge schreiben und nicht schreiben soll. Ich wäre geneigt anzunehmen, daß in
EN a 12 (siehe besonders 1101 b 34f.) diese Diskussion benutzt worden ist. Gegen
Aristoteles wird sich Speusippos mit seinem ITgoz Fqv?Aov (Diog. Laert. 4, 4) gewandt haben;
dadurch ist das Jahr 339 als terminus ante quem für die Abfassung des aristotelischen
Dialogs festgelegt.



170 Olof Gigon

ein festes und erprobtes philosophisches Lehrprogramm verfügte. Es wird ein
Zufall sein, daß wir nur bei Quint. 3,1,14 erfahren, dies sei im 98. Lebensjahr des

Isokrates, also um 339/8 geschehen. Eine ähnliche Datierung haben auch die
andern Zeugnisse im Sinn. Indessen hat sich (zweitens) die gloria Isocratis, von der
etwa Cicero Tusc. Disp. 1, 7 spricht, keineswegs erst in den allerletzten Lebensjahren

des Redners entfaltet. Sie begann sicherlich schon mit der Publikation des

Panegyrikos im Jahre 380 und muß auf ihrer Höhe gestanden haben, als Aristoteles

um 368/7 (nach Apollodor) seine Studien in Athen begann. Es muß also ein

(uns nicht überlieferter) besonderer Grund vorhanden gewesen sein, der Aristoteles
veranlaßte, in nicht mehr allzu jungen Jahren den gewissermaßen «schon längst
fälligen» Konkurrenzkampf mit Isokrates aufzunehmen. Endlich haben wir drittens

Apollodors Chronologie im Ganzen. Sie läßt Aristoteles von 367-347 ununterbrochen

in Athen weilen und von 347-335 ihn ebenso ununterbrochen von Athen
fern sein (FGrHist 244 F 38). Legen wir diese Chronologie zugrunde, so folgt also

zwingend, daß die Neuerung im Programm des Aristoteles spätestens 348/7
erfolgt sein muß. So faßt es in der Tat Düring S. 314, der sie auf die Jahre zwischen
360 und 355 datieren möchte. Er kann für sich geltend machen, daß man zunächst
den Dialog Gryllos ungern zeitlich zu weit von der Schlacht bei Mantineia
abrücken möchte, in welcher der Sohn Xenophons, von dem der Dialog den Namen
hat, gefallen ist. Das Argument ist bestechend. Es ist dasselbe, das für die Datierung

des Eudemos auf die Jahre kurz nach 353 angeführt zu werden pflegt. Ich
kann das Argument weder im einen noch im andern Fall für völlig schlüssig halten.

Denn, um in der Umgebung des Aristoteles zu bleiben: Piatons Phaidon dürfte
mindestens 20 Jahre nach dem Tod des Sokrates geschrieben worden sein, und
zwischen dem Tode Piatons und Klearchs nXaxmvoq eyxdjfjuov ist gewiß noch
erheblich mehr Zeit vergangen. Wir kennen den Gryllos und den Eudemos viel zu
wenig, um feststellen zu können, ob es auf die Aktualität der Ereignisse, von denen

die beiden Dialoge ausgingen, irgendwie ankam. Im Falle des Gryllos tritt überdies

dazu, daß der ironisch-mokante Ton von Frg. 68 R.3 es eigentlich unmöglich
macht, den Dialog allzu rasch auf die Schlacht folgen zu lassen: Wer von den

fiVQioi öcroi redet, die sich in eyxwfua und emxäcpia des Gryllos versucht haben, hat
selbst bestimmt kein Lob des Gryllos im Sinn43. Und um schließlich zu Isokrates
zurückzukehren: Daß Aristoteles seine Wendung zwischen 360 und 355, also als

junger Mann von etwas über 25 Jahren, vollzogen hat, will ich nicht für unmöglich
erklären. Nur muß man sich bewußt bleiben, daß die gesamte antike Tradition,
die von einer derartigen Wendung spricht, es anders gemeint hat.

Vollkommen zuzustimmen ist Dürings Hypothese S. 313, daß eben diese

Tradition auf Hermippos zurückgeht. Der Beweis hegt in der Tatsache, daß Her-
mippos ein Buch II. 'Iooxgdrovi; geschrieben hat (Athen. 592 d). Er wird da, wie
im Aristoteles-Bios, das Verhältnis zwischen den beiden Koryphäen behandelt
haben.

43 Vgl. von weitem Piaton Lysis 204 C-205 D.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 171

Davon durchaus abzutrennen ist die Frage nach der Organisation des Unterrichts

bei Aristoteles. Doch auch sie spielt in unsern Text des Diog. Laert. hinein.
Wir fassen uns ganz kurz. Aristoteles hat Vormittags- und Nachmittagsunterricht
unterschieden und dem einen die Philosophie, dem andern die Rhetorik
vorbehalten. Ärgerlicherweise widersprechen sich die Texte darin, wie die Verteilung
faktisch war. Nach Philodem, Quintilian und Syrian gehörte der Vormittag der

Philosophie, der Nachmittag der Rhetorik44. Cicero dagegen will in den Tusc.

Disp. den aristotelischen Schulbetrieb nachbilden und widmet den Vormittag der
Rhetorik, den Nachmittag der Philosophie (2, 9J45. Doch verfolgen wir diese

Dinge hier nicht weiter.
Mit htena beginnt ein zweiter Block aristotelesfeindlicher Mitteilungen des

Diog. Laert. Sie betreffen die Beziehungen zu Hermeias, gehören also chronologisch

vor die Schulgründung, sind aber von Diog. Laert. (oder schon seiner
ausführlicheren Vorlage) im Sinne der schon S. 158 berührten Regel hier eingelegt
worden. Das arg mißverständliche tbieira ist freilich unentschuldbar.

Über Hermeias bringt Diog. Laert. mit Ausnahme einer kleinen neutral wirkenden

Notiz («er habe dem Aristoteles seine Tochter zur Frau gegeben») nur negative

Äußerungen. Ganz allgemein scheint für diesen Komplex in der Antike das

ungünstige Urteil den Sieg davon getragen zu haben. Dies erklärt auch, weshalb

(wie bereits angedeutet) die enkomiastisch gemeinte Vita Marciana die Hermeias-

Angelegenheit restlos eliminiert und noch die Araber, die teilweise zu den Vorlagen
der VM Zugang hatten, sich auf knappste Anspielungen beschränken (Al-Mubashir
§ 17 u. a.). Die Schuld daran trägt ohne Zweifel das farbenreiche und bösartige
Porträt, das der vielgelesene Theopomp von Hermeias gezeichnet hat (FGrHist
115 F 250 und 291). Danehen wird das mehrfach zitierte Spottepigramm des

Literaten Theokrit von Chios46 nur eine sekundäre Rolle gespielt haben (anders

Düring S. 277). Hermipps Darstellung ist leider nicht recht faßbar. Zuverlässig
wissen wir nur, was er über die Todesart des Hermeias gesagt (Didymos 6, 50 ff.
bei Düring S. 275) und wie er das Gedicht des Aristoteles auf den Toten beurteilt
hat (Athen. 696 a-f). Denkbar ist, daß er den freilich sehr fragmentarischen Stücken
des Didymos 5, 51 ff.47 und Acad. philos. ind. p. 22 f. Mekler zugrunde legt. Wie
dem auch sei: daß Hermippos bestrebt war, die Verbindimg zwischen Aristoteles
und Hermeias in möglichst günstigem Lichte zu schildern, ist aus der allgemeinen
Tendenz seines Werkes zwingend zu folgern.

Indessen kann es nicht unsere Aufgabe sein, die gesamte Überlieferung über

44 Texte bei Düring 299 ff. Auch Gellius 20, 5 ist zu vergleichen, trotzdem da die Problemstellung

eine andere ist.
45 Wenn auf die Einordnung im Schriftenkatalog Verlaß ist, so haben die zwei Bücher

öetfavd Theophrasts bei Diog. Laert. 5, 45 rhetorische Dinge behandelt.
48 Text: Düring 35. 275. 381.
47 Text bei Düring 273; wenn bei den Namen der Freunde des Hermeias 'AQi<rrorek[rjv

xal EevoxQdrrjv] richtig ergänzt sind, so ergibt dies allerdings einen spürbaren Widerspruch

zu Diog. Laert. 5, 2, der (soweit wir zu einem Urteü überhaupt in der Lage sind)
Hermippos ausschließt.



172 Olof Gigon

Hermeias zu analysieren, so viel auch zu tun bleibt. Denn die moderne Forschung
ist zuweilen mit der Verherrlichung des Hermeias und der Verdammung seiner

Gegner etwas allzu rasch bei der Hand. Doch beschränken wir uns hier auf eine

Interpretation der Mitteilungen bei Diog. Laert. Beherrscht wird der Abschnitt
durch zwei Autoren, deren Aussagen einander gewissermaßen ergänzen. Der eine

ist Demetrios Magnes, dem nicht bloß adsXcpibfjv - aveXovra gehört, sondern
augenscheinlich auch schon am Anfang die Charakterisierung des Hermeias als Eunuch
und Tyrann. Der zweite ist Aristippos 77. naXaiäq tQwpfjg. Den Rest bilden zwei

anonyme Notizen olfiev <paoi naiöixä xrX. sowie die schon erwähnte neutral wirkende
Angabe über die Tochter des Hermeias (aus Hermippos Demetrios und Aristippos

sind ausgesprochene Sekundärautoren, wenn auch in sehr verschiedenem Sinne.

Demetrios, der Freund des Atticus, hat ein gelehrtes Homonymenlexikon
kompiliert. Über sein Verfahren kann im vorliegenden Falle kaum ein Zweifel
bestehen. Er hat - vielleicht bei Hermippos - die Nachricht gefunden, daß Aristoteles
die Tochter des Hermeias geheiratet habe, und korrigiert sie im Hinblick auf die

Angaben Theopomps, den er als den repräsentativsten der Primärautoren für alles

Übrige einfach exzerpiert hat48. Dies zeigt ein Vergleich mit FGrHist 115 F 291 so

deutlich, daß man ihn zur Ergänzung Theopomps bedenkenlos heranziehen darf49.

Was diesen selbst angeht, so haben wir die Rolle der Hermeias-Figur in seiner

politischen und literarischen Gesamtkonzeption nicht zu untersuchen; Dürings
Urteil, Theopomps Behauptungen seien «sheer calumny» (S. 276, vgl. S. 273),
ist vielleicht richtig, aber nicht leicht zu begründen50. Wir fragen hier nur, ob und
wie weit Theopomp auch Aristoteles erwähnt hat. Da ergibt sich zunächst die
nicht uninteressante Tatsache, daß Theopomp in den uns überlieferten antiken
Listen der Obtrectatores Aristotelis nirgends auftritt81. Und in der Tat: sein

Oeuvre steht zwar unter einem überaus starken Einfluß der Sokratik, aber es ist
nicht diejenige Piatons, sondern diejenige des Antisthenes52. Desgleichen hat er
in seinem Thaumasia-Buch zwar unverkennbar die Absicht gehabt, platonische
und aristotelische Mythen zu übertrumpfen, aber von direkten Polemiken gegen

48 Wenn man das alles auf die Vorlage des Demetrios zurückschieben will, so ändert dies
für unsern Zweck nichts.

49 Auch bei Strabo 13, 1, 57 ist an Mitteilungen aus einem nachhermippisohen Aristoteles-
Bios ein Porträt des Hermeias aus Theopomp angehängt.

60 Eindeutige Abweichungen von Theopomp gibt es, soweit ich sehe, nur hinsichtlich
seines Eunuchentums und der nähern Umstände seines Todes. Daß er aus Bithynien stammte
und Barbar war, läßt sich weder mit dem Gedicht des Aristoteles noch mit den ihm von
den Eleern gewährten Privilegien widerlegen. Denn das Gedicht hat - bei aller Schönheit -
einen durchaus konventionellen Charakter und darf interpretatorisch nicht gepreßt werden
(auch Dirlmeier, Aristoteles, Nik. Ethik [1956] 265 geht darin viel zu weit), und die ixE^eigla
ist kein Beweis, da sie ja von demselben Theopomp in demselben Brief an Philipp erwähnt
wird, in welchem Hermeias ßdgßaQot; heißt, 115 F 250; Theopomp gegen Theopomp
ausspielen zu wollen, geht wirklich nicht.

61 Aristokles bei Eus. PE 15, 2; Athen. 354 c; Themistios Or. 23, 285 a. Letztlich gehen
alle drei Listen auf eine gelehrte alte Zusammenstellung zurück. Daß sie von Hermippos
stammt, ist möglich, aber, soweit ich sehe, nicht beweisbar.

62 FGrHist 115 T 7: F 259. 275. 294. 295. Sollten etwa gar bestimmte antisthenische
Bonmots über Piaton ursprünglich von Theopomp mitgeteüt worden sein? Vgl. Diog.
Laert. 6, 7 u. a.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 173

Aristoteles haben wir keine Spur. Seine Feindschaft scheint sich ausschließlich

gegen Piaton gerichtet zu haben.

In seiner grimmigen Schilderung des Hermeias bekommt denn auch Piaton
einmal beiläufig einen Hieb ah53. In seinem noch zu Lebzeiten des Hermeias
verfaßten Sendschreiben an König Philipp bemerkt Theopomp, daß jener, obwohl
ein Barbar, fierä r&v niaxwveiwv rpikxjocpel (F 250). Von Aristoteles ist nicht die

Rede, so merkwürdig uns das vorkommt etwa angesichts der Tatsache, daß das

Verhältnis des Aristoteles zu dem 341 hingerichteten Hermeias noch 18 Jahre

später im Prozeß gegen Aristoteles ein wesentliches Element gewesen zu sein

scheint; ganz abgesehen davon, daß wir meinen, die Verschwägerung des Aristoteles

mit dem Tyrannen hätte dem jederzeit zur Entrüstung bereiten Moralisten
eine dankbare Angriffsfläche bieten müssen. Aber anscheinend hat Theopomp
von diesen Dingen nicht gesprochen. Sein Haß galt primär dem anmaßenden,
zucht- und skrupellosen Emporkömmling (und in dieser Hinsicht ist sein Porträt
des Hermeias nur eines unter vielen). Piaton hat er da nur beiläufig, Aristoteles

überhaupt nicht hereingezogen. Die Frage bleibe offen, ob dabei irgendwelche
politischen Rücksichten und Vorheben im Spiele waren.

Ganz anders steht es mit Aristippos, dem Wilamowitz, Antigonos 48-53 eine

kleine, mit Recht berühmte Untersuchimg gewidmet hat. Daß wir heute manches

etwas anders beurteilen werden, ist selbstverständlich. Ich greife nur das für uns
Wesentliche heraus. Unter den acht für 77. naXawu; TQVffnjg bezeugten Fragmenten
ergeben sieben ein geschlossenes Bild (beiseite steht nur Diog. Laert. 1, 96 über
Periander). Es wird von erotischen Verhältnissen des Empedokles, Sokrates, Xeno-

phon, Piaton, Xenokrates, Aristoteles und Theophrast erzählt, fast durchgehend
den Tzaidixog eqwq betreffend und (wie streng genommen mehr noch aus dem Titel
als aus den einzelnen Fragmenten hervorgeht) durchgehend in polemischer
Absicht. Es soll sozusagen demonstriert werden, wohin die Philosophen geraten, die
sich an die im platonischen Symposion vorgetragenen Doktrinen halten. Soweit
die dürftigen Reste einen Schluß erlauben, hat Aristippos nur erotische Dinge
behandelt, ohne daß damit gesagt wäre, daß nun etwa alle derartigen Notizen bei

Diog. Laert. auf ihn zurückgehen. Man darf nicht übersehen, daß die Anschauungen

des platonischen Symposion von vielen Philosophen und Philosophenschulen
heftig bekämpft wurden; man kann da schon Dikaiarch Frg. 43 W. (der freilich
vorzugsweise den Phaidros im Auge gehabt zu haben scheint) anführen. Es ist
nicht ausgeschlossen, daß Aristippos84 einer Philosophie, die die von Sokrates

ausgehende Eros-Lehre ablehnte, das Material hat liefern wollen. Auch angesehene
hellenistische Philosophen sind in solchen Dingen nicht zimperlich gewesen.

Dabei besteht Aristipps Methode in einer eigentümlichen Denaturierung von
Traditionen, die an sich gut und alt sind. In Diog. Laert. 2, 48f. beutet er Xeno-

53 K. von Fritz, Antike und Abendland 4 (1954) 48. 51. 55 beurteilt 115 F 250 schwerlich
richtig.

54 Ob der Verfasser wirklich so hieß oder ob damit nur auf den mehrere Generationen
ältern Kyrenaiker angespielt werden soll, ist nicht sicher auszumachen.

13 Museum Helvetlcum



174 Olof Gigon

phons Sokratika aus, und in 3, 29 f. bringt er zwei Platon-Epigramme bei, die von
der modernen Forschung als kostbare echte Stücke hoch geschätzt werden55. Nicht
anders steht es mit Aristoteles. Auf den ersten Blick erkennen wir, daß nicht
Theopomp benutzt ist; denn bei Aristippos ist Hermeias kein evvovyog56.

Herausgehoben wird ein Doppeltes: einmal, daß Hermeias dem Aristoteles seine tiaXkaxtfj
überlassen habe, sodann die würdelose Begeisterung, in die Aristoteles angesichts
dieses Geschenks ausgebrochen sei. Der erste Punkt bedarf keines Kommentars.
Er repräsentiert einen wohl auch sonst verbreiteten Typus von haiboqia. Der zweite

dagegen spielt karikierend mit Behauptungen, die schon bei Zeitgenossen des

Aristoteles greifbar sind.
Aristokles gibt (Eus. PE 15, 2, 5) ein Resume der Vorwürfe, die der Megariker

Eubulides in seiner Schrift gegen Aristoteles vorgetragen hatte: mit König Philipp
hat sich Aristoteles entzweit, Piaton offen als seinen Feind betrachtet, Hermeias

dagegen eine übertriebene Freundschaft entgegengebracht. Die Pointe ist deutlich.

Aristoteles schämt sich nicht, den wahrhaft großen Männern eine geringe

Figur wie Hermeias vorzuziehen. Zum Beleg hat Eubulides Gedichte des Aristoteles

zitiert, die seine Ehe und seine Freundschaft mit Hermeias zum Gegenstand
hatten. Aristokles bezeichnet sie als ymxQa und erklärt (nach der glücklichen, von
Düring S. 374 aufgenommenen Ergänzung von Mulvany), sie seien Fälschungen,
wenn auch nicht des Eubulides selbst. Es sind also in der Zeit zwischen 347 und
323 (um die weiteste Spanne zu nennen) unter dem Namen des Aristoteles
Preisgedichte auf Pythias und Hermeias im Umlauf gewesen; eine merkwürdige
Tatsache, aus der man mindestens das Eine wird folgern müssen, daß die Verbindung
des Aristoteles mit dem Herrn von Atarneus in Athen (mit oder ohne seine eigene

Schuld) erhebliches Aufsehen erregt hat. Außerdem scheint Eubulides zu meinen,
daß die Ehe noch zu Lebzeiten des Hermeias geschlossen wurde. Wenn auf diesen

Eindruck Verlaß ist, so muß der von Aristokles und Apellikon (Eus. PE 15, 2,14)
herangezogene apologetische Brief des Aristoteles an Antipater eine Fiktion sein.

Aristoteles versichert da, er habe die Schwester des Hermeias, eine brave Frau,
nach dem schrecklichen Ende ihres Bruders aus Mitleid geheiratet; er folgt also

sozusagen dem Vorbild des Sokrates, der, wie er selbst in II. evyeveiag (Frg. 93 R.3)

erzählt, die Tochter des gerechten Aristeides aus lauter Mitleid zu Xanthippe hinzu

geheiratet hat. Doch würden wir den Brief vermutlich auch dann als Fiktion
behandeln, wenn wir den Hinweis des Eubulides nicht besäßen. Die sentimentale

Apologetik ist etwas zu aufdringlich, um echt zu sein.

65 Nebenbei eine kuriose Kleinigkeit: Himerios Or. 6, 6 (Text: Düring 282), ein pretiös
geschwätziger, aber nicht kenntnisloser Literat beschreibt das Verhältnis des Aristoteles
zu Hermeias und spielt dabei mit etjBfirjve evident auf Piatons Epigramm über Dion an.
Ist dies ein persönlicher Einfall des Himerios Am Schluß des Abschnittes erwähnt er ein
ßgayv ßißMov, in welchem Aristoteles Hermeias und dessen Polis gelobt habe. Das ist keine
Erfindung, sondern eine Verwechslung mit dem Enkomion des Kallisthenes (FOrHist 124
F 2).

66 Man könnte von da aus Wilamowitz, Antigonos 48 Anm. 7 zustimmen, der auch die
Jiatdtxa-Notiz am Anfang unseres Abschnittes Aristippos gibt. Immerhin gibt es, wie gesagt,
im Diog. Laert. viele derartige Bemerkungen, die nicht dem Aristippos gehören.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 175

Das zweite wichtige Zeugnis ist dasjenige des Pythagoreers Lykon (Eus. PE
15, 2, 8), von dem Aristokles wenige Zeilen später ausdrücklich vermerkt, er sei

Zeitgenosse des Aristoteles gewesen (§ 9). Er erhebt zwei Vorwürfe, die, soweit
wir sehen, überhaupt nichts miteinander zu tun haben. Der zweite kehrt bei

Diog. Laert. 5,16 u. a. wieder. Wir lassen ihn auf sich beruhen. Der erste behauptet,

Aristoteles habe seiner Gattin nach ihrem Tode ein Opfer dargebracht, wie

es die Athener der Demeter zu bringen pflegen. Da stoßen wir denn offensichtlich
auf die Quelle Aristipps für den das yvvawv betreffenden Teil seiner Geschichte67.

Die Präzisierung, daß das Opfer für die eleusinische Demeter gemeint sei, kann
er schon bei Lykon vorgefunden haben. Im übrigen hat er offensichtlich aus einer
dvaia für die tote eine solche für die lebende Gattin gemacht, eine nicht eben

geistreiche Steigerung. Der Anlaß, aus dem diese Geschichte entwickelt wurde,
bleibt dunkel. An ein Gedicht zu denken liegt am nächsten. Für den Paian auf
Hermeias selbst war Aristippos nicht auf einen der Zeitgenossen des Aristoteles
angewiesen58. Den konnte er auch in dem großen Aristoteles-Bios Hermipps
finden. Denn dieses Stück scheint nun tatsächlich im Leben des Aristoteles eine

entscheidende Rolle gespielt zu haben. Wenn wir den antiken Zeugnissen trauen
dürfen, war es das Corpus delicti in dem Asebieprozeß, der 323 gegen Aristoteles
in Gang gebracht wurde.

Es ist das Zweckmäßigste, das Problem hier im Zusammenhang zu behandeln.
Bei Diog. Laert. freilich sind die einschlägigen Mitteilungen völlig aufgesplittert,
wie wenn der Verfasser kein Bedenken getragen hätte, in den letzten Teil des Bios
allerlei Nachträge hineinzustopfen.

In § 5 hören wir, daß Aristoteles sich aus Athen nach Chalkis verzog, weil der

Hierophant Eurymedon oder ein Demophilos69 den Hymnos auf Hermeias zum
Gegenstand einer Asebieklage gemacht hatte. Darauf biegt Diog. Laert ab zu
einem Epigramm des Aristoteles auf Hermeias, das mit der Klage nichts zu tun
hat, und erwähnt dann die Version, die Eumelos vom Ende des Aristoteles gegeben
hatte. Eumelos ist uns nicht weiter bekannt, und ob er mit dem Peripatetiker
Eumelos identisch ist, der 77. ag^atct? xmfUüöiat; schrieb, wie Jacoby zu FGrHist 77

vermutet, bleibe dahingestellt. Dagegen hat Jacoby völlig richtig erkannt, daß

Lebensdauer und Todesart da von Sokrates auf Aristoteles übertragen sind. Daraus

ist allerdings die weitere Folgerung zu ziehen, daß das evravda dfj des Diog.
Laert. genau so verkehrt ist wie das eneira in § 3. Denn der Bericht des Eumelos
hat nur dann einen Sinn, wenn Aristoteles nicht nach Chalkis entwich und dann
dort einfältigerweise doch noch den Giftbecher nahm, sondern wenn er gleich
Sokrates in Athen selbst durch die Athener zum Tode gebracht wurde. Auch bei

67 Anders Düring 352; mir nicht ganz verständlich.
88 Daß Lykon, der doch nach dem Prozeß und Tod des Aristoteles schrieb, das Hermeias-

Gedicht nicht erwähnt hat, ist recht merkwürdig.
89 Da dürfte ein Mißverständnis Pavorins vorliegen oder möglicherweise eine aus

unbekannten Gründen vorgenommene Korrektur an Hermipp, der bei Athen. 696ab ausdrücklich

berichtet, Eurymedon habe die Klage veranlaßt, Demophilos aber sie eingereicht.



176 Olof Gigon

dem Kyrenaiker Theodoras stehen beide Versionen nebeneinander. Obwohl kein
geringerer als Demetrios von Phaleron zu seinem eigenen Ruhme erzählt hat, er
habe (anscheinend auch in einem Asebieprozeß) Theodoras vor dem sichern Todesurteil

gerettet, hat Amphikrates, ein Literat sullanischer Zeit (Plut. Luc. 22)
berichtet, Theodoras xcavsiov melv xaxadmaaMvxa*0. Endlich kann unter diesen
Umständen auch die Notiz des Eumelos, Aristoteles sei mit dreißig Jahren zu Piaton
gekommen, keinen polemischen Sinn besitzen; wie er darauf kam, wissen wir freilich

nicht. Zenon scheint in seinen Kgäxrjxos aatofivrifwvevfiaxa selbst erzählt zu
haben, er sei im Alter von dreißig Jahren zur Philosophie gekommen (Diog. Laert.
7, 2f.).

Die Datierungen des Eumelos widerlegt Diog. Laert. mit Hilfe der apollodorischen

Chronologie, die allerdings erst in § 9/10 vollständig ausgebreitet wird.
Dazwischen steht einmal der Text des Hymnos selbst, sodann eine Notiz wieder aus

Favorin, Aristoteles sei der erste Philosoph gewesen61, der eine Verteidigungsrede
für sich selbst verfaßt habe. Dies scheint mit einem deutlichen Seitenblick auf
Sokrates gesagt, der bekanntlich von einer ordnungsgemäßen Verteidigungsrede
nichts hat wissen wollen. Hat also Eumelos das Schicksal des Aristoteles
demjenigen des Sokrates möglichst annähern wollen, so werden hier die Unterschiede
betont. In dieselbe Richtung weist das anschließende, freilich übermäßig knapp
exzerpierte Apophthegma. Es soll (s. unten) begründen, weshalb Aristoteles vor
den athenischen Sykophanten das Feld räumt, also gerade nicht so handelt, wie
Sokrates im platonischen Kriton gehandelt hat; freilich war Athen auch nicht
seine Heimatstadt.

Aus Apollodor wird in § 10 mitgeteilt, daß Aristoteles in Chalkis an einer Krankheit

starb62. Dazu gehören schließlich die Notizen, die in § 16 auf das Testament

folgen. Die rücksichtslose Exzerpierung läßt es nur nicht erkennen, daß sie alle

mit der Lebensweise des Aristoteles während seiner letzten Krankheit zu tun haben.

Deutlich ist Censorin, De die nat. 14, und was den famosen Wecker des Aristoteles

angeht, so kann ich den Verdacht nicht ganz unterdrücken, daß mit ihm die Aexavt]

zusammenhängt, die Xenokrates nächtlicherweile den Tod gebracht hat (Diog.
Laert. 4, 14).

Eine Reihe von Ergänzungen liefern nun die Vita Marciana und ihre
Verwandten. VM § 41/42, Al-Mubashir § 20/21 und Ibn abi Usaibia § 7-10 stimmen
darin überein, daß sie das Gedicht auf Hermeias überhaupt nicht erwähnen. VM

60 Diog. Laert. 2, 101; zu Demetrios Frg. 43 W. vgl. GGA 1968.
61 Die sehr zahlreichen TiQwrzoq-Stellen des Diog. Laert. müßten einmal für sich untersucht

werden.
82 Der Synchronismus mit dem Tode des Demosthenes (anscheinend von Apollodor seihst

hervorgehoben) lag nahe. Daß er zu effektvollen Erweiterungen einlud, ist begreiflich.
Dahin gehört es wohl, wenn ein uns unbekannter Peripatetiker behauptete, die aristotelische

Rhetorik habe Demosthenes zu einem so gewaltigen Redner gemacht. Es existierte
offenbar sogar ein Brief des Aristoteles über diesen Punkt. So vermutet mit Recht Düring
251 f. Daß Kritolaos der Verfasser war, halte ich freilich aus vielen Gründen für
ausgeschlossen. Immerhin dürfte er in der Tat, wie wohl alle andern Briefe auch, im 2. Jahrhundert

v. Chr. fabriziert worden sein.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 177

bleibt bei einem ganz allgemeinen snavaaxdvxwv avxä) xä>v 'Afrrjvaicov, wogegen die

Araber zwar ausdrücklich den Hierophanten Eurymedon als den Gegner des

Aristoteles anführen, darüber hinaus aber lediglich von einer Anklage dasßsiag

sprechen ohne Einzelheiten zu geben. Die Ursache dieser Knappheit dürfte schwerlich

darin zu suchen sein, daß die Neuplatoniker sich für die ganze Angelegenheit
nicht interessierten (so Düring S. 205), sondern zunächst darin, daß sie in ihrem
enkomiastischen Bestreben die Person des Hermeias überhaupt nach Möglichkeit
zu eliminieren suchten. Vielleicht gibt es sogar einen tiefern Grund; doch von ihm
sei etwas später die Rede.

Über Diog. Laert. gehen diese Berichte hinaus darin, daß zwei Äußerungen des

Aristoteles verzeichnet werden, die seinen Weggang aus Athen begründet hätten.
In der ersten (VM § 41) vergleicht Aristoteles seine Situation ausdrücklich mit
derjenigen des Sokrates, die zweite ist eine vollständigere Fassung derjenigen,
die wir auch bei Diog. Laert. haben. Beide Apophthegmata zusammen lesen wir
auch bei Ael. V.h. 3, 36. Indessen kommt noch eine Komplikation dazu. VM und
Ibn abi Usaibia teilen mit, die boshafte Bemerkung über die athenischen Syko-
phanten hätte in einem Brief an Antipater gestanden, und Elias (Text: Düring
S. 341) behauptet gar, beide Apophthegmata befänden sich in einem Brief, den

Aristoteles von Chalkis aus an die Athener gerichtet habe. Elias dürfen wir hier
wohl beiseite legen, obschon er zuweilen (wie ein Blick auf Eudemos Frg. 3

Walzer-Ross zeigt) über erstaunlich gutes Material verfügt. Einem Brief an
Antipater sind wir schon oben bei Apellikon begegnet S. 174). Dort hatte Aristoteles
mit beweglichen Worten seine Ehe mit Pythias verteidigt. Hier erzählt er
Antipater. seinen Streit mit den Athenern - und abermals in einem andern Brief die

Annullierung des Ehrendekrets, das ihm vor Jahren die delphischen Amphiktyonen
beschlossen hatten (Ael. V.h. 14, 1). Dabei ist gerade in diesem letzten Falle die

uns erhaltene Formulierung prächtig, und auch das Bonmot über die athenischen

Sykophanten hat durchaus Niveau. Aber das Briefcorpus als solches ist eine
bedenkliche Sache und wird um so unbehaglicher, je mehr man sich mit seinen

Resten beschäftigt. Es verwendet mehr als einmal vortreffliches altes Material,
wie dies auch von manchen Briefen Piatons oder von denjenigen des Kynikers
Diogenes (oder den Sokratikerbriefen) gilt. Ich bezweifle indessen sehr, daß irgendein

Stück als Ganzes echt ist. In unserm Falle dürfte ein altes und gut geprägtes
Bonmot nachträglich in einen Brief hineingearbeitet worden sein.

Beachtung verdient ferner, daß Ibn abi Usaibia § 10 die Verteidigungsrede des

Aristoteles ausdrücklich als eine Fälschung bezeichnet. Damit setzt er sich in
einen Gegensatz zu Favorin bei Diog. Laert. 5, 9, der, einer unbekannten Quelle

folgend, die Rede für echt gehalten hat. An der Echtheit hat auch Hermipp
gezweifelt. Seine bei Athen. 696 a-697 a verkürzt und nicht ganz rein erhaltene

Darstellung sei nun herangezogen. Da hören wir folgendes: Die Anklage des

Eurymedon und Demophilos habe dahin gelautet, Aristoteles treibe äoeßeia, da

er täglich bei den Syssitien einen Paian auf Hermeias singen zu lassen pflege.



178 Olof Gigon

Demgegenüber betont Hermippos energisch und gelehrt, daß es sich keinesfalls

um einen Paian handle, und zwar aus formalen wie auch aus inhaltlichen Gründen.
Hermeias werde im Gedicht ausdrücklich als tot erwähnt. In Wahrheit sei das

Gedicht ein Skolion. Dazu werden (nur teilweise aus Hermippos) allerlei Belege

beigebracht. Den Schluß bildet ein Hinweis auf die vielleicht unechte Apologie
des Aristoteles mit einem Zitat, das hervorhebt, wenn Aristoteles den Hermeias
als einen ä-&avaro<; hätte kultisch verehren wollen, so hätte er ihm doch nicht ein
Grabmal errichten lassen. Das Argument, von Düring S. 281 mit Recht als reichlich

banal bezeichnet (die Stelle Favorin zu geben sehe ich freilich keinen Anlaß,
und Diog. Laert. 5, 9 widerspricht), erinnert etwas an das vielfach variierte Apo-
phthegma des Xenophanes über den eleatischen Leukothea-Kult (Yorsokr. 21

A 13).

Wir entnehmen diesem Text zunächst, daß es eine Apologie des Aristoteles
tatsächlich gegeben hat. Unecht war sie sicher, und dennoch wäre es interessant
gewesen zu wissen, aus welchen Gründen Hermippos an ihrer Echtheit gezweifelt
hat. Enthielt sie sachliche Irrtümer, oder war sie im Ethos unangemessen Das

bleibt im Dunkeln.
Wie steht es jedoch mit der Erzählung als ganzer Ein Fixpunkt ist historisch

einwandfrei gesichert: daß Aristoteles im Jahre 323 durch irgendeine höhere
Gewalt gezwungen wurde, Athen zu verlassen und nach Chalkis überzusiedeln. Welche

Form hatte diese höhere Gewalt An der Prozeßgeschichte sind drei Momente
etwas undurchsichtig. Erstens: Hermeias ist im Jahre 341 hingerichtet worden.
Das Gedicht muß verhältnismäßig bald nach diesem Ereignis niedergeschrieben
worden sein. Dann aber hätten die Athener mindestens 15 Jahre gebraucht, um
zu entdecken, daß Aristoteles in diesem Gedicht sich der Asebeia schuldig gemacht
habe. Man mag einwenden, daß zwischen der ersten Aufführung der aristophanischen

Wolken und dem Prozeß des Jahres 399 eine noch längere Zeitspanne
verflossen ist. Aber der Fall des Aristoteles ist insofern krasser, als da ein vom
Angeklagten selbst verfaßter Text zugrunde lag. Zweitens: Es bedarf einer beinahe

unglaubhaften Dosis von mala fides, um aus dem Hermeias-Gedicht Spuren einer
kultischen Asebeia herauszulesen. Daß Hermipp es als Skolion rubriziert hat, mag
erstaunen. Daß es kein Paian im kultischen Sinne des Wortes ist, springt in die

Augen. Man könnte versuchen wollen, dieser Aporien mit der Hypothese Herr zu
werden, die Asebieklage sei eben von vornherein ein bloßer Vorwand gewesen,
dazu bestimmt, den verhaßten Makedonenfreund im geeigneten Augenblick auf
gute Artunschädlich zu machen. Dies ist wohl richtig, auch wenn ich keinen antiken
Text kenne, der die Anklage in dieser Richtung interpretiert hätte63. Der Kern des

Problems ist jedoch mit einer solchen Hypothese nicht ganz getroffen. Denn auch
ein Yorwand bedarf eines Minimums an Konsistenz, damit er seinen Zweck er-

63 Gegen Düring 205. 344 dürfte daran festzuhalten sein, daß die Rede des Demochares,
aus der uns Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 6 einige Stichworte liefert, mit der Anklage des
Jahres 323 nichts zu tun hat. Düring datiert sie selbst auf das Jahr 306, vgl. 374 und 388.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 179

füllen kann, und die Athener des Jahres 323 waren weder unbegrenzt böswillig
noch unbegrenzt naiv.

Es bleibt eine dritte Schwierigkeit. Eurymedon wird dort, wo er näher
charakterisiert wird, ausdrücklich als Hierophant bezeichnet. Es handelt sich also um
den höchsten Offizianten bei den Eleusinischen Mysterien64, woraus man
natürlicherweise entnehmen muß, daß das Vergehen des Aristoteles speziell gegen den

Kult von Eleusis gerichtet war. Dann aber drängt sich die Geschichte des Lykon
nebst ihrer Übersteigerung durch Aristippos geradezu auf. Da hören wir ja in
aller Form, Aristoteles habe seiner Gattin Opfer dargebracht, wie es die Athener
für die eleusinische Demeter zu tun pflegen. Kein Zweifel: wer den Hierophanten
Eurymedon gegen Aristoteles mobilisierte, der hatte diesen Punkt im Auge und
nicht das Hermeias-Gedicht, das mit den eleusinischen Mysterien schlechterdings
nichts zu schaffen hat. Aber diese Verbindung ist in unsern Quellen vollständig
untergegangen oder genauer: Lykon und Aristippos scheinen nichts vom Prozeß

zu wissen, und wer vom Prozeß berichtet, bezieht ihn ausschließlich auf das Her-
meias-Gedicht und die mit ihm angeblich begangene Asebeia.

Mit den uns zur Verfügung stehenden Mitteln wird es schwerlich gelingen, diesen

Knäuel von Aporien befriedigend zu entwirren. Wollte man skeptisch sein, so

würde man sich wohl auf folgende Feststellungen zurückziehen. Eine Tatsache ist,
wie erwähnt, erstens, daß Aristoteles im Jahre 323 gezwungen wurde, Athen zu
verlassen und sich in Chalkis anzusiedeln, wo er von seiner Mutter her ein Haus
besaß. Als Tatsache ist zweitens anzuerkennen, daß schon die Zeitgenossen (Eubu-
lides, Lykon) der Meinung waren, des Aristoteles Freundschaft mit Hermeias und
Liebe zur Gattin äußere sich in übertriebenen und geradezu anstößigen Formen.
Ob zwischen diesen beiden Tatsachen ein realer Zusammenhang bestanden hat
oder ob ein solcher Zusammenhang erst später, und zwar in der ersten Hälfte des

3. Jahrhunderts65 konstruiert wurde (und zwar so, daß zunächst die Gattin, dann
Hermeias in den Vordergrund trat), das läßt sich schlüssig nicht entscheiden.

Anhangsweise seien einige Bemerkungen über die Berichte vom Tode des Aristoteles

angeschlossen. Wir besitzen alles in allem vier verschiedene Versionen,
zweifellos von höchst unterschiedlicher Güte, doch alle letztlich antik. Aus dem Tod
des Sokrates hat ja nicht nur die Stoa (mit einer gegenüber Piatons Phaidon
unerheblichen Akzentverschiebung) ihre Lehre von der evXoyog et-aycoyrj des Weisen

entwickelt; von Sokrates an wurde es überhaupt zu einem Problem, wie der

Philosoph dem Tode entgegentritt und sich im Sterben bewährt oder auch nicht
bewährt. So entstehen denn unter anderem die zahlreichen einschlägigen Notizen,
die jedem Leser des Diog. Laert. auffallen. Man darf sich nicht dadurch täuschen

64 Vgl. etwa Nilsson, Oesch. d. Or. Bel. I 626.
,s Bemerkenswert ist, daß unter den in der alten Liste - s. oben S. 172 - aufgeführten

Obtrectatores Aristotelis kein einziger den Prozeß zu kennen scheint, auch Lykon nicht, der
doch von der Reise des Aristoteles nach Chalkis ein schönes Detail zu berichten weiß.
Umgekehrt hat Hermippos die Apologie des Aristoteles, also auch die gesamte
Prozeßgeschichte schon vorgelegen; die Zeit des Eumelos kennen wir nicht.



180 Olof Gigon

lassen, daß sie in den meisten Fällen auf eine Kuriosität reduziert sind66. Es steckt

so gut wie immer eine bestimmte Absiebt dahinter, zugegebenermaßen bald auf
höherem, bald auf weniger hohem Niveau. An der Todesart soll sich der Charakter
des Philosophen, der Sinn seines Bios besonders eindrücklich verraten. Doch sei

davor gewarnt, den Anteil Hermipps an diesen Dingen zu übertreiben. Sowenig
wir alle EQoytixd summarisch dem Aristippos geben dürfen, so wenig gehören sämtliche

Mortes philosophorum dem einen Hermippos67.
Was nun Aristoteles angeht, so ist es genau genommen nicht überliefert, wie

Hermippos ihn hat sterben lassen. Wir wissen aber, daß er vom Testament
gesprochen und die Angaben des Testaments in den Bios eingebaut hat. Damit ist
aber vernünftigerweise jede allzu dramatische Todesart ausgeschlossen. Ein Testament

will in aller Ruhe aufgesetzt sein. Also dürfen wir getrost annehmen, daß

bei Hermippos der auch aus andern Gründen glaubhafteste Bericht zu finden war,
Aristoteles sei in Chalkis an einer Krankheit gestorben. So lesen wir bei Apollodor
FGrHist 244 F 38; in dieselbe Richtung weist die Kombination von Diog. Laert.
5, 16 Ende mit Censorin, De die nat. 14; außerdem sind hier einzuordnen: Ael.
V.h. 9, 23 (Aristoteles bewährt sich in seiner eigenen Krankheit als ahiotoydnaToq.
Biographisch mag dies darauf zurückverweisen, daß er selbst Sohn eines Arztes

ist, philosophisch hängt dies, wie auch Düring S. 401 andeutet, mit der zentralen
Rolle des atrta-Begriffs im Denken des Aristoteles zusammen. Das Tim des Arztes

ist da freilich gerade ein Grenzfall, vgl. Met. Alu. a.), ferner Gellius 13, 5 (Wahl
des Nachfolgers). Ich bin geneigt, diesen ganzen Komplex Hermipp zu geben.

Sonderbar ist Val. Max. 5, 6, ext. 5, der erzählt, Aristoteles habe es, als er schon

auf den Tod krank in Athen darniederlag, erreicht, daß seine Heimatstadt Stageira
wieder aufgerichtet würde. Es kann sein (wie Düring S. 290. 293f. annimmt),
daß Valerius einfach seine Quelle flüchtig gelesen und ein Ereignis ins Jahr 323

gerückt hat, das in Wirklichkeit noch der Regierungszeit König Philipps angehört.
Ganz sicher bin ich nicht. Die Lokalisierung Athenis ist allerdings ohne Frage
durch eine Gedankenlosigkeit des Valerius hereingeraten. Daß Aristoteles erst
auf dem Totenbett den Wiederaufbau Stageiras erreicht hat, ist hingegen eine

Notiz, die wir vorsichtigerweise als eine etwas ausgefallene Variante in der Datierung

eines an sich nicht ganz klar fixierbaren Ereignisses rubrizieren müssen.

Eine zweite Version ist die schon besprochene des Eumelos, der Aristoteles wie
Sokrates in Athen am Giftbecher sterben ließ.

Eine dritte Version taucht erst im 2. Jahrhundert n. Chr. auf, gewinnt aber in
der spätesten Antike an Verbreitung und ist auch in die Vita Syr. II 7 ed. Düring
und in Al-Mubashir § 22 aufgenommen. Aristoteles soll sich, nach Chalkis
übergesiedelt, mit der Ursache der Strömungen im Euripos beschäftigt und sogar ein

68 Vgl. dazu die Erwägungen von P. Von der Mühll, Klio 35 (1942), 89ff. Von der Mühlls
Aufsatz ist ganz allgemein für die hier verhandelten Probleme von einer fundamentalen
Bedeutung.
" Welches mag wohl die Form und Absicht der Schrift des Anaximenes ßaaiXecov (teraMaym

gewesen sein FOrHist 72 F 18-19



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 181

spezielles Buch darüber geschrieben haben. Doch vermochte er das Problem nicht
zu lösen, und aus Kummer darüber starb er bzw. gab er sich selbst den Tod. Die
Geschichte ist hübsch erfunden, obschon ich es (gegen Düring S. 348) für undenkbar

halte, daß sie von Hermipp stammt. Sie ist mit dem Testament wie auch mit
der enkomiastischen Grundhaltung Hermipps unvereinbar. Aber sie ist alt. Daß
Aristoteles noch am Ende seines Lebens einem naturwissenschaftlichen £tjxrjfia
nachgrübelt, entspricht völlig dem antiken, speziell hellenistischen Aristoteles-
Bild. In den erhaltenen Pragmatien wird der Euripos zwar nur zweimal beiläufig
erwähnt (Meteor. 366 a 22 f. und HA 547 a 6); daß es aber einmal im Corpus
Aristotelicum eine Spezialschrift über ihn gab, ähnlich etwa wie 17. xfjq AÄW8
oder 77. xfjg ävaßdoeax; Nettmf® ist an sich durchaus nicht unmöglich. Er gehört
ja noch für einen Seneca zu den bekannten großen Thaumasia. Endlich ist es nur
eine Abwandlung eines auch sonst greifbaren Motivs, daß Aristoteles aus ddvfiia
stirbt darüber, daß er das Problem nicht lösen kann. Tod aus a&v/uia im allgemeinen
kommt bei Diog. Laert. öfters vor70, doch ist ein Fall für uns besonders interessant.
Von Diodoros Kronos hören wir 2, 112, er sei durch Stilpon mit einem dialektischen

Problem derart bedrängt worden, daß er tief gedemütigt das Symposion
verlassen, alsbald einen Aoyog über das Problem geschrieben und dann d&vfua
seinem Leben ein Ende bereitet habe. Die Parallele zu Aristoteles ist evident. Wo
der Megariker an einem logischen Problem verzweifelt, scheitert Aristoteles an
einem naturwissenschaftlichen ^rjxrjfia. Hinter beiden Erzählungen stehen sehr

alte volkstümliche Dinge (der weise Mann, der zu guter Letzt doch noch zu-
schanden wird), die bis auf den Tod Homers am ungelösten Läuserätsel71 zurückführen.

Eine vierte und letzte Version existiert endlich überhaupt nur in arabischer,
hebräischer und lateinischer Überlieferung. Es ist die Version des Liber de pomo,
dessen lateinischen Text M. Plezia kürzlich (Breslau 1956) sorgfältig herausgegeben

hat. Da haben wir nach Abzug der mittelalterlichen Umformungen einen

Text, wie wir ihn eigentlich erwarten müssen. Denn es wäre doch (wie wir schon

andeuteten) etwas überraschend, wenn der platonische Phaidon in der Darstellung

«der letzten Tage und der letzten Worte eines großen Philosophen» gar keine
Nacheiferer gefunden hätte. Für Theophrast besitzen wir in Spuren etwas
dergleichen72. Für Aristoteles haben wir den Liber de pomo. Ich greife indessen hier

nur einen Zug heraus, denjenigen, der dem Büchlein den Titel gegeben hat. Der
todkranke Aristoteles hält sich dadurch noch eine Weile am Leben, daß er einen

Apfel in der Hand hält und an diesem riecht. Am Schluß des Gesprächs mit den

*8 Katalog des Diog. Laert. Nr. 126.
69 Frg. 246-248 R.; dazu P. Moraux, Les listes anciennes des ouvrages d'Aristote (1951)

253f.
70 Periander 1, 95; Menedemos v. Eretria 2, 142; Speusippos 4, 3; Demetrios v. Phaleron

5, 78; Menippos 6, 100. Die Fälle des Menedemos, Demetrios und Menippos stammen aus
Hermippos.

71 Heraklit VS 22 B 56 usw.
72 Diog. Laert. 5, 40f., Cic. Tusc. Disp. 3, 69.



182 Olof Gigon

Schülern entfällt ihm der Apfel zu Boden, und er stirbt. Dazu gibt es nun wiederum

eine recht beachtenswerte Parallele, und zwar aus Hermippos. Diog. Laert.
9, 43 berichtet, Demokrit sei auf den Tod krank gewesen, als das Thesmophorien-
fest herkam. Um nun seiner Schwester die geziemende Teilnahme am Pest zu
ermöglichen, ordnete er an, man solle ihm täglich warmes Brot bringen. Daran roch
er und hielt sich dadurch am Leben so lange, bis das Fest vorüber war. Dann starb

er ahmöxaxa. Hier wie dort vermag also der naturwissenschaftlich wohl bewanderte

Philosoph auf kurze Zeit - der eine an einem Apfel, der andere an aqxoi
&£Q/uoi riechend -, sein Leben zu verlängern, um einer hohen Pflicht zu genügen,
Aristoteles den philosophierenden Schülern, Demokrit der frommen Schwester

gegenüber73. Über den Ursprung der Erzählung im Liber de pomo ist damit noch
nicht viel gesagt. Daß sie im Kern hellenistisch ist, möchte ich annehmen. Sie

repräsentiert eine Abart der aristotelesfreundlichen Tradition ebenso wie die

Euripos-Geschichte zur aristotelesfeindlichen Tradition zu rechnen ist.
Der letzte Überlieferungskomplex, der hier untersucht werden soll, betrifft das

Verhältnis des Aristoteles zu den makedonischen Königen. Lassen wir Kleinigkeiten

beiseite, so ergibt sich sofort, daß drei ursprünglich selbständige
Traditionskerne zu unterscheiden sind. Der erste ist die Erziehung des jungen Alexander,
der zweite die Neugründung Stageiras, der dritte der Sturz des Kallisthenes mit
all seinen Folgen. Schon ein summarischer Überblick über den Textbestand lehrt,
daß die Kallisthenes-Geschichte bei weitem am solidesten und reichsten bezeugt
ist. Sie hat bei den großen Alexander-Historikern ihren festen Platz, und die

ethisch-philosophischen Probleme, die sie stellte, sind für die Folgezeit maßgebend
in Theophrasts KaXXicr&evrig fj tieqI nsv&ovg formuliert worden74. Tätigkeit und

Stellung des Aristoteles als olxurvr)t; von Stageira kennen wir aus einer zwar nicht
besonders breiten und vorzugsweise bei den Arabern vorliegenden, aber doch
zuverlässig wirkenden Tradition. Die einzelnen Elemente der griechischen Oikisten-

Ehrung sind noch bei den Arabern mühelos zu identifizieren. Ganz anders steht
es dagegen mit dem ersten der genannten Punkte. Die Überlieferung ist da, wie
schon Ed. Zeller75 mit sehr viel Recht hervorgehoben hat, erstaunlich dürftig und

problematisch. Die frühen Alexander-Historiker haben allem Anschein nach von
einer Erziehung Alexanders durch Aristoteles nichts gewußt oder keine Notiz

genommen. Besonders auffallend ist dies bei Onesikritos, dessen Werk sich
ausdrücklich auf die Schilderung Ilwg 'AXetjavdgog tfx&r) konzentriert hat (FGrHist
134 F 1 ff.); doch die Philosophie, mit der Alexander in diesem Buche Umgang
hatte, war nicht diejenige des Aristoteles, sondern diejenige des Antisthenes und

73 Der enkomiaatische Ton in der Geschichte von Demokrit ist bezeichnend und entspricht
dem hohen Ansehen, das Demokrit im Peripatos allgemein genossen hat, vgl. etwa das
wichtige Theophrasteum bei Ael. V.h. 4, 20. Noch bei Cicero ist der Einfluß dieses peri-
patetischen Urteils mit Händen zu greifen, ebenso bei Dion. Hal., Comp. verb. § 187, und
in der - recht bedacht erstaunlichen - Neuausgabe seiner Werke durch Thrasyllos.

74 Dazu Begenbogen BE s.v. Theophrastos Sp. 1484f. Doch ließe sich wohl noch etwas
weiterkommen.

76 Die Philos. d. Griechen II 2, 4. Aufl., 23 Anm. 4.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 183

Diogenes78. Über 'A^avögov ayarpj hat sodann Marsyas von Pella geschrieben
(FGrHist 135), der nicht bloß ein vornehmer Makedone war, sondern in seiner

Schrift sich sogar selbst (wie es scheint) als avvrgotpog 'AAe$avÖQOv vorgestellt
hat. Auch da findet sich in den freilich geringen Resten keine Spur von Aristoteles.

Das ist ziemlich beunruhigend. Bei scharfer Interpretation müssen wir
anerkennen, daß die Historizität der Erziehung Alexanders durch Aristoteles an
einem einzigen alten Zeugnis hängt, demjenigen des durch Aristokles (Eus. PE
15, 2, 4) angeführten Megarikers Alexeinos. Seine boshafte Geschichte, der Knabe
Alexander habe sich seinem Vater gegenüber geweigert, sich von Aristoteles
unterweisen zu lassen, setzt zwingend voraus, daß Aristoteles als Lehrer Alexanders
bekannt war, womit allerdings über Charakter, Ausmaß und Dauer dieses naideveiv
noch nichts gesagt ist77.

Doch überblicken wir nun die sonstigen Zeugnisse.
Bei Diog. Laert. weisen zunächst (wie oben S. 148 dargelegt) schon die

Bemerkungen Hermipps über Nikomachos auf die späteren Beziehungen des Aristoteles
zu den makedonischen Königen hin. Hermipp gaben wir auch die seltsame

Aitiologie von IlEQUiarrfcixÖQ: Alexander sei während einer Rekonvaleszenz auf
seinen Spaziergängen von Aristoteles begleitet worden. Später teilt § 4 mit,
Aristoteles sei zur Erziehung des Sohnes von Philipp nach Makedonien berufen
worden und habe sozusagen als Lohn den Wiederaufbau von Stageira erlangt,
eine Kombination, die man wiederum gerne Hermippos zuschreiben möchte. Nachdem

er emeixd>g mit Alexander zusammengewesen sei (die unbestimmte Ausdrucksweise

ist recht charakteristisch), sei Aristoteles nach Athen zurückgekehrt, nicht
ohne zuvor Alexander seinen Verwandten Kallisthenes empfohlen zu haben. Endlich

wird aus Apollodor 244 F 38 festgehalten, Alexander sei fünfzehn Jahre alt
gewesen, als Aristoteles zu ihm kam. Doch führen die Data auf dreizehn Jahre.
Ob ein Fehler oder eine echte Überlieferungsvariante vorliegt, läßt sich nicht
entscheiden.

Die Vita Marciana ist noch ärmlicher in ihren Angaben. § 14 f. berichtet kurz,
wie Aristoteles nach Makedonien geholt wurde; Philipp und Olympias ehrten ihn
so sehr, daß sie seine Statue neben den ihrigen aufstehen ließen78. Er benutzte seinerseits

seinen Einfluß zu einem allgemeinen evegyerelv, und zwar half er allen
Menschen dadurch, daß er Alexander in dem Werk Tl. ßamfaiag über seine Aufgaben
belehrte, insbesondere über das efi Ttoielv, zu dem jener als König verpflichtet ist:

76 Wie weit die zahlreichen Anekdoten, die Alexander und Diogenes zusammenbringen,
auf Onesikritos zurückgehen, ist eine Frage, die einmal über Jacoby hinaus verfolgt werden
müßte.

77 Etwas anderes sind natürlich die Zeugnisse für den Aufenthalt des Aristoteles am
makedonischen Königshof überhaupt. Von einem solchen Aufenthalt sprechen Demochares,
das Epigramm des Theokrit von Chios und wohl auch Eubulides, alle bei Eus. PE 15, 2.
Zu Theokrit ist die - schwer anfechtbare - Erläuterung bei Plut. Mor. 603 C
beizuziehen.

78 Erfunden ist dies gewiß; aber daß in eben dieser Zeit das massenhafte Aufstellen von
Statuen anfing, wird man den bekannten Zeugnissen über Demetrios v. Phaleron Frg.
21-24 W. im Prinzip glauben müssen. '



184 Olof Gigon

Ein Apophthegms Alexanders belegt dies79. Dann kommen wir schon zum Perserkrieg,

auf dem Aristoteles den König begleitet haben soll.

Daß es eine Eigentümlichkeit der VM ist, aus der Überlieferung diejenigen
Nachrichten herauszugreifen, die den Bios mit dem Oeuvre verknüpfen, erwähnten wir
schon S. 163. Die Schrift II. ßaaiXelag mit dem Erziehertum des Aristoteles zu
kombinieren, lag denkbar nahe (doppelt nahe, wenn Frg. 647 R.3 tatsächlich aus
ihr zitiert sein sollte; es impliziert allerdings eine derart massive Selbstempfehlung
des Aristoteles, daß man mißtrauisch wird. Ob man nicht auch da eher an einen

der famosen Briefe denken sollte Wir werden ruhig annehmen dürfen, daß schon

Hermipp sie ausgewertet hat, um seine Erzählung teils zu beglaubigen, teils mit
philosophischem Gehalt zu füllen. Authentische Angaben darüber, worin konkret
die naideia Alexanders bestand, scheinen ja nicht existiert zu haben. Dagegen
fassen wir in Spuren eine Konkurrenzüberlieferung, die sich bemühte, Aristoteles
durch Xenokrates zu verdrängen. Denn so muß man es wohl interpretieren, wenn
Plut. Mor. 1126 C aus älterer gelehrter Zusammenstellung mitteilt, Alexander
hätte Xenokrates um xmo&fjxai tieqi ßaaikeias gebeten, was wiederum zu verbinden
ist mit dem Titel des Xenokrates aroixela tiqoq 'AXe^avdqov n. ßaoileiaq d' (Diog.
Laert. 4,14). Da zeigt aroixela überdeutlich an, daß dabei an eine Elementarlehre
zuhanden eines jungen Mannes gedacht ist. Anders als im Falle der ngsaßeia (oben
S. 165) dürfen wir hier mit Sicherheit annehmen, daß die Geschichte wie das Buch

nachträglich und mit einer Spitze gegen Aristoteles erfunden worden sind80.

Schwieriger sind die Dinge bei Anaxarchos zu beurteilen, auch einem der «Philosophen

um Alexander». Von ihm besitzen wir sogar zwei Fragmente aus einem
Buche FI. ßaoifoias; wie es mit ihrer Echtheit bestellt ist, können wir hier nicht
untersuchen81.

Unzweifelhaft überraschend ist es, daß die Araber, bei denen man ein besonderes

Interesse an Alexander voraussetzen möchte und die, wie wir schon sahen (S. 163),
in einzelnen Fällen wertvolles altes Material erhalten haben, im Punkte der

Erziehung Alexanders durch Aristoteles nichts von Belang beizubringen vermögen:
Al-Mubashir § 18, Ibn abi Usaibia § 6. Doch auch die übrigen Testimonia sind
durchwegs imbestimmt und substanzarm. Ich greife nur vier Stellen heraus.

In der Schlußbetrachtung über Alexander bemerkt lustin 12,16, 8, dieser habe

exacta pueritia82 während fünf Jahren Aristoteles zum Lehrer gehabt. Diese
Zeitangabe widerspricht Apollodor, der FGrHist 244 F 38 mit acht Jahren rechnet.

'9 Man mag dazu Qnomol. Vatic. Nr. 53. 82. 85. 101 Sternbach vergleichen.
80 Dasselbe möchte ich bei der Tradition vermuten, die von reichlichen Geldgeschenken

an Xenokrates spricht: Diog. Laert. 4, 8; Plut. Mor. 331 E; Alex. 8, 5; Cic. Tv,sc. Disp.
5, 91 u. a. Bei Diog. Laert. 5, 10 wird diesen Geschenken in aller Form die Absicht
zugeschrieben, Aristoteles zu kränken.

81 Bequeme Zusammenstellung der Texte über Anaxarchos bei Diels-Kranz VS Nr. 72.
82 Womit offenbar ein genaues Datum gemeint ist. Schal. (Plat.) Alk. I 121 E gibt

Alkmeon, Aristoteles und dem Stoiker Zenon die Lehre, im Menschen werde nach dig
inrä Jahren der Xiyo; reheiog. Daß damit nur auf HA 581 a 11-15 gezielt sei, ist mir
zweifelhaft. Anderseits scheint es möglich, daß dergleichen Berechnungen beim Ansatz der
natöela 'Akeiavögov eine Bolle gespielt haben.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 185

Doch ist es gut, sich da wiederum zu vergegenwärtigen, wie undurchsichtig für
uns ein erheblicher Teil der Datierungen Apollodors ist. Aus Philochoros gedeckt
sind (wenn unsere Analyse von VM § 8-12 richtig ist, s. oben S. 159f.) nur drei
Daten: Geburt, Tod und Beginn des Philosophierens in Athen als Schüler Piatons,
mehr nicht. Woher die andern Daten stammen, läßt sich nur erraten. Datierungen,
die von Apollodor abweichen, können jedenfalls nicht von vornherein als falsch
bezeichnet werden.

Auf einen bedenklichen Faktor in der Überlieferung macht Gellius 9, 3

aufmerksam. Er zitiert einen Brief Philipps an Aristoteles, in welchem die Geburt
Alexanders angezeigt und die Hoffnung ausgesprochen wird, Aristoteles möchte
dereinst die Erziehung des Kindes übernehmen. Es scheint also ein (vielleicht
ausgedehnter) Briefwechsel in dieser Angelegenheit existiert zu haben, auf den

allerdings die Naivität des von Gellius mitgeteilten Stücks kein gutes Licht wirft.
Aber wer garantiert uns, daß nicht auch das in VM § 5 erhaltene Fragment
eines Briefs des Aristoteles an Philipp aus derselben Stammlung stammt Aristoteles

kann sich sehr wohl in dem Augenblick, da es mit der naideta Alexanders ernst

zu werden begann, auf seine zwanzigjährige Schülerschaft bei Piaton berufen

haben, um sich auf diese Weise als philosophischen Erzieher zu empfehlen. Es

ist ein wahres Glück, daß wir für die besagten zwanzig Jahre nicht allein auf die

Briefstelle angewiesen sind, sondern, wie soeben angedeutet, vermutlich
Philochoros für sie beanspruchen dürfen. Die Erziehung Alexanders durch Aristoteles
wird weiterhin bei Dion von Prusa gelegentlich gestreift. So in Or. 49, 4-5, so vor
allem in der zweiten der Königsreden, die ja als Ganzes als ein Gespräch Philipps
mit seinem Sohne stilisiert ist. Gegenstand des Gesprächs ist Homer. Alexander
wird geradezu darin examiniert, was er von Homer denkt. Seine Äußerungen
befriedigen den Vater im höchsten Maße. Doch erst in den letzten Zeilen des

Gesprächs fällt es diesem ein, sich zur Wahl des Aristoteles als Erzieher zu gratulieren
(flüchtig vorbereitet in § 15), da dieser den Sohn so trefflich unterrichte negl - -
ßaatXeiaz ehe "OprjQov eiryyov/uevog ehe aXkov rgonov (§ 79). Für uns hat dies nur
insofern Interesse, als damit der zweite Ansatzpunkt sichtbar wird, der es

gestattete, der naiöela Alexanders einige Farbe zu verleihen. Es konnte die vielfach

bezeugte und in jeder Hinsicht sehr passende Vorliebe Alexanders für Homer
kombiniert werden mit den aristotelischen 'AnoQrifjtaxa 'O/urjQtxa. in sechs Büchern83,

die uns in Fragmenten noch einigermaßen faßbar sind. Die Folgerung, daß Aristoteles

seinen Schüler in Homer eingeführt, ja für ihn eben jenes Homer-Exemplar
geschrieben habe, das der König später immer bei sich gehabt haben soll, lag derart

nahe, daß man der Versuchung schwer widersteht, auch diesen Zug auf Her-
mippos zurückzuführen. Daß in Wirklichkeit Aristoteles die homerischen Epen
sicher nicht ediert hat, betont neuestens mit Recht F. Wehrli84. Doch die Kombina-

83 Im Katalog des Diog. Laert. Nr. 118, dazu Moraux, Listes etc. 114f.
84 Zu Chamaüeon Frg. 14-22; vgl. auch Strabo 13, 1, 27, der zeigt, daß wir eine keineswegs

einhellige Überlieferung haben.



186 Olof Gigon

tion hat unzweifelhaft Hermippisches Gepräge. Dies führt uns zum letzten und
relativ wichtigsten unter den allesamt dürftigen Texten, Plut. Alex. 7-8. Hübsch

plutarchisch (oder schon älter?) ist die psychologisch motivierende Einleitung:
Eine Natur wie diejenige Alexanders fordert mehr als andere, daß man sie nicht
ßia, sondern X6ya> heranbilde; das bringt aber nicht der Lehrer der eyxvxha,
sondern nur der Philosoph zustande. Wie bei Diog. Laert. 5, 4 (also wohl Hermippos)
wird die Neugründung Stageiras der Lohn des Aristoteles. Erstaunlich präzis ist
die Angabe über den Ort, den Philipp als Aufenthalt für Lehrer und Schüler
bestimmt, das Nymphaion bei Mieza, wo iöqai und mqinaxoi des Aristoteles «noch

jetzt» gezeigt würden. Aristoteles hat also sowohl sitzend wie wandelnd
unterrichtet85. Das /J£%qI vvv ist wie in so vielen Fällen schwer zu beirrteilen, da wir nicht
wissen, ob es auf Plutarchs persönliche Informationen zurückgeht oder aus älterer
Literatur mit übernommen ist. Das Ganze muß in Verbindung stehen mit Steph.
Byz. s.v. Mieza, Nikanor habe (bei einem Autor, dessen Name verstümmelt ist)
Mie£alos geheißen. Da hat also der Sohn des Proxenos und Adoptivsohn des

Aristoteles (daß er dies zweite war, scheint sich aus der bei Düring S. 270 mitgeteilten
Inschrift zwingend zu ergeben) besondere Beziehungen zu Mieza gehabt, die wir
zwar nicht näher zu charakterisieren vermögen, die aber von der Nachricht
Plutarchs schwerlich abgetrennt werden dürfen.

Was Plutarch 7, 5-9 über den philosophischen Unterricht im einzelnen mitteilt,
sei hier beiseite gelassen. Der (von Gellius 20, 5 vollständig reproduzierte)
Briefwechsel ist fatal, auch wenn ich ungern glaube, daß er (so Düring S. 286) von
Andronikos höchst persönlich fabriziert worden ist. Er wird derselben großen
Briefmasse angehören, deren Entstehung ich dem 2. Jahrhundert v. Chr. zuschreiben
möchte. Auf einer andern Ebene steht das Problem der Geheimlehre an sich. Die
Bezeichnung der höheren Philosophie als emxmxä kehrt wieder bei Plut. mor.
382 D an einer Stelle, die von Ross als Eudemos Frg. 10 geführt wird. So ganz
einfach liegen die Dinge also nicht.

Hübsch ist sodann die Notiz 8, 1, Aristoteles habe Alexander auch die Freude

an der Medizin beigebracht, und zwar nicht bloß theoretisch, sondern auch in der
Praxis. Alexander habe nach Ausweis der Briefe sich selbst gelegentlich als Arzt
versucht. Was von den hier gemeinten Briefen (vgl. 41, 6-7) zu halten sei, stehe

dahin; die Briefe Alexanders sind natürlich nicht von vornherein gleich zu
beurteilen wie diejenigen des Aristoteles. Im übrigen wird die Betonung des iaxQixöv
wohl darauf hindeuten, daß wir es mit demselben Autor zu tun haben, der den

Vater des Aristoteles als Arzt und Freund des Amyntas vorgestellt und den

Begriff des Peripatetikos auf eine Rekonvaleszenz Alexanders zurückgeführt hat, also

Hermippos.
Etwas verwirrend ist endlich 8, 2-3, wo wir von den Lieblingsschriftstellern

des Königs hören. Onesikritos wird zitiert, aber trotz dem mißverständlichen Wortlaut

wohl nur dafür, daß Alexander jederzeit seinen Homer und seinen Dolch
85 Vgl. dazu S. 167 f.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 187

unter dem Kopfkissen bei sich hatte, nicht auch dafür, daß Aristoteles ihm eine
Diorthosis der Ibas gemacht hätte; das erste steht einem Jünger des Antisthenes
und Diogenes sehr wohl an, das zweite paßt schlecht zu seinen Absichten. In 8, 4

hat Plutarch lediglich das aus Gnomol. Vatic. Nr. 87 Sternb. u. a. wohlbekannte
Apophthegma eingearbeitet.

Im ganzen möchte ich mich immerhin scheuen, Plutarchs Erzählung ausschließlich

auf «entertainment-literature» und Briefliteratur zu reduzieren, wie es Düring
S. 286 tut, es sei denn, man wolle auch im Bios Hermipps nichts anderes als
«entertainment-literature» sehen. Das ist Geschmackssache. Beabsichtigt hat
Hermippos jedenfalls etwas anderes: eine aufpsychologische und andere eixöxa
aufgebaute Rekonstruktion des Lebens des Aristoteles in seiner organischen Ganzheit.

Über den zweiten der vorhin aufgezählten Traditionskerne, die Wiederherstellung

von Stageira, ist nicht viel zu sagen. Daß schon früh die Geschicke des Städtchens

mit der Person des Aristoteles verknüpft wurden bzw. daß man von einem

derartigen Zusammenhang wußte, zeigt die bei Aristokles (Eus. PE 15, 2, 6)
resümierte Anklage des Demochares aus dem Jahre 306. Daß Hermipp sich für
diesen Komplex interessierte, wird man schon aus der Tatsache erschließen dürfen,

daß er n. vo/xoderdw schrieb. Er hat also sicher erzählt, wie Aristoteles der
Stadt Stageira Gesetze gab (Diog. Laert. 5, 4 u. a.). Auch den von Ael. V.h. 3, 46

notierten kuriosen ZxayeiQvtwv vöfioq wird man ihm geben wollen. Mit der Nomothesie

hängt die Oikistentätigkeit zusammen. Schon oben haben wir die Nachricht,
die Neugründimg Stageiras sei der Lohn für das naideveiv Alexanders, auf
Hermippos zurückgeführt.

Zu der Neugründung selbst haben wir zwei deutlich unterscheidbare Traditionen.
Die eine wird repräsentiert durch VM § 17-18 sowie durch Vita Sy. I 10, Al-
Mubashir § 29-30, Ibn abi Usaibia § 13 und 30-31. Ihr zufolge holten die Einwohner

Stageiras die Asche des Aristoteles aus Chalkis in ihre Stadt, errichteten über
seinem Grab einen Altar, nannten den Platz 'AqunmeXewv und machten ihn zu
ihrem Buleuterion. Außerdem sollen sie einen Monat und ein Fest nach Aristoteles
benannt haben. Düring S. 110 möchte darin die typische «religious attitude in
Iamblichus' school» erkennen (so auch S. 206). Ich vermag da nicht recht zu
folgen. Die Bestattung auf öffentlichem Platz in einem Heroon, das mit dem Buleuterion

in Verbindung steht, sind Ehrungen, wie sie seit alters dem griechischen
olxiarrjq zukommen. Einen hervorragenden Mann dadurch zu ehren, daß man ein
Fest und gar einen Monat nach ihm benennt, ist eine Sitte, die seit den samischen

AvadvÖQEia (Plut. Lys. 18) allmählich aufzukommen beginnt und für die es in den

Jahrzehnten nach dem Tode des Aristoteles mancherlei Beispiele gibt. Im Gegensatz

zu Düring kann ich mich des Eindrucks nicht erwehren, daß (von einigen
spätantik-orientalischen Blümchen abgesehen) die hier vorliegende Tradition
klassische und frühhellenistische Verhältnisse so rein aufbewahrt hat, daß der

ganze Komplex Hermipp gegeben werden darf88.

88 Hypothetisch möchte man noch einen Schritt weiter gehen: In dieser Darstellung



188 Olof Gigon

Die andere Tradition findet sich bei Dio Or. 47, 9-11 und 13. Voran steht ein

Apophthegma, das an sich alt sein kann: Aristoteles habe dies als seine einzige
wahre euxvyia bezeichnet, daß er olxiarfjg rrjg Tzargidog habe werden können. Dann
aber referiert Dio aus einem Brief, in welchem Aristoteles sich bitter darüber
beklagt, daß gewisse Leute in der Umgebung des Königs seine Absichten, Stageira
wieder aufzurichten, planmäßig zu hintertreiben trachten; er sei nun daran, die
Sache aufzugeben. Der Sinn des Briefes, der nicht uninteressant, aber genau so

unecht ist, wie wohl alle andern, verrät sich in einigen Worten von § 11. Die spätere

hellenistische Periegese konstatierte, daß Stageira unbewohnt war (Strabo
7,35). In der großen Historie fand sich aber kein Bericht über eine nach Aristoteles

erfolgte Zerstörung des Städtchens, was übrigens in keiner Weise verwunderlich
ist. Auch von der Zerstörung durch Philipp, einer aufs ganze gesehen belanglosen
Episode, hatten die Geschichtschreiber keinen Anlaß Notiz zu nehmen87. Trotzdem

kann die erste wie eine zweite Zerstörung sehr wohl stattgefunden haben.
Doch dabei beruhigte sich der späthellenistische Verfasser des Briefcorpus nicht,
sondern fabrizierte einen Brief, aus dem hervorging, daß die Wiederherstellung
Stageiras bestenfalls bis zum Stadium einer kümmerlichen xwfir] geglückt war.
Daß die Erwähnung eines %<aghv Theophrasts in Stageira im Testament Theophrasts
damit kaum harmonierte, wurde übersehen88.

Es bleibt das dritte und letzte Hauptelement in den Beziehungen zwischen
Aristoteles und Alexander, der Sturz des Kallisthenes. Hier stehen wir mit einem Schlag
mitten in der großen Historie. Die Hinrichtung des vielseitig gebildeten Mannes, der
selbst zur ersten Gruppe der Alexanderhistoriker gehört, ist ein Stück des Schicksals

Alexanders selbst. Dementsprechend reich ist die Bezeugung. Für uns kann
es sich indessen nur darum handeln, diejenigen Momente herauszuheben, die für
den Aristoteles-Bios von besonderem Interesse sind. Wir beginnen mit der
Feststellung, daß die Vita Marciana Kallisthenes überhaupt nicht erwähnt. Al-Mubashir
§ 19 und Ihn abi Usaibia § 6 begnügen sich damit, zu berichten, daß Aristoteles
bei seiner Rückkehr aus Makedonien nach Athen Kallisthenes als einen Nachfolger

springt der Kontrast zwischen der schändlichen Behandlung, die Athen im Jahre 323 dem
Aristoteles widerfahren läßt, und den beinahe überschwängliehen Ehren, die ihm nach
dem Tode in dem bescheidenen Heimatstädtehen zuteil werden, in die Augen. Das ist ein
Kontrast, den Demetrios von Phaleron bei mehr als einem Philosophen wenn nicht expressis
verbis ausgesprochen, so doch unmißverständlich angedeutet hat, vgl. GGA 1958. Sollte
unsere Geschichte auch schon auf ihn zurückgehen

87 Ich bin mit Düring 293 skeptisch, ob bei Diodor 16, 52, 9 wirklich von Stageira die
Rede ist.

88 Übrigens wird die Wiederherstellung Stageiras durch Aristoteles vorausgesetzt teils
bei Plut. Alex. 53,1, wo wir hören, Kallisthenes sei mit Alexander mitgezogen in der
Hoffnung, ihn auf diese Weise für den Wiederaufbau auch seiner Vaterstadt Olynth zu gewinnen,
teils vor allem in dem bei Diog. Laert. 6, 93, Ael. V. h. 3, 6 u. a. verzeichneten
Apophthegma des Kynikers Krates. Er lehnt das Angebot Alexanders, Theben wieder
aufzurichten, ab; und wenn dies, wie zu vermuten, in Zenons 'ATiofivrjfiovEVfiaxa Kgärrftoi; stand,
so haben wir da mit derselben Polemik gegen Aristoteles zu rechnen, die in dem ungleich
bekannteren Ausspruch über den aristotelischen Protreptikos 8VF 1, 273 offen zutage tritt;
man kann ja den Spott, der in der Bemerkung des Krates zum Schuster Philiskos liegt,
kaum ärger mißverstehen, als wenn man die Szene als einen Beweis des literarischen Erfolgs
des Protreptikos auffaßt.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 189

zurückläßt und ihn Alexander empfiehlt. Augenscheinlich wiederholt sich, was
wir schon bei der Hermeias-Geschichte beobachteten: Der enkomiastisch orientierte

Bios eliminiert diese Dinge so weit als möglich. Daraus dürfen wir sogleich
etwas Weiteres folgern: Wie im Falle des Hermeias hat sich die dem Hingerichteten
wohlgesinnte Darstellung nicht vollständig durchsetzen können. Bei Hermeias

war diese vorzugsweise repräsentiert durch das 'Eq/ubiov eyxd>/j,m> gerade des Kal-
listhenes selbst (FGrHist 124 F 2), bei Kallisthenes durch den KaXXia&evrjg Theo-

phrasts. Denn Cic. Tusc. Disp. 3, 21 läßt kaum einen Zweifel, daß Kallisthenes als
das unschuldige Opfer eines Mannes geschildert war, der mit den großen ihm
zugefallenen äußeren Gütern nicht recht umzugehen verstand. Doch diese entschiedene

Parteinahme (die sich auch in einem entsprechenden Bericht vom Ende des

Philosophen ausgedrückt haben wird) ist von den Spätem nur teilweise übernommen

worden. Das läßt sich an den von Jacoby in FGrHist 124 T Iff. und Düring
S. 294 ff. zusammengestellten Texten sehr schön beobachten.

Nach Umfang und Qualität treten zwei Darstellungen evident hervor, diejenige
Arrians 4, 10-14 und diejenige Plutarchs, Alex. 52-55. Wir dürfen uns hier auf
eine summarische Interpretation Plutarchs mit gelegentlichen Seitenblicken auf
die Parallelberichte beschränken.

Die Erzählung setzt im Jahre 328/7 in dem Augenblick ein, in welchem
Alexander über die unbedachte Ermordung des Kleitos bittere Reue empfindet. Ihn
zu beruhigen werden zwei Philosophen herbeigerufen, Kallisthenes undAnaxarchos.
Sie handeln freilich sehr verschieden. Kallisthenes versucht behutsam, rj&ixcjg,
dem na&og zu Leibe zu gehen, Anaxarchos dagegen mobilisiert hemmungslos den
Stolz des Königs, so daß das na&og zwar überwunden, dem fj'&og des Königs
dagegen der denkbar schlechteste Dienst erwiesen wird. Außerdem scheut er sich

nicht, seinen Rivalen Kallisthenes bei Alexander anzuschwärzen89. In 52,8-9 flicht
Plutarch einen witzig-boshaften Wortwechsel zwischen Anaxarchos und Kallisthenes

ein; er hängt unterirdisch zusammen mit Gnomol. Vatic. Nr. 367 Sternb.
und dem Apophthegma des Diogenes bei Diog. Laert. 6, 4590. 53, 1 ist stark
enkomiastisch; so etwa mag Theophrast von Kallisthenes gesprochen haben. Es folgt
in 53, 3 bis 54, 1 ein geschlossenes Stück aus Hermippos, umrahmt durch zwei

apophthegmatische Äußerungen, die der Sache nach parallel laufen. Alexander
hier wie Aristoteles dort sind der Meinung, daß Kallisthenes durch die eigene Un-
klugheit ins Verderben gerät91. Hermippos beruft sich für seine Erzählung auf
eine erlesene Quelle (wie er es auch sonst gerne gut; vgl. etwa Plut. Dem. 5, 7

89 Wieweit ein derart krasses Konkurrenzverhältnis historisch ist, entzieht sich letztlich
unserer Beurteilung. Daß die Mitwelt mit solchen Rivalitäten selbstverständlich rechnete,
ist von Interesse auch im Hinblick auf die Beziehungen zwischen Aristoteles und Xeno-
krates und auf die Parallele Aristoteles-Alexander mit Diogenes-Alexander.

90 Die bei Düring 287 aus Plut. Mor. 604 D aufgeführte Anekdote ist nur eine schlechtere
Variante davon.

91 Das Aristoteles-Apophthegma in 54, 2 hat eine gute Variante hei Ioann. Lyd. De mens.
4, 77. Ein weniger geistreicher Autor hat sich dadurch veranlaßt gefühlt, eine vielhezeugte
«Wanderanekdote» an Kallisthenes und Theophrast anzuhängen, Diog. Laert. 5, 39.

14 Masenm Helvetlcum



190 Olof Gigon

und Diog. Laert. 5, 41), Stroibos, den Privatsekretär des Kallisthenes, der dem
Aristoteles über den Sturz seines Herrn Bericht erstattet haben soll92. Kallisthenes
ist beim Symposion aufgefordert worden, zuerst einen enaivos, dann eine xaxrjyogia
der Makedonen vorzutragen93. Das zweite kommt wesentlich überzeugender
heraus, Alexander gerät in Zorn und Kallisthenes verläßt das Symposion, nicht ohne

drohend für sich (nach der evidenten Besserung Lattes; von Düring S. 294 leider
nicht aufgenommen) den Vers II. 21, 107 zu murmeln.

Es ist bezeichnend für Hermippos, daß er damit die Ursache des tödlichen
Konfliktes anschaulich und plausibel, aber von den andern Traditionen entschieden
abweichend herausarbeitet. Plut. 54, 3 bis 55, 1 fügt mehr oder weniger glatt eine

zweite Ursache bei, diejenige, in der sich, wie gleich betont wird, die philosophische
Haltung des Kallisthenes besonders edel manifestiert. Es ist die Proskynesis, zu
der sich der Philosoph nicht entschließen kann. Freilich macht er in der
beigegebenen Erzählung des Chares94 keine gute Figur: er drückt sich einfach von der
Proskynese und bricht damit erst noch ein Hephaistion gegebenes Versprechen.

55, 2-8 folgt die politische Ursache im strengen Sinn, der Verdacht, Kallisthenes
sei an der Verschwörung des Hermolaos und seiner Genossen beteiligt gewesen.
Mit dem Proskynese-Problem ist dies natürlich verflochten; doch nur hier haben
wir einen präzisen Tatbestand, der zu einem Gerichtsverfahren und Todesurteil
führt. Plutarchs Darstellung bleibt bewußt in der Schwebe. Zuerst hören wir von
Lysimachos, Hagnon und anonymen äiaßdXXovxeg als Anklägern des Kallisthenes.

Dagegen wird festgehalten, daß von den Verschworenen selbst kein einziger
Kallisthenes als Mitwisser bezeichnet habe. Damit stimmt weiterhin ein erster
Brief Alexanders überein, während ein späterer zweiter Brief unmißverständliche
Drohungen gegen Kallisthenes und dessen Hintermänner ausspricht. Beide Briefe
können echt sein. Daß der König mit den sxnefiipavre? und xmodexofxevoi Aristoteles

meint, ist eine handgreiflich grobe Umdeutung, die den in 77, 3 flüchtig
berührten Zusammenhang bestätigen soll. Allerdings fällt die Umdeutung in eine

sehr frühe Zeit, wie dies neuestens vor allem R. Merkelbach, Die Quellen des

griech. Alexander-Romans (1954) 121 ff. glänzend gezeigt hat95.

55, 9 gibt endlich drei Varianten hinsichtlich der Todesart des Kallisthenes. Da
hilft uns Arrian die Autoren zu identifizieren. Ptolemaios läßt ihn axQeßXojOevxa

92 In Hermipps Manier zieht schon vor Hermippos ein älterer unbekannter Autor bei
Plut. Alex. 77, 3 einen Höfling des Königs Antigonos, Hagnothemis, heran, der von seinem
Pürsten gehört haben will, Aristoteles habe Antipater zur Vergiftung Alexanders veranlaßt.
Düring 297 beurteilt die Stelle nicht ganz zutreffend.

93 Es wird also ein zunächst sophistisches und sokratisches, dann aber auch für Aristoteles
in Anspruch genommenes in utramque partem dicere vordemonstriert. Vgl. etwa Diog. Laert.
6, 2, allgemein Cic. De or. 3, 80 und nicht zuletzt die zwei Vorträge des Karneades für und
gegen Rom, die Cic. Bep. 3 ausgestaltet hat.

94 FOrHist 125 F 14; auch Plut. 55, 1 dürfte dazu gehören. Plutarchs Aufgliederung ist
künstlich.

93 Er hält freilich 126 Anm. 2 die beiden in Plut. 55, 6-7 zitierten Alexanderbriefe für
nachträglich fingiert. Das anzunehmen scheint mir nicht notwendig, abgesehen von dem
generellen Verdacht, der auf allen Briefsammlungen des 4. Jahrhunderts lastet. Erst bei
den Briefen Epikurs stehen wir auf unverrückbar festem Boden.



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 191

xal pcQSfiatr&Evra sterben (FGrHist 138 F 17). Nach Aristobulos sei er in Ketten
mit dem Heere mitgeführt worden und dabei schließlich an einer Krankheit
gestorben (139 F 33). Chares präzisiert, er sei sieben Monate lang in Untersuchungshaft

gehalten worden und daran zugrunde gegangen vmeqnayw yevö/ievov xal
(fSeiQiäaavxa (125 F 15). Wie Jacoby zu 138 F16-17 bemerkt, wollen Aristobulos
und Chares Alexander durch die Behauptung entlasten, Kallisthenes sei gar nicht
hingerichtet worden, sondern in der Haft an einer Krankheit gestorben. Indessen
dient gerade diese Behauptung andern Autoren, die wir nicht benennen können,
zur Herstellung extrem alexanderfeindlicher Versionen. Die eine hegt bei Diog.
Laert. 5, 5 vor: Kallisthenes wurde in einem eisernen Käfig herumgeschleppt,
physisch dadurch völlig zugrunde gerichtet und schließlich einem Löwen zum
Fraß vorgeworfen96. Am ärgsten treibt es lustin 15, 3, 3-7: Da wird Kallisthenes
zuerst an Gliedern, Ohren und Nase verstümmelt, dann mit einem Hund zusammen
in einen Käfig gesperrt, bis schließlich Lysimachos sich seiner erbarmen will und
ihm Gift zusteckt; dies wird jedoch vereitelt, und der ergrimmte Alexander läßt
Lysimachos nun einem Löwen vorwerfen.

Bei Diog. Laert. wie bei lustin ist die Absicht evident und kraß diejenige,
Alexander in eben jenen ausgesucht widerwärtigen Foltermethoden schwelgen zu
lassen, die die Griechen wohl schon seit alter Zeit (und nicht ganz ohne Grund)
den altorientalischen Großkönigen zuschrieben. Ich kann die Vermutung nicht
ganz unterdrücken, daß diese Version teilweise auf Theophrast zurückgehen
könnte. Theophrasts Klage über die Macht der rv%r] (Cic. Tusc. Disp. 5, 25)
gewinnt erst dann, wie mir scheint, ihr volles Gewicht, wenn ihr als Folie das tierisch
blinde Wüten Alexanders gegen Kallisthenes beigegeben wird.

Ein Wort noch über Timaios FGrHist 566 F 155. Als Gegner des Aristoteles
haben wir ihn schon kennen gelernt. Hier konstatiert er, daß Kallisthenes, der
xoXa£ Alexanders, seine gerechte Strafe erlangt habe. Düring S. 294 glaubt, daß

mit Timaios die kallisthenesfeindliche Tradition begonnen habe. Dies scheint mir
aus manchen Gründen unwahrscheinlich, vor allem auch, weil das Urteil des

Timaios nicht von der Person, sondern vom Geschichtswerk des Kallisthenes
ausgeht. Er greift ein Problem auf, das gerade denjenigen Historikern, die den Ereignissen

in Alexanders Lager nahestanden, gar nicht zum Bewußtsein gelangt zu
sein scheint: Wie kommt es, daß ein Schriftsteller, der in seinem Geschichtswerk
Alexander überschwänglich gefeiert hat, auf diese Weise ausgerechnet durch die
Hand seines eigenen Helden den Tod findet 1 Die Antwort sieht Timaios im Wesen
des xoXa£, der die Seele dessen, dem er schmeichelt, so lange vergiftet, bis er selbst
den Schaden davon hat. Das Problem ist ernsthaft und die Antwort nicht ganz
abwegig. Aber es ist ein Problem des aus der Ferne beobachtenden Historikers,
der einen innern Zusammenhang zwischen dem Werk und dem Schicksal des
Verfassers zu entdecken sucht. Daß das Ergebnis nicht zugunsten des Kallisthenes

98 Die in mancher Hinsicht höchst eigentümliche Erzählung bei Suda s.v. Kallisthenes
lassen wir hier beiseite. Von wem stammt wohl der dort zitierte Iambus

14* Museum Helveticum



192 Olof Gigon

ausfällt, wird niemanden verwundern. Einzelheiten scheint Timaios keine gebracht
zu haben.

Doch damit nun genug. Selbstverständlich ist das reiche Material, das jetzt in
Dürings Buch vorhegt, noch keineswegs erschöpft. Es war aber auch nicht unser
Ziel, die antike Tradition über Aristoteles in ihrem vollen Umfang zu interpretieren.
Es sollten nur an einigen Hauptpunkten die Fundamente geprüft werden, auf
denen unsere Kenntnis vom Bios des Aristoteles ruht.

Ergeben hat sich dabei folgendes: Die Entwicklung des Aristoteles-Bios ist
charakteristisch für eine Zeit, in welcher das Interesse am einzelnen Menschen
und seiner Laufbahn eben erst zu erwachen beginnt; in welcher allmählich nicht
mehr nur die große Leistimg, sondern auch und gerade die bis in Kleinigkeiten
sich manifestierende Lebensform der Erinnerung würdig befunden wird. In der
Zeit des Aristoteles selbst steckt dies noch völlig in den Anfängen. Wie im 3.

Jahrhundert die Biographie sich der Gestalt des Aristoteles zuwendet, ist sie
bezeichnenderweise auf drei Gruppen verstreuter Materialien angewiesen. An der Spitze
werden wir die paar wenigen offiziellen Dokumente nennen, das Testament und
einige Ehrenbeschlüsse; es folgen die Selbstzeugnisse im weitesten Sinne, d. h.
die Gesamtheit der Data, die die Interpretation aus dem publizierten Oeuvre zu
gewinnen in der Lage war, und den Beschluß bildet die Masse der isolierten
Einzelaussagen der Zeitgenossen, in denen sich der literarische, politische und philosophische

Kampf Aller gegen Alle spiegelt. Die ältesten Nachrichten über Aristoteles
sind bestimmt durch die politischen Auseinandersetzungen zwischen Athen und
Makedonien, durch den Kampf der verschiedenen philosophischen Eichtungen
untereinander (wir sind ja im Zug unserer Untersuchung auf Polemiken gestoßen,
die abwechselnd die Platoniker, die Megariker, die Kyniker und ihre Anhänger,
Epikur und Zenon zu Urhebern haben), endlich auch durch mancherlei literarische
Kivalitäten: mit seinen historischen Arbeiten mußte Aristoteles den Historikern
in die Quere kommen, mit seiner Rhetorik einem Isokrates und dessen Schülern.

Was dabei herauskommt, ist ein Haufen disparater Einzelheiten. Aus ihnen
hat nun das 3. Jahrhundert seine Biographien aufzubauen gesucht. Der Überlieferung

nach zu urteilen, ist Hermippos der erste und maßgebende Verfasser eines

Aristoteles-Bios gewesen. Seine Tendenz war, soweit wir sehen, maßvoll enkomia-
stisch. Seine Methode bestand in der Ausdeutung der Texte, die er zur Verfügung
hatte, und wo dies nicht ausreichte, in der Rekonstruktion der Zusammenhänge
auf Grund psychologischer und sonstiger Probabilitäten, ein Verfahren, das in
der Antike zu allen Zeiten als legitim gegolten hat.

Neben und nach Hermipp werden andere Bioi entstanden sein: vielleicht
konsequent aristotelesfeindliche, sicher auch solche, die das Verhältnis des Aristoteles

zur Akademie grundsätzlich anders auffaßten als er. Entscheidend Neues ist dabei

nur in einem Punkt zutage getreten, die Briefsammlung des Aristoteles, die
Hermippos allem Anscheine nach noch nicht gekannt hat. Ich vermute, daß als einer
der ersten Apollodor sie für den Aufbau seiner Chronologie benutzt hat. Sicher



Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 193

bezeugt ist ihre Benutzung zuerst bei Apellikon (Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 14).
In der Tat dürfte sie im Laufe des 2. Jahrhunderts entstanden sein, gewiß angeregt

unter anderem durch Hermipps große Biographie. Sie indiziert das Interesse,
das man von der Zeit des Panaitios an den onyalai zu nehmen beginnt, ist vielleicht
auch in mehr als einer Hinsicht bereits für römische Leser und deren Neigungen
bestimmt. Und schließlich fällt, wenn nicht alles täuscht, ihre Entstehung zeitlich

zusammen mit der massenhaften Ausbeutung altperipatetischer Literatin:
durch die Pseudo-Pythagorea, die uns vor allem durch Stobaios erhalten sind.

Mit der Briefsammlung ist nach Hermipp ein neues Element in die Aristoteles-
Biographie eingetreten. Die Briefe selbst werden höchst wahrscheinlich allesamt
unecht sein. Dennoch verdienen sie unsere Beachtung, weil sie vielfach gute alte
Quellen auswerten. Im Pinax des Andronikos figuriert die Sammlung als ein
Ganzes.

Später ist wohl kaum mehr etwas von Belang dazugekommen. Aristokles wie
Ptolemaios arbeiten grundsätzlich mit altem Material. Eigene Zusammenstellungen

aus den Primärquellen hat keiner mehr gemacht. Noch weniger ist mit
substantiellen Erfindungen zu rechnen. Noch die Araber haben, wie wir feststellten,
von einzelnen Floskeln und leichten Umakzentuierungen abgesehen, den griechischen

Charakter der Texte, von denen sie ausgehen, erstaunlich gut bewahrt.
Alles, was sie berichten, könnte auch im Diog. Laert. gestanden haben, und mit
ihm kommen wir zurück auf die Arbeit des Hellenismus. Der Bios, den wir bei
Diog. Laert. faktisch lesen, macht aufs ganze gesehen zweifellos den Eindruck,
ein pedantischer Auszug aus einem wesentlich umfangreicheren, aber im Prinzip
gleich aufgebauten Bios zu sein. Doch ihn näher zu bestimmen ist eine Aufgabe,
die in erster Linie die Diogenes-Forschung angeht. Die Aristoteles-Forschung darf
diese Frage an die zweite Stelle rücken. Denn sie will in erster Linie wissen, wer
Aristoteles war und aus welchen ursprünglichen Bestandteilen sein Bild im Laufe
der antiken Jahrhunderte geformt worden ist. Dies mag durch die vorstehende

Interpretation wenigstens einigermaßen klar geworden sein.


	Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten

