Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 3

Artikel: Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-15287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-15287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten
Von Olof Gigon, Bern

Es laBt sich gewiBl voraussagen, daB die kommentierte Aristoteles-Ubersetzung
der Deutschen Akademie zu Berlin und Ingemar Diirings soeben erschienenes um-
fangreiches Buch iiber «Aristotle in the ancient biographical tradition» (Géteborg
1957; eine allgemeine Wiirdigung in den G:GA 1958) Marksteine in der Geschichte
der modernen Aristoteles-Forschung darstellen werden. Dies nicht in dem Sinne,
daB in ihnen abschlieBende neue Ergebnisse geboten wiirden. Ihr Verdienst besteht
vielmehr darin, da sie zum ersten Male Aufgaben angreifen, die in den 35 Jahren
seit dem Erscheinen von W. Jaegers klassischem Werk immer dringender gewor-
den sind. Ohne eine sorgféltige und vorurteilsfreie Kommentierung der erhaltenen
Pragmatien kommen wir heute nicht mehr weiter, und ebenso wenig ohne eine
genaue Kenntnis simtlicher Berichte, die uns die Antike iiber den Lebensgang des
Aristoteles und iiber die Geschichte seines Oeuvres hinterlassen hat.

Der niichste Schritt muB nun der sein, die gegebenen Impulse aufzunehmen und
in der gewiesenen Richtung weiter zu schreiten. Dies soll im folgenden fiir eine
bestimmte Textgruppe versucht werden.

Diirings Buch gliedert sich in drei Teile: I. Editions of the ancient Vitae Aristo-
telis, I1. The Syriac and Arabic tradition on Aristotle’s life and writings, ITI. Frag-
ments of the ancient biographical tradition. Der Hauptakzent liegt unstreitig auf
den ersten beiden Teilen. In ihnen finden sich nun endlich alle faBbaren Varianten
des antiken Aristoteles-Bios in neuen Editionen bzw. Ubersetzungen bequem und
iibersichtlich vereinigt. In seinen Kommentaren hat sich Diiring die grote Zu-
riickhaltung auferlegt und in der Regel nur einige vorldufige Andeutungen iiber
Herkunft und Quellenwert der verschiedenen Notizen beigegeben. An diesem
Punkt sollen die nachfolgenden Interpretationen einsetzen, Diirings Erlduterungen
teils ergiinzend, gelegentlich auch korrigierend. Der Weg kann nur ein induktiver
sein. Wir haben zunichst die wichtigsten Texte zu interpretieren so, wie sie uns
gegeben sind. Der Ausgangspunkt ist naturgemifl Diog. Laert. 5, 1-161.

Aufs Ganze gesehen verfolgt Diog. Laert. mit seinen zehn Biichern das Pro-
gramm, eine Geschichte der Philosophie in der Form einer Reihe von Philosophen-
Bioi zu schreiben. In diesem Programm sind von vornherein zwei methodische
Prinzipien impliziert, die man sich als Interpret klar machen muB. Da es sich um
eine Reihe von Bioi handelt, werden bestimmte Sachkategorien und Fragestellun-
gen immer wiederkehren; wir werden also auf eine Menge von Querverbindungen

1 Mit P. Moraux, La composition de la «vie d’ Aristote» chez Diogéne Laerte, REG 68 (1955)
124-163 beriihrt sich unsere Analyse nur in wenigen Punkten.




148 Olof Gigon

unter den einzelnen Bioi stoBen. Und da es sich um eine geschichtliche Darstellung
handelt, werden wir erwarten, daB} der Verfasser den Unterschied zwischen Ge-
schichtswerk und Enkomion respektiert: das Enkomion konzentriert sich auf das
Lob, das Geschichtswerk dagegen hat unparteiisch sowohl das Lobenswerte wie
auch das Tadelnswerte zu berichten. Es wird zu zeigen sein, wie sich diese me-
thodischen Regeln im Aristoteles-Bios auswirken.

Begonnen wird mit den Namen der beiden Eltern. Dafl auch die Mutter genannt
wird, ist nicht selbstverstdndlich. Denn fiir dergleichen Angaben interessiert sich
erst eine Zeit, die ihre Aufmerksamkeit den privaten hiuslichen Voraussetzungen
eines Bios zuzuwenden beginnt. Kennzeichnend ist etwa die bedauernde Bemer-
kung Dikaiarchs Frg. 65 W. oder die Notiz bei Val. Max. III 4 ext. 2, die auch aus
der frithhellenistischen Biographik stammt.

Es folgen Berichte iiber den Vater aus Hermippos mit stark enkomiastischem
Einschlag (was fiir die Gesamtbeurteilung von Hermipps Aristoteles-Biographie
wichtig ist). Das zeigt teils die genealogische Verkniipfung mit dem Asklepios-
Enkel Nikomachos?, teils die hiibsche Bemerkung, er sei nicht blo Arzt, sondern
auch Freund des Konigs Amyntas gewesen; d. h. er war keineswegs auf die sub-
alterne Funktion eines Leibarztes beschrinkt.

DaB Hermippos damit nicht allein den Vater ehren, sondern dariiber hinaus die
Beziehungen des Aristoteles selbst zu den Konigen Philipp und Alexander vor-
bereiten wollte, diirfen wir annehmen, auch wenn dieser Zusammenhang in den
erhaltenen Bioi untergegangen ist. AuBlerdem kann von unserer Stelle nicht ab-
getrennt werden Vita Marc. § 2 ed. Diiring, wo hervorgehoben wird, Aristoteles
habe seine medizinischen Interessen von seinem Vater geerbt. Die Belege dafiir
lesen wir in VM § 4 (bei der Epitomierung eines umfangreicheren Bios sind sie an
eine falsche Stelle gerutscht): die ’Jatguxa mpofijuara sowie drei andere Problem-
schriften.
~ Man erwartet, daB sich an die Worte iiber den Vater auch Nachrichten iiber die
Mutter anschlieBen und weiterhin iiber die Verwandten und die Familienverhalt-
nisse des Aristoteles im allgemeinen. Die Paralleliiberlieferungen bieten in der
Tat eine ganze Menge von Einzelheiten. Bei Diog. Laert. ist dies alles weggefallen
oder genauer: Es ist gewissermallen ersetzt durch die Notizen iiber Herpyllis
und den Sohn (§ 1 Ende) und iiber die Gattin (§ 3). Beide befinden sich aber in
einer Reihe aristotelesfeindlicher AuBerungen. Wir diirfen hier schon feststellen,
daB Diog. Laert. den ihm zun#chst gegebenen, geradlinig biographischen Aufbau
durchbrochen hat durch eine ganz andere Komposition, in welcher aristoteles-
freundliche und aristotelesfeindliche Mitteilungen blockweise aufeinander folgen.
Was Hermippos erzdhlt hat, 148t sich an Hand zweier Indizien wohl noch mit
einiger Wahrscheinlichkeit aus den Paralleliiberlieferungen ausscheiden. Das eine

.2 Man verkennt Hermipps Absicht, wenn man dies, wie es &fters geschieht, zu einer
banalen « Zugehorigkeit zur Gilde der Asklepiaden» verwissert; freilich hat dies schon der
Gewihrsmann des Dion. Hal. Ep. Amm. 5 getan.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 149

Indiz ist die schon festgestellte enkomiastische Firbung. Das andere ergibt sich
aus Athen. 589 ¢, wo wir lesen, Hermippos habe das Testament des Aristoteles
herangezogen, um das Verhiltnis des Aristoteles zu Herpyllis ins rechte Licht zu
riicken. Er wird also auch sonst bestrebt gewesen sein, bei seiner Darstellung das
Testament zu beriicksichtigen3. So werden wir auf ihn die Nachricht bei Dion.
Hal. Ep. Amm. 5 zuriickfiihren diirfen, die Mutter des Aristoteles stamme von
T@w 81 Xalxidos T amowiay dyaydvraw eic Zrdyea. Auf diese Weise tritt Ari-
stoteles in eine nahe Verbindung mit einer angesehenen Stadt des griechischen
Mutterlandest. AuBerdem kann die Notiz des Testaments, aus der hervorgeht,
er habe ein Haus in Chalkis besessen, beigezogen werden’. Endlich gewinnt pro-
spektiv von da aus die Tatsache, daB Aristoteles seine letzten Lebensmonate in
Chalkis verbrachte und dort starb, eine besondere Bedeutung.

Aus dhnlichen Griinden méchte man Hermipp die Angabe des Plin. N. h. 35,
106 zuschreiben, wonach der berithmte rhodische Maler Protogenes ein Portrit
der Mutter des Aristoteles gemalt habe; denn von einer eixwv der Mutter, die
aus uns unbekannten Griinden in ein Heiligtum der Demeter nach Nemea gestiftet
werden soll, redet auch das Testament (Diog. Laert. 5, 16). Merkwiirdig und nicht
restlos klar ist die bei Plinius nachfolgende Bemerkung, Aristoteles habe dem
Maler empfohlen ut Alexandri Magni opera pingeret propter aeternitatem rerum,
also die ruhmreichen Schlachten Alexanders in Gemélden darzustellen und dies,
obschon (so scheint es gemeint zu sein) die personliche kiinstlerische Neigung des
Meisters eher auf andere, friedlichere Gegenstinde gerichtet war.

Im Testament des Aristoteles fillt weiterhin auf, dal der Vater nirgends ge-
nannt wird, Wir werden also nicht zégern, Hermipp aus VM § 3 die Mitteilung zu

3 Beilaufig muBl davor gewarnt werden, aus Diog. Laert. 5, 64 allzu weit reichende Folge-
rungen zu ziehen. Von Ariston v. Keos ist nur bezeugt, daB er irgendwo das Testament
Stratons aufgefiihrt und da8 er Bioi des Heraklit, Sokrates und Epikur verfaft hat (Frg.
28-32 W.). Jede dieser vier Tatsachen kann ihren spezifischen, fiir uns nicht mehr greif-
baren Hintergrund gehabt haben, die Heraklit-Vita beispielsweise das Interesse, das die
Stoa vor allem seit Kleanthes an dem seltsamen Vorsokratiker genommen zu haben scheint.
DaB Ariston eine umfassende Sammlung von Philosophen-Bioi und insbesondere die Lebens-
beschreibungen der groBen Peripatetiker unter Beigabe ihrer Testamente verfaBt hatte, ist
eine Hypothese, die erheblich iiber das hinausgeht, was wir wissen konnen; Hermippos war
gewiB nicht auf Ariston angewiesen, wenn er das Testament des Aristoteles fiir seine Bio-
graphie verwerten wollte.

¢ Die gelegentlich auftauchende Behauptung, Aristoteles sei véterlicherseits ein Nicht-
grieche gewesen (8. Diiring 265f. 352), kann fiir sich genommen alt sein; man vergleiche,
wie konsequent sich etwa Duris, FGrH¢tst 76 F 74-77 bemiiht, die Sieben Weisen iiberwiegend
zu Barbaren zu machen; ein Beweis, wie vielfach dergleichen Probleme damals diskutiert
wurden.

5 Diog. Laert. 5, 14. Moglicherweise hat Aristoteles selbst in der durch Strabo 10, 1, 8
indizierten XaAxtdéwv modirela (vgl. Pol. 1289 b 39-40, 1304 a 29-31, 1316 a 31f{. und Frg.
98 R.) die Besiedelung Stageiras durch die Chalkidier so erziahlt, da8 Hermipps Folgerung
nahe lag. Oder sollte gar der Dialog I7. ebysvelas eine derartige Anspielung enthalten haben ?
Es diirfte ja auch Herakleides von Pontos selbst gewesen sein, der von sich geriihmt hat,
er sei Nachkomme des Damis &vdg Tav rjynoauévaw vijc eis “Hpdxleiay éx Onfdv dmowxiag
Frg. 2 W. Man mag weiterhin vergleichen, wie Ephoros Homers Stammbaum auf den
Oikisten von Kyme zuriickfiihrte (FGrHist 70 F 99) und ein unbekannter Autor (wie ich
trotz Jacoby zu FGrHist 546 F 2 anzunehmen geneigt bin, Duris) denjenigen des Pythago-
ras auf den Oikisten von Samos: Iambl. V. Pyth. 3—4.




150 Olof Gigon

geben, der Vater sei friith gestorben, Proxenos von Atarneus sei an dessen Stelle
getreten, und Aristoteles habe spéter seinem Vormund damit gedankt, dal er
dessen Sohn Nikanor ausbildete und adoptierte. Proxenos wie Nikanor werden
im Testament erwihnt. Dal Proxenos tatséichlich aus Atarneus stammte, hilt
Diiring 8. 107 (anders 8. 205) fiir méglich. Demnach scheint Hermippos den
spidtern Aufenthalt des Aristoteles bei Hermeias von Atarneus durch Proxenos
ebenso vorbereitet zu haben, wie er die Beziehungen des Aristoteles zu Philipp
und Alexander durch den Vater vorbereitete.

Zweifellos hat Hermippos im Sinne des Testaments § 15 von Arimnestos, dem
Bruder des Aristoteles gesprochen. Ein seltsames kleines Problem stellt die
Schwester Arimneste, die im Testament fehlt, aber in VM § 2 Diiring vorkommt.
Diiring nimmt (8. 264, 271) an, sie sei die Gattin des Proxenos und Mutter Nika-
nors gewesen. Doch ist es nicht geraten, die Notiz der VM abzutrennen von der
Angabe des Kitab al-Fihrist § 16, Theophrast sei der Schwestersohn des Aristoteles
gewesen. Das ist eine geschlossene Erfindung. Ob es sich um eine blofe «confusion
with Plato-Speusippos» handelt, wie Diiring S. 196 glaubt, oder um die bewufite
(in ihren Motiven freilich nicht leicht erklirbare) Parallelisierung des Verhéltnisses
des Theophrast zu Aristoteles mit demjenigen Speusipps zu Platon, bleibe dahin-
gestellt. |

Auf Pythias und Herpyllis werden wir spéter eintreten. Offenkundig sekundére
Erfindungen sind die, da8 auch die Mutter des Aristoteles ihren Stammbaum von
Asklepios ableitete® und daB auch schon der Vater ’Jargixd und Pveixd geschrieben
héitte (Suda s.v. Nikomachos). Da liegt ein auch anderswo anzutreffender Typus
witz- und sinnloser Verdoppelungen vor.

Wenden wir uns nun zu Diog. Laert. zuriick, so folgt die Feststellung, Aristoteles
sei der ywoubrarog der Schiiler Platons gewesen. Sie kehrt nur noch bei Dion.
Hal. Ep. Pomp. 1 wieder, dort allerdings in einem spezifischen Zusammenhang.
Er entschuldigt seine Kritik an Platon mit dem Vorbild des Aristoteles, der, wie-
wohl der echteste Schiiler Platons, sich dennoch nicht gescheut habe, die Lehren
des Meisters anzugreifen?. Auch an unserer Stelle wird der Satz eine spezifische
Bedeutung besitzen, wenn auch nicht dieselbe wie bei Dion. Hal. Er befindet sich
an einem etwas auffallenden Ort, eingekeilt zwischen Nachrichten iiber die Eltern
und einigen Notizen iiber die dulere Erscheinung des Aristoteles. Er leitet gewis-
sermafen von den Eltern zur Person des Aristoteles selbst iiber und darf darum
beanspruchen, als programmatische Aussage iiber die philosophiegeschichtliche

¢ VM § 1 und Parallelen; aus dem von VM zitierten Epigramm geht dies keineswegs
notwendig hervor. Mit Diiring S. 107 zu vermuten, das Epigramm sei von Ptolemaios fabri-
ziert worden, sehe ich keinen AnlaB.

? Es folgen bei Dion. Hal. fiinf weitere Namen von Platon-Gegnern, deutlich aus gelehrter
Uberlieferung;; freilich darf man die ad hoc improvisierte Behauptung des Dionysios, diese
hiatten allesamt nur =iy dAfdeiar é6erdlovres polemisiert, nicht als bare Miinze nehmen.
Diiring 389 geht viel zu weit, wenn er auf Grund dieser Stelle die Mitteilung des Aristokles
bei Bus. PE 15, 2, 7 fiir ein MiBverstindnis erklart; wie ich auch nicht mit Diiring 390f.
glauben kann, Kephisodoros habe um das Jahr 360 gegen den knapp 25jihrigen Aristoteles
nicht weniger als vier Biicher geschrieben. Das gehort sicher erst in die Jahre 340-330.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 151

Stellung des Aristoteles iiberhaupt zu gelten. Dann aber hat er unverkennbar eine
polemische Komponente. Man ist im Blick auf Diog. Laert. verlockt, einfach so
zu formulieren: Er ist der echtere Schiiler als alle diejenigen, die im 4. Buch zur
Sprache gekommen sind, Speusipp, Xenokrates usw. Das heiit aber nicht, dal
erst Diog. Laert. den Satz gepréigt hat. Er hat ihn an diese Stelle geriickt. Dal} er
jedoch auf einen frithern Autor, und zwar Hermipp, zuriickgeht, ist durch seine
sachliche Ubereinstimmung mit dem Hermipp-Zitat in § 2 erwiesen.

Es folgt eine Notiz aus Timotheos 7. fiwv. Deutbar wird sie erst, wenn wir sie
mit den paar andern Zitaten vergleichen, die wir aus dem Buche haben. Von Platon
hat Timotheos berichtet, er sei ioyvdpwroc (Diog. Laert. 3, 5), von Speusipp, er
sel 70 odua Siaxeyvuévoc gewesend, von Zenon endlich, daB sein Hals schief
gesessen habe (Diog. Laert. 7, 1). Unbedenklich diirfen wir beifiigen Plut. Mor.
26 B und 53 C, wo die Nachricht iiber Aristoteles wiederkehrt verbunden mit der
Bemerkung iiber Platon, dieser sei bucklig gewesen. Das ist offensichtlich eine
Reihe von Karikaturen; von weitem fiihlt man sich an die Philosophenportrits
der Komédie erinnert. An unserer Stelle beginnt also mit Timotheos eine kleine
Gruppe aristotelesfeindlicher Mitteilungen. Erst mit dem Hermipp-Zitat in § 2,
dem zweiten in unserm Bios, kehren wir zu einer aristotelesfreundlichen Tradition
zuriick. Damit fallen zwei Hypothesen Diirings (8. 57, 349) dahin: erstens, daB
Timotheos seine Charakterisierung des Aristoteles aus Herodots Geschichte vom
kyrenaischen Oikisten Battos (4, 155) bezogen habe, und zweitens, da auch der
Block der aristotelesfeindlichen Nachrichten aus Hermippos stamme; der Text-
befund, an den wir uns wohl oder iibel halten miissen, widerspricht deutlich.

Schade ist, daB sich Diog. Laert. bei der Quellenangabe fiir den nichsten Satz
vermutlich der Variatio wegen mit einem bloBen gacfy begniigt. Indessen liegt
es auf der Hand, daB auch ioyvooxedijc karikierend gemeint ist, und der Sinn
von uwgduuaros vollends ergibt sich mit aller wiinschbaren Deutlichkeit aus
Ps.-Arist. Physiogn. 808 a 29-31, wo als Kennzeichen des uuxpdyvyoc aufgefiihrt
werden: uwgouchic, pixgoyAdeuoos, ioyvds, pmixpduuatos xai uixEomEOTWNOS.
Allerdings ist damit noch nicht ausgemacht, daB der Autor dieses Aristoteles-
Bildes die uuxgoyvyfa im Sinne der bekannten Kapitel der EN & 7-9 verstanden
hat. Teilweise hingt dies mit der Frage zusammen, ob man die drei nachfolgenden
Stichworte bei Diog. Laert. demselben gasfy zuordnen darf oder nicht. Liegt der-
selbe Autor vor, so ist die physiognomisch erschlossene uugoypvyla nicht die
aristotelische; denn mit dieser hat die in den drei Stichworten angedeutete Nei-
gung zur tovgy schlechterdings nichts zu tun. Liegen verschiedene Autoren vor,
so bleibt die Frage offen.

Sinn und Tragweite der drei Stichworte selbst zu bestimmen, fillt schwer, da
wir das Idealbild des omovdaios nicht kennen, an dem der Verfasser Aristoteles

8 Diog. Laert. 4, 4; der Ausdruck wird im Sinne etwa von Plat. Legg. 775 C zu verstehen
lsleilr)l, wihrend wir in Diog. Laert. 4, 16 und 7, 114 die aufs Geistige iibertragene Bedeutung
aben.




152 Olof Gigon

miBt. Man kann an Stoisches denken oder an Alt-Akademisches und Pythagori-
sierendes. Einen gewissen Hinweis, der jedenfalls eine stoische Quelle ausschlieBt,
liefert die einzige Stelle, an der Aristoteles in genau derselben Art charakterisiert
wird. Es ist die prichtige Erzihlung bei Ael. V. h. 3, 19. Diiring 8. 320 beschrinkt
sich leider darauf, sie in wenigen Zeilen als «a good example of Hellenistic romance»
abzutun, womit nicht eben viel gesagt ist, ganz abgesehen davon, daB man sich
bei Aelian und seinesgleichen durch die oft peinlich journalistische Aufmachung
nicht tduschen lassen soll; das Material geht durchwegs (mag sein, durch mehrere
Zwischenglieder) auf gute Autoren, meist aus frithhellenistischer Zeit zuriick. Ich
hebe nur das Wichtigste heraus.

Der Text will berichten, wie es zwischen Aristoteles und Platon zum Streit kam.
Ein erster Abschnitt handelt allgemein von den unangenehmen Eigenschaften,
die Platon an Aristoteles abstieBen. Erwihnt wird der Bioc mit denselben drei
Stichworten (Kleidung, Haartracht, Fingerringe), die wir in Diog. Laert. 5, 1
fanden; dazu tritt als viertes die vntddeois. Dazu kommt seine Boshaftigkeit und
seine vorlaute Geschwitzigkeit. Das veranlat Platon, sich ausschlieBlich den
andern Freunden zuzuwenden, unter denen Xenokrates, Speusippos und Amyklas
mit Namen genannt werden.

Da zeigt schon der seltene Name Amyklas, dall wir es mit einer guten alten
Tradition zu tun haben. Denn er erscheint nur noch in den Listen der Schiiler
Platons bei Diog. Laert. 3, 46 (als *Auvxdoc) und im Acad. philos. ind. p. 33 Mekler
(als "Audvrag), beide Male mit der Angabe, er stamme aus Herakleia am Pontos
(er war also Landsmann des Herakleides), ferner in dem eigentiimlichen Frg. 131 W.
des Aristoxenos, wo erzihlt wird, Platon hétte versucht, alle Biicher Demokrits,
deren er habhaft werden konnte, zu verbrennen?; doch héitten ihm die Pythagoreer
Amyklas und Kleinias klar gemacht, es lohne sich nicht, da sie schon viel zu weit
verbreitet seien. Was Aristoxenos damit gemeint hat, ist nicht leicht zu sagen.
Jedenfalls impliziert die Geschichte keine sachliche Parteinahme der beiden
Pythagoreer fiir Demokrit; sie wire auch vom Pythagoras-Bild des Aristoxenos
aus (8. etwa Frg. 33 W.) schwer zu begreifen. Doch lassen wir dies auf sich beruhen.
Eine letzte Stelle findet sich in der I'swuctour) ioropia des Eudemos, wo Amyklas
v. Heraklea, el 7@» ITAdvwvos Eralpwr, als einer von denen aufgefiihrt wird, die
sich um die Vervollkommnung der Gteometrie besonders verdient gemacht hitten
(Frg. 133 W.).

Wer also in der Lage war, Amyklas unter den intimen Freunden Platons zu
nennen, verfiigte iiber gute Informationen. Anderseits ist zu sagen, dafl unter den
drei Autoren, die auf Grund des bisher skizzierten Tatbestandes fiir Ael. V.h. 3,
19 als Quelle in Frage kommen konnten, zwei sofort ausscheiden. Denn an Eude-
mos wird man ernstlich nicht denken, und was Aristoxenos angeht, so ist sein in
Frg. 64 W. rudimentér erhaltener Bericht iiber die Trennung des Aristoteles von
Platon mit dem unsrigen sachlich unvereinbar. Es bleibt Herakleides, der ein

? Vgl. Eubulides bei Aristokles (Eus. PE 15, 2, 5) iiber Aristoteles und die Werke Platons.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 153

Landsmann des Amyklas war und von dem wir immerhin wissen, daB er iiber
Platon und die Verhéltnisse in der Akademie gesprochen hat!®, Fiir unsern Text
beweist dies konkret noch nichts; doch die Moglichkeit, daB er zugrunde liegt,
kann nicht vollig ausgeschlossen werden. Im zweiten Teil schildert unser Stiick
ausfiihrlich den offenen Ausbruch des Konflikts. Platon ist schon achtzig Jahre
alt, steht also in seinem letzten Lebensjahr; von Aristoteles hingegen mufl der
unvoreingenommene Leser den Eindruck erhalten, es sei seit seinem Eintritt in
die Akademie noch nicht sehr viel Zeit vergangen!'. Xenokrates weilt zu Besuch
in seiner Heimat Chalkedon, und Speusipp ist krank!2, Der greise Platon ist also
wihrend des philosophischen mepiwareiv dem riicksichtslosen Disputieren des Ari-
stoteles und seiner Genossen vollkommen ausgeliefert. Schlieflich hilt er dies
nicht mehr aus und zieht sich aus dem &uleren Peripatos in seinen privaten
xijog zuriick. Da trifft Xenokrates wieder ein, erfihrt, was vorgefallen ist, und
begibt sich sofort zu Platon, doch ohne mit ihm ein Wort iiber den Skandal zu
sprechen. Erst nachdem Platon die ovrovoia aufgelost hat, sucht er zunichst Speu-
sippos auf und tadelt ihn heftig, dann Aristoteles und zwingt diesen, Platon den
duBeren Peripatos wieder zur Verfiigung zu stellen. v

Damit endet die Erzihlung. Je niher man sie priift, desto entschiedener ergibt
sich aus der Terminologie, aus ihren organisatorischen Voraussetzungen und aus
ihrem Ablauf, daBl ihr Verfasser gut Bescheid gewullt hat, also wohl noch dem
ausgehenden 4.Jahrhundert angehéren muB. Besonders beachtlich ist, daf das
Ergebnis keineswegs in einer effektvollen Secessio oder AusstoBung des Aristoteles
besteht. Es wird lediglich die duBere Situation wieder in Ordnung gebracht. Aller-
dings soll sich der Leser sagen, daBl Aristoteles durch ein solches Benehmen fiir eine
Nachfolge Platons im Scholarchat unwiderruflich disqualifiziert ist. Mehr will
die Geschichte nicht zeigen. Von der Griindung einer aristotelischen Schule noch
zu Lebzeiten Platons ist nicht die Rede. :

Wir haben iiberdies noch einen seltenen Namen. Als Kumpan des Aristoteles
tritt Mnason .von Phokis auf. Thm begegnen wir in derselben Stellung nur noch
einmal, und zwar bei Timaios FGrHist 566 F 11. Timaios will die Behauptung
des Aristoteles in der Aoxpdv moAirela, es seien an der Ktisis des unteritalischen
Lokroi hauptsédchlich ehemalige Sklaven beteiligt gewesen, mit dem Hinweis
widerlegen, es sei bei den Griechen frither iiberhaupt nicht Sitte gewesen, sich
gekaufte Diener zu halten; das gelte vor allem fiir die Lokrer, aber auch fiir die
Phoker. So sei es noch dem Mnason, dem *Apororédovs Eraipos, der in seinem Haus-
halt tausend Sklaven beschiftigte, vorgeworfen worden, er bringe auf diese Weise

10 Frg. 6 W. Auch daB ihn Platon fiir die Dauer seiner (dritten ?) Reise nach Sizilien zum
Schulvorsteher bestellte, wird er selbst erzihlt haben, Frg. 2 W.

11 Da tauchen also im Hmtergrund die Polemiken eines Epikur und Timaios auf, die belde
voraussetzen, daf Aristoteles sich verhaltnismaBig spit der Philosophie zugewandt habe
(Texte bei Diiring 3761f.); gegen sie wurde dann teils eine Stelle des Philochoros, teils ein
Brief des Aristoteles an Kénig Philipp ins Feld gefiihrt, der von einer zwanzigjahrigen Lehr-
zeit bei Platon redete; vgl. V. § 5 und § 10 sowie unten Anm. 22.

12 Dazu wird man Dlog Laert. 4, 3 sowie Epist. Socrat. 32-34 ed. Hercher vergleichen.




154 Olof Gigon

tausend freie Mitbiirger um ihren Broterwerb. Im Ganzen stimmt zu diesem Por-
trat Plin. N. h. 35, 99, der berichtet, der Maler Aristeides von Theben habe um
ein ungeheures Honorar fiir Mnason, den Tyrannen von Elateia, ein Kolossal-
gemilde, darstellend eine Perserschlacht (natiirlich nicht der Alexanderzeit, son-
dern des 5. Jahrhunderts) geschaffen. Endlich erscheint Mnason noch bei Aristo-
teles selbst Pol. 1304 a 10-13, wie immer ohne jeden Hinweis auf personliche Be-
ziehungen3,

Stammt also unsere Erzihlung aus Timaios? Dafl er Aristoteles nicht geliebt
hat, ergibt sich aus 566 F 152. 156 und dem gleich zu besprechenden F 157. Seine
Vorwiirfe stehen mit Ael. V.h. 3, 19 mindestens nicht im Widerspruch. Bedenk-
lich konnte nur zweierlei machen: einmal die deutliche Parteinahme fiir Platon
und vor allem fiir Xenokrates, und zweitens der Umstand, da8 wir nicht recht
sehen, an was fiir einen geschichtlichen Anlafl Timaios seine Erzihlung angekniipft
haben kann, Das zweite Bedenken ist in der Tat nicht zu widerlegen; was das
erste angeht, so ergeben die Fragmente nur folgendes: In 566 T 18 wird unter
den von Timaios angegriffenen Autoren auch Platon genannt; doch da handelt
es sich ausdriicklich um Fragen der Aéfic. Eine sonderbare Geschichte von
Xenokrates am Hofe des Dionysios steht in 566 F 158 (ohne Quellenangabe
auch bei Ael. V.h. 2, 41). Sie lduft aber unverkennbar in ein Lob des Xenokrates
aus, der auf das Gold des Tyrannen keinen Wert legt. Vielleicht diirfen wir noch
einen Schritt weitergehen. Dal Xenokrates Platon auf einer der Reisen nach
Sizilien begleitete, wird von Diog. Laert. an drei Stellen erwéhnt: in 4, 6, wo nur
das Faktum als solches konstatiert wird, in 4, 8, was ein Nachhall unserer Timaios-
Stelle 566 F 158 ist, und endlich in 4, 11, wo er dem drohenden Tyrannen als der
bis in den Tod ergebene Freund Platons entgegentritt. Die Frage ist, ob wir be-
rechtigt sind, simtliche Nachrichten iiber den Aufenthalt des Xenokrates in
Sizilien (sie sind im vorstehenden alle genannt) auf Timaios zuriickzufiihren;
wenn ja, 80 ist es zu guter Letzt evident, daBl in Diog. Laert. 4, 11 Xenokrates
in genau demselben Verhiltnis zu Platon steht wie in Ael. V.h. 3, 19.

Sicherheit ist natiirlich nicht zu erlangen. Es sei nur wiederholt, daB Ael. V.h.
3, 19 auf einen Kenner der Verhiltnisse zuriickgehen muB, dem daran lag, den
Hintergrund der beiden allbekannten Tatsachen, daB nach Platons Tod Speusipp
Scholarch wurde, Aristoteles dagegen Athen verlie¥, aufzuhellen. Wieviel Wahr-
heit darin steckt, werden wir nie erfahren. Dem Polemiker trauen wir nicht. Wir
kénnen aber auch nicht alle AuBerungen der antiken Aristoteles-Gegner von vorn-
herein als boswillige Erfindungen beiseite legen.

Es folgt bei Diog. Laert. ein ausdriickliches Zitat aus Timaios, zu ergéinzen

13 Tm Sinne des Dargelegten ist Berve, RE 8.v. Mnason zu berichtigen.

14 Ob die Abreise des Aristoteles erst nach Platons Tod erfolgte, wie Apollodor FGrHist
244 T 38 mitteilt, oder schon vorher, wie Eubulides, Zeitgenosse und Gegner des Aristoteles,
bei Aristokles (Eus. PE 15, 2, 5) in boshafter Bezugnahme auf Platons AuBerung iiber
Aristippos im Phaid. 59 C (vgl. Diog. Laert. 3, 36) behauptete, 1aBt sich natiirlich nicht
endgiiltig kliren. Man wird wohl Apollodor den Vorzug geben.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 155

durch ein Parallelzitat aus den Hesiod-Scholien FGrHist 566 F 15715, Wir heben
nur das Wichtigste heraus. Von Pythias, der Gattin des Aristoteles, scheint Timaios
nicht ndher gesprochen zu haben. Dall Herpyllis bei Aristoteles in untergeordneter
Stellung war, ergibt sich ziemlich sicher aus dem Testament § 13. Soweit Aristo-
teles mit ihr zusammenlebte, war sie juristisch eine mwaAiaxn). Hermippos scheint
sie geradezu eine érajpa genannt zu haben, denn trotz der Umformung zur rhetori-
schen Frage scheint das Zitat bei Athen. 589 ¢ recht genau zu sein. Die Pointe
besteht bei Hermippos darin, daB Aristoteles sie behandelt wie eine Gattin, ob-
schon sie nur ein Midchen sehr geringen Standes ist: er zeugt mit ihr seinen Sohn,
lebt mit ihr bis zu seinem Tode und sorgt noch im Testament groBziigig fiir sie.
Das hingt alles zusammen. DaB sie von Hause aus eine Hetére war, macht in
Hermipps Augen das Verhalten des Aristoteles um so verdienstlicher!®,

Verstehen wir auf diese Weise Athen. 589 ¢ richtig, so ergibt sich weiterhin,
daBl wir dem Zeugnis des Timaios wie des Hermippos, Nikomachos sei der Sohn
der Herpyllis gewesen, kaum den Glauben verweigern konnen. Diiring S. 2651f.
mochte es allerdings bestreiten. Wir haben aber kein Recht, a priori anzunehmen,
daB Timaios einen derartigen Tatbestand einfach erfunden hat; und daB Hermipp
die Erfindung des Timaios «in good faith» iibernommen hétte, kommt mir hochst
unwahrscheinlich vor. Gewil macht das Testament keinen rechtlichen Unter-
schied zwischen den beiden Kindern, der Tochter der Pythias und dem Sohn der
Herpyllis; allein selbst wenn wir das Testament nicht beséflen, wiirden wir an-
nehmen, da Aristoteles beizeiten seinem einzigen Sohne die Ebenbiirtigkeit neben
der Tochter verschafft hat — welches immer die Formalitéiten gewesen sein mogen,
die nach dem fiir ihn geltenden Recht in einem solchen Falle notwendig waren.

Auf Hermippos wird auch zuriickgehen, was Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 15
(vermutlich aus der in 15, 2, 13 genannten Schrift Apellikons) berichtet:
Nikomachos sei nach dem Tode des Vaters von Theophrast aufgezogen worden,
aber noch als usipaxioxog im Kriege gefallen. Dies lieB sich durch die Testamente
des Aristoteles, in welchem der Sohn als ein Kind bezeichnet wird (Diog. Laert.
5, 13), und des Theophrast, in welchem Nikomachos bereits als tot gilt (Diog. Laert.
5, 52), stiitzen. Eine aristotelesfeindliche Uberlieferung reprisentiert dagegen die
Notiz des Aristippos II. madads Tovgfjs (von diesem Buch im ganzen wird unten
zu sprechen sein), daB Theophrast, wiewohl Lehrer des Nikomachos, in diesen
verliebt gewesen sei (Diog. Laert. 5, 39; auch bei Suda s.v. Nikomachos); des-
gleichen Gnomol. Vatic. Nr. 330 Sternb. (nicht bei Diiring): «Als einmal Niko-
machos beim Philosophieren zu wenig Eifer zeigte, sagte Theophrast, Nikomachos
habe der Erbe nicht bloB des viterlichen Vermogens, sondern auch der viter-
lichen Arbeit zu sein»'’.

18 Trotz Wilamowitz, Antigonos 107 Anm. 9 wird man bei Diog. Laert. das iiberlieferte
Teuddeog durch Tiparog ersetzen diirfen.

18 Die Nachricht des Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 15, Herpyllis stamme aus Stageira,
mochte man auch recht gern Hermippos geben.

17 Dazu noch eine Kleinigkeit: Da es eine authentische Tradition tiber den Sinn des




156 Olof Gigon

Um zu Timaios zuriickzukehren, so kénnen also seine Angaben in 566 F 157
und bei Diog. Laert. 5, 1 nicht als objektiv falsch erwiesen werden. Eine andere
Frage ist, wie er die Dinge nuanciert hat. Nach den Hesiod-Scholien scheint er
insinuiert zu haben, Aristoteles habe sich auf Hes. Erga 405 berufen. Die Scholien
wenden ein, dafl der Wortlaut von 406 eine solche Mideutung ausschlosse. Selt-
samerweise ist dies gerade der Vers, den Pol. 1252 b 9-12 (vgl. Oik. 1343 a 18-24)
nicht kennt. Da liegt ein polemisches Spiel vor, das wir nicht mehr ganz durch-
schauen.

Die nachfolgende Notiz dnéorn 6é »xrA. widerspricht beinahe grotesk der Ver-
sicherung wenige Zeilen zuvor, Aristoteles sei der y»oudraros der Schiiler Platons
gewesen. Gedankenlosigkeit darf man das nicht nennen, sondern vielmehr ein
Indiz, wie grob Diog. Laert. seine Aufgabe, freundliche und feindliche AuSerungen
unparteiisch nebeneinander zu stellen, aufgefalt hat. Zur Sache ist hier nur eine
auffallende Einzelheit zu notieren. Die Wendung améoty xA. tritt, wenn ich nichts
iibersehen habe, bei Diog. Laert. nur noch einmal auf, und zwar in 7, 179, wo von
Chrysipps Verhiltnis zu seinem Lehrer Kleanthes gesagt wird &t te {@vrog
anéoty avrod. Diese Parallele wiirde man als Zufall bewerten, wenn nicht bei
Origenes c. Cels. IT 397 (Diiring 8. 318) das Verhalten des Aristoteles gegen Platon
ausdriicklich mit demjenigen Chrysipps gegen Kleanthes verglichen wiirde. Bei
Diog. Laert. weist also wie so oft die terminologische Ubereinstimmung auf einen
sachlichen Zusammenhang. Origenes hat ihn bewahrt, Diog. Laert. in seiner Dis-
position zerrissen. Als Urheber des Vergleichs konnte man sich Karneades oder
vielleicht Poseidonios denken ; fiir Aristoteles im besondern wird letzten Endes die
Version des Aristoxenos zugrunde liegen.

Belegt wird der Abfall mit einem Apophthegma Platons, das bei Ael. V.h. 4,9
wiederkehrt. Dies Aelian-Kapitel besteht (soweit es Aristoteles angeht) im mani-
festen Gegensatz zu der vorziiglich aufgebauten Erzihlung 3, 19 in einer banal
aufgeputzten Kombination dreier isolierter Angaben. Am Ende erkennen wir das
Stichwort dvrexoddunoe, das iiberall, wo es auftritt, auf Aristoxenos als letzte
Quelle deutet, vorher hebt sich das Stichwort dyagetoria heraus, das bei Aristokles

Titels 7juea Nucoudyeia nicht gegeben zu haben scheint, war die Antike schon genau so im
unklaren, wie wir es heute noch sind. Hermipp méchte man die Interpretation in V.M § 2
geben, Aristoteles habe dies Werk fiir den Sohn geschrieben (was Diiring 96 dazu aus dem
echten und dem falschen Elias beibringt, sind evident schlechte sekundire Erweiterungen).
Er mag sich an der altertiimlichen Vorstellung von dmofijxai, die ein Vater seinem Sohne
mitgibt, orientiert haben; man denke etwa an die Unterweisungen des Amphiaraos an
Amphilochos, von denen Klearchos Frg. 75 W. eine Spur aufbewahrt hat. Anders lautet die
Interpretation, die wir in der antiken Literatur an zwei Stellen vorfinden: die EN sei eben
von Nikomachos, dem Sohne geschrieben worden. Die eine steht bei Cic. Fin. 5, 12. Dall
sie aber nicht, wie meist angenommen wird, auf ein personliches MiBverstandnis Ciceros
zuriickgeht, zeigt die Parallele Diog. Laert. 8, 88. Denn obwohl die beiden Stellen auf den
ersten Blick nichts miteinander gemein haben, kann das Zusammentreffen schwerlich zu-
fillig sein. Von der 7jdovj-Lehre des Eudoxos spricht Diog. Laert., vom Verhiltnis des
onovdaiog zur TUyn in einem durch Verkiirzungen leicht verwirrten Texte Cicero. Es lieBe
sich also vielleicht eine Briicke schlagen, doch ist das hier nicht weiter zu verfolgen. Die
scheinbar éhnliche Notiz bei Suda 8. v. Nikomachos hat Diiring 265 emleuchtend als eine
Verwechslung mit Eudemos erklirt.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 157

(Eus. PE 15, 2, 12) und im soeben genannten Text des Origenes wiederkehrt,
moglicherweise auch aus gemeinsamem Ursprung; den Anfang bildet das Apo-
phthegma, aus dem Diiring wohl mit Recht xogeadévra fiir yerrndévra in den Text
des Diog. Laert. iibernommen hat. Da die Antike die Fiirsorge der Eltern fiir
ihre Kinder, die Anhénglichkeit oder auch den Undank der Kinder in ihrer Pro-
treptik gerne mit Féllen aus dem Tierreich illustriert hat, ist bekannt. Wir brau-
chen darauf nicht weiter einzugehen. Diiring S. 357 rechnet mit der Moglichkeit,
daB der Ausspruch Platons echt ist, was ich kaum glauben kann. Die Weinerlich-
keit, mit der dieser Platon iiber die Herzlosigkeit seines geistigen Kindes jammert,
kommt mir vielmehr wie die Erfindung eines nicht besonders geschmackvollen
Platon-Verehrers vor.

Wir besitzen zwei Platon-Apophthegmata mit der umgekehrten Tendenz, die
aber genau wie das vorliegende merkwiirdig unangemessen wirken. Beide sind am
besten in VM § 6-7 iiberliefert. Das erste soll die ptlomovia des Aristoteles belegen,
eine Eigenschaft, die als solche auch von Diog. Laert. 5, 34 hervorgehoben wird!®
DaB sie sich vorzugsweise in dem stindigen dvaywyvwoxew vieler Biicher mani-
festiert, leuchtet ein. Schon bei Xen. Mem. 4, 2, 1 hofft der junge Euthydemos, durch
fleiBige Lektiire zur wahren gopia zu gelangen, wird dann freilich durch Sokrates
griindlich eines besseren belehrt. Doch auf die Problematik des Biicherwissens
(vgl. etwa Diog. Laert. 2, 71) haben wir hier nicht einzutreten. Dal} der molvuadéo-
Tatog Aristoteles auch als Inbegriff eines enzyklopddischen Biicherwissens galt,
ist begreiflich und historisch nicht einmal falsch. Was stort, ist (trotz dem auch
sonst anfechtbaren Kommentar Diirings S. 108) die Szenerie: der Meister, der
mit der Jiingerschar den fleiligsten unter allen Jiingern in seiner Zelle aufsuchen
geht. : ;

Interessanter ist das zweite Stiick. Denn der Satz ¢ voic dneori, xwgpov T’
axgoatrjotov ist, wie mir scheint, nicht erst spit als Trimeter milverstanden
(und verstiimmelt?) worden, sondern mochte von Haus aus ein solcher sein.
Die Pointe des Apophthegmas ist gerade, dal Platon einen Vers zitiert, — dessen
Herkunft wir natiirlich nicht mehr feststellen konnen!®. Dal wir es auch da mit
einer Erfindung zu tun haben, ist klar. Allen drei Apophthegmata ist gemeinsam,
daB sie aus der Retrospektive Aristoteles zum anerkannten Lieblingsschiiler
Platons stempeln. Die gesicherten Data der Uberlieferung erlauben aber nicht

18 Sie gehort bei Diog. Laert. zu den hiufig wiederkehrenden Kategorien des Philosophen-
portrits und wird verzeichnet bei Aischines (2, 60), Polemon (4, 16), Lakydes (4, 59), Kar-
neades (4, 62), Kleitomachos (4, 67), Theophrast (5, 36), Kleanthes (7, 168) und mit
movixdtarog bei Chrysipp (7, 180). Die Frage, wieweit diese Auswahl von Namen auf einen
bestimmten einheitlichen Gesichtspunkt zuriickgehen konnte, ist hier nicht zu behandeln.

19 Beilaufig darf vielleicht auf eine kleine vorsokratische Kuriositidt hingewiesen werden.
Die Notiz bei Diog. Laert. 2, 6, Anaxagoras sei vodg genannt worden, und diejenige in
9, 50 (vgl. Clem. Strom. 6, 32, 2), man habe Demokrit copia genannt, gehtren offenbar zu-
sammen. Jeder wird nach einem Zentralbegriff seiner Philosophie bezeichnet. Fiir Anaxago-
ras ist dies nachweisbar, fiir Demokrit miissen wir es erschlieBen. Beide Begriffe haben auch
fiir Aristoteles eine iiberragende Bedeutung gehabt, fiir den exoterischen wohl noch mehr
als fiir denjenigen der Pragmatien.

12 Museum Helveticum




158 Olof Gigon

den Schlul}, daf er Platon wesentlich néher stand als ein Speusippos, Xenokrates
oder Herakleides. Bei Diog. Laert. setzt mit einem Hermipp-Zitat nun wieder
ein aristotelesfreundlicher Abschnitt ein. Damit soll auch gesagt sein, daB ich im
Gegensatz zu Diirings Hypothese die soeben besprochene Reihe aristotelesfeind-
licher Notizen nicht aus Hermippos ableiten kann. Denn wo wir Hermippos zu-
verlissig fassen konnen, ist seine Tendenz betont aristotelesfreundlich, ja enko-
miastisch. Das besagt nicht, da er sich nicht auch mit Gegnern auseinanderge-
setzt haben konnte. Aber wo er es tat, tat er es, um sie zu widerlegen. Diog. Laert.
hat aber keineswegs die Absicht, die aristotelesfeindlichen Berichte zu widerlegen.
Da er Historiker zu sein beansprucht, stellt er sie kommentarlos neben die an-
deren und iiberliBt es dem Leser, sich zu entscheiden.

Nicht ganz leicht ist es, das wichtige Hermipp-Zitat nach unten abzugrenzen.
Vorsichtigerweise werden wir es zunichst nicht iiber év Avxeiw hinausgehen las-
sen. Der aristotelesfreundliche Komplex im ganzen liuft bis émacxdy, freilich
mit einigen Storungen, wie wir noch sehen werden.

Auf den ersten Blick erkennt man, da dieser Komplex mit der Scholarchenwahl?®
nach dem Tode Speusipps einsetzt und aus ihr die Griindung der Schule des
Aristoteles entwickelt. Was in der Zeitspanne zwischen Platons Tod und dem-
jenigen Speusipps geschieht, erfahren wir nicht, oder vielmehr: dies bildet den
Inhalt des zweiten aristotelesfeindlichen Blocks &retva uévror (§ 3) bis yéypanras
(§ 4). Verfolgen wir die Disposition weiter, so erhalten wir eine dritte aristoteles-
freundliche Reihe von érredder (§ 4) bis xaréoroeyer (§ 5); da kommen die Be-
ziechungen Alexanders zu den Makedonenkonigen zur Sprache. Von da an lockert
sich der Aufbau. Den niichsten Komplex haben wir mit ¢ &’ odv "Apiaroréing (§ 5)
und éni PidoxAéovs (§ 10) zu umgrenzen. In sonderbarer Zickzacklinie behandelt
er den ProzeB, den Tod und die Chronologie des Aristoteles. Daran schliet sich
von Aéyetae (§ 10) bis ddeyewsjc (§ 11) ein letzter aristotelesfeindlicher Abschnitt,
auf den Nachtrige folgen. Das Testament hingt mit dem Tod zusammen, und
§ 16 von Aéyerac an gibt noch ein Stiick aristotelesfeindlicher Tradition, eine Notiz,
die die letzte Krankheit des Aristoteles angeht, und eine Kuriositit, die gesondert
zu interpretieren sein wird.

Der chronologische Ablauf ist also nur rudimentir festgehalten. Uber dem eifri-
gen Bemiihen, das Pro wie das Contra unparteiisch zur Geltung zu bringen, ist
dem Diog. Laert. der Bios als ganzes aus den Fugen geraten.

Das Hermipp-Fragment berichtet, dal Xenokrates in dem Augenblick zum
Scholarch gewihlt wird, in dem Aristoteles im Auftrag und zum Nutzen der
Athener bei Philipp weilt. Die Absicht Hermipps ist manifest. Die Akademie ist
ein Stiick von Athen, fiir das Aristoteles sich einsetzt. Die Wahl des Xenokrates
ist der perfideste Undank gegeniiber Aristoteles, den man sich vorstellen kann.

Wir losen das damit gegebene Problem in seine drei Komponenten auf: die

20 Es verdient Beachtung, da8 der Begriff oyoAdoync bzw. ayodagyeiv im Diog. Lacrt.
nur in 4, 1 (Speusippos), 4, 61 (Lakydes), 5, 2 (Aristoteles) und 5, 58 (Straton) vorkommt.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 159

chronologische Einordnung, das Verhiltnis des Aristoteles zu Philipp und das-
jenige zu Xenokrates.

Wir beginnen mit dem letzten Punkt, der auch der wichtigste ist. Denn in den
verschiedenen antiken AuBerungen iiber das Verhéltnis zwischen Aristoteles und
Xenokrates steckt ein ansehnliches Stiick Philosophiegeschichte. Diiring kommt
im Verlauf seines Buches vielfach und mit treffenden Bemerkungen auf diesen
Punkt zu sprechen. Man wird nur lebhaft bedauern, dafl die Testimonia nirgends
gesammelt zu finden sind. Wir beschrinken uns hier auf die Hauptlinien.

Aus Hermipps Darstellung kann der Leser nichts anderes entnehmen, als da@
Xenokrates ein niedertrichtiger Charakter und entschiedener Feind des Aristoteles
ist. Damit erhélt vor allem die These von § 1, Aristoteles sei der yvnoudTatos
der Schiiler Platons gewesen, einen denkbar konkreten Hintergrund. Dariiber
hinaus besitzen wir freilich nur noch wenige Einzelnachrichten. So setzt die Notiz
in § 10, Alexander habe nach der Katastrophe des Kallisthenes absichtlich, um
Aristoteles zu krinken, Xenokrates mit Geschenken bedacht, die Feindschaft
zwischen den beiden Philosophen voraus; man mag auch die (allerdings recht
banale) Synkrisis zwischen Aristoteles und Xenokrates heranziehen, die Platon
bei Diog. Laert. 4, 6 vornimmt. Wesentlich bosartiger ist das Urteil, das Aristoteles
bei Athen. 530 d iiber die ungesunde Priiderie des Xenokrates fillt; es hdngt mit
Diog. Laert. 4, 7 zusammen. Ob irgendeine dieser diirftigen Notizen auf Hermipp
zuriickgeht, 148t sich schlechterdings nicht feststellen.

Sehr charakteristisch ist indessen, dal wir iiber das entscheidende Ereignis, die
Wahl des Xenokrates zum Scholarchen, nicht weniger als drei andere Traditionen
neben der hermippischen besitzen. Die erste findet sich im Acad. philos. ind.
p- 37-39 Mekler, und zwar in unmittelbarem Anschluf§ an ein Zitat des Philochoros
FGrHist 328 F 224. Sie macht einen guten und gelehrten Eindruck, so dafl man
wiinschen maochte, sie auch noch Philochoros geben zu kénnen ; so scheint es denn
Diiring S. 259 zu meinen. Leider spricht der Wortlaut des Textes deutlich dagegen.
Philochoros gehort nur die Mitteilung, daBl er die eixdveg der Chariten nebst
Dedikationsepigramm selbst noch gesehen habe?!, ferner der Hinweis auf den
Grund der Dedikation?2. Stammt das Ubrige aus Hermippos, wie Merlan TAPhA

21 Ungern wird man von dieser Geschichte Platons AuBerung an Xenokrates bei Diog.
Laert. 4, 6 abtrennen: &¥e Taic ydoiow. Nur ist die Art der Beziehung schwer zu erkennen.

22 So im wesentlichen auch Jacoby z. St. Uberaus érgerlich ist es, daB wir auch bei der
Abgrenzung des zweiten fiir den Aristoteles-Bios wichtigen Philochoros-Fragments &ahn-
lichen Schwierigkeiten gegeniiberstehen. Das Problem mag an dieser Stelle kurz skizziert
werden. V.M § 5-7 spricht von der innigen Freundschaft zwischen Platon und Aristoteles,
§ 8 iiberfliegt die Schicksale des Aristoteles nach Platons Tod, und § 9 gibt sich als Con-
clusio eines Beweisgangs, durch den Aristoxenos und Aristeides widerlegt sind. Sinngema 8
bezieht sich dies nicht auf § 8, sondern auf § 5-7. § 10 setzt (wenn auf den Text Verla8 ist)
syntaktisch abrupt mit dem unter anderm aus den byzantinischen Historikerexzerpten
wohlbekannten xai 6Tt ein. Das indiziert also ein eingeschobenes Exzerpt. Dieses umfaft
eine chronologische Tabelle und dann wiederum eine Conclusio. Die Tabelle widerlegt einen
Vorwurf gegen Aristoteles, der aber keineswegs mit demjenigen des Aristoxenos und Ari-
steides identisch ist. Denn jene hatten behauptet, Aristoteles habe sich von Platon noch zu
dessen Lebzeiten getrennt, hier dagegen wird erklirt, Aristoteles sei erst im fortgeschrit-




160 Olof Gigon

77 (1946) 103ff. annimmt ? GewiB nicht direkt. Denn die fiir Hermipp bezeugte
scharf xenokratesfeindliche Wendung mpeafiedovres vmép *Adypaiewr ist in diesem
Text ersetzt durch den neutral unbestimmten Ausdruck dmodednunxdros eic
Maxedoviav. Wer aber unter diesem Vorbehalt das gegebene Tatsachenmaterial
auf Hermippos zuriickfithren mochte, ist jedenfalls nicht zu widerlegen??*. Das
verfolgen wir nicht weiter. Es geniigt, da hier eine Version vorliegt, die im Ver-
gleich mit Hermippos streng neutral bleibt (Acad. phil. ind. p.39 [0l &’ év] 'Axadnusia
%TA. setzt ja eine andere Quelle ein).

Eine wesentlich abweichende Tradition haben wir bei Diog. Laert. 4, 3 und
Themistios Or. 21 p. 255 B. Da ist es der todkranke Speusippos, der aus per-
sonlicher Initiative Xenokrates aus seiner Heimatstadt Chalkedon zuriickruft
und ihn bittet, die Leitung der Akademie zu iibernehmen. Dies hiingt evident mit
Epist. Socr. Nr. 32-34 ed. Hercher zusammen, zwei Briefen Speusipps an Xeno-
krates und einer Antwort dieses letzteren; ja, wenn nicht alles tduscht, so haben
Diog. Laert. und Themistios ihre Nachrichten gerade aus diesen oder dhnlichen
Briefen bezogen. Die uns erhaltenen Stiicke sind schlecht und vermutlich unvoll-
stindig iiberliefert und ihrem Inhalt nach so, wie vieles ihrer Art: ein Kern guten
Materials ist {iberwuchert durch ebenso banales wie unpassendes Geschwitz.
Dennoch verdienten sie und ihresgleichen eine aufmerksamere Interpretation,
als ithnen bisher zuteil geworden ist. Denn hinter ihnen erhebt sich das ungleich
wichtigere und in seiner Gesamtheit noch nicht befriedigend geloste Problem der
Briefe und Brieffragmente des Aristoteles. Dies bleibe hier vorldufig auBer Betracht.
Ich erwihne nur eine Kleinigkeit. Der Speusipp-Brief Nr. 32 H. verrit deutlich,
daB diese ganze Tradition der oben behandelten Erzihlung Ael. V.h. 3, 19 (nebst
Diog. Laert. 4, 11) nahe steht. Dort erweist sich Xenokrates als der Getreueste
der Getreuen, der sich gegen Bedrohungen und Beleidigungen Platons uner-
schrocken zur Wehr setzt, wihrend der krinkelnde Speusipp nichts auszurichten
vermag. Dementsprechend kann sich Speusipp im Brief darauf berufen, dal schon
Platon selbst Xenokrates als die Stiitze der Akademie betrachtet hat.

Ein geschichtlicher Kern ist da gewil vorhanden. Denn daBl Speusipp schon
ein schwerkranker Mann war, als er sein Scholarchat antrat, werden wir aus der
soeben behandelten Stelle des Philochoros 328 F 224 folgern diirfen.

Eine letzte Tradition endlich bietet ein abermals vollig verschobenes Bild. Sie

tenen Alter von 40 Jahren zu Platon gekommen éni Edddéov (zu interpretieren weill ich
dies noch nicht, kann aber nicht verschweigen, daB ich gegen die seit Jacoby, Apollodors
Chronik 324 Anm. 18 zur communis opinio gewordene Erkliarung schwere Bedenken habe).
Das wird mit Hilfe der Tabelle als vollig unglaubhaft erwiesen, und dazu wird nun be-
merkt ofrw PiAdyogos iordgnoe. Dann folgt ein zweites xal dri- Exzerpt, das sich aber nicht
gegen die dyiuadia des Aristoteles, sondern gegen das aristoxenische dvrwxoddunosy richtet.
Demnach miifite Philochoros das erste xai §ri-Exzerpt zuzuweisen sein. Zweifellos ist es
immer moglich, mit MiBverstdndnissen und Verderbnissen des Textes zu rechnen. Doch dann
verliert man sehr rasch jeden Boden unter den Fiilen. Anders sowohl Jacoby zu FGrHist
328 F 223 wie auch Diiring 256 ff.

*2a Merkwiirdig, daB noch kein moderner Platoniker sich an den mehr als demokratischen
Spielregeln gestoBen hat, nach denen diesem Text zufolge die Wahl des Xenokrates vor-
genommen worden ist!




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 161

isoliert Speusippos?? und macht Aristoteles und Xenokrates zu einem Freundes-
paar, das gemeinsam das Erbe Platons verwaltet. Expressis verbis taucht sie,
soweit ich sehe, zuerst bei Strabo 13, 1, 57 auf, der erzihlt, Hermeias von Atarneus
habe (augenscheinlich unmittelbar nach Platons Tod) Aristoteles und Xenokrates
zu sich eingeladen. Die Vita Marciana, die als Enkomion auf Aristoteles angelegt
ist und darum die ganze Hermeias-Geschichte riicksichtslos eliminiert, 148t Aristo-
teles nach Platons Tod nach Makedonien berufen werden (§ 13/14). Doch nach
dem Tode Speusipps holen die Angehorigen der Akademie Aristoteles nach Athen
zuriick und iibergeben ihm und Xenokrates gemeinsam die Leitung der Schule.
DaB} der eine in der Akademie, der andere im Lykeion lehrt, scheint nur mehr
eine organisatorische Angelegenheit zu sein (§ 24). Diese Darstellung findet sich
mehrfach in der spitneuplatonischen Literatur, ist jedoch bereits bei Cicero vor-
ausgesetzt, der uns gleichzeitig lehrt, daB die verschiedenen Versionen des Ver-
héltnisses zwischen Aristoteles und Xenokrates nicht blo8 die Biographie angehen.
In ihnen spiegeln sich verschiedene Auffassungen der Problementwicklung. In der
Bliitezeit des Hellenismus (an deren Ausgang Hermippos steht) war jede der
groBen Schulen auf die Wahrung ihrer Eigenart und ihrer Anspriiche bedacht.
So wurde denn hier die Lehre des Aristoteles, dort diejenige des Xenokrates als
die allein echte Fortsetzung der Philosophie Platons aufgefalit®*. Nach Chrysipp
und Karneades setzt eine Reaktion ein. Man sucht die gemeinsamen Ziige in den
Systemen jener Philosophen herauszuarbeiten, die nun als dgyafor mit einer ganz
neuen Ehrfurcht gelesen werden. Insbesondere riicken Peripatos und Akademie
eng zusammen, besonders eindrucksvoll etwa in der Seelenlehre von Ciceros Tusc.
Disp. I, wo (von Platon selbst abgesehen) die Lehren des Aristoteles und des
Xenokrates die beiden einzigen sind, die einwandfrei die Unsterblichkeit der Seele
garantieren. DaB8 diese Verkniipfung der Doktrinen auf die Biographie zuriick-
wirkt, ist selbstverstdndlich. Man muB sich diese Entwicklung klar vor Augen
halten. Denn nur dann vermag man auch die Data der biographischen Tradition
richtig einzuschétzen. Von sukzessiven Erfindungen zu sprechen, wire viel zu
voreilig. Wohl aber werden wir annehmen, dal die Biographie des 3. Jahrhunderts
v. Chr. aus der Gesamtmasse der Uberlieferungen ganz andere Momente heraus-
gegriffen und akzentuiert hat als die Biographie des 2. und 1.Jahrhunderts. Ob
und wie weit faktisch zwischen Aristoteles und Xenokrates eine Rivalitdt bestand
oder nicht, dariiber zu urteilen ist nicht leicht. AuBerungen des Aristoteles oder
Xenokrates selbst, die uns weiter helfen konnten, besitzen wir nicht.

28 Generell ist das starke Zuriicktreten des ersten Nachfolgers Platons in der Geschichte
der Akademie ein eigentiimliches Phinomen. Es gibt freilich einige wenige Gegenzeugnisse,
vor allem Diog. Laert. 4, 5, zu kombinieren mit Gellius 3, 17. Mit dem Kauf der Biicher
Speusipps durch Aristoteles kann nur gemeint sein, daB der Ji iingere beim Alteren philo-
sophisch erhebliche Anleihen gemacht hat.

*In den Zusammenstellungen der antiken Doxographen finden sich noch gelegentliche
Spuren der einen wie der andern These; wie es denn iiberhaupt dringend notwendig wire,
das in Diels’ Doxographi Graect vereinigte Material einmal nicht blofl als Steinbruch aus-
zubeuten, sondern systematisch auf die philosophiegeschichtlichen Anschauungen hin zu
priifen, die ihm zugrunde liegen.




162 Olof Gigon

Doch gehen wir nun zum zweiten Aspekt des Problems iiber, das mit dem Her-
mipp-Zitat gegeben ist, den Beziehungen des Aristoteles zu Philipp. Dem Wort-
laut des Diog. Laert. nach muB8 Aristoteles im Augenblick der Scholarchenwahl
als Gesandter im Auftrage des Staates Athen bei Philipp geweilt haben. Dies als
«apologetic fiction» Hermipps abzutun (Diiring 8. 58) geniigt wohl nicht ganz.
Denn die Notiz gehért einem Koordinatensystem von Traditionen an, das heraus-
zuarbeiten wichtig ist, selbst wenn sich das Ganze als reine «Erfindung» erweisen
sollte.

DaB eine starke apologetische Komponente hereinspielt, ist klar. Es geniigt, an
die schweren Vorwiirfe zu erinnern, die im Jahre 306 Demochares gegen Aristoteles
erhoben hat (Eus. PE 15, 2, 6) und die Hermippos sicher gekannt, vielleicht sogar
ausdriicklich zu widerlegen sich bemiiht hat.

Dies ist indessen nicht alles. Aristoteles wird hier unter dem bestimmten Aspekt
des politischen edegyérne der Stadt Athen dargestellt. Damit zu verbinden ist
eines der interessantesten Stiicke der Vita Marciana § 15-22. Es beschreibt das
universale sdegyereiv des Aristoteles?. Teils kommt es Einzelpersonen zugute,
teils ganzen Stéddten, teils der Menschheit iiberhaupt. In der zweiten Rubrik, die
uns hier allein angeht, werden erwihnt Stageira, Eresos und Athen. Wir héren
von Briefen, in denen sich Aristoteles bei Philipp fiir Athen verwendete, und von
einem Standbild, das ihm die Athener zum Dank dafiir auf der Akropolis auf-
stellten. Ausfiihrlicher berichtet dasselbe Ibn abi Usaibia § 17-21. Er teilt den
Text einer Ehreninschrift mit, welche ausdriicklich die verdienstvollen Interven-
tionen des Aristoteles bei Philipp hervorhebt. Diese Inschrift sei dann, so erzéhlt
er weiter, von Himeraios mit Gewalt von der Akropolis entfernt, aber auf Antrag
des Stephanos erneuert worden ; Himeraios sei spiter durch Antipater hingerichtet
worden.

Diiring S. 232ff. konstatiert (nach E. Drerups Vorgang) mit Recht, daB der
Araber hier einen griechischen Text mit erstaunlicher Genauigkeit wiedergegeben
hat. Die Phraseologie eines attischen Ehrendekrets ist noch durchaus erkennbar;
als nédchste Parallele kénnte man etwa das (von Diiring nicht genannte) Ehren-
dekret fiir den Archegeten der Stoa, Zenon von Kition, bei Diog. Laert. 7, 10-12
heranziehen. Uber Himeraios berichtet Plut. Dem. 28, 4, er sei nach der Schlacht
bei Krannon (August-September 322) — wiewohl Bruder des Demetrios von
Phaleron — als einer der prominentesten Makedonenfeinde in Athen an Antipater
ausgeliefert und von diesem hingerichtet worden. Die Erzihlung des Arabers 148t
sich damit gut vereinigen, und dann werden wir ihm auch in bezug auf den nicht
sicher identifizierbaren Stephanos Glauben schenken. Nichts hindert also, sich
den Ablauf der Ereignisse etwa folgendermaBen vorzustellen: Die Verhandlungen
zwischen Athen und Philipp, in die Aristoteles eingeschaltet worden sein mag,

2 Yom Begriff des edegyereiv an sich, der seit der Alexanderzeit immer wichtiger wird,
kann hier natiirlich nicht niher gesprochen werden; ich verweise nur auf Diog. Laert. 2,
116; 4, 37; 5, 37; ferner besonders Plut. 776 A ff.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 163

konnten diejenigen der Jahre 340/339, unmittelbar vor dem letzten, in die Schlacht
von Chaironeia miindenden Feldzug gewesen sein®. Die Ehreninschrift kann bald
nach Chaironeia errichtet und rund zwolf Jahre spéiter im Zusammenhang mit
dem ProzeB gegen Aristoteles (Herbst 323) wieder vernichtet worden sein. Endlich

“ergibt sich die Vermutung, Antipater habe bald nach seinem Sieg bei Krannon
die Wiederherstellung der Inschrift veranlat, angesichts der durch das Testament
bezeugten engen Freundschaft zwischen Aristoteles und Antipater (Diog. Laert.
5, 11) beinahe von selbst.

Doch damit stellt sich die Frage, woher Ibn abi Usaibia seinen Bericht hat und
wie weit er historische Tatsachen gibt. Was die erste Frage angeht, so glaubt
Diiring, da Hermippos zwar den «nucleus» der Erzihlung geliefert, im iibrigen
aber nichts mit ihr zu schaffen habe; denn es sei unwahrscheinlich, daf eine so
«fine story», wenn sie von Hermipp war, in der griechischen Uberlieferung fast
vollig hétte untergehen und erst bei dem arabischen Spitling wieder hitte auf-
tauchen konnen. Er zieht es also vor anzunehmen, dafl das Ganze in einem von
Artemon fabrizierten Briefe Antipaters gestanden hitte. Ich kann dies aus drei
Griinden schwer glauben. Einmal ist das «argumentum ex silentio antiquorum»
in Sachen des Aristoteles nur in den seltensten Fillen stichhaltig. Gerade beim Bios
des Aristoteles ist die Uberlieferung ungewohnlich diffus und kapriziés. Zweitens
enthilt der Text des Ibn abi Usaibia, an den wir uns halten miissen, keinen Hin-
weis darauf, daB ein Brief die Quelle ist. Drittens ist durch Diirings Hypothese
das Problem nur verschoben, sofern wir uns dann fragen miissen, woher denn
(der vollig schattenhafte) Artemon das Material zu einer so detaillierten Erzihlung
genommen hat. Die Rolle des Himeraios kann auch er nicht erfunden haben. Wir
diirfen also doch, wie mir scheint, getrost den einfachern Weg gehen und die Ge-
schichte als Ganzes Hermippos geben. Was Diog. Laert. 5, 2 in knappster Form
mitteilt, bietet der Araber in einem relativ unverkiirzten Text. Bei Diog. Laert.
soll nur gerade der Undank des Xenokrates und seiner Genossen als der Anstofl
zur Schulgriindung festgehalten werden. Umsténde und Folgen der mpeofeia als
solcher werden also weggelassen. Aber von ihnen hat Hermippos selbstverstind-
lich auch gesprochen. Und daB der Undank der Akademiker nur um so krasser
hervortritt, wenn zu ihm der Dank des athenischen Volkes die Folie bildet, liegt
auf der Hand?.

Ist die Erzéhlung historisch ¢ Zwingend 148t sich dies weder beweisen noch be-
streiten. Diiring 8. 236 glaubt an eine pure Erfindung: « Knowing what we know

26 Vgl. der Einfachheit halber Diodor 16, 77 und 84; auf eben dieses Datum kommt auch
Diiring, ohne doch hervorzuheben, daB dies der Angabe Hermipps bei Diog Laert. 5, 2
so genau entspricht, als man nur wiinschen kann.,

27 Nebenbei eine Kleinigkeit: Hermipp spricht von einer mpeofela und dasselbe scheint
auch der Araber zu meinen. In V. § 20 handelt es sich um Briefe. Da8 es auf die Situation
der nmpeofeia gemiinzte Briefe des Aristoteles an Philipp gab, ist ohne weiteres anzunehmen.
Die VM, die systematisch darauf bedacht ist, Bios und Oeuvre zu verkniipfen, hat sich auf
die Erwihnung der Briefe beschrinkt. Methodisch ist das Problem der Echtheit der Briefe
von demjenigen der Historizitat der mpeofela strikte zu trennen.




164 Olof Gigon

about Aristotle’s status and position in Athens, we cannot possibly believe this
story», was mir nicht ganz sicher ist. Welches die Position des Aristoteles in der
Zeit etwa von Platons Tod an bis zum Jahre 323 in Athen war, wissen wir nicht.
Man konnte versucht sein, das Argument, das VM § 12 aus guter Quelle gegen
eine Schulgriindung des Aristoteles zu Platons Lebzeiten anfiihrt, auch in um-
gekehrter Richtung geltend zu machen: Wenn Aristoteles im Jahre 335 eine selb-
stindige Schule eréffnen konnte, so setzt dies eine gesicherte und einfluBreiche
Stellung in Athen voraus.

Die Exfindung soll nach Diiring (a. O. und 8. 100) so zustande gekommen sein,
daB die Ehrungen, die nach der Schlacht bei Chaironeia durch die Athener fiir
Philipp, Alexander und Antipater beschlossen wurden, einfach auf Aristoteles
iibertragen worden wiiren. Niemand wird leugnen, daB dergleichen Ubertragungen
vorgekommen sind. Aber sofern es sich nicht um ganz minderwertige Literatur
handelt, d. h. um die Ebene gedankenlos iibertragener Wandermotive, verfolgen
dergleichen «transfers» regelméBig einen bestimmten Zweck: Konkurrenten sollen
iibertrumpft, Schicksalsgemeinschaften sollen sichtbar gemacht werden und der-
gleichen. In dem von Diiring angenommenen Fall vermag ich einen solchen Zweck
nicht zu erkennen. :

Das soll freilich nicht besagen, daB nicht doch eine Ubertragung stattgefunden
haben konnte. Man muf} nur in etwas anderer Richtung suchen.

Generell hingt das Urteil iiber die Geschichte an zwei Faktoren. Einerseits ist
nicht zu vergessen, dafl wir aus Delphi ein Ehrendekret fiir Aristoteles und Kalli-
sthenes (Diiring 8. 339f.) und aus Ephesos ein solches fiir den Adoptivsohn des
Aristoteles, Nikanor (Diiring 8. 270f.) inschriftlich besitzen. Derartiges war ver-
mutlich gerade in jener Zeit viel billiger zu haben, als wir es uns heute meist vor-
stellen. Von dieser Seite her besteht gegen die Historizitét eines athenischen
Ehrendekrets fiir Aristoteles aus der Mitte der dreiliger Jahre kein durchschlagen-
der Einwand. Indessen hat das Problem noch einen andern Aspekt. Seit der Zeit,
da die ionische Physiologia aus sich die Programmatik eines fios Pewonrixds ent-
wickelte, also seit dem Ende des 5. Jahrhunderts, gibt es die Frage, wie sich der
Philosoph zum Blos moArtixds verhdlt. In der Doxographie entsteht die Rubrik
&l modivevoerar 6 oopds®. Wo dies bejaht wird, pflegt zum Beleg gezeigt zu wer-
den, wie sich der Philosoph als Gesetzgeber, als politischer Erzieher und Berater
ausgezeichnet oder der Polis in heiklen Missionen zur Verfiigung gestellt hat.
Gegen die Historizitédt der einzelnen Fille ist damit noch nichts gesagt. Immerhin
muB damit gerechnet werden, dall gelegentlich aus Konkurrenzgriinden solche
Fille auch erfunden werden.

Und nun begegnen wir bei Diog. Laert. 4, 8-9 einer mgeafeia, die nach Zeit und
Umsténden derjenigen des Aristoteles aullerordentlich nahe steht. Es ist diejenige
des Xenokrates, der (anscheinend irgendwann zwischen 340 und 337) als Mitglied
einer vielkopfigen athenischen Gesandtschaft zu Philipp abgeordnet wurde, als

28 Diog. Laert. 3, 78; 5, 31; 6, 11; 10, 119; SVF 3, 611 u. a.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 166

einziger unbestechlich blieb und sich dadurch die hochste Achtung sowohl von
Seiten der Athener wie auch von derjenigen Philipps erwarb. Von einer zweiten
Gesandtschaft spricht Diog. Laert. anschlieBend. Sie fithrt Xenokrates viele Jahre
spiter nach der Schlacht bei Krannon zu Antipater. Allerdings ist in diesem Falle
der Bericht des Diog. Laert. durch fliichtiges Exzerpieren der Vorlage verwirrt:
die Gesandtschaft des Xenokrates bei Antipater ist mit einer Anekdote von dem
bei Philipp gefangenen Demades durcheinander geraten®. In beiden Fillen blieb
die Mission ohne konkreten Erfolg, setzte aber die doer?) des Xenokrates in helles
Licht®. Die Hypothese it sich schwer abweisen, daB die erste peafeia des Xeno-
krates und diejenige des Aristoteles in einem gewissermafen unterirdischen Zu-
sammenhang stehen3l. Da beide Gesandtschaften historisch sind, mag man nicht
recht glauben. Eher wird man annehmen, daf} die eine historisch, die andere aus
naheliegenden Konkurrenzgriinden dazu erfunden ist. Die dullere Bezeugung
spricht fiir Xenokrates, die innere Wahrscheinlichkeit fiir Aristoteles, auch wenn
wir nicht beriicksichtigen, da die Aristoteles-Geschichte erklirt, sich auf Doku-
mente zu stiitzen, wihrend die Xenokrates-Geschichte einen etwas fatalen mora-
listischen Beigeschmack besitzt. Doch eine klare Entscheidung ist wohl unmdéglich.
Es bleibt ein letzter Punkt zu bedenken: Wenn wir Hermipps Darstellung bei
Diog. Laert. 5, 2 unbefangen interpretieren, so werden wir folgern, dal Aristoteles
um 340-339 von Athen aus zu dem in Nordgriechenland weilenden Philipp gesandt
wurde. Dies bringt uns aber in Konflikt mit der Chronologie Apollodors FGrHist
244 F 38: Nach Platons Tod war Aristoteles drei Jahre bei Hermeias, dann zwei
Jahre in Mytilene und dann von 343 an wihrend acht Jahren ununterbrochen als
Erzieher Alexanders in Makedonien. Der Kompromi8, den Diiring S. 234 andeutet,
daB ndmlich die Athener aus der Ferne den Aristoteles, wihrend er sich in Stageira
oder Mieza aufhielt, mit der Mission betraut héitten, vermag nicht zu befriedigen.
Dem Wortlaut des Fragments nach scheint Hermipp tatsichlich angenommen
zu haben, daB Aristoteles in den Jahren 342/40 den Athenern in Athen zur Ver-
fiigung stand. Also war (mindestens in diesem Punkte) seine Chronologie nicht
diejenige Apollodors.

Den gesamten Komplex der Aristoteles-Chronologie zu erértern, ist an dieser
Stelle ausgeschlossen. Es sei nur folgendes grundsitzlich zu bedenken gegeben:
Apollodor liefert uns fiir Aristoteles eine ungewdhnlich detaillierte Chronologie,
wihrend etwa bei Platon die gesamte Antike sich weder um das Datum der Schul-
griindung noch um die Daten der verschiedenen Reisen niher gekiimmert zu
haben scheint. Das liegt nicht daran, da} Aristoteles mehr interessierte als Platon.
Die Ursache ist vielmehr, daB die Chronologie bei Aristoteles dazu diente, be-

29 Vgl. Plut. Phokion 27 und Acad. phil. ind. 40f. Mekler einerseits, Diodor 16, 87 und
Sextus AM 1, 295 anderseits.

3 An guldoogoe mgeofevral nennt Diog. Laert., soweit ich sehe, nur noch Menedemos v.
Eretria (2, 140f.) und Arkesilaos (4, 39). '

31 An der zweiten Gesandtschaft des Xenokrates ist hervorzuheben, daB sie Antipater,
den in;aund des Aristoteles, als einen Mann erscheinen 148t, der nur mit Sklaven umzugehen
verstehe.




166 Olof Gigon

stimmte Anklagen gegen seine Person zu entkriften. Sie hat nicht in allen, aber
in wichtigen Teilen einen apologetischen Hintergrund. Entwertet ist sie damit
noch nicht; aber man muB das im Auge behalten. Die entscheidende Frage ist die,
worauf Apollodor seine Chronologie aufgebaut hat. Welche Texte haben ihm die
Dauer der Erziehertitigkeit in Makedonien oder etwa den zweijdhrigen Aufent-
halt in Mytilene geliefert? Wieviel mag er aus Briefsammlungen entnommen
haben, und wieweit waren diese Sammlungen authentisch? Und was geht auf
seine eigenen Kombinationen zuriick ¢ Apollodors Methode ist, wie F. Jacoby in
seinem klassischen Buche dargelegt hat, durchaus nicht immer zuverléssig; womit
hier nur angedeutet werden soll, dal im Falle des Aristoteles seine Chronologie
nicht lediglich darum fiir besonders vertrauenswiirdig gehalten werden darf, weil
sie besonders detailliert ist. Alles hingt an Apollodors Quellen, und diese kennen
wir noch nicht geniigend. Wichtig wire es auch, die mit Apollodor nicht harmonie-
renden Angaben zu sammeln und sie im einzelnen auf ihr Gewicht zu priifen.
Unsere Hermipp-Stelle gehort zu ihnen.

Doch gehen wir nun endlich einen Schritt weiter. Die Klarheit des nachfolgen-
den Textes leidet darunter, daB Diog. Laert. in seinem Bemiihen, sich so knapp
als moglich auszudriicken, nicht weniger als vier verschiedene Aussagen mitein-
ander vermengt hat. Es bleibt uns nichts anderes iibrig, als sie schematisch aufzu-
gliedern32, A

Die erste betrifft die Trennung von Xenokrates und Griindung einer eigenen
Schule. Da ist die Formulierung zunichst wohl noch mehr oder weniger hermip-
pisch, vor allem in der Wendung éAéodar meplmarov Tov év Avxelp. Darin liegt,
daBl sowohl die Akademie wie auch das Lykeion als Orte philosophischer Diskus-
sion und gesellschaftlicher Begegnungen neofmarog heillen konnten. Aristoteles
wihlt sich als Stitte seiner Tétigkeit ein neues Lokal, so wie sich einige Jahrzehnte
spéiter Zenon mit einer hochst charakteristischen Begriindung die orod mouxidy
wihlte (Diog. Laert. 7, 5). Alle diese Lokale waren jedermann zugénglich. Wer
dort philosophierte, dokumentierte seinen Zusammenhang mit der Offentlichkeit
des sokratischen Philosophentums.

Doch miissen wir allem Anscheine nach auch den wenige Zeilen spéter ange-
fithrten Vers aioyoov ouwndy »tA hieher ziehen. Denn wenn der Name Sevoxodrny
nicht eine bloBe Verschreibung, sondern eine echte Variante zu dem sonst iiber-
lieferten *Jooxpdrny darstellt (und es ist vorsichtiger dies anzunehmen), so hat
Diog. Laert. eine Erzihlung gekannt, in welcher die Parodie des euripideischen
Philoktet Frg. 796 N.2 die innere Motivierung des Secessus des Aristoteles abgab.

Die zweite Aussage bringt Erklirungen des Namens der Ilegwwarnzixol. Wir
haben hier nicht das Gesamtproblem aufzurollen, das von K. O. Brink, RE s.v.
Peripatos und Diiring S. 404ff. griindlich, aber nicht ohne gelegentliche Einseitig-
keiten behandelt worden ist. Drei Begriffe sind auseinander zu halten, einmal das
neginateiv als eine Form philosophischen Gespriichs, dann der mepémarog als der

32 Eine treffliche Vorarbeit dazu hat schon P. Moraux, REG 1955, 129ff. geleistet.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 167

Ort, wo (unter anderm) solche Gespréiche abgehalten werden konnten, endlich das
negumarely als ein Stiick korperlicher Hygiene (vgl. etwa Aristot. EE 1214 b 22-24)
und medizinischer Therapeutik3. Keiner dieser Begriffe taugt als solcher zum
Distinktiv einer bestimmten philosophischen Observanz. Dennoch hat sich in der
ersten Halfte des 3.Jahrhunderts® fiir die Schiiler des Aristoteles der Name
ITepumaryrixol eingebiirgert. Was dazu den AnstoB gab, wissen wir nicht und hat
wohl auch die Antike nicht zuverlissig gewuBlt. Alle aizia, die sie berichtet, machen
den Eindruck, nachtriglich herangezogen worden zu sein, um dem Namen jene
spezifische Nuance zu geben, die er von Haus aus gar nicht besal. Alle drei Be-
deutungen sind dabei zu ihrem Recht gekommen. Man hat Peripatos als Name
eines Lokals gefaBt, obschon alle moglichen Lokale so heilen konnten33, oder man
griff auf die Sitte des philosophischen mepiwareiv zuriick oder man hielt sich end-
lich (etwas origineller) an die therapeutische Bedeutung des Wortes.

In unserm Texte finden sich die zwei letztgenannten Atiologien. Bei der Ab-
leitung vom dvaxdustre3® halten wir uns nicht auf. Sehr merkwiirdig ist dagegen
die Kombination mit der Rekonvaleszenz Alexanders. Man mdchte vermuten,
daB sie einer ausfiihrlichen Beschreibung des Aufenthaltes des Aristoteles bei
Alexander entnommen ist, also einem Text, der Plut. Alex. 7-8 relativ nahe ge-
standen haben mag. Unschwer kann man sich vorstellen, wie Aristoteles seinem
Schiiler die gesundheitsférdernden Spazierginge empfohlen, ihn begleitet und
dabei mit thm philosophische Probleme diskutiert hat. Dann aber erhebt sich die
Frage, ob dies nicht auf denselben Hermippos zuriickgeht, der den Vater des
Aristoteles als Arzt und Freund des Amyntas charakterisiert und die medizini-
schen Interessen des Aristoteles selbst als Erbteil vom Vater aufgefat hat. Gerade
zu ihm wiirde es passen, eine ebenso ausgefallene wie anschauliche Atiologie des
negizarely unter Berufung auf irgendeinen erlesenen Gewidhrsmann vorzutragen.
Man mag etwa (um das nichstliegende Beispiel herauszugreifen) vergleichen, wie
Hermipp bei Plut. Alex. 53, 3ff. zu berichten weill, was Stroibos, der Privat-
sekretir des Kallisthenes, dem Aristoteles iiber die Auseinandersetzungen seines
Herrn mit K6nig Alexander erzdhlt haben soll. Dal anderseits diese Deutung von
nepwnately wie so viele andere Dinge bei Hermipp nur als eine isolierte Kuriositit
erhalten blieb und sich nicht durchsetzen konnte, verwundert nicht.

3 Das philosophische megimareiv meinen Diog. Laert. 7, 98 und 109 sowie das seltsame
SVF 1, 525: das medizinische etwa noch Aristot. Frg. 233 R.; Probl. 884b 8; 885 a 14;
dann Tambl. V. Pyth. 96 usw.

3 Die friihesten sichern Belege sind, wie es scheint, Kolotes bei Plut. Mor. 1115 A und
Antigonos v. Karystos bei Athen. 547d. In einem zweifellos noch dem 3.Jahrhundert an-
gehorenden Fragment des Megarikers Philippos wird ein Schiiler Theophrasts als ¢ dewon-
Tixds bezeichnet (Diog. Laert. 2, 113). Der Name ’Agiororédeios scheint im Gegensatz zu
den Namen ’Emxovgeios, Zywdwetog (Diog. Laert. 1, 19 und 7, 5) und ITiardveios (Theo-
pompos FGrHzist 115 F 250) nie gebrauchlich gewesen zu sein.

3 DaB in diesem Zusammenhang die Notiz Diog. Laert. 5, 39 nicht iiberbewertet werden
darf, sei ausdriicklich betont. Der Schulbetrieb der Aristoteliker war keineswegs an die
Existenz eines privaten xijnoc des Scholarchen gebunden, auch wenn ein solcher allerlei Vor-
teile bot; vgl. die Schilderung bei Ael. V. k. 3, 19 und meine Bemerkungen GGA 1958.

3 Zum Begriff vgl. Diog. Laert. 2, 127; 7, 5 und Dikaiarchos Frg. 29 W.




168 Olof Gigon

Eine teilweise verwandte Deutung taucht bei einigen spiten Neuplatonikern
auf (Texte bei Diiring S. 409f.). Danach war es Platons Sitte, wandelnd zu unter-
richten 9éAwv 10 favrod odpa yvuvdiew ¢ v ur dodevéotegoy yeyovos Eumodaw
yévorto taic yoyixaic évepyelag. Da haben wir also wieder das mepurarelv als
hygienische MaBlnahme. Der Gedanke, dal man den Korper um der Seele willen
nicht vernachlissigen diirfe, ist alt und weit verbreitet, die Formulierung klingt
von weitem an Phaid. 66 B C an: & 0¢ dv twes vdoor mpoonéowaw, éumodilov-
aw Hudy Ty Tot Svros Pjpav. Woher diese Aitiologie stammt, wissen wir nicht.

Ein dritter Aussagenkomplex ist etwas schwieriger zu fassen. Er arbeitet den
Gegensatz zwischen einem wandelnden cvugilocopeiv und einem sitzenden 7pog
#éow Dozieren heraus. Das sind an sich zwei Methoden philosophischer Darbie-
tung, die mehrfach nebeneinander bezeugt sind. Man darf gleich an das illustre
Beispiel des platonischen Protagoras denken, wo uns Protagoras als segimardy
(314 E) und Hippias als xadjuevos év dodvep (3156 B C) vorgestellt werden. Bei
Menedemos von Eretria gibt es beides durcheinander (Diog. Laert. 2, 130), des-
gleichen bei Zenon (7, 14). Anders dagegen tont es in einer sehr auffilligen Notiz
iiber den Akademiker Polemon: dAda unv 096é xadilwy &leye moos Tag Péoes,
neouaTdy 08 émeyeiper (4, 19). Worauf dieser Satz konkret zielt, wird, wie mir
scheint, erst klar, wenn man ihn mit unserer Stelle zusammennimmt. Polemon
wird von Aristoteles abgehoben. Er bleibt bei der schlichten alten Art der philo-
sophischen Unterhaltung, wihrend Aristoteles angesichts des Massenandrangs®
in ein professorales Dozieren absinkt. Unsere Stelle erweist sich demnach als ein
Einsprengsel aus aristotelesfeindlicher Tradition3s,

Den allgemeinen Hintergrund der Gegeniiberstellung von Polemon und Aristo-
teles liefert Dikaiarchos Frg. 29 W. Das Fragment ist leider nicht sicher abgrenz-
bar, doch wird man kaum fehlgehen, wenn man die gesamte von Plutarch ein-
gelegte Beschreibung des zeitgenossischen Philosophiebetriebs Dikaiarch gibt;
auch der Wortlaut diirfte noch einigermafen erhalten sein®. Der Sinn ist klar.
Was friiher ein freies lebensnahes Improvisieren war, ist heute zu einer steifen
Schulroutine mit Stundenplan und Vorlesungssilen geworden. Dies zielt gewill
nicht blof auf die Peripatetiker, aber zweifellos auch auf sie; wie wir denn Di-

37 Dazu das bekannte Apophthegma Zenons iiber Theophrast SVF 1, 280; auch die
merkwiirdige Notiz iiber die Organisation der platonischen Symposia durch Eudoxos, Diog.
Laert. 8, 88, gehort wohl in diesen Zusammenhang; sie mag urspriinglich eine Kritik an
Eudoxos gewesen sein.

38 Eine Bemerkung am Rande verdient auch Diog. Laert. 4, 24f. Da gehoren die zwei
folgenden Notizen zusammen: Krantor zog sich nach einer Krankheit ins Asklepieion zu-
riick xdsxei negiendrer. Die Leute begriffen aber nicht, daB er dies um seiner Gesundheit
willen tat, sondern meinten, er habe die Absicht, an jenem Ort eine eigene neue Schule
aufzutun. Doch war genau das Gegenteil der Fall, denn Krantor ging nach vollendeter
Genesung so weit, daB er sich wieder zu Polemon in die Schule begab. In dieser Geschichte
haben wir nicht nur ein hiibsches Beispiel, wie das therapeutische und das philosophische
negunavely zusammenstoBen; es konnte auch da zwischen den Zeilen eine Polemik gegen
Aristoteles zu lesen sein. Die selbstlose Diszipliniertheit Krantors, der sich nicht zu einem
Secessus verfiihren 1a8t, wirkt als implizite Kritik am Verhalten des Aristoteles.

3 Trotz Diirings Bedenken S. 404. Denn ¢ic $odvor xatioa: ist gesichert durch Plat. Prot.
315 BC, yvdouor durch den Titel des Aristoxenos Frg. 14 W. u. a.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 169

kaiarch in Frg. 26 W. in einer Reihe von Aristoteles-Gegnern aufgefiihrt finden,
die allesamt weit weniger an seiner Doktrin als an seinem Lebensstil interessiert
waren?0,

Eine eigene Untersuchung erforderte der Begriff des moos déow Aéyew (bei Diog.
Laert. noch in 4, 40 iiber Arkesilaos). Sie miiBte vor allem Ciceros AuBerungen
iiber den aristotelischen Diskussionsstil aufarbeiten, aber auch die von Plut. Pomp.
42, 10 bezeugte einschligige Akroasis des Poseidonios (vgl. Reinhardt RE s.v.
Poseidonios Sp. 566) beriicksichtigen. Dazu ist hier nicht der Ort.

Eine vierte und letzte Aussagengruppe, die in unsern Text hinein gemengt ist,
betrifft die Aufnahme des Rhetorikunterrichts durch Aristoteles. Wie die von
Diiring 8. 299ff. gesammelten Texte zeigen, miissen wir zwei Aspekte auseinander
halten.

Zunichst haben wir die ofters bezeugte Geeschichte, wie Aristoteles eines Tages
den EntschluB faf8t, die Rhetorik in seinen Unterricht einzubeziehen, um Isokrates
die Stirne bieten zu konnen; dazu wird die Euripides-Parodie zitiert, die bei
Diog. Laert. auf den Namen des Xenokrates gestellt ist. Was ist an dieser Uber-
lieferung historisch ? Von der erhaltenen rhetorischen Pragmatie des Aristoteles
kénnen wir, wie immer in solchen Fillen, keine Antwort erwarten. Eher hat sich
vielleicht die Zvvaywyr) Teyvdy in diesem Sinne ausdeuten lassen; wir besitzen
ja daraus eine hémische, personlich zugespitzte Bemerkung iiber Isokrates (Frg.
140 R.). Am wichtigsten wire es freilich zu wissen, ob Aristoteles im Dialog
Gryllos nicht allein selbst auftrat, sondern auch seine Anschauungen in einer
Weise von denjenigen des Isokrates abhob, daf die uns vorliegende biographische
Tradition entstehen konnte. Belegt ist freilich nur, da8 er im Gryllos einerseits
der Rhetorik den Charakter einer 7éy»n bestritten (Frg. 69 R.), anderseits wohl
eine Theorie der éyxwuia und émivagia entwickelt hat'?. Dall aber in diesem Zu-
sammenhang Aristoteles darauf zu sprechen kam, wie sein personliches Interesse
an rhetorischen Fragen erregt worden sei, diese Moglichkeit kann nicht ausge-
schlossen werden.

-Allerdings sind damit die geschichtlichen Probleme noch keineswegs gelost.
Gerade falls Aristoteles selbst sein Verhiltnis zu Isokrates im Dialog geschildert
hat, muB man damit rechnen, daB er eine Fiktion gab, die nur sehr teilweise der
Realitéit entsprach. Die realen Schwierigkeiten beruhen auf drei Momenten:
Erstens handelt es sich in den antiken Texten eindeutig darum, daB Aristoteles
die Rhetorik unerwartet aufnahm zu einem Zeitpunkt, in welchem er schon iiber

40 Diiring nimmt mit Unrecht S. 380 einen Uberlieferungsfehler bzw. Irrtum des The-
mistios an.

i1 Viel Material, aber ohne ausreichende Interpretation bei H. Throm, Die Thesis (1932)

42 Frg. 68 R.3 darf gewiB so interpretiert werden. Am Falle des Gryllos war gezeigt, wie
man solche Dinge schreiben und nicht schreiben soll. Ich wire geneigt anzunehmen, daB in
EN a 12 (siehe besonders 1101 b 34f.) diese Diskussion benutzt worden ist. Gegen Ari-
stoteles wird sich Speusippos mit seinem ITgd¢ IgAdov (Diog. Laert. 4, 4) gewandt haben;
dadurch ist das Jahr 339 als terminus ante quem fiir die Abfassung des aristotelischen
Dialogs festgelegt.




170 . Olof Gigon

ein festes und erprobtes philosophisches Lehrprogramm verfiigte. Es wird ein
Zufall sein, daf wir nur bei Quint. 3, 1, 14 erfahren, dies sei im 98. Lebensjahr des
Isokrates, also um 339/8 geschehen. Eine dhnliche Datierung haben auch die an-
dern Zeugnisse im Sinn. Indessen hat sich (zweitens) die gloria Isocratis, von der
etwa Cicero Tusc. Disp. 1, 7 spricht, keineswegs erst in den allerletzten Lebens-
jahren des Redners entfaltet. Sie begann sicherlich schon mit der Publikation des
Panegyrikos im Jahre 380 und muB auf ihrer Hohe gestanden haben, als Aristo-
teles um 368/7 (nach Apollodor) seine Studien in Athen begann. Es muf} also ein
(uns nicht iiberlieferter) besonderer Grund vorhanden gewesen sein, der Aristoteles
veranlaBte, in nicht mehr allzu jungen Jahren den gewissermaBen «schon lingst
félligen» Konkurrenzkampf mit Isokrates aufzunehmen. Endlich haben wir drit-
tens Apollodors Chronologie im Ganzen. Sie 143t Aristoteles von 367-347 ununter-
brochen in Athen weilen und von 347-335 ihn ebenso ununterbrochen von Athen
fern sein (FGrHist 244 F 38). Legen wir diese Chronologie zugrunde, so folgt also
zwingend, dal die Neuerung im Programm des Aristoteles spétestens 348/7 er-
folgt sein muB. So fallt es in der Tat Diiring S. 314, der sie auf die Jahre zwischen
360 und 355 datieren méchte. Er kann fiir sich geltend machen, dal man zunéchst
den Dialog Gryllos ungern zeitlich zu weit von der Schlacht bei Mantineia ab-
riicken méchte, in welcher der Sohn Xenophons, von dem der Dialog den Namen
hat, gefallen ist. Das Argument ist bestechend. Es ist dasselbe, das fiir die Datie-
rung des Eudemos auf die Jahre kurz nach 353 angefiihrt zu werden pflegt. Ich
kann das Argument weder im einen noch im andern Fall fiir vollig schliissig halten.
Denn, um in der Umgebung des Aristoteles zu bleiben: Platons Phaidon diirfte
mindestens 20 Jahre nach dem Tod des Sokrates geschrieben worden sein, und
zwischen dem Tode Platons und Klearchs ITAdrwrog éyxduiov ist gewiBl noch er-
heblich mehr Zeit vergangen. Wir kennen den Gryllos und den Eudemos viel zu
wenig, um feststellen zu konnen, ob es auf die Aktualitét der Ereignisse, von denen
die beiden Dialoge ausgingen, irgendwie ankam. Im Falle des Gryllos tritt iiber-
dies dazu, dal der ironisch-mokante Ton von Frg. 68 R.2 es eigentlich unméglich
macht, den Dialog allzu rasch auf die Schlacht folgen zu lassen: Wer von den
uvolior doou redet, die sich in 8yxwuia und érerdgia des Gryllos versucht haben, hat
selbst bestimmt kein Lob des Gryllos im Sinn?é. Und um schlieBlich zu Isokrates
zuriickzukehren: DaB Aristoteles seine Wendung zwischen 360 und 355, also als
junger Mann von etwas iiber 25 Jahren, vollzogen hat, will ich nicht fiir unméglich
erkliren. Nur muBB man sich bewuBt bleiben, da die gesamte antike Tradition,
die von einer derartigen Wendung spricht, es anders gemeint hat.

Vollkommen zuzustimmen ist Diirings Hypothese 8. 313, dal eben diese Tra-
dition auf Hermippos zuriickgeht. Der Beweis liegt in der Tatsache, dal Her-
mippos ein Buch 1. ’Iooxgdrovs geschrieben hat (Athen. 592 d). Er wird da, wie
im Aristoteles-Bios, das Verhéltnis zwischen den beiden Koryphden behandelt
haben.

43 Vgl. von weitem Platon Lysis 204 C-205 D.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 171

Davon durchaus abzutrennen ist die Frage nach der Organisation des Unter-
richts bei Aristoteles. Doch auch sie spielt in unsern Text des Diog. Laert. hinein.
Wir fassen uns ganz kurz. Aristoteles hat Vormittags- und Nachmittagsunterricht
unterschieden und dem einen die Philosophie, dem andern die Rhetorik vorbe-
halten. Argerlicherweise widersprechen sich die Texte darin, wie die Verteilung
faktisch war. Nach Philodem, Quintilian und Syrian gehorte der Vormittag der
Philosophie, der Nachmittag der Rhetorik?. Cicero dagegen will in den Tusec.
Disp. den aristotelischen Schulbetrieb nachbilden und widmet den Vormittag der
Rhetorik, den Nachmittag der Philosophie (2, 9)%. Doch verfolgen wir diese
Dinge hier nicht weiter.

Mit &rmeira beginnt ein zweiter Block aristotelesfeindlicher Mitteilungen des
Diog. Laert. Sie betreffen die Beziehungen zu Hermeias, gehdren also chrono-
logisch vor die Schulgriindung, sind aber von Diog. Laert. (oder schon seiner aus-
fiihrlicheren Vorlage) im Sinne der schon 8. 158 beriihrten Regel hier eingelegt
worden. Das arg miBiverstdndliche &necra ist freilich unentschuldbar.

Uber Hermeias bringt Diog. Laert. mit Ausnahme einer kleinen neutral wirken-
den Notiz («er habe dem Aristoteles seine Tochter zur Frau gegeben») nur nega-
tive AuBerungen. Ganz allgemein scheint fiir diesen Komplex in der Antike das
ungiinstige Urteil den Sieg davon getragen zu haben. Dies erklirt auch, weshalb
(wie bereits angedeutet) die enkomiastisch gemeinte Vita Marciana die Hermeias-
Angelegenheit restlos eliminiert und noch die Araber, die teilweise zu den Vorlagen
der VM Zugang hatten, sich auf knappste Anspielungen beschrinken (Al-Mubashir
§ 17 u. a.). Die Schuld daran trigt ohne Zweifel das farbenreiche und bosartige
Portrit, das der vielgelesene Theopomp von Hermeias gezeichnet hat (FGrHist
115 F 250 und 291). Daneben wird das mehrfach zitierte Spottepigramm des
Literaten Theokrit von Chios?® nur eine sekundére Rolle gespielt haben (anders
Diiring 8. 277). Hermipps Darstellung ist leider nicht recht faBbar. Zuverlissig
wissen wir nur, was er iiber die Todesart des Hermeias gesagt (Didymos 6, 50ff.
bei Diiring 8. 275) und wie er das Gedicht des Aristoteles auf den Toten beurteilt
hat (Athen. 696 a—f). Denkbar ist, da8 er den freilich sehr fragmentarischen Stiicken
des Didymos 5, 511f.#7 und Acad. philos. ind. p. 22f. Mekler zugrunde legt. Wie
dem auch sei: daBl Hermippos bestrebt war, die Verbindung zwischen Aristoteles
und Hermeias in moglichst giinstigem Lichte zu schildern, ist aus der allgemeinen
Tendenz seines Werkes zwingend zu folgern.

Indessen kann es nicht unsere Aufgabe sein, die gesamte Uberlieferung iiber

44 Texte bei Diiring 299ff. Auch Gellius 20, 5 ist zu vergleichen, trotzdem da die Problem-
stellung eine andere ist.

4 Wenn auf die Einordnung im Schriftenkatalog VerlaB ist, so haben die zwei Biicher
detAdwd Theophrasts bei Diog. Laert. 5, 45 rhetorische Dinge behandelt.

46 Text: Diiring 35. 275. 381.

47 Text bei Diiring 273; wenn bei den Namen der Freunde des Hermeias *AgiororéAlny
xal ZevoxgdTny] richtig erginzt sind, so ergibt dies allerdings einen spiirbaren Wider-
spruch zu Diog. Laert. 5, 2, der (soweit wir zu einem Urteil iiberhaupt in der Lage sind)
Hermippos ausschlieBt.




172 Olof Gigon

Hermeias zu analysieren, so viel auch zu tun bleibt. Denn die moderne Forschung
ist zuweilen mit der Verherrlichung des Hermeias und der Verdammung seiner
Gegner etwas allzu rasch bei der Hand. Doch beschrinken wir uns hier auf eine
Interpretation der Mitteilungen bei Diog. Laert. Beherrscht wird der Abschnitt
durch zwei Autoren, deren Aussagen einander gewissermalen erginzen. Der eine
ist Demetrios Magnes, dem nicht bloBl ¢deApudijy — GveAdvra gehort, sondern augen-
scheinlich auch schon am Anfang die Charakterisierung des Hermeias als Eunuch
und Tyrann. Der zweite ist Aristippos /7. madaids Tovgpis. Den Rest bilden zwei
anonyme Notizen of uév paot waudexa xri. sowie die schon erwahnte neutral wirkende
Angabe iiber die Tochter des Hermeias (aus Hermippos ?). Demetrios und Aristip-
pos sind ausgesprochene Sekundérautoren, wenn auch in sehr verschiedenem Sinne.
Demetrios, der Freund des Atticus, hat ein gelehrtes Homonymenlexikon kom-
piliert. Uber sein Verfahren kann im vorliegenden Falle kaum ein Zweifel be-
stehen. Er hat — vielleicht bei Hermippos — die Nachricht gefunden, dafl Aristoteles
die Tochter des Hermeias geheiratet habe, und korrigiert sie im Hinblick auf die
Angaben Theopomps, den er als den représentativsten der Primérautoren fiir alles
Ubrige einfach exzerpiert hat, Dies zeigt ein Vergleich mit FGrHist 115 F 291 so
deutlich, daBl man ihn zur Ergéinzung Theopomps bedenkenlos heranziehen darf4®.
Was diesen selbst angeht, so haben wir die Rolle der Hermeias-Figur in seiner
politischen und literarischen Gesamtkonzeption nicht zu untersuchen; Diirings
Urteil, Theopomps Behauptungen seien «sheer calumny» (S. 276, vgl. 8. 273),
ist vielleicht richtig, aber nicht leicht zu begriinden®. Wir fragen hier nur, ob und
wie weit Theopomp auch Aristoteles erwiahnt hat. Da ergibt sich zunichst die
nicht uninteressante Tatsache, dall Theopomp in den uns iiberlieferten antiken
Listen der Obtrectatores Aristotelis nirgends auftritt’. Und in der Tat: sein
Oeuvre steht zwar unter einem iiberaus starken Einflull der Sokratik, aber es ist
nicht diejenige Platons, sondern diejenige des Antisthenes52. Desgleichen hat er
in seinem Thaumasia-Buch zwar unverkennbar die Absicht gehabt, platonische
und aristotelische Mythen zu iibertrumpfen, aber von direkten Polemiken gegen

48 Wenn man das alles auf die Vorlage des Demetrios zuriickschieben will, so indert dies
fiir unsern Zweck nichts.

49 Auch bei Strabo 13, 1, 57 ist an Mitteilungen aus einem nachhermippischen Aristoteles-
Bios ein Portrat des Hermeias aus Theopomp angehingt.

50 Eindeutige Abweichungen von Theopomp gibt es, soweit ich sehe, nur hinsichtlich
seines Eunuchentums und der nahern Umsténde seines Todes. DaBl er aus Bithynien stammte
und Barbar war, 14Bt sich weder mit dem Gedicht des Aristoteles noch mit den ihm von
den Eleern gewihrten Privilegien widerlegen. Denn das Gedicht hat — bei aller Schénheit —
einen durchaus konventionellen Charakter und darf interpretatorisch nicht gepre3t werden
(auch Dirlmeier, Aristoteles, Nik. Ethik [1956] 265 geht darin viel zu weit), und die éxeyeipla
ist kein Beweis, da sie ja von demselben Theopomp in demselben Brief an Philipp erwihnt
wird, in welchem Hermeias Bdgfagos heifit, 115 F 250; Theopomp gegen Theopomp aus-
spielen zu wollen, geht wirklich nicht.

51 Aristokles bei Eus. PE 15, 2; Athen. 354¢; Themistios Or. 23, 285a. Letztlich gehen
alle drei Listen auf eine gelehrte alte Zusammenstellung zuriick. Da} sie von Hermippos
stammt, ist moglich, aber, soweit ich sehe, nicht beweisbar.

52 FGrHist 1156 T 7: F 259. 275. 294. 295. Sollten etwa gar bestimmte antisthenische
Bonmots iiber Platon urspriinglich von Theopomp mitgeteilt worden sein? Vgl. Diog.
Laert. 6, 7 u. a.




~ Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 173

Aristoteles haben wir keine Spur. Seine Feindschaft scheint sich ausschlieBlich
gegen Platon gerichtet zu haben.

In seiner grimmigen Schilderung des Hermeias bekommt denn auch Platon
einmal beilidufig einen Hieb ab%. In seinem noch zu Lebzeiten des Hermeias ver-
faBten Sendschreiben an Konig Philipp bemerkt Theopomp, daB jener, obwohl
ein Barbar, ucra v@v ITAarwvelww pulocopei (F 250). Von Aristoteles ist nicht die
Rede, so merkwiirdig uns das vorkommt etwa angesichts der Tatsache, daB das
Verhiltnis des Aristoteles zu dem 341 hingerichteten Hermeias noch 18 Jahre
spiter im ProzeB gegen Aristoteles ein wesentliches Element gewesen zu sein
scheint; ganz abgesehen davon, dal wir meinen, die Verschwigerung des Aristo-
teles mit dem Tyrannen hétte dem jederzeit zur Entriistung bereiten Moralisten
eine dankbare Angriffsfliche bieten miissen. Aber anscheinend hat Theopomp
von diesen Dingen nicht gesprochen. Sein HaBl galt primidr dem anmafenden,
zucht- und skrupellosen Emporkémmling (und in dieser Hinsicht ist sein Portrét
des Hermeias nur eines unter vielen). Platon hat er da nur beildufig, Aristoteles
iiberhaupt nicht hereingezogen. Die Frage bleibe offen, ob dabei irgendwelche
politischen Riicksichten und Vorlieben im Spiele waren. |

 Ganz anders steht es mit Aristippos, dem Wilamowitz, Antigonos 48-53 eine
kleine, mit Recht beriihmte Untersuchung gewidmet hat. Dal wir heute manches
etwas anders beurteilen werden, ist selbstverstéindlich. Ich greife nur das fiir uns
Wesentliche heraus. Unter den acht fiir /1. madouds Tovgijc bezeugten Fragmenten
ergeben sieben ein geschlossenes Bild (beiseite steht nur Diog. Laert. 1, 96 iiber
Periander). Es wird von erotischen Verhaltnissen des Empedokles, Sokrates, Xeno-
phon, Platon, Xenokrates, Aristoteles und Theophrast erzahlt, fast durchgehend
den mawixos Zowe betreffend und (wie streng genommen mehr noch aus dem Titel
als aus den einzelnen Fragmenten hervorgeht) durchgehend in polemischer Ab-
sicht. Es soll sozusagen demonstriert werden, wohin die Philosophen geraten, die
sich an die im platonischen Symposion vorgetragenen Doktrinen halten. Soweit
die diirftigen Reste einen Schlull erlauben, hat Aristippos nur erotische Dinge be-
handelt, ohne da damit gesagt wire, daBl nun etwa alle derartigen Notizen bei
Diog. Laert. auf ihn zuriickgehen. Man darf nicht iibersehen, daBl die Anschauun-
gen des platonischen Symposion von vielen Philosophen und Philosophenschulen
heftig bekdmpft wurden; man kann da schon Dikaiarch Frg. 43 W. (der freilich
vorzugsweise den Phaidros im Auge gehabt zu haben scheint) anfiihren. Es ist
nicht ausgeschlossen, dafl Aristippos® einer Philosophie, die die von Sokrates aus-
gehende Eros-Lehre ablehnte, das Material hat liefern wollen. Auch angesehene
hellenistische Philosophen sind in solchen Dingen nicht zimperlich gewesen.

* Dabei besteht Aristipps Methode in einer eigentiimlichen Denaturierung von
Traditionen, die an sich gut und alt sind. In Diog. Laert. 2, 48f. beutet er Xeno-

88 K. von Fritz, Antike und Abendland 4 (1954) 48. 51. 55 beurteilt 115 F 250 schwerlich
richtig.

%4 Ob der Verfasser wirklich so hieB oder ob damit nur auf den mehrere Generationen
dltern Kyrenaiker angespielt werden soll, ist nicht sicher auszumachen.

13 Museum Helveticum




174 Olof Gigon

phons Sokratika aus, und in 3, 29f. bringt er zwei Platon-Epigramme bei, die von
der modernen Forschung als kostbare echte Stiicke hoch geschétzt werden®, Nicht
anders steht es mit Aristoteles. Auf den ersten Blick erkennen wir, daB nicht
Theopomp benutzt ist; denn bei Aristippos ist Hermeias kein edvodyoc™. Heraus-
gehoben wird ein Doppeltes: einmal, daB Hermeias dem Aristoteles seine madlaxn
iiberlassen habe, sodann die wiirdelose Begeisterung, in die Aristoteles angesichts
dieses Geschenks ausgebrochen sei. Der erste Punkt bedarf keines Kommentars.
Er reprisentiert einen wohl auch sonst verbreiteten Typus von Aowdogia. Der zweite
dagegen spielt karikierend mit Behauptungen, die schon bei Zeitgenossen des
Aristoteles greifbar sind.

Aristokles gibt (Eus. PE 15, 2, b) ein Résumé der Vorwiirfe, die der Megariker
Eubulides in seiner Schrift gegen Aristoteles vorgetragen hatte: mit Konig Philipp
hat sich Aristoteles entzweit, Platon offen als seinen Feind betrachtet, Hermeias
dagegen eine iibertriebene Freundschaft entgegengebracht. Die Pointe ist deut-
lich. Aristoteles schiimt sich nicht, den wahrhaft grofen Minnern eine geringe
Figur wie Hermeias vorzuziehen. Zum Beleg hat Eubulides Gedichte des Aristote-
les zitiert, die seine Ehe und seine Freundschaft mit Hermeias zum Gegenstand
hatten. Aristokles bezeichnet sie als yvypd und erklirt (nach der gliicklichen, von
Diiring S. 374 aufgenommenen Ergéinzung von Mulvany), sie seien Filschungen,
wenn auch nicht des Eubulides selbst. Es sind also in der Zeit zwischen 347 und
323 (um die weiteste Spanne zu nennen) unter dem Namen des Aristoteles Preis-
gedichte auf Pythias und Hermeias im Umlauf gewesen; eine merkwiirdige Tat-
sache, aus der man mindestens das Eine wird folgern miissen, dal die Verbindung
des Aristoteles mit dem Herrn von Atarneus in Athen (mit oder ohne seine eigene
Schuld) erhebliches Aufsehen erregt hat. Aullerdem scheint Eubulides zu meinen,
daB die Ehe noch zu Lebzeiten des Hermeias geschlossen wurde. Wenn auf diesen
Eindruck VerlaB ist, so muB der von Aristokles und Apellikon (Eus. PE 15, 2, 14)
herangezogene apologetische Brief des Aristoteles an Antipater eine Fiktion sein.
Aristoteles versichert da, er habe die Schwester des Hermeias, eine brave Frau,
nach dem schrecklichen Ende ihres Bruders aus Mitleid geheiratet; er folgt also
sozusagen dem Vorbild des Sokrates, der, wie er selbst in /1. evyeveias (Frg. 93 R.3)
erzihlt, die Tochter des gerechten Aristeides aus lauter Mitleid zu Xanthippe hin-
zu geheiratet hat. Doch wiirden wir den Brief vermutlich auch dann als Fiktion
behandeln, wenn wir den Hinweis des Eubulides nicht besdBen. Die sentimentale
Apologetik ist etwas zu aufdringlich, um echt zu sein.

85 Nebenbei eine kuriose Kleinigkeit: Himerios Or. 6, 6 (Text: Diiring 282), ein pretios
geschwiitziger, aber nicht kenntnisloser Literat beschreibt das Verhiltnis des Aristoteles
zu Hermeias und spielt dabei mit é£éunve evident auf Platons Epigramm iiber Dion an.
Ist dies ein perstnlicher Einfall des Himerios ? Am SchluB3 des Abschnittes erwiahnt er ein
Poayv PifiAiov, in welchem Aristoteles Hermeias und dessen Polis gelobt habe. Das ist keine
Erfindung, sondern eine Verwechslung mit dem Enkomion des Kallisthenes (FGrHist 124
F 2). ,

8 Man konnte von da aus Wilamowitz, Antigonos 48 Anm. 7 zustimmen, der auch die
nawdixed-Notiz am Anfang unseres Abschnittes Aristippos gibt. Immerhin gibt es, wie gesagt,
im Diog. Laert. viele derartige Bemerkungen, die nicht dem Aristippos gehoren.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 175

Das zweite wichtige Zeugnis ist dasjenige des Pythagoreers Lykon (Eus. PE
15, 2, 8), von dem Aristokles wenige Zeilen spéter ausdriicklich vermerkt, er sei
Zeitgenosse des Aristoteles gewesen (§ 9). Er erhebt zwei Vorwiirfe, die, soweit
wir sehen, iiberhaupt nichts miteinander zu tun haben. Der zweite kehrt bei
Diog. Laert. 5, 16 u. a. wieder. Wir lassen ihn auf sich beruhen. Der erste behaup-
tet, Aristoteles habe seiner Gattin nach ihrem Tode ein Opfer dargebracht, wie
es die Athener der Demeter zu bringen pflegen. Da stoBen wir denn offensichtlich
auf die Quelle Aristipps fiir den das yUvaior betreffenden Teil seiner Geschichte.
Die Prizisierung, daBl das Opfer fiir die eleusinische Demeter gemeint sei, kann
er schon bei Lykon vorgefunden haben. Im iibrigen hat er offensichtlich aus einer
Pvoia fiir die tote eine solche fiir die lebende Gattin gemacht, eine nicht eben
geistreiche Steigerung. Der AnlaB, aus dem diese Geschichte entwickelt wurde,
bleibt dunkel. An ein Gedicht zu denken liegt am niichsten. Fiir den Paian auf
Hermeias selbst war Aristippos nicht auf einen der Zeitgenossen des Aristoteles
angewiesen®®. Den konnte er auch in dem groBlen Aristoteles-Bios Hermipps fin-
den. Denn dieses Stiick scheint nun tatsichlich im Leben des Aristoteles eine
entscheidende Rolle gespielt zu haben. Wenn wir den antiken Zeugnissen trauen
diirfen, war es das Corpus delicti in dem AsebieprozeBl, der 323 gegen Aristoteles
in Gang gebracht wurde.

Es ist das ZweckmiBigste, das Problem hier im Zusammenhang zu behandeln.
Bei Diog. Laert. freilich sind die einschligigen Mitteilungen vollig aufgesplittert,
wie wenn der Verfasser kein Bedenken getragen hétte, in den letzten Teil des Bios
allerlei Nachtriage hineinzustopfen.

In § 5 horen wir, da Aristoteles sich aus Athen nach Chalkis verzog, weil der
Hierophant Eurymedon oder ein Demophilos® den Hymnos auf Hermeias zum
Gegenstand einer Asebieklage gemacht hatte. Darauf biegt Diog. Laert ab zu
einem Epigramm des Aristoteles auf Hermeias, das mit der Klage nichts zu tun
hat, und erwihnt dann die Version, die Eumelos vom Ende des Aristoteles gegeben
hatte. Eumelos ist uns nicht weiter bekannt, und ob er mit dem Peripatetiker
Eumelos identisch ist, der 1. goyalas »wuwdias schrieb, wie Jacoby zu FGrHist 77
vermutet, bleibe dahingestellt. Dagegen hat Jacoby vollig richtig erkannt, dafl
Lebensdauer und Todesart da von Sokrates auf Aristoteles iibertragen sind. Dar-
aus ist allerdings die weitere Folgerung zu ziehen, daB das évratda é7) des Diog.
Laert. genau so verkehrt ist wie das &netra in § 3. Denn der Bericht des Eumelos
hat nur dann einen Sinn, wenn Aristoteles nicht nach Chalkis entwich und dann
dort einfiltigerweise doch noch den Giftbecher nahm, sondern wenn er gleich
Sokrates in Athen selbst durch die Athener zum Tode gebracht wurde. Auch bei

57 Anders Diiring 352; mir nicht ganz verstindlich.

58 DaB Lykon, der doch nach dem ProzeB und Tod des Aristoteles schrieb, das Hermeias-
Gedicht nicht erwihnt hat, ist recht merkwiirdig.

8 Da diirfte ein MiBverstindnis Favorins vorliegen oder moglicherweise eine aus unbe-
kannten Griinden vorgenommene Korrektur an Hermipp, der bei Athen. 696ab ausdriick-
lich berichtet, Eurymedon habe die Klage veranlaBt, Demophilos aber sie eingereicht. -




176 Olof Gigon

dem Kyrenaiker Theodoros stehen beide Versionen nebeneinander. Obwohl kein
geringerer als Demetrios von Phaleron zu seinem eigenen Ruhme erzéhlt hat, er
habe (anscheinend auch in einem AsebieprozeB) Theodoros vor dem sichern Todes-
urteil gerettet, hat Amphikrates, ein Literat sullanischer Zeit (Plut. Luc. 22) be-
richtet, Theodoros xdvewr miely xaradixacdévra®, Endlich kann unter diesen Um-
stdnden auch die Notiz des Eumelos, Aristoteles sei mit dreilig Jahren zu Platon
gekommen, keinen polemischen Sinn besitzen; wie er darauf kam, wissen wir frei-
lich nicht. Zenon scheint in seinen Kpdarnros dmouvnuoveduata selbst erzihlt zu
haben, er sei im Alter von dreiBig Jahren zur Philosophie gekommen (Diog. Laert.
7, 21.).

Die Datierungen des Eumelos widerlegt Diog. Laert. mit Hilfe der apollodori-
schen Chronologie, die allerdings erst in § 9/10 vollstindig ausgebreitet wird. Da-
zwischen steht einmal der Text des Hymnos selbst, sodann eine Notiz wieder aus
Favorin, Aristoteles sei der erste Philosoph gewesen®, der eine Verteidigungsrede
fir sich selbst verfaBt habe. Dies scheint mit einem deutlichen Seitenblick auf
Sokrates gesagt, der bekanntlich von einer ordnungsgemifien Verteidigungsrede
nichts hat wissen wollen. Hat also Eumelos das Schicksal des Aristoteles dem-
jenigen des Sokrates moglichst anndhern wollen, so werden hier die Unterschiede
betont. In dieselbe Richtung weist das anschlieBende, freilich iiberméBig knapp
exzerpierte Apophthegma. Es soll (s. unten) begriinden, weshalb Aristoteles vor
den athenischen Sykophanten das Feld rdumt, also gerade nicht so handelt, wie
Sokrates im platonischen Kriton gehandelt hat; freilich war Athen auch nicht
seine Heimatstadt.

Aus Apollodor wird in § 10 mitgeteilt, da3 Aristoteles in Chalkis an einer Krank-
heit starb®2. Dazu gehéren schlieBlich die Notizen, die in § 16 auf das Testament
folgen. Die riicksichtslose Exzerpierung 148t es nur nicht erkennen, daf sie alle
mit der Lebensweise des Aristoteles wihrend seiner letzten Krankheit zu tun haben.
Deutlich ist Censorin, De die nat. 14, und was den famosen Wecker des Aristoteles
angeht, so kann ich den Verdacht nicht ganz unterdriicken, da8 mit ihm die Aexdrn
zusammenhiingt, die Xenokrates nichtlicherweile den Tod gebracht hat (Diog.
Laert. 4, 14).

Eine Reihe von Ergéinzungen liefern nun die Vita Marciana und ihre Ver-
wandten. VM § 41/42, Al-Mubashir § 20/21 und Ibn abi Usaibia § 7-10 stimmen
darin iiberein, daB sie das Gedicht auf Hermeias iiberhaupt nicht erwéihnen. VM

60 Diog. Laert. 2, 101; zu Demetrios Frg. 43 W. vgl. GGA 1958.

61 Die sehr zahlreichen mpdroc-Stellen des Diog. Laert. miiBten einmal fiir sich unter-
sucht werden.

62 Der Synchronismus mit dem Tode des Demosthenes (anscheinend von Apollodor selbst
hervorgehoben) lag nahe. DaBl er zu effektvollen Erweiterungen einlud, ist begreiflich.
Dahin gehort es wohl, wenn ein uns unbekannter Peripatetiker behauptete, die aristoteli-
sche Rhetorik habe Demosthenes zu einem so gewaltigen Redner gemacht. Es existierte
offenbar sogar ein Brief des Aristoteles iiber diesen Punkt. So vermutet mit Recht Diiring
251f. DaB Kritolaos der Verfasser war, halte ich freilich aus vielen Griinden fiir ausge-
schlossen. Immerhin diirfte er in der Tat, wie wohl alle andern Briefe auch, im 2. Jahrhun-
dert v. Chr. fabriziert worden sein.,




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 177

bleibt bei einem ganz allgemeinen dravacrdyvrwy adtd 1@y *Adnpaior, wogegen die
Araber zwar ausdriicklich den Hierophanten Eurymedon als den Gegner des
Aristoteles anfiihren, dariiber hinaus aber lediglich von einer Anklage doefeias
sprechen ohne Einzelheiten zu geben. Die Ursache dieser Knappheit diirfte schwer-
lich darin zu suchen sein, dafl die Neuplatoniker sich fiir die ganze Angelegenheit
nicht interessierten (so Diiring 8. 205), sondern zunéchst darin, daB sie in ihrem
enkomiastischen Bestreben die Person des Hermeias iiberhaupt nach Moglichkeit
zu eliminieren suchten. Vielleicht gibt es sogar einen tiefern Grund; doch von ihm
sel etwas spiter die Rede.

Uber Diog. Laert. gehen diese Berichte hinaus darin, daB zwei AuBerungen des
Aristoteles verzeichnet werden, die seinen Weggang aus Athen begriindet hétten.
In der ersten (VM § 41) vergleicht Aristoteles seine Situation ausdriicklich mit
derjenigen des Sokrates, die zweite ist eine vollstindigere Fassung derjenigen,
die wir auch bei Diog. Laert. haben. Beide Apophthegmata zusammen lesen wir
auch bei Ael. V.h. 3, 36. Indessen kommt noch eine Komplikation dazu. VM und
Ibn abi Usaibia teilen mit, die boshafte Bemerkung iiber die athenischen Syko-
phanten hitte in einem Brief an Antipater gestanden, und Elias (Text: Diiring
S. 341) behauptet gar, beide Apophthegmata befinden sich in einem Brief, den
Aristoteles von Chalkis aus an die Athener gerichtet habe. Elias diirfen wir hier
wohl beiseite legen, obschon er zuweilen (wie ein Blick auf Eudemos Frg.3
Walzer-Ross zeigt) iiber erstaunlich gutes Material verfiigt. Einem Brief an Anti-
pater sind wir schon oben bei Apellikon begegnet ( S. 174). Dort hatte Aristoteles
mit beweglichen Worten seine Ehe mit Pythias verteidigt. Hier erzihlt er Anti-
pater seinen Streit mit den Athenern — und abermals in einem andern Brief die
Annullierung des Ehrendekrets, das ihm vor Jahren die delphischen Amphiktyonen
beschlossen hatten (Ael. V.h. 14, 1). Dabei ist gerade in diesem letzten Falle die
uns erhaltene Formulierung prichtig, und auch das Bonmot iiber die athenischen
Sykophanten hat durchaus Niveau. Aber das Briefcorpus als solches ist eine be-
denkliche Sache und wird um so unbehaglicher, je mehr man sich mit seinen
Resten beschiftigt. Es verwendet mehr als einmal vortreffliches altes Material,
wie dies auch von manchen Briefen Platons oder von denjenigen des Kynikers
Diogenes (oder den Sokratikerbriefen) gilt. Ich bezweifle indessen sehr, daf irgend-
ein Stiick als Ganzes echt ist. In unserm Falle diirfte ein altes und gut geprégtes
Bonmot nachtriglich in einen Brief hineingearbeitet worden sein.

Beachtung verdient ferner, dafl Tbn abi Usaibia § 10 die Verteidigungsrede des
Aristoteles ausdriicklich als eine Filschung bezeichnet. Damit setzt er sich in
einen Gegensatz zu Favorin bei Diog. Laert. 5, 9, der, einer unbekannten Quelle
folgend, die Rede fiir echt gehalten hat. An der Echtheit hat auch Hermipp ge-
zweifelt. Seine bei Athen. 696 a—697 a verkiirzt und nicht ganz rein erhaltene
Darstellung sei nun herangezogen. Da horen wir folgendes: Die Anklage des
Eurymedon und Demophilos habe dahin gelautet, Aristoteles treibe doéfea, da
er téglich bei den Syssitien einen Paian auf Hermeias singen zu lassen pflege,




178 ‘ Olof Gigon

Demgegeniiber betont Hermippos energisch und gelehrt, dal es sich keinesfalls
um einen Paian handle, und zwar aus formalen wie auch aus inhaltlichen Griinden.
Hermeias werde im Gedicht ausdriicklich als tot erwidhnt. In Wahrheit sei das
Gedicht ein Skolion. Dazu werden (nur teilweise aus Hermippos) allerlei Belege
beigebracht. Den SchluBl bildet ein Hinweis auf die vielleicht unechte Apologie
des Aristoteles mit einem Zitat, das hervorhebt, wenn Aristoteles den Hermeias
als einen dddvarog hitte kultisch verehren wollen, so hitte er ihm doch nicht ein
Grabmal errichten lassen. Das Argument, von Diiring S. 281 mit Recht als reich-
lich banal bezeichnet (die Stelle Favorin zu geben sehe ich freilich keinen Anlaf,
und Diog. Laert. 5, 9 widerspricht), erinnert etwas an das vielfach variierte Apo-
phthegma des Xenophanes iiber den eleatischen Leukothea-Kult (Vorsokr. 21
A 13).

Wir entnehmen diesem Text zunéichst, daB es eine Apologie des Aristoteles tat-
sédchlich gegeben hat. Unecht war sie sicher, und dennoch wire es interessant ge-
wesen zu wissen, aus welchen Griinden Hermippos an ihrer Echtheit gezweifelt
hat. Enthielt sie sachliche Irrtiimer, oder war sie im Ethos unangemessen? Das
bleibt im Dunkeln.

Wie steht es jedoch mit der Erzihlung als ganzer ¢ Ein Fixpunkt ist historisch
einwandfrei gesichert: dal Aristoteles im Jahre 323 durch irgendeine hohere Ge-
walt gezwungen wurde, Athen zu verlassen und nach Chalkis iiberzusiedeln. Wel-
che Form hatte diese hohere Gewalt ¢ An der ProzeBgeschichte sind drei Momente
etwas undurchsichtig. Erstens: Hermeias ist im Jahre 341 hingerichtet worden.
Das Gedicht mull verhéltnisméBig bald nach diesem Ereignis niedergeschrieben
worden sein. Dann aber hitten die Athener mindestens 15 Jahre gebraucht, um
zu entdecken, dafl Aristoteles in diesem Gedicht sich der Asebeia schuldig gemacht
habe. Man mag einwenden, daBl zwischen der ersten Auffithrung der aristophani-
schen Wolken und dem ProzeB des Jahres 399 eine noch lingere Zeitspanne ver-
flossen ist. Aber der Fall des Aristoteles ist insofern krasser, als da ein vom Ange-
klagten selbst verfaBter Text zugrunde lag. Zweitens: Es bedarf einer beinahe
unglaubhaften Dosis von mala fides, um aus dem Hermeias-Gedicht Spuren einer
kultischen Asebeia herauszulesen. Dafl Hermipp es als Skolion rubriziert hat, mag
-erstaunen. DaB es kein Paian im kultischen Sinne des Wortes ist, springt in die
Augen. Man konnte versuchen wollen, dieser Aporien mit der Hypothese Herr zu
werden, die Asebieklage sei eben von vornherein ein bloBer Vorwand gewesen,
‘dazu bestimmt, den verhaBten Makedonenfreund im geeigneten Augenblick auf
gute Art unschédlich zu machen. Dies ist wohl richtig, auch wenn ich keinen antiken
Text kenne, der die Anklage in dieser Richtung interpretiert hitte%3. Der Kern des
Problems ist jedoch mit einer solchen Hypothese nicht ganz getroffen. Denn auch
ein Vorwand bedarf eines Minimums an Konsistenz, damit er seinen Zweck er-

-~ 83 Gegen Diiring 205. 344 diirfte daran festzuhalten sein, daB die Rede des Demochares,
aus der uns Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 6 einige Stichworte liefert, mit der Anklage des
.Jahres 323 nichts zu tun hat. Diiring datiert sie selbst auf das Jahr 306, vgl. 374 und 388.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 179

fiillen kann, und die Athener des Jahres 323 waren weder unbegrenzt boswillig
noch unbegrenzt naiv. '

Es bleibt eine dritte Schwierigkeit. Eurymedon wird dort, wo er niher charak-
terisiert wird, ausdriicklich als Hierophant bezeichnet. Es handelt sich also um
den héchsten Offizianten bei den Eleusinischen Mysterien®, woraus man natiir-
licherweise entnehmen muf}, dall das Vergehen des Aristoteles speziell gegen den
Kult von Eleusis gerichtet war. Dann aber dringt sich die Geschichte des Lykon
nebst ihrer Ubersteigerung durch Aristippos geradezu auf. Da héren wir ja in
aller Form, Aristoteles habe seiner Gattin Opfer dargebracht, wie es die Athener
fiir die eleusinische Demeter zu tun pflegen. Kein Zweifel: wer den Hierophanten
Eurymedon gegen Aristoteles mobilisierte, der hatte diesen Punkt im Auge und
nicht das Hermeias-Gedicht, das mit den eleusinischen Mysterien schlechterdings
nichts zu schaffen hat. Aber diese Verbindung ist in unsern Quellen vollstéindig
untergegangen oder genauer: Lykon und Aristippos scheinen nichts vom Prozel3
zu wissen, und wer vom Prozel berichtet, bezieht ihn ausschlieBlich auf das Her-
-meias-Gedicht und die mit ihm angeblich begangene Asebeia.

Mit den uns zur Verfiigung stehenden Mitteln wird es schwerlich gelingen, diesen
Kniuel von Aporien befriedigend zu entwirren. Wollte man skeptisch sein, so
wiirde man sich wohl auf folgende Feststellungen zuriickziehen. Eine Tatsache ist,
wie erwihnt, erstens, dafl Aristoteles im Jahre 323 gezwungen wurde, Athen zu
verlassen und sich in Chalkis anzusiedeln, wo er von seiner Mutter her ein Haus
besaB. Als Tatsache ist zweitens anzuerkennen, daB schon die Zeitgenossen (Eubu-
lides, Liykon) der Meinung waren, des Aristoteles Freundschaft mit Hermeias und
Liebe zur Gattin duBlere sich in iibertriebenen und geradezu anstoBigen Formen.
Ob zwischen diesen beiden Tatsachen ein realer Zusammenhang bestanden hat
oder ob ein solcher Zusammenhang erst spéter, und zwar in der ersten Hilfte des
3. Jahrhunderts® konstruiert wurde (und zwar so, daf zunichst die Gattin, dann
Hermeias in den Vordergrund trat), das 148t sich schliissig nicht entscheiden.

Anhangsweise seien einige Bemerkungen iiber die Berichte vom Tode des Aristo-
teles angeschlossen. Wir besitzen alles in allem vier verschiedene Versionen, zwei-
fellos von hochst unterschiedlicher Giite, doch alle letztlich antik. Aus dem Tod
des Sokrates hat ja nicht nur die Stoa (mit einer gegeniiber Platons Phaidon un-
erheblichen Akzentverschiebung) ihre Lehre von der edidoyos ééaywyr) des Weisen
entwickelt; von Sokrates an wurde es iiberhaupt zu einem Problem, wie der
Philosoph dem Tode entgegentritt und sich im Sterben bewihrt oder auch nicht
bewihrt. So entstehen denn unter anderem die zahlreichen einschligigen Notizen,
die jedem Leser des Diog. Laert. auffallen. Man darf sich nicht dadurch tauschen

84 Vgl. etwa Nilsson, Gesch. d. Gr. Rel. T 626.

8 Bemerkenswert ist, daB unter den in der alten Liste — s. oben S. 172 - aufgefiihrten
Obtrectatores Aristotelis kein einziger den ProzeB8 zu kennen scheint, auch Lykon nicht, der
doch von der Reise des Aristoteles nach Chalkis ein schénes Detail zu berichten weil.
Umgekehrt hat Hermippos die Apologie des Aristoteles, also auch die gesamte ProzeB-
geschichte schon vorgelegen; die Zeit des Eumelos kennen wir nicht.




180 Olof Gigon

lassen, daB sie in den meisten Fillen auf eine Kuriositéit reduziert sind®, Es steckt
so gut wie immer eine bestimmte Absicht dahinter, zugegebenermafen bald auf
hoherem, bald auf weniger hohem Niveau. An der Todesart soll sich der Charakter
des Philosophen, der Sinn seines Bios besonders eindriicklich verraten. Doch sei
davor gewarnt, den Anteil Hermipps an diesen Dingen zu iibertreiben. Sowenig
wir alle dpwrid summarisch dem Aristippos geben diirfen, so wenig gehéren simt-
liche Mortes philosophorum dem einen Hermippos®.

Was nun Aristoteles angeht, so ist es genau genommen nicht iiberliefert, wie
Hermippos ihn hat sterben lassen. Wir wissen aber, dall er vom Testament ge-
sprochen und die Angaben des Testaments in den Bios eingebaut hat. Damit ist
aber verniinftigerweise jede allzu dramatische Todesart ausgeschlossen. Ein Testa-
ment will in aller Ruhe aufgesetzt sein. Also diirfen wir getrost annehmen, daf3
bei Hermippos der auch aus andern Griinden glaubhafteste Bericht zu finden war,
Aristoteles sei in Chalkis an einer Krankheit gestorben. So lesen wir bei Apollodor
FGrHist 244 F 38; in dieselbe Richtung weist die Kombination von Diog. Laert.
5, 16 Ende mit Censorin, De die nat. 14; auBBerdem sind hier einzuordnen: Ael.
'V.h. 9, 23 (Aristoteles bewihrt sich in seiner eigenen Krankheit als airwAoywraros.
Biographisch mag dies darauf zuriickverweisen, dafl er selbst Sohn eines Arztes
ist, philosophisch hiingt dies, wie auch Diiring 8. 401 andeutet, mit der zentralen
Rolle des air{a-Begriffs im Denken des Aristoteles zusammen. Das Tun des Arztes
‘ist da freilich gerade ein Grenzfall, vgl. Met. A 1 u. a.), ferner Gellius 13, 5 (Wahl
des Nachfolgers). Ich bin geneigt, diesen ganzen Komplex Hermipp zu geben.

Sonderbar ist Val. Max. b, 6, ext. 5, der erzihlt, Aristoteles habe es, als er schon
auf den Tod krank in Athen darniederlag, erreicht, daB seine Heimatstadt Stageira
wieder aufgerichtet wiirde. Es kann sein (wie Diiring S. 290. 293f. annimmt),
daB Valerius einfach seine Quelle fliichtig gelesen und ein Ereignis ins Jahr 323
geriickt hat, das in Wirklichkeit noch der Regierungszeit Konig Philipps angehort.
Ganz sicher bin ich nicht. Die Lokalisierung Athenus ist allerdings ohne Frage
durch eine Gedankenlosigkeit des Valerius hereingeraten. Da Aristoteles erst
auf dem Totenbett den Wiederaufbau Stageiras erreicht hat, ist hingegen eine
Notiz, die wir vorsichtigerweise als eine etwas ausgefallene Variante in der Datie-
rung eines an sich nicht ganz klar fixierbaren Ereignisses rubrizieren miissen.

Eine zweite Version ist die schon besprochene des Eumelos, der Aristoteles wie
Sokrates in Athen am Giftbecher sterben lie8.

Eine dritte Version taucht erst im 2, Jahrhundert n. Chr. auf, gewinnt aber in
der spiitesten Antike an Verbreitung und ist auch in die Vita Syr. II 7 ed. Diiring
und in Al-Mubashir § 22 aufgenommen. Aristoteles soll sich, nach Chalkis iiber-
gesiedelt, mit der Ursache der Stromungen im Euripos beschiftigt und sogar ein

% Vgl. dazu die Erwagungen von P. Von der Miihll, Klio 35 (1942), 89ff. Von der Miihlls
Aufsatz ist ganz allgemein fiir die hier verhandelten Probleme von einer fundamentalen
Bedeutung.

¢? Welches mag wohl die Form und Absicht der Schrift des Anaximenes faciAéwy perallayal
gewesen sein FGrHist 72 F 18-191




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 181

spezielles Buch dariiber geschrieben haben. Doch vermochte er das Problem nicht
zu 16sen, und aus Kummer dariiber starb er bzw. gab er sich selbst den Tod. Die
Geschichte ist hiibsch erfunden, obschon ich es (gegen Diiring S. 348) fiir undenk-
bar halte, daB sie von Hermipp stammt. Sie ist mit dem Testament wie auch mit
der enkomiastischen Grundhaltung Hermipps unvereinbar. Aber sie ist alt. Dal}
Aristoteles noch am Ende seines Lebens einem naturwissenschaftlichen {7nrnua
nachgriibelt, entspricht vollig dem antiken, speziell hellenistischen Aristoteles-
Bild. In den erhaltenen Pragmatien wird der Euripos zwar nur zweimal beildufig
erwihnt (Meteor. 366 a 22f. und HA 547 a 6); dal es aber einmal im Corpus
Aristotelicum eine Spezialschrift iiber ihn gab, dhnlich etwa wie I7. vijc Aidov®
oder 1. tijc dvafdocws Neilov® ist an sich durchaus nicht unméglich. Er gehort
ja noch fiir einen Seneca zu den bekannten grolen Thaumasia. Endlich ist es nur
eine Abwandlung eines auch sonst greifbaren Motivs, dal Aristoteles aus advuia
stirbt dariiber, daB er das Problem nicht l6sen kann. Tod aus advufa im allgemeinen
kommt bei Diog. Laert. 6fters vor™, doch ist ein Fall fiir uns besonders interessant.
Von Diodoros Kronos héren wir 2, 112, er sei durch Stilpon mit einem dialekti-
schen Problem derart bedringt worden, daB er tief gedemiitigt das Symposion
verlassen, alsbald einen Adyos iiber das Problem geschrieben und dann advuig
seinem Leben ein Ende bereitet habe. Die Parallele zu Aristoteles ist evident. Wo
der Megariker an einem logischen Problem verzweifelt, scheitert Aristoteles an
einem naturwissenschaftlichen (#jrnua. Hinter beiden Erzdhlungen stehen sehr
alte volkstiimliche Dinge (der weise Mann, der zu guter Letzt doch noch zu-
schanden wird), die bis auf den Tod Homers am ungeldsten Liuseritsel” zuriick-
fiihren.

Eine vierte und letzte Version existiert endlich iiberhaupt nur in arabischer,
hebriischer und lateinischer Uberlieferung. Es ist die Version des Liber de pomo,
dessen lateinischen Text M. Plezia kiirzlich (Breslau 1956) sorgfiltig herausge-
geben hat. Da haben wir nach Abzug der mittelalterlichen Umformungen einen
Text, wie wir ihn eigentlich erwarten miissen. Denn es wire doch (wie wir schon
andeuteten) etwas iiberraschend, wenn der platonische Phaidon in der Darstel-
lung «der letzten Tage und der letzten Worte eines groen Philosophen» gar keine
Nacheiferer gefunden hitte. Fiir Theophrast besitzen wir in Spuren etwas der-
gleichen™. Fiir Aristoteles haben wir den Liber de pomo. Ich greife indessen hier
nur einen Zug heraus, denjenigen, der dem Biichlein den Titel gegeben hat. Der
todkranke Aristoteles hilt sich dadurch noch eine Weile am Leben, dafl er einen
Apfel in der Hand hilt und an diesem riecht. Am SchluB des Gesprichs mit den

68 Katalog des Diog. Laert. Nr. 125.
5 “fFrg. 246-248 R.; dazu P. Moraux, Les listes anciennes des ouvrages d’ Aristote (1951)
531.
" 70 Periander 1, 95; Menedemos v. Eretria 2, 142; Speusippos 4, 3; Demetrios v. Phaleron
5, 78; Menippos 6, 100. Die Fille des Menedemos, Demetrios und Menippos stammen aus
Hermippos.
1 Heraklit V8 22 B 56 usw.
2 Diog. Laert. 5, 40f., Cic. Tusc. Disp. 3, 69.




182 Olof - Gigon

Schiilern entféllt ihm der Apfel zu Boden, und er stirbt. Dazu gibt es nun wieder-
um eine recht beachtenswerte Parallele, und zwar aus Hermippos. Diog. Laert.
9, 43 berichtet, Demokrit sei auf den Tod krank gewesen, als das Thesmophorien-
fest herkam. Um nun seiner Schwester die geziemende Teilnahme am Fest zu er-
moglichen, ordnete er an, man solle ihm téglich warmes Brot bringen. Daran roch
er und hielt sich dadurch am Leben so lange, bis das Fest voriiber war. Dann starb
er dlvrdrara. Hier wie dort vermag also der naturwissenschaftlich wohl bewan-
derte Philosoph auf kurze Zeit — der eine an einem Apfel, der andere an dproe
Peguoi riechend —, sein Leben zu verlingern, um einer hohen Pflicht zu geniigen,
Aristoteles den philosophierenden Schiilern, Demokrit der frommen Schwester
gegeniiber’. Uber den Ursprung der Erzéhlung im Liber de pomo ist damit noch
nicht viel gesagt. Da sie im Kern hellenistisch ist, méchte ich annehmen. Sie
reprisentiert eine Abart der aristotelesfreundlichen Tradition ebenso wie die
Euripos-Geschichte zur aristotelesfeindlichen Tradition zu rechnen ist.

Der letzte Uberlieferungskomplex, der hier untersucht werden soll, betrifft das
Verhéltnis des Aristoteles zu den makedonischen Ko6nigen. Lassen wir Kleinig-
keiten beiseite, so ergibt sich sofort, daB drei urspriinglich selbstéindige Tradi-
tionskerne zu unterscheiden sind. Der erste ist die Erziehung des jungen Alexander,
der zweite die Neugriindung Stageiras, der dritte der Sturz des Kallisthenes mit
all seinen Folgen. Schon ein summarischer Uberblick iiber den Textbestand lehrt,
daf die Kallisthenes-Geschichte bei weitem am solidesten und reichsten bezeugt
ist. Sie hat bei den grofen Alexander-Historikern ihren festen Platz, und die
ethisch-philosophischen Probleme, die sie stellte, sind fiir die Folgezeit mafgebend
in Theophrasts KaAlodévne 7 nepl névdove formuliert worden™. Titigkeit und
Stellung des Aristoteles als oixto71j¢ von Stageira kennen wir aus einer zwar nicht
besonders breiten und vorzugsweise bei den Arabern vorliegenden, aber doch zu-
verldssig wirkenden Tradition. Die einzelnen Elemente der griechischen Oikisten-
Ehrung sind noch bei den Arabern miihelos zu identifizieren. Ganz anders steht
es dagegen mit dem ersten der genannten Punkte. Die Uberlieferung ist da, wie
schon Ed. Zeller™ mit sehr viel Recht hervorgehoben hat, erstaunlich diirftig und
problematisch. Die frithen Alexander-Historiker haben allem Anschein nach von
einer Erziehung Alexanders durch Aristoteles nichts gewuBt oder keine Notiz
genommen. Besonders auffallend ist dies bei Onesikritos, dessen Werk sich aus-
driicklich auf die Schilderung II&c *AAéEavdgos 7jydn konzentriert hat (FGrHist
134 F 1£f.); doch die Philosophie, mit der Alexander in diesem Buche Umgang
hatte, war nicht diejenige des Aristoteles, sondern diejenige des Antisthenes und

78 Der enkomiastische Ton in der Geschichte von Demokrit ist bezeichnend und entspricht
dem hohen Ansehen, das Demokrit im Peripatos allgemein genossen hat, vgl. etwa das
wichtige Theophrasteum bei Ael. V.h. 4, 20. Noch bei Cicero ist der EinfluB dieses peri-
patetischen Urteils mit Handen zu greifen, ebenso bei Dion. Hal., Comp. verb. § 187, und
in der — recht bedacht erstaunlichen — Neuausgabe seiner Werke durch Thrasyllos.

4 Dazu Regenbogen RE s.v. Theophrastos Sp. 1484f. Doch lieBe sich wohl noch etwas
weiterkommen. ; o

7 Die Philos. d. Griechen 11 2, 4. Avfl., 23 Anm. 4.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 183

Diogenes®. Uber *AAs&dvégov dywyr) hat sodann Marsyas von Pella geschrieben
(FGrHist 135), der nicht bloB ein vornehmer Makedone war, sondern in seiner
Schrift sich sogar selbst (wie es scheint) als odvrgopos °AAeéavdgov vorgestellt
hat. Auch da findet sich in den freilich geringen Resten keine Spur von Aristoteles.

Das ist ziemlich beunruhigend. Bei scharfer Interpretation miissen wir an-
erkennen, dafl die Historizitit der Erziehung Alexanders durch Aristoteles an
einem einzigen alten Zeugnis héngt, demjenigen des durch Aristokles (Eus. PE
15, 2, 4) angefiihrten Megarikers Alexeinos. Seine boshafte Geschichte, der Knabe
Alexander habe sich seinem Vater gegeniiber geweigert, sich von Aristoteles unter-
weisen zu lassen, setzt zwingend voraus, daBl Aristoteles als Lehrer Alexanders
bekannt war, womit allerdings iiber Cha.rakter Ausmal und Dauer dieses matdevery
noch nichts gesagt ist?.

Doch iiberblicken wir nun die sonstigen Zeugnisse.

Bei Diog. Laert. weisen zunsichst (wie oben S. 148 dargelegt) schon die Bemer-
kungen Hermipps iiber Nikomachos auf die spiteren Beziehungen des Aristoteles
zu den makedonischen Konigen hin. Hermipp gaben wir auch die seltsame
‘Aitiologie von ITegimarnrinds: Alexander sei wihrend einer Rekonvaleszenz auf
seinen Spaziergiingen von Aristoteles begleitet worden. Spiter teilt § 4 mit,
Aristoteles sei zur Erziehung des Sohnes von Philipp nach Makedonien berufen
worden und habe sozusagen als Lohn den Wiederaufbau von Stageira erlangt,
-eine Kombination, die man wiederum gerne Hermippos zuschreiben méchte. Nach-
dem er érieixdic mit Alexander zusammengewesen sei (die unbestimmte Ausdrucks-
weise ist recht charakteristisch), sei Aristoteles nach Athen zuriickgekehrt, nicht
ohne zuvor Alexander seinen Verwandten Kallisthenes empfohlen zu haben. End-
lich wird aus Apollodor 244 F 38 festgehalten, Alexander sei fiinfzehn Jahre alt
gewesen, als Aristoteles zu ihm kam. Doch fiithren die Data auf dreizehn Jahre.
Ob ein Fehler oder eine echte Uberlieferungsvariante vorliegt, 148t sich nicht ent-
scheiden.

Die Vita Marciana ist noch drmlicher in ihren Angaben. § 14f. berichtet kurz,
wie Aristoteles nach Makedonien geholt wurde; Philipp und Olympias ehrten ihn
so sehr, daB sie seine Statue neben den ihrigen aufstellen lieBen?®. Er benutzte seiner-
seits seinen EinfluB zu einem allgemeinen edegyereiv, und zwar half er allen Men-
schen dadurch, daB er Alexander in dem Werk /7. facidefag iiber seine Aufgaben
belehrte, insbesondere iiber das &0 moweiv, zu dem jener als Konig verpflichtet ist:

76 Wie weit die zahlreichen Anekdoten, die Alexander und Diogenes zusammenbringen,
auf Onesikritos zuriickgehen, ist eine Frage, die einmal iiber Jacoby hinaus verfolgt werden
miilBte.

77 Etwas anderes sind natiirlich die Zeugnisse fiir den Aufenthalt des Aristoteles am
makedonischen Koénigshof iiberhaupt. Von einem solchen Aufenthalt sprechen Demochares,
das Epigramm des Theokrit von Chios und wohl auch Eubulides, alle bei Eus. PE 15, 2.
Zu Theokrit ist die — schwer anfechtbare — Erliuterung bei Plut. Mor. 603 C beizu-
ziehen.

78 Erfunden ist dies gewil; aber daB in eben dieser Zeit das massenhafte Aufstellen von
Statuen anfing, wird man den bekannten Zeugnissen iiber Demetrios v. Phaleron Frg.
21-24 W. im Prinzip glauben miissen.




184 Olof Gigon

Ein Apophthegma Alexanders belegt dies™. Dann kommen wir schon zum Perser-
krieg, auf dem Aristoteles den Konig begleitet haben soll.

DaB es eine Eigentiimlichkeit der VM ist, aus der Uberlieferung diejenigen Nach-
richten herauszugreifen, die den Bios mit dem Oeuvre verkniipfen, erwidhnten wir
schon 8. 163. Die Schrift 7. fagiAeiac mit dem Erziehertum des Aristoteles zu
kombinieren, lag denkbar nahe (doppelt nahe, wenn Frg. 647 R.3 tatsichlich aus
ihr zitiert sein sollte; es impliziert allerdings eine derart massive Selbstempfehlung
des Aristoteles, da man miBltrauisch wird. Ob man nicht auch da eher an einen
der famosen Briefe denken sollte ?). Wir werden ruhig annehmen diirfen, da3 schon
Hermipp sie ausgewertet hat, um seine Erzéihlung teils zu beglaubigen, teils mit
philosophischem Gehalt zu fiillen. Authentische Angaben dariiber, worin konkret
die matdela Alexanders bestand, scheinen ja nicht existiert zu haben. Dagegen
fassen wir in Spuren eine Konkurrenziiberlieferung, die sich bemiihte, Aristoteles
durch Xenokrates zu verdrdngen. Denn so mufl man es wohl interpretieren, wenn
Plut. Mor. 1126 C aus #lterer gelehrter Zusammenstellung mitteilt, Alexander
hitte Xenokrates um vmodjxas mepi fagiielac gebeten, was wiederum zu verbinden
ist mit dem Titel des Xenokrates ororycia moos ’AAéEavdgov n. faciielag &’ (Diog.
Laert. 4, 14). Da zeigt ototyeia iiberdeutlich an, daB dabei an eine Elementarlehre
zuhanden eines jungen Mannes gedacht ist. Anders als im Falle der mgeofeia (oben
S. 165) diirfen wir hier mit Sicherheit annehmen, da3 die Geschichte wie das Buch
nachtriglich und mit einer Spitze gegen Aristoteles erfunden worden sind®.
Schwieriger sind die Dinge bei Anaxarchos zu beurteilen, auch einem der «Philo-
sophen um Alexander». Von ihm besitzen wir sogar zwei Fragmente aus einem
Buche 1. faciAeias; wie es mit ihrer Echtheit bestellt ist, konnen wir hier nicht
untersuchen®,

Unzweifelhaft iiberraschend ist es, dafl die Araber, bei denen man ein besonderes
Interesse an Alexander voraussetzen mochte und die, wie wir schon sahen (S. 163),
in einzelnen Fillen wertvolles altes Material erhalten haben, im Punkte der Kr-
ziehung Alexanders durch Aristoteles nichts von Belang beizubringen vermdgen:
Al-Mubashir § 18, Ibn abi Usaibia § 6. Doch auch die iibrigen Testimonia sind
durchwegs unbestimmt und substanzarm. Ich greife nur vier Stellen heraus.

In der SchluBbetrachtung iiber Alexander bemerkt Iustin 12, 16, 8, dieser habe
exacta pueritia®® wihrend fiinf Jahren Aristoteles zum Lehrer gehabt. Diese Zeit-
angabe widerspricht Apollodor, der FGrHist 244 F 38 mit acht Jahren rechnet.

7 Man mag dazu Gnomol. Vatic. Nr. 53. 82. 85. 101 Sternbach vergleichen.

80 Dasselbe mochte ich bei der Tradition vermuten, die von reichlichen Geldgeschenken
an Xenokrates spricht: Diog. Laert. 4, 8; Plut. Mor. 331 E; Alex. 8, 5; Cic. Tusc. Disp.
5, 91 u. a. Bei Diog. Laert. 5, 10 wird diesen Geschenken in aller Form die Absicht zuge-
schrieben, Aristoteles zu krinken.

81 Bequeme Zusammenstellung der Texte iiber Anaxarchos bei Diels-Kranz V8 Nr. 72.

82 Womit offenbar ein genaues Datum gemeint ist. Sckol. (Plat.) Alk. I 121 E gibt
Alkmeon, Aristoteles und dem Stoiker Zenon die Lehre, im Menschen werde nach dic
énva Jahren der Adyos TéAetos. DaBl damit nur auf HA 581 a 11-15 gezielt sei, ist mir
zweifelhaft. Anderseits scheint es moglich, daB dergleichen Berechnungen beim Ansatz der
nrabela *AleEavdpov eine Rolle gespielt haben.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 185

Doch ist es gut, sich da wiederum zu vergegenwirtigen, wie undurchsichtig fiir
uns ein erheblicher Teil der Datierungen Apollodors ist. Aus Philochoros gedeckt
sind (wenn unsere Analyse von VM § 8-12 richtig ist, s. oben 8. 159£.) nur drei
Daten: Geburt, Tod und Beginn des Philosophierens in Athen als Schiiler Platons,
mehr nicht. Woher die andern Daten stammen, 148t sich nur erraten. Datierungen,
die von Apollodor abweichen, kénnen jedenfalls nicht von vornherein als falsch
bezeichnet werden.

Auf einen bedenklichen Faktor in der Uberlieferung macht Gellius 9, 3 auf-
merksam. Er zitiert einen Brief Philipps an Aristoteles, in welchem die Geburt
Alexanders angezeigt und die Hoffnung ausgesprochen wird, Aristoteles mochte
dereinst die Erziehung des Kindes iibernehmen. Es scheint also ein (vielleicht aus-
gedehnter) Briefwechsel in dieser Angelegenheit existiert zu haben, auf den aller-
dings die Naivitit des von Gellius mitgeteilten Stiicks kein gutes Licht wirft.
Aber wer garantiert uns, daB nicht auch das in VM §5 erhaltene Fragment
eines Briefs des Aristoteles an Philipp aus derselben Stammlung stammt ? Aristo-
teles kann sich sehr wohl in dem Augenblick, da es mit der zaideia Alexanders ernst
zu werden begann, auf seine zwanzigjdhrige Schiilerschaft bei Platon berufen
haben, um sich auf diese Weise als philosophischen Erzieher zu empfehlen. Es
ist ein wahres Gliick, dafl wir fiir die besagten zwanzig Jahre nicht allein auf die
Briefstelle angewiesen sind, sondern, wie soeben angedeutet, vermutlich Philo-
choros fiir sie beanspruchen diirfen. Die Erziehung Alexanders durch Aristoteles
wird weiterhin bei Dion von Prusa gelegentlich gestreift. So in Or. 49, 4-5, so vor
allem in der zweiten der Konigsreden, die ja als Ganzes als ein Gespréch Philipps
mit seinem Sohne stilisiert ist. Gegenstand des Gesprichs ist Homer. Alexander
wird geradezu darin examiniert, was er von Homer denkt. Seine AuBerungen be-
friedigen den Vater im hochsten MaBe. Doch erst in den letzten Zeilen des Ge-
spriichs fiillt es diesem ein, sich zur Wahl des Aristoteles als Erzieher zu gratulieren
(fliichtig vorbereitet in § 15), da dieser den Sohn so trefflich unterrichte mepi - -
Pacideiog eite “Ounpov éényoduevos eite dAdov todmov (§ 79). Fiir uns hat dies nur
insofern Interesse, als damit der zweite Ansatzpunkt sichtbar wird, der es ge-
stattete, der maidela Alexanders einige Farbe zu verleihen. Es konnte die vielfach
bezeugte und in jeder Hinsicht sehr passende Vorliebe Alexanders fiir Homer
kombiniert werden mit den aristotelischen ’Amogrijuara ‘Ounpixd in sechs Biichern®?,
die uns in Fragmenten noch einigermaBen faBbar sind. Die Folgerung, daBl Aristo-
teles seinen Schiiler in Homer eingefiihrt, ja fiir ihn eben jenes Homer-Exemplar
geschrieben habe, das der Ko6nig spéter immer bei sich gehabt haben soll, lag der-
art nahe, dal man der Versuchung schwer widersteht, auch diesen Zug auf Her-
mippos zuriickzufiihren. Dafl in Wirklichkeit Aristoteles die homerischen Epen
sicher nicht ediert hat, betont neuestens mit Recht F. Wehrli#. Doch die Kombina-

8 Im Katalog des Diog. Laert. Nr. 118, dazu Moraux, Listes etc. 114f.
8 Zu Chamaileon Frg. 14-22; vgl. auch Strabo 13, 1, 27, der zeigt, daB wir eine keines-
wegs einhellige Uberlieferung haben.




186 Olof Gigon

tion hat unzweifelhaft Hermippisches Geprige. Dies fiithrt uns zum letzten und
relativ wichtigsten unter den allesamt diirftigen Texten, Plut. Alex. 7-8. Hiibsch
plutarchisch (oder schon &lter ?) ist die psychologisch motivierende Einleitung:
Eine Natur wie diejenige Alexanders fordert mehr als andere, da man sie nicht
fia, sondern Adyw heranbilde; das bringt aber nicht der Lehrer der éyxix»Aia, son-
dern nur der Philosoph zustande. Wie bei Diog. Laert. 5, 4 (also wohl Hermippos)
wird die Neugriindung Stageiras der Lohn des Aristoteles. Erstaunlich prézis ist
die Angabe iiber den Ort, den Philipp als Aufenthalt fiir Lehrer und Schiiler be-
stimmt, das Nymphaion bei Mieza, wo &dpat und meginarot des Aristoteles «noch
jetzt» gezeigt wiirden. Aristoteles hat also sowohl sitzend wie wandelnd unter-
richtet®. Das usypt »ov ist wie in so vielen Fillen schwer zu beurteilen, da wir nicht
wissen, ob es auf Plutarchs personliche Informationen zuriickgeht oder aus élterer
Literatur mit {ibernommen ist. Das Ganze muf} in Verbindung stehen mit Steph.
Byz. s.v. Mieza, Nikanor habe (bei einem Autor, dessen Name verstiimmelt ist)
Mielaios geheilen. Da hat also der Sohn des Proxenos und Adoptivsohn des Ari-
stoteles (daB er dies zweite war, scheint sich aus der bei Diiring 8. 270 mitgeteilten
Inschrift zwingend zu ergeben) besondere Beziehungen zu Mieza gehabt, die wir
zwar nicht nidher zu charakterisieren vermogen, die aber von der Nachricht Plut-
archs schwerlich abgetrennt werden diirfen.

Was Plutarch 7, 5-9 iiber den philosophischen Unterricht im einzelnen mitteilt,
sel hier beiseite gelassen. Der (von Gellius 20, 5 vollstandig reproduzierte) Brief-
wechsel ist fatal, auch wenn ich ungern glaube, daf er (so Diiring S. 286) von
Andronikos héchst personlich fabriziert worden ist. Er wird derselben groBen Brief-
masse angehoren, deren Entstehung ich dem 2.Jahrhundert v. Chr. zuschreiben
méochte. Auf einer andern Ebene steht das Problem der Geheimlehre an sich. Die
Bezeichnung der hoheren Philosophie als émomtixd kehrt wieder bei Plut. mor.
382 D an einer Stelle, die von Ross als Eudemos Frg. 10 gefiihrt wird. So ganz
einfach liegen die Dinge also nicht. :

Hiibsch ist sodann die Notiz 8, 1, Aristoteles habe Alexander auch die Freude
an der Medizin beigebracht, und zwar nicht bloB theoretisch, sondern auch in der
Praxis. Alexander habe nach Ausweis der Briefe sich selbst gelegentlich als Arzt
versucht. Was von den hier gemeinten Briefen (vgl. 41, 6-7) zu halten sei, stehe
dahin; die Briefe Alexanders sind natiirlich nicht von vornherein gleich zu be-
urteilen wie diejenigen des Aristoteles. Im iibrigen wird die Betonung des iazpuxdy
wohl darauf hindeuten, da} wir es mit demselben Autor zu tun haben, der den
Vater des Aristoteles als Arzt und Freund des Amyntas vorgestellt und den Be-
griff des Peripatetikos auf eine Rekonvaleszenz Alexanders zuriickgefiihrt hat, also
Hermippos. |

Etwas verwirrend ist endlich 8, 2-3, wo wir von den Lieblingsschriftstellern
des K6nigs horen. Onesikritos wird zitiert, aber trotz dem miBverstéindlichen Wort-
laut wohl nur dafiir, daB Alexander jederzeit seinen Homer und seinen Dolch

8 Vgl. dazu S.167f.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 187

unter dem Kopfkissen bei sich hatte, nicht auch dafiir, daB Aristoteles ihm eine
Diorthosis der Ilias gemacht hitte; das erste steht einem Jiinger des Antisthenes
und Diogenes sehr wohl an, das zweite paBt schlecht zu seinen Absichten. In 8, 4
hat Plutarch lediglich das aus Gnomol. Vatic. Nr. 87 Sternb. u. a. wohlbekannte
Apophthegma eingearbeitet.

Im ganzen mochte ich mich immerhin scheuen, Plutarchs Erzihlung ausschlieB-
lich auf centertainment-literature» und Briefliteratur zu reduzieren, wie es Diiring
S. 286 tut, es seli denn, man wolle auch im Bios Hermipps nichts anderes als
«entertainment-literature» sehen. Das ist Geschmackssache. Beabsichtigt hat
Hermippos jedenfalls etwas anderes: eine auf psychologische und andere sixdra auf-
gebaute Rekonstruktion des Lebens des Aristoteles in seiner organischen Ganzheit.

Uber den zweiten der vorhin aufgezihlten Traditionskerne, die Wiederherstel-
lung von Stageira, ist nicht viel zu sagen. DaB schon friih die Geschicke des Stadt-
chens mit der Person des Aristoteles verkniipft wurden bzw. da man von einem
derartigen Zusammenhang wullte, zeigt die bei Aristokles (Eus. PE 15, 2, 6)
resiimierte Anklage des Demochares aus dem Jahre 306. Dall Hermipp sich fiir
diesen Komplex interessierte, wird man schon aus der Tatsache erschlieBen diir-
fen, dall er 7. vouoderdr schrieb. Er hat also sicher erzihlt, wie Aristoteles der
Stadt Stageira Gesetze gab (Diog. Laert. 5, 4 u. a.). Auch den von Ael. V.h. 3, 46
notierten kuriosen XZrayeipirdov vduos wird man ihm geben wollen, Mit der Nomo-
thesie hiingt die Oikistentétigkeit zusammen. Schon oben haben wir die Nachricht,
die Neugriindung Stageiras sei der Lohn fiir das matdederr Alexanders, auf Her-
mippos zuriickgefiihrt.

Zu der Neugriindung selbst haben wir zwei deutlich unterscheidbare Traditionen.
Die eine wird représentiert durch VM § 17-18 sowie durch Vita Sy. I 10, Al-
Mubashir § 29-30, Ibn abi Usaibia § 13 und 30-31. Thr zufolge holten die Einwoh-
ner Stageiras die Asche des Aristoteles aus Chalkis in ihre Stadt, errichteten iiber
seinem Grab einen Altar, nannten den Platz *Agtororédeiov und machten ihn zu
ihrem Buleuterion. AuBlerdem sollen sie einen Monat und ein Fest nach Aristoteles
benannt haben. Diiring S. 110 méchte darin die typische «religious attitude in
Tamblichus’ school» erkennen (so auch S. 206). Ich vermag da nicht recht zu fol-
gen. Die Bestattung auf 6ffentlichem Platz in einem Heroon, das mit dem Buleu-
terion in Verbindung steht, sind Ehrungen, wie sie seit alters dem griechischen
oixtotyc zukommen. Einen hervorragenden Mann dadurch zu ehren, daB man ein
Fest und gar einen Monat nach ihm benennt, ist eine Sitte, die seit den samischen
Avoavdgera (Plut. Lys. 18) allméahlich aufzukommen beginnt und fiir die es in den
Jahrzehnten nach dem Tode des Aristoteles mancherlei Beispiele gibt. Im Gegen-
satz zu Diiring kann ich mich des Eindrucks nicht erwehren, daB (von einigen
spéitantik-orientalischen Bliimchen abgesehen) die hier vorliegende Tradition
klassische und friihhellenistische Verhéltnisse so rein aufbewahrt hat, da der
ganze Komplex Hermipp gegeben werden darf®.

8 Hypothetisch méchte man noch einen Schritt weiter gehen: In dieser Darstellung




188 Olof Gigon

Die andere Tradition findet sich bei Dio Or. 47, 9-11 und 13. Voran steht ein
Apophthegma, das an sich alt sein kann: Aristoteles habe dies als seine einzige
wahre edtvyia bezeichnet, dall er olxiotig Tijc wareidog habe werden konnen. Dann
aber referiert Dio aus einem Brief, in welchem Aristoteles sich bitter dariiber be-
klagt, daB gewisse Leute in der Umgebung des Konigs seine Absichten, Stageira
wieder aufzurichten, planméBig zu hintertreiben trachten; er sei nun daran, die
Sache aufzugeben. Der Sinn des Briefes, der nicht uninteressant, aber genau so
unecht ist, wie wohl alle andern, verrit sich in einigen Worten von § 11. Die spi-
tere hellenistische Periegese konstatierte, daBl Stageira unbewohnt war (Strabo
7, 35). In der groBen Historie fand sich aber kein Bericht iiber eine nach Aristoteles
erfolgte Zerstorung des Stddtchens, was iibrigens in keiner Weise verwunderlich
ist. Auch von der Zerstérung durch Philipp, einer aufs ganze gesehen belanglosen
Episode, hatten die Geschichtschreiber keinen Anlafl Notiz zu nehmen?’. Trotz-
dem kann die erste wie eine zweite Zerstorung sehr wohl stattgefunden haben.
Doch dabei beruhigte sich der spéthellenistische Verfasser des Briefcorpus nicht,
sondern fabrizierte einen Brief, aus dem hervorging, daB die Wiederherstellung
Stageiras bestenfalls bis zum Stadium einer kiimmerlichen »dun gegliickt war.
DaB die Erwihnung eines ywoioy Theophrasts in Stageira im Testament Theophrasts
damit kaum harmonierte, wurde iibersehen®.

Es bleibt das dritte und letzte Hauptelement in den Bez1ehungen zwischen Ari-
stoteles und Alexander, der Sturz des Kallisthenes. Hier stehen wir mit einem Schlag
mitten in der grofen Historie. Die Hinrichtung des vielseitig gebildeten Mannes, der
selbst zur ersten Gruppe der Alexanderhistoriker gehort, ist ein Stiick des Schick-
sals Alexanders selbst. Dementsprechend reich ist die Bezeugung. Fiir uns kann
es sich indessen nur darum handeln, diejenigen Momente herauszuheben, die fiir
den Aristoteles-Bios von besonderem Interesse sind. Wir beginnen mit der Fest-
stellung, daB die Vita Marciana Kallisthenes iiberhaupt nicht erwiahnt. Al-Mubashir
§ 19 und Ibn abi Usaibia § 6 begniigen sich damit, zu berichten, da8 Aristoteles
bei seiner Riickkehr aus Makedonien nach Athen Kallisthenes als einen Nachfolger

springt der Kontrast zwischen der schiindlichen Behandlung, die Athen im Jahre 323 dem
Aristoteles widerfahren 1aBt, und den beinahe iiberschwinglichen Ehren, die ihm nach
dem Tode in dem bescheidenen Heimatstidtchen zuteil werden, in die Augen. Das ist ein
Kontrast, den Demetrios von Phaleron bei mehr als einem Philosophen wenn nicht expressis
verbis ausgesprochen, so doch unmifverstindlich angedeutet hat, vgl. GGA 1958. Sollte
unsere Geschichte auch schon auf ihn zuriickgehen ?

87 Ich bin mit Diiring 293 skeptisch, ob bei Diodor 16, 52, 9 wirklich von Stageira die
Rede ist.

88 Ubrigens wird die Wiederherstellung Stageiras durch Aristoteles vorausgesetzt teils
bei Plut. Alex. 53, 1, wo wir horen, Kallisthenes sei mit Alexander mitgezogen in der Hoff-
nung, ihn auf diese Weise fiir den Wiederaufbau auch seiner Vaterstadt Olynth zu gewinnen,
teils vor allem in dem bei Diog. Laert. 6, 93, Ael. V.h. 3, 6 u. a. verzeichneten Apo-
phthegma des Kynikers Krates. Er lehnt das Angebot Alexanders, Theben wieder aufzu-
richten, ab; und wenn dies, wie zu vermuten, in Zenons ’Anournuoveduara Kodrnrog stand,
80 haben wir da mit derselben Polemik gegen Aristoteles zu rechnen, die in dem ungleich
bekannteren Ausspruch iiber den aristotelischen Protreptikos SVF 1, 273 offen zutage tritt;
man kann ja den Spott, der in der Bemerkung des Krates zum Schuster Philiskos liegt,
kaum drger miBverstehen, als wenn man die Szene als einen Beweis des llterarlschen Erfolgs
des Protreptikos auffat.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 189

zuriickliBt und ihn Alexander empfiehlt. Augenscheinlich wiederholt sich, was
wir schon bei der Hermeias-Geschichte beobachteten: Der enkomiastisch orien-
tierte Bios eliminiert diese Dinge so weit als moglich. Daraus diirfen wir sogleich
etwas Weiteres folgern: Wie im Falle des Hermeias hat sich die dem Hingerichteten
wohlgesinnte Darstellung nicht vollstindig durchsetzen konnen. Bei Hermeias
war diese vorzugsweise représentiert durch das “Epueiov éyxwuiov gerade des Kal-
listhenes selbst (FGrHist 124 F 2), bei Kallisthenes durch den KaAiiod#évng Theo-
phrasts. Denn Cic. Tusc. Disp. 3, 21 148t kaum einen Zweifel, dafl Kallisthenes als
das unschuldige Opfer eines Mannes geschildert war, der mit den groBen ihm zu-
gefallenen duBeren Giitern nicht recht umzugehen verstand. Doch diese entschie-
dene Parteinahme (die sich auch in einem entsprechenden Bericht vom Ende des
Philosophen ausgedriickt haben wird) ist von den Spéitern nur teilweise iibernom-
men worden. Das 148t sich an den von Jacoby in FGrHist 124 T 1ff. und Diiring
S. 294 ff. zusammengestellten Texten sehr schén beobachten.

Nach Umfang und Qualitéit treten zwei Darstellungen evident hervor, diejenige
Arrians 4, 10-14 und diejenige Plutarchs, Alex. 52-55. Wir diirfen uns hier auf
eine summarische Interpretation Plutarchs mit gelegentlichen Seitenblicken auf
die Parallelberichte beschrinken.

Die Erzdhlung setzt im Jahre 328/7 in dem Augenblick ein, in welchem Alex-
ander iiber die unbedachte Ermordung des Kleitos bittere Reue empfindet. Thn
zu beruhigen werden zwei Philosophen herbeigerufen, Kallisthenes und Anaxarchos.
Sie handeln freilich sehr verschieden. Kallisthenes versucht behutsam, #duxdg,
dem mddoc zu Leibe zu gehen, Anaxarchos dagegen mobilisiert hemmungslos den
Stolz des Konigs, so dafl das wddog zwar iiberwunden, dem 7jog des Konigs da-
gegen der denkbar schlechteste Dienst erwiesen wird. Auflerdem scheut er sich
nicht, seinen Rivalen Kallisthenes bei Alexander anzuschwirzen®®. In 52, 8-9 flicht
Plutarch einen witzig-boshaften Wortwechsel zwischen Anaxarchos und Kallisthe-
nes ein; er hingt unterirdisch zusammen mit Gnomol. Vatic. Nr. 367 Sternb.
und dem Apophthegma des Diogenes bei Diog. Laert. 6, 45%. 53, 1 ist stark enko-
miastisch; so etwa mag Theophrast von Kallisthenes gesprochen haben. Es folgt
in 53, 3 bis 54, 1 ein geschlossenes Stiick aus Hermippos, umrahmt durch zwei
apophthegmatische AuBerungen, die der Sache nach parallel laufen. Alexander
hier wie Aristoteles dort sind der Meinung, dal Kallisthenes durch die eigene Un-
klugheit ins Verderben gerit®l. Hermippos beruft sich fiir seine Erzéhlung auf
eine erlesene Quelle (wie er es auch sonst gerne gut; vgl. etwa Plut. Dem. 5, 7

89 Wieweit ein derart krasses Konkurrenzverhaltnis historisch ist, entzieht sich letztlich
unserer Beurteilung. Dall die Mitwelt mit solchen Rivalititen selbstverstindlich rechnete,
ist von Interesse auch im Hinblick auf die Beziehungen zwischen Aristoteles und Xeno-
krates und auf die Parallele Aristoteles-Alexander mit Diogenes-Alexander.

9 Die bei Diiring 287 aus Plut. Mor. 604 D aufgefiihrte Anekdote ist nur eine schlechtere
Variante davon.

%1 Das Aristoteles- Apophthegma in 54, 2 hat eine gute Variante bei Ioann. Lyd. De mens.
4, 77. Ein weniger geistreicher Autor hat sich dadurch veranlaft gefiihlt, eine vielbezeugte
«Wanderanekdote» an Kallisthenes und Theophrast anzuhéngen, Diog. Laert. 5, 39.

14 Museum Helveticum




190 ; Olof Gigon

und Diog. Laert. 5, 41), Stroibos, den Privatsekretdr des Kallisthenes, der dem
Aristoteles iiber den Sturz seines Herrn Bericht erstattet haben soll?2. Kallisthenes
ist beim Symposion aufgefordert worden, zuerst einen &zawvog, dann eine xarnyopia
der Makedonen vorzutragen®. Das zweite kommt wesentlich iiberzeugender her-
aus, Alexander gerit in Zorn und Kallisthenes verldfit das Symposion, nicht ohne
drohend fiir sich (nach der evidenten Besserung Lattes; von Diiring S. 294 leider
nicht aufgenommen) den Vers II. 21, 107 zu murmeln.

Es ist bezeichnend fiir Hermippos, dal er damit die Ursache des tédlichen Kon-
fliktes anschaulich und plausibel, aber von den andern Traditionen entschieden
abweichend herausarbeitet. Plut. b4, 3 bis 55, 1 fiigt mehr oder weniger glatt eine
zweite Ursache bei, diejenige, in der sich, wie gleich betont wird, die philosophische

Haltung des Kallisthenes besonders edel manifestiert. Es ist die Proskynesis, zu
der sich der Philosoph nicht entschlieBen kann. Freilich macht er in der beige-
gebenen Erzihlung des Chares® keine gute Figur: er driickt sich einfach von der
Proskynese und bricht damit erst noch ein Hephaistion gegebenes Versprechen.

55, 2-8 folgt die politische Ursache im strengen Sinn, der Verdacht, Kallisthenes
sei an der Verschworung des Hermolaos und seiner Genossen beteiligt gewesen.
Mit dem Proskynese-Problem ist dies natiirlich verflochten; doch nur hier haben
wir einen préizisen Tatbestand, der zu einem Gerichtsverfahren und Todesurteil
fiihrt. Plutarchs Darstellung bleibt bewuBt in der Schwebe. Zuerst héren wir von
Lysimachos, Hagnon und anonymen StafidAdovres als Ankldgern des Kallisthenes.
Dagegen wird festgehalten, da von den Verschworenen selbst kein einziger
Kallisthenes als Mitwisser bezeichnet habe. Damit stimmt weiterhin ein erster
Brief Alexanders iiberein, wihrend ein spéterer zweiter Brief unmiBiverstdndliche
Drohungen gegen Kallisthenes und dessen Hinterménner ausspricht. Beide Briefe
konnen echt sein. Dal der Konig mit den é&xméupavres und vmodeyduevor Aristo-
teles meint, ist eine handgreiflich grobe Umdeutung, die den in 77, 3 fliichtig
beriihrten Zusammenhang bestétigen soll. Allerdings fillt die Umdeutung in eine
sehr frithe Zeit, wie dies neuestens vor allem R. Merkelbach, Die Quellen des
griech. Alexander-Romans (1954) 1211f. glinzend gezeigt hat®.

55, 9 gibt endlich drei Varianten hinsichtlich der Todesart des Kallisthenes. Da
hilft uns Arrian die Autoren zu identifizieren. Ptolemaios 148t ihn otpefilwdévra

92 In Hermipps Manier zieht schon vor Hermippos ein alterer unbekannter Autor bei
Plut. Alex. 77, 3 einen Hofling des Konigs Antigonos, Hagnothemis, heran, der von seinem
Fiirsten gehort haben will, Aristoteles habe Antipater zur Vergiftung Alexanders veranlat.
Diiring 297 beurteilt die Stelle nicht ganz zutreffend.

93 Es wird also ein zunéchst sophistisches und sokratisches, dann aber auch fiir Aristoteles
in Anspruch genommenes in utramque partem dicere vordemonstriert. Vgl. etwa Diog. Laert.
6, 2, allgemein Cic. De or. 3, 80 und nicht zuletzt die zwei Vortrige des Karneades fiir und
gegen Rom, die Cic. Rep. 3 ausgestaltet hat.

9 FPGrHist 125 F 14; auch Plut. 55, 1 diirfte dazu gehoren. Plutarchs Aufgliederung ist
kiinstlich.

9 Er hilt freilich 126 Anm. 2 die beiden in Plut. 55, 6-7 zitierten Alexanderbriefe fiir
nachtriglich fingiert. Das anzunehmen scheint mir nicht notwendig, abgesehen von dem
generellen Verdacht, der auf allen Briefsammlungen des 4.Jahrhunderts lastet. Erst bei
den Briefen Epikurs stehen wir auf unverriickbar festem Boden.




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 191

xal xoepacdévra sterben (FGrHist 138 F 17). Nach Aristobulos sei er in Ketten
mit dem Heere mitgefiihrt worden und dabei schlieBlich an einer Krankheit ge-
storben (139 F 33). Chares prézisiert, er sei sieben Monate lang in Untersuchungs-
haft gehalten worden und daran zugrunde gegangen vmépmayvy yevduevov xai
gdetpedoarra (125 F 15). Wie Jacoby zu 138 F 16-17 bemerkt, wollen Aristobulos
und Chares Alexander durch die Behauptung entlasten, Kallisthenes sei gar nicht
hingerichtet worden, sondern in der Haft an einer Krankheit gestorben. Indessen
dient gerade diese Behauptung andern Autoren, die wir nicht benennen kénnen,
zur Herstellung extrem alexanderfeindlicher Versionen. Die eine liegt bei Diog.
Laert. 5, 5 vor: Kallisthenes wurde in einem eisernen Kifig herumgeschleppt,
physisch dadurch véllig zugrunde gerichtet und schlieflich einem Loéwen zum
FraB vorgeworfen®. Am érgsten treibt es Iustin 15, 3, 3-7: Da wird Kallisthenes
zuerst an Gliedern, Ohren und Nase verstiimmelt, dann mit einem Hund zusammen
in einen Kifig gesperrt, bis schlieBlich Lysimachos sich seiner erbarmen will und
ihm Gift zusteckt; dies wird jedoch vereitelt, und der ergrimmte Alexander lat
Lysimachos nun einem Léwen vorwerfen.

Bei Diog. Laert. wie bei Iustin ist die Absicht evident und kra8 diejenige,
Alexander in eben jenen ausgesucht widerwirtigen Foltermethoden schwelgen zu
lassen, die die Griechen wohl schon seit alter Zeit (und nicht ganz ohne Grund)
den altorientalischen GroBkénigen zuschrieben. Ich kann die Vermutung nicht
ganz unterdriicken, daf diese Version teilweise auf Theophrast zuriickgehen
konnte. Theophrasts Klage iiber die Macht der zdyn (Cic. Tusc. Disp. 5, 25) ge-
winnt erst dann, wie mir scheint, ihr volles Gewicht, wenn ihr als Folie das tierisch
blinde Wiiten Alexanders gegen Kallisthenes beigegeben wird.

Ein Wort noch iiber Timaios FGrHist 566 F 155. Als Gegner des Aristoteles
haben wir ihn schon kennen gelernt. Hier konstatiert er, da8 Kallisthenes, der
xoAaf Alexanders, seine gerechte Strafe erlangt habe. Diiring S. 294 glaubt, dal
mit Timaios die kallisthenesfeindliche Tradition begonnen habe. Dies scheint mir
aus manchen Griinden unwahrscheinlich, vor allem auch, weil das Urteil des
Timaios nicht von der Person, sondern vom Geschichtswerk des Kallisthenes aus-
geht. Er greift ein Problem auf, das gerade denjenigen Historikern, die den Ereig-
nissen in Alexanders Lager nahestanden, gar nicht zum BewuBtsein gelangt zu
sein scheint: Wie kommt es, daBl ein Schriftsteller, der in seinem Geschichtswerk
Alexander iiberschwinglich gefeiert hat, auf diese Weise ausgerechnet durch die
Hand seines eigenen Helden den Tod findet ? Die Antwort sieht Timaios im Wesen
des x61af, der die Seele dessen, dem er schmeichelt, so lange vergiftet, bis er selbst
den Schaden davon hat. Das Problem ist ernsthaft und die Antwort nicht ganz
abwegig. Aber es ist ein Problem des aus der Ferne beobachtenden Historikers,
der einen innern Zusammenhang zwischen dem Werk und dem Schicksal des Ver-
fassers zu entdecken sucht. DaBl das Ergebnis nicht zugunsten des Kallisthenes

% Die in mancher Hinsicht hochst eigentiimliche Erzahlung bei Suda s.v. Kallisthenes
lassen wir hier beiseite. Von wem stammt wohl der dort zitierte Iambus ?

14* Museum Helveticum




192 Olof Gigon

ausfillt, wird niemanden verwundern. Einzelheiten scheint Timaios keine gebracht
zu haben.

Doch damit nun genug. Selbstverstindlich ist das reiche Material, das jetzt in
Diirings Buch vorliegt, noch keineswegs erschopft. Es war aber auch nicht unser
Ziel, die antike Tradition {iber Aristoteles in ihrem vollen Umfang zu interpretieren.
Es sollten nur an einigen Hauptpunkten die Fundamente gepriift werden, auf
denen unsere Kenntnis vom Bios des Aristoteles ruht.

Ergeben hat sich dabei folgendes: Die Entwicklung des Aristoteles-Bios ist
charakteristisch fiir eine Zeit, in welcher das Interesse am einzelnen Menschen
und seiner Laufbahn eben erst zu erwachen beginnt; in welcher allmdhlich nicht
mehr nur die groe Leistung, sondern auch und gerade die bis in Kleinigkeiten
sich manifestierende Lebensform der Erinnerung wiirdig befunden wird. In der
Zeit des Aristoteles selbst steckt dies noch vollig in den Anféingen. Wie im 3. Jahr-
bundert die Biographie sich der Gestalt des Aristoteles zuwendet, ist sie bezeich-
nenderweise auf drei Gruppen verstreuter Materialien angewiesen. An der Spitze
werden wir die paar wenigen offiziellen Dokumente nennen, das Testament und
einige Ehrenbeschliisse; es folgen die Selbstzeugnisse im weitesten Sinne, d. h.
die Gesamtheit der Data, die die Interpretation aus dem publizierten Oeuvre zu
gewinnen in der Lage war, und den BeschluB bildet die Masse der isolierten Einzel-
aussagen der Zeitgenossen, in denen sich der literarische, politische und philosophi-
sche Kampf Aller gegen Alle spiegelt. Die #ltesten Nachrichten iiber Aristoteles
sind bestimmt durch die politischen Auseinandersetzungen zwischen Athen und
Makedonien, durch den Kampf der verschiedenen philosophischen Richtungen
untereinander (wir sind ja im Zug unserer Untersuchung auf Polemiken gestoBen,
die abwechselnd die Platoniker, die Megariker, die Kyniker und ihre Anhénger,
Epikur und Zenon zu Urhebern haben), endlich auch durch mancherlei literarische
Rivalitéiten: mit seinen historischen Arbeiten muflte Aristoteles den Historikern
in die Quere kommen, mit seiner Rhetorik einem Isokrates und dessen Schiilern.

Was dabei herauskommt, ist ein Haufen disparater Einzelheiten. Aus ihnen
hat nun das 3. Jahrhundert seine Biographien aufzubauen gesucht. Der Uberliefe-
rung nach zu urteilen, ist Hermippos der erste und mafigebende Verfasser eines
Aristoteles-Bios gewesen. Seine Tendenz war, soweit wir sehen, maBvoll enkomia-
stisch. Seine Methode bestand in der Ausdeutung der Texte, die er zur Verfiigung
hatte, und wo dies nicht ausreichte, in der Rekonstruktion der Zusammenhénge
auf Grund psychologischer und sonstiger Probabilititen, ein Verfahren, das in
der Antike zu allen Zeiten als legitim gegolten hat.

Neben und nach Hermipp werden andere Bioi entstanden sein: vielleicht kon-
sequent aristotelesfeindliche, sicher auch solche, die das Verhéltnis des Aristoteles
zur Akademie grundsitzlich anders auffaften als er. Entscheidend Neues ist dabei
nur in einem Punkt zutage getreten, die Briefsammlung des Aristoteles, die Her-
mippos allem Anscheine nach noch nicht gekannt hat. Ich vermute, daB als einer
der ersten Apollodor sie fiir den Aufbau seiner Chronologie benutzt hat. Sicher




Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten 193

bezeugt ist ihre Benutzung zuerst bei Apellikon (Aristokles bei Eus. PE 15, 2, 14).
In der Tat diirfte sie im Laufe des 2. Jahrhunderts entstanden sein, gewill ange-
regt unter anderem durch Hermipps groBe Biographie. Sie indiziert das Interesse,
das man von der Zeit des Panaitios an den dgyaiot zu nehmen beginnt, ist vielleicht
auch in mehr als einer Hinsicht bereits fiir romische Leser und deren Neigungen
bestimmt. Und schlieBlich fillt, wenn nicht alles tiuscht, ihre Entstehung zeit-
lich zusammen mit der massenhaften Ausbeutung altperipatetischer Literatur
durch die Pseudo-Pythagorea, die uns vor allem durch Stobaios erhalten sind.

Mit der Briefsammlung ist nach Hermipp ein neues Element in die Aristoteles-
Biographie eingetreten. Die Briefe selbst werden hochst wahrscheinlich allesamt
unecht sein. Dennoch verdienen sie unsere Beachtung, weil sie vielfach gute alte
Quellen auswerten. Im Pinax des Andronikos figuriert die Sammlung als ein
(Ganzes. :

Spéter ist wohl kaum mehr etwas von Belang dazugekommen. Aristokles wie
Ptolemaios arbeiten grundsétzlich mit altem Material. Eigene Zusammenstellun-
gen aus den Primirquellen hat keiner mehr gemacht. Noch weniger ist mit sub-
stantiellen Erfindungen zu rechnen. Noch die Araber haben, wie wir feststellten,
von einzelnen Floskeln und leichten Umakzentuierungen abgesehen, den griechi-
schen Charakter der Texte, von denen sie ausgehen, erstaunlich gut bewahrt.
Alles, was sie berichten, konnte auch im Diog. Laert. gestanden haben, und mit
ihm kommen wir zuriick auf die Arbeit des Hellenismus. Der Bios, den wir bei
Diog. Laert. faktisch lesen, macht aufs ganze gesehen zweifellos den Eindruck,
ein pedantischer Auszug aus einem wesentlich umfangreicheren, aber im Prinzip
gleich aufgebauten Bios zu sein. Doch ihn néher zu bestimmen ist eine Aufgabe,
die in erster Linie die Diogenes-Forschung angeht. Die Aristoteles-Forschung darf
diese Frage an die zweite Stelle riicken. Denn sie will in erster Linie wissen, wer
Aristoteles war und aus welchen urspriinglichen Bestandteilen sein Bild im Laufe
der antiken Jahrhunderte geformt worden ist. Dies mag durch die vorstehende
Interpretation wenigstens einigermafen klar geworden sein.




	Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten

