
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 3

Artikel: Wurde die elfte Pythie Pindars 474 oder 454 gedichtet?

Autor: Mühll, Peter von der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-15286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-15286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 15 1958 Faso. 3

Wurde die elfte Pythie Pindars 474 oder 454 gedichtet?

Von Peter Von der Mühll, Basel

Da die elfte Pythie in einem gewissen Verhältnis zum Agamemnon des Aischylos
zu stehen scheint, ist die in der Überschrift aufgeworfene Frage, ob man sie auf
474 oder auf 454 anzusetzen hat, für die Literaturgeschichte von einiger Wichtigkeit.

Die Scholien enthalten darüber Angaben, aber diese sind etwas verworren und
verdorben und vergrößern so die Unsicherheit. Die antiken Gelehrten scheinen
nicht einer Meinung gewesen zu sein. Immerhin dürfte doch so viel aus den
verschiedenen Notizen hervorgehen1, daß sie in der Liste der Pythiensieger einen

Sieg im Stadionlauf rtaßcov des Thrasydaios von Theben (0Qaovdäog hieß er genau,
mit langem a, wie Schroeder gesehen hat, vgl. Turyn) für die 28. Pythiade 474)
und einen Sieg des Thrasydaios im Diauloslauf ävögcöv für die 33. Pythiade (=454)
verzeichnet vorfanden; ferner daß, im Widerspruch zu der offenbar vorwaltenden
Ansicht, ein bestimmter Gelehrter das Lied auf den Diaulossieg von 454 bezog,
obwohl nur vom Stadion die Rede ist p. 254, 6ff. Dr.: yeyQanrai fdvrj cbdrj reo

TtQOKELfievto vvxrjoavTi rrjv Xy' üv&idda diavXm • ovx et? rrjv rov diavXov de vixrjv
yqäcpei, äXX' elg xf/v rov araÖiov2.

Das klingt, wie man sieht, reichlich künstlich, und so war es denn auch bei den
modernen Interpreten im ganzen herkömmlich, der in den Scholien vorher zu
Wort kommenden Ansicht zu folgen und das Epinikion mit dem Knabenstadion
von 474 zu verbinden und dann die persönlichen und politischen Äußerungen und
Anspielungen, die man zu hören glaubte, dementsprechend zu interpretieren.
Niemand hat das eindrücklicher getan als Wilamowitz in «Hieron und Pindaros»
Berl. SB 1901, 1290. 1317 und im «Pindaros» (1922) 259ff. Er glaubte zu vernehmen,

wie sich Pindar zu seinen Mitbürgern von Theben aussprach nach der Rückkehr

von der Reise nach Sizilien, wo er den Tyrannen Hieron und Theron
nahegetreten war.

Aber in den letzten Jahrzehnten haben sich die Stimmen derer gemehrt, die

für 454 plädieren: Mir bekannt geworden sind die Äußerungen von Farneil,

1 Siehe z. B. die Behandlung bei Schroeder in der großen Ausgabe von 1900, 67 f.; Farneil,
The Works of Pindar (1932) II 221 f.; Düring, Eranos 41 (1943) 120; Norwood, Pindar
(1945) 246.

2 Schol. p. 256,19 avrdg (6 &gao.) yäq tbiag ävayodtpetai Ilvftia vixr/aag widerspricht durchaus

den Angaben der Einleitung; der jetzt entstellte Sinn dürfte ursprünglich gewesen sein,
daß im Gedieht nur von einem, Sieg des Thr. die Bede ist; vgl. p. 261, 8ff.

11 Huseum Helvcticnm

Klasaianh-nhilniAi*;«..!..-



142 Peter Von der Mühll

Bowra, Theiler, Düring, Finley - ich nenne sie, wie sie sich zeitlich folgten3. Aber
schon vorher waren für das spätere Datum eingetreten Tycho Mommsen (d. h.

für 458, da Mommsen der Boeckhschen Datierung der Pythiaden folgte), «Pindaros»

(1845) 62 ff. und Gildersleeve in dem mir nicht zugänglichen Kommentar von 1885.

Und so findet man jetzt etwa, nicht ohne ansprechende Begründung, die elfte

Pythie passe besser in die historische Situation von 454, in eine Zeit, in die ungefähr

auch andere pindarische Altersgedichte gehören (N VIII, J VII); man weist
darauf hin, daß die Verse 51. 55 ff. eher aus dem Mund eines alten Mannes stammen;

man schließt4 aus den nicht zu leugnenden Ähnlichkeiten im Wortlaut, die
zwischen Pindars Erzählung von Agamemnons Ermordimg durch Klytaimestra
und von Orests Rache und dem 'Agamemnon' und den 'Choephoren' des Aischylos
bestehen8, daß Pindar direkt von der 458, also nicht lange vor 454 aufgeführten
Orestie beeinflußt sei und seine «Orestie» unter dem Eindruck des neuen großen
Kunstwerks gedichtet habe. Auch die schwer zu verstehende Wahl gerade dieses

Mythos für dieses Epinikion könnte so verständlicher werden. Sicher ist auch sehr

zu beachten, was W. Theiler in der Abhandlung «Die zwei Zeitstufen in Pindars
Stil und Vers» (Schriften der Königsberger Gel. Gesellschaft XVII4,1941) 18f. 34

und im Mus. Helv. 12 (1955) 199 als stilistisch und metrisch für den späten Pindar
bezeichnend angemerkt hat®.

Doch so einnehmend solche Erwägungen sind: wir haben uns zunächst einerseits

an das zu halten, was sich aus dem Liede selbst für das Alter des Siegers

ergibt; anderseits an das, was uns die Scholien auf Grund der pythischen Siegerliste
über ihn berichten. Dann aber ist allein die Datierung auf 474 möglich, und
darnach hat sich die Ausdeutung des Persönlichen, Politischen, Stilistischen,
Literarhistorischen zu richten. Es wird kaum zu befürchten sein, daß wir in unüberwindliche

Schwierigkeiten geraten werden.
Beim Ansatz auf 454 hat Theiler 1941 und mit leichter Modifikation 1955, Tycho

Mommsen folgend, an bloße Namengleichheit gedacht7: Der Thrasydaios von
Theben, der 454 siegte, sei nicht identisch mit dem Knaben, der laut den Scholien
474 das Stadion gewann. Gewiß, in der Pythienliste stand nichts als Name und
Herkunft. Gegen die Identifikation ist eingewandt worden, daß derselbe Kurz-

3 Bei der Datierung auf 474 sind geblieben Norwood, Pindar (1945) 246f. und Snell in
der Überschrift zu P XI in der Ausgabe von 1953. Vgl. auch Gomme, Comment, on Thucyd.
I 319.

* Siehe besonders Bowra, Cl. Qu. 30 (1936) 140f. und Düring, Eranos 41 (1943) 91 ff.,
zumal 120 ff.

3 Und von Vers 53 mit Eumen. 526ff.
3 Wenn derartige Parallelen für die Zeitbestimmung überhaupt verwertet werden dürfen,

so kann übrigens die humorvolle Ironie, mit der Pindar Vers 41 ff. von seiner eigenen
Komposition spricht, besonders mit dem gleichen Ton in der 9. Pythie 103f. verglichen werden;
diese stammt sicher aus dem Jahr 474; die Swal ägeral PXI 54 mit PIX 93, die
Nennung des Iolaos P XI 59f. mit P IX 79ff. (Die Stelle der 9. Pythie hat vorzüglich erklärt
H. Frankel, Dickt, u. Philo». 563. 668f.) - Wenn Pindar feststellt, Regel des Epinikion sei
Herumspringen von Thema zu Thema, so setzt das voraus, daß er die Forderung der Einheit

im Dichtwerk kennt. Dazu auch F. Heinimann, Mus. Helv. 9 (1952) 196.
7 Auch Farneil erwog das.



Wurde die elfte Pythie Pindars 474 oder 454 gedichtet 143

Streckenläufer kaum als Knabe und zwanzig Jahre später als Mann konkurrieren
und siegen konnte; wenn wir aber etwa an die enorme Karriere des Läufers Philinos
von Kos in der hellenistischen Zeit denken, dürfen wir eine lange Leistungsfähigkeit

bei einem griechischen Dromeus ruhig akzeptieren. Auch der zweite Thrasy-
daios müßte als Knabe (Vers 14 und 43 f. beweisen es) gesiegt haben, und zwar im
Stadionlauf (Vers 49 läßt tatsächlich keine andere natürliche Deutung zu). Wir
würden so das etwas auffällige Ergebnis erhalten, daß sowohl 474 wie 454 jeweils
ein QqaavöqoQ Orjßaiog Sieger im nalöcov oradwv gewesen wäre. Das ist an sich

gewiß nicht unmöglich; doch würde dann die Gleichheit des Namens und der
Herkunft den weitern Schluß geradezu aufdrängen, daß die beiden Thrasydaioi
verwandt waren, etwa als Onkel und Neffe. Dann aber wäre zu erwarten, daß Pindar,
seiner bekannten Gewohnheit gemäß, im spätem Gedicht den Sieg des älteren

Thrasydaios erwähnen würde. Das ist nicht der Fall, und schon dieser Umstand
läßt die Annahme zweier gleichnamiger Sieger in derselben Disziplin wenig
überzeugend erscheinen. Doch diese ganze Spekulation steht überhaupt in der Luft.
Wollen wir auf sicherem Boden bleiben, müssen wir davon ausgehen, daß die
Scholien für 454 eben nur von der Erwähnung eines Männersiegs wissen, allem
nach im Diaulos8; und vernünftigerweise werden wir annehmen, daß diese Nachricht

letztlich aus dem Verzeichnis der Pythiensieger stammt. Ein Knabensieger
von 454 ist also nicht bezeugt; ist aber der Sieger von 454 ein Mann, so wird mit
der Hypothese der Homonymie nichts gewonnen.

Das Lied kann aber auch nicht dem zweiten Sieg (454) des einen und selben

Thrasydaios gelten: dieser war, immer nach den Scholien, ein Männersieg im
Diaulos, und die elfte Pythie verherrlicht einen Knabensieg im Stadion. Zu den
Versen 12ff.

äymn de KIqqoj;,
ev rä> 0Qaovdäos e/xvaaev eaxiav

tqItov em arecpavov naxgcpav ßalmv
ev ä<pvealg ägovQauri IIvMda
vixmv

hat zudem C.Gaspar, «Essai de Chronologie pindarique» (1900), 114 bemerkt, daß das

Sfivaaev zu einem ersten Sieg des gefeierten Thrasydaios passe. Die Verse

besagen femer, daß es der dritte Sieg in der Familie war (nicht daß auch alle früheren

Erfolge pythische gewesen sind). Man hat sich gefragt, wie die beiden übrigen zu
verteilen seien, genauer - da der Vater des Thrasydaios nach Vers 47 in Olympia
mit dem Wagen gewonnen hat - wem der dritte Sieg gehöre. Ich denke nun, wir
können bestimmt sagen, daß der Vater ebenso ausgeschlossen ist wie der Sohn.

Jener hieß Pythonikos (die Form hat Triklinios aus dem überlieferten nv&iov.

hergestellt und als Namen Bergk erklärt). Aber der Name Pythonikos wäre damals
nicht in der Familie aufgekommen, wenn nicht schon ein Vorfahre von ihm, dem

8 rj cnaöiov Schol. 254, 2 ist, wie längst festgestellt, entweder bare Interpolation oder zur
Herstellung der Harmonie mit der p. 254, 8. 9 (s. oben) gemachten Überlegung ausgedacht.



144 Peter Von der Mühll

olympischen Wagensieger, einen illustren Sieg in Pytho davongetragen hätte9.
Das war ebenfalls ein Wagensieg (46); der Glanz, der damit auf die thebanische
Familie fiel, sollte im Namen des Nachkommen festgehalten werden10. Dieser
ältere Pythiensieger dürfte eher der Großvater oder der Urgroßvater des Pythoni-
kos gewesen sein als der Vater, da wir uns den Besitzer eines Rennstalls nicht als

jung und ohne Kinder vorstellen; auch Hieron von Syrakus und Xenokrates von
Akragas hatten zur Zeit ihrer Wagensiege schon Söhne, wie wir aus Pindar wissen.

Die drei Siege des thebanischen Geschlechts werden nun aufs eindrücklichste
zusammen genannt Vers 46ff. Sobald man das erkannt hat, wird man die
Überlieferung stehen lassen und weder für das 'OXv/xnia x' mit Erasmus Schmid OXv/x-

ntag, noch mit Pauw 'OXv/miqi, noch mit Boeckh 'OXvfintav, noch mit Paul
Maas und neueren Herausgebern (nicht so Turyn) 'OXv/mtad-' einsetzen:

ra ptev (ev) &Q(xaci xaXXivtxot ndXai,
(d. h. Py. und Thr. sind im Besitz schönen Wagensiegs ex naXaiov)

'OXvfjma t' aycovcov noXxxpdxcov

eo%ov §oäv dxxlva avv tnnoig,
Tlvdoi ts yvfivov int axdötov xaxaßdvxeg rjXeyiav
'EXXavtda axqaxtav | wxvxaxt.

Alle drei großen panhellenischen Erfolge sind da prachtvoll im Plural, der das

jeweilige Einzelne vergrößert, für das Geschlecht als ein gemeinsames Ganzes

angeführt, and xotvov, avXXrpixtxmg wie die Scholien 261, 4. 11 Dr. bemerken

(vgl. Schol. P VIII 23 p. 208, 20; J I 30 p. 202, 8 usw.): der (pythische) Wagensieg

des Ahnen, der weit zurückliegt in ferner Tradition, der noch nicht alte Sieg
des Vaters mit den schnellen Rossen, und der jetzige des Sohnes im Stadionlaufu.

Wir haben also anzuerkennen, daß Pindar 474, bald nach seiner sizilischen
Reise zu den Tyrannen, sagen konnte (53)

/xe/itpo/j,' alaav xvgawtdcov.

Eine aktuelle Spitze, eine Selbstverteidigung brauchen wir darin nicht zu sehen.

In der ganzen Partie von 50 b an will die Ich-Aussage nicht so sehr Bekenntnis
sein, zu dem es in den gegenwärtigen Umständen den Dichter drängt - das «Ich»

gehört zu den «Ich an deiner Stelle», wie sie Dornseiff genannt hat (Pindars Stil
84), das «ich will» meint «man soll», wieH. Fränkel definiert («Dichtung und
Philosophie» 605, 12. 652). So spricht der Dichter gern Mahnungen aus; er schließt sich

mit ein, in diesem Sinne ist es natürlich ein Bekenntnis, das er teilt. Zutreffend
haben die Stelle so schon Heyne, Boeckh und Dissen interpretiert12.

9 Zur Sache s. Rud. Hirzel, Der Name (1918) 50.
10 Ich fand nachträglich, daß nahe bei dem, was ich für das Richtige halten, van Groningen

war: Mnemos. 51 (1932) 266ff. Auch v. Gr. sah, wie wichtig für den Entscheid der Name
des Vaters ist. Aber gegen seine Lösung, Pythonikos habe überhaupt nicht gesiegt, spricht
doch wohl entscheidend Vers 45.

11 fiev re rs auch O VI 4ff.
13 Heyne: ad se transfert, quae alias universe afferre solet, cum sint ad victorem refe-



Wurde die elfte Pythie Pindars 474 oder 454 gedichtet 145

Der Preis und die Empfehlung des angemessenen Strebens, der Wahl des /xiaov
im Staat13, der Leistung, die ein £wov ist, des Meidens der ßßgig, wozu die Stellung

des xvgawoq verleitet, kurz, des /irjdev äyav liegt so sehr in der Tradition
der archaischen Ethik, daß wir nicht genötigt sind, uns nach einem besonderen

Anlaß in Pindars eigenem Erleben und Erfahren umzusehen. Die Mahnung ist
eine allgemeine, menschliche, wenn auch der herrliche starke Ausdruck und eben

das «Ich will» zeigen, daß sie Pindar ganz als auch für ihn selbst gültig ausspricht.
Aber dem Sieger und seinem Vater kann die Paränese nicht ungenehm gewesen
sein. Mehr läßt sich mit Sicherheit nicht sagen, auch nicht ob im damaligen
Zeitgeschehen die Worte des Dichters für Theben (vgl. Thukyd. III 62) und speziell
für die gefeierte glanzvolle Familie (45) einen besonderen Klang hatten.

Ich sehe auch nicht, ob die Wahl der Geschichte vom Atridenschicksal bedeutsam

ist, d. h. ob der Mythos etwa als Beispiel des Rechts, das Apollon vertritt,
oder als Beleg der aha xvgawcov dasteht; im Gegensatz zur Anpreisung des [xrjdev

äyav heißt es hier von oben herab o de yayaqka nvecov ä<pavxov ßgejuei. Wie gesagt,
wir sehen es nicht, sowenig es die Scholien sahen (axalocg Tiagexßdaei i%Qrjoaxo)u.
Beachtenswert bleibt, daß ungefähr gleichzeitig Korinna, wie es scheint für Theben,
einen 'Ogeaxag gedichtet hat15. Die Wahl des Mythos für ein Epinikion wird in den
meisten Fällen im Belieben des Dichters gestanden haben; in der gleichzeitigen
neunten Pythie sagt Pindar ausdrücklich 103ff., daß er sich verpflichtet habe,
eine ruhmvolle Familientradition zu erzählen. Hier aber ruft er sich 38 ff. zurück

zum vereinbarten, verpflichtenden Thema.

Delphi ist bei der Nennung des Siegs 15 f. als das Gefilde des Pylades bezeichnet,
und daran wird die pindarische «Orestie» angeschlossen. Der dem Dichter sehr

bewußte und ursprüngliche Zusammenhang des Pylades und des Strophios16 mit
dem dortigen Landstrich, die schon vor Pindar belegte Rolle der Amme als Retterin

des kleinen Orest - die Aischylos so nicht hat, dafür wird bei ihm die Amme
dramatis persona -17, die ebenfalls vorpindarische Lokalisation des Agamemnon
und des Orest (vgl. N XI 34) in Lakonien, in Amyklai beweisen meines Erachtens

zur Genüge, daß wir Pindar nicht in unmittelbare Beziehung zu Aischylos bringen
dürfen.

renda, qui etc.; Boeckh: quae poeta de semet ipso pronunciat, generatim acoipe; ähnlich
Dissen. Schroeder urteilte richtiger in der Anmerkung zu Vers 54/5 der Editio maior als
später im Kommentar. Vgl. H. Bischoff, Gnomen Pindars (1938) 172, und zumal H. Frankel,

Dichtung und Philosophie (1951) 605, 12.
13 Auf Theognis 219f. und 331 f. verweist Bowra 138, frühere schon auf Theognis 335

und Phokylides 12. Eurip. Ion 625ff. vergleicht Fraccaroli, Pindaro"1 (1914) II 187 mit
52 f.

14 Außer Farneil und Bischoff a. a. 0. 56 betont nachdrücklich, daß der Mythos in P
XI nicht mit dem übrigen zusammenhängt, Perrotta, Saffo e Pindaro (1935) 130. - Alles
yvco/ioAoyelv zeigt bei Pindar die ähnliche Gesinnung, in der Ausdeutung des Mythos wie
direkt ausgesprochen.

15 Vgl. Bowra a. a. O. 130ff.; Page, Corinna (1953) 28.
16 Zu Strophios s. Wilamowitz, Aischylos-Interpretationen 192, 3.
17 Weniger wichtig scheint der Unterschied im Namen der Amme, Arsinoe; bei Stesichoros

und Pherekydes hieß sie Laodameia, Aischylos gab ihr den Sklavinnennamen Kilissa (dazu
s. Hirzel a. a. O. 64).



146 Peter Von der Mühll: Elfte Pythie Pindars

Doch auf die einst von Carl Robert und dann entscheidend von Wilamowitz
inaugurierte Forschung über die Entwicklung der Gestaltung des Stoffes will ich
nicht eingehen (s. Lesky RE. s.v. Orestes 972ff.). Mit Delphi und Lakedaimon
ist eine Fassung der Tragödie des Pleisthenidenhauses verbunden, die Pindar
kennt, die auch Aischylos kennt, die er aber mit der argivischen epischen Form
verbindet. Für Pindar war Aischylos nicht maßgebend; die sehr merkwürdigen
Anklänge haben gemeinsamen Ursprung18. Man möchte pointiert sagen: ebendeshalb

paßt 474 für P XI besser als 454 - wenn nicht auch nach der Orestie von 458
bei Pindar Unabhängigkeit von Aischylos erwartet werden dürfte.

Daß andere pindarische Gedichte mit gutem Recht aktuell ausgedeutet werden,
leugne ich natürlich nicht.

Weil die Stelle mißverstanden worden ist, sei zu P XI bei der Gelegenheit
noch bemerkt: der döXog dvonev&tfg(l) Vers 18 ist natürlich nicht der eventuelle

Anschlag der Klytaimestra auf das Leben des Orestes (Ag. 886), das ist durch
KXvxat/xrjaxQag %eiqwv vtio XQaxsQäv schon ausgedrückt. Es handelt sich um das

ganze große listige Unternehmen gegen Agamemnon, das durch die folgende
Exegese im Temporalsatz onoxe xxX. bezeichnet ist, und aus dem heraus die Amme
den Orestes rettete. Immer wieder ist in der alten Poesie von diesem doXog par
excellence die Rede: y 235. d 92.529. X 439, Aigisthos heißt doXojur/xig, a 300. y 198.

250. 308. <5 525, ebenso Klytaimestra X 422. Der döXog dann bei Aischylos, Ag.,
zumal 1495, Cho. 556, bei Euripides El. 9. 154, bei Sophokles El. 197. 27919.

18 So wie die bekannten Parallelen in der ersten Pythie und im Prometheus.
18 Für freundliche Hilfe und Verbesserung sei wiederum B. Wyss Dank gesagt.


	Wurde die elfte Pythie Pindars 474 oder 454 gedichtet?

