Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 2

Artikel: Die Freiheit der Entscheidung in der "consolatio philosophiae” des
Boethius

Autor: Gegenschatz, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-15284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-15284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Freiheit der Entscheidung
in der «consolatio philosophiaey des Boethius*

Von Ernst Gegenschatz, Zollikon|Ziirich

Schopenhauer hat in seiner beriihmten Preisschrift «Uber die Freiheit des
menschlichen Willens» die Behauptung aufgestellt, die Alten hidtten eines der
«tiefsten und bedenklichsten Probleme der neueren Philosophie» — gemeint ist die
Frage nach der freien Entscheidung — «noch nicht zum deutlichen BewuBtsein
gebracht».

Diese Feststellung mag zutreffend sein, wenn der antiken Betrachtung die kaum
mehr iibersehbare, veristelte Problemanalyse der Gegenwart gegeniibergestellt
wird. Eine in unseren Augen auch nur annihernd erschépfende Behandlung der
Willensfreiheit in ihren komplexen Beziigen zu Psychologie, Ethik, Metaphysik
und Religion fehlt dem Altertum tatséichlich. Die Schopenhauersche Behauptung
ist aber kaum haltbar, wenn wir nur nach dem Problembewuftsein fragen. Hier
188¢ sich leicht zeigen, daB die grundsétzliche Frage schon in der Antike mit aller
Dringlichkeit gestellt und bedacht worden ist, mag auch die jeweilige Fassung ver-
engt und einfach anmuten. Wesentlich bleibt — und in welchem Bereich, wenn
nicht im philosophischen, ist dies ausschlaggebend —, dal die Frage, ganz abge-
sehen von den iibereilten Losungen, iiberhaupt entdeckt worden ist.
~ Daf allerdings auch diese nicht schon in den Anfingen der Philosophie zu suchen
ist, liegt nicht nur im Wesen antiken Denkens, sondern vor allem in der Problema-
tik der Willensfreiheit selbst. Wir haben es bei ihr nicht mit einem philosophischen
Gegenstand zu tun, der sich im methodischen Fortschreiten menschlichen For-
schens, soweit dies in der Philosophie iiberhaupt méoglich ist, als selbsténdiger
Blickpunkt aufdringt. Willensfreiheit ist vielmehr ihrem Wesen nach ein Grenz-
problem, eine unvorhergesehene Konsequenz nach scheinbarer Bewiltigung philo-
sophischer Raume, eine Kluft, die sich auftut, wenn verschiedene Bereiche zu
einer Einheit zusammengefa3t werden sollen.

Dies zeigt sich schon am Grundverhalten des Menschen in seinem Streben nach
Bewiltigung der Welt, die ihm aufgegeben ist. Als erkennendes Wesen ist er dar-
auf angewiesen, Gesetzmafigkeiten zu finden, er will Ordnung schaffen, im Chaos
den Kosmos sehen, als titiges Wesen aber soll er seiner spezifischen Natur ent-
sprechend freie Entscheidungen treffen — und eines Tages entdeckt er, daB die
Forderung nach einer irgendwie durchgeordneten Welt seinem ebenso priméren
Anliegen, frei zu handeln, widerstreitet, weil auch seine Handlungen der gesuchten
Ordnung verfallen miissen. Zwei elementare Voraussetzungen geraten miteinander

* Vortrag an der 40. Jahresversammlung des Schweizerischen Altphilologenverbandes in
Baden am 28. September 1957.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 111

in Konflikt: das Axiom des Bios dewpnrixds stellt die Basis des fios mpaxtixds in
Frage und umgekehrt; und je reicher die beiden Bereiche entwickelt sind, um so
groBer wird das Dilemma, so daB alles Bemithen darauf gerichtet sein muB, die
Kluft zu iiberbriicken. Dieses Ringen hat etwas Unheimliches, weil es plotzlich
wieder an den Anfang zuriickwirft und alles bisher Erreichte als nichtig erscheinen
148¢t. Die Philosophiegeschichte erweist sich denn auch unter diesem Gesichtspunkt
als nicht abreiBende Kette von Versuchen, den Graben zu schlieBen, ohne da8 das
Anliegen je etwas von seiner Dringlichkeit verloren hitte.

Geht man nun mit den angedeuteten Voraussetzungen an die antike Philosophie
heran, dann muB es fast selbstverstindlich erscheinen, daB in der ersten Periode,
die vornehmlich dem Erkennen einer kosmischen Ordnung hingegeben ist, die
Frage nach der Willensfreiheit noch nicht auftaucht. Erst die Zeit der Sophisten
und des Sokrates, die menschliches Tun zum Gegenstand wissenschaftlicher Er-
orterung macht, legt die Grundlagen zur Erfassung der Willensfreiheit, greifbar
vor allem im Forschen des Sokrates nach der Freiwilligkeit des Unrechttuns.
Allerdings bleibt die Diskussion im Bereich der ethischen und psychologischen,
d. h. der Wahlfreiheit stehen; dasselbe gilt auch fiir Aristoteles, welcher der Wahl-
freiheit die bekannten Kapitel in der Nikomachischen Ethik widmet, ohne aber
zur metaphysischen Freiheitsfrage vorzustoBen, bei der er die Vereinbarkeit mit
seinem sonstigen Weltdeterminismus zu erértern hétte. Eine metaphysische Ver-
ankerung im Sinne eines Zusammensehens der beiden von der Philosophie bisher
erfalBten Riume glaubt man bei Platon zu finden, vor allem im SchluBmythos
der Politeia, der eine priexistentielle freie Lebenswahl postuliert, auf die dann eine
dem Zwang verfallene Daseinsform zu folgen héitte. Im Sinne einer bewuften Ant-
wort auf die Willensfreiheitsfrage ist der Mythos allerdings erst im Neuplatonismus
gedeutet worden, und damit wissen wir nicht, in welcher Bewuftseinshéhe das
Problem bei Platon tatsichlich zu suchen ist. DaB er die freie Entscheidung in
irgendeiner Form voraussetzt, gehort zum Wesen seiner Philosophie.

In ihrer ganzen Schwere ist die Problematik, ob.der Mensch in seinen Entschei-
dungen wirklich frei sei, erst von der Stoa erfalt worden, wobei vor allem durch
die Kontroversen mit den iibrigen Schulen, den skeptischen Akademikern und
den Epikureern, die Schwierigkeit ins volle BewuBtsein riickte. Einerseits konnen
ja die Stoiker nicht genug die Zwangsliufigkeit des Weltgeschehens betonen, in
dem — mit Ausschlu des Zufalls - eine unverbriichliche Kausalitit herrschen
soll, anderseits ist die Bestimmung des Menschen als eines sittlich, d. h. frei han-
delnden Wesens eines ihrer dringlichsten Anliegen, und die Gegner haben denn
auch den Widerspruch, der sich aus den zwei Postulaten ergibt, mit Vehemenz
herausgestellt, was natiirlich die Stoiker veranlaBte, mit gréftem Aufwand an
Scharfsinn die Vereinbarkeit beweisen zu wollen, ohne allerdings letzten Endes
in der Freiheit mehr als die innere Zustimmung zum &uBeren Geschehen fassen zu
konnen, Bekannt ist diese stoische Lehre von der ovyxarddesic fiir uns vor allem
in jener iiberspitzten Sentenz des Seneca: ducunt volentem fata, nolentem trahunt.




112 ' Ernst Gegenschatz

Die Schwierigkeit der stoischen Verteidigung war besonders grof}, weil das vor-
ausgesetzte Weltbild die Vereinbarkeit der beiden Forderungen in verschiedenen
Ebenen fragwiirdig erscheinen lieB. Einmal galt es, die Freiheit des sittlichen
Wesens gegen die sertes causarum, zusammengefaBt in der eiuapuévn, dem fatum,
sicherzustellen. Sie halfen sich mit der Unterscheidung von Haupt- und Neben-
ursachen, die dem Menschen das Mitspielen im Kausalgefiige ermdoglichen sollten,
withrend Epikur, um die Freiheit zu retten, die er als unmittelbare Erfahrungs-
tatsache ansah, in seinem System das feste Kausalgefiige opferte und dem ur-
sachelosen Zufall eine Stelle einrdumte, populir geworden in seiner von den
Gegnern verspotteten Theorie der Deklination der Atome aus der geraden Fall-
richtung.

Das stoische Weltbild erschopft sich aber nicht nur in einem Kausalgefiige. Die
im fatum vereinten Kausalreihen sind gleichzeitig Ausdruck einer zweckgerichte-
ten, planvollen Schopfung der gottlichen mpdvowa, der providentia. Im stoischen
Welthild steht kausales Geschehen im Dienste eines finalen. Im kausalen Natur-
zusammenhang fassen wir auch Gott.

Damit brechen zwei neue Schwierigkeiten auf. Nach dem consensus gentium ist
Gott, sofern man sein Wesen analog dem unseren in einen fios meaxtixds und
Pdewpnrinds auseinanderlegt, allmiichtig und allwissend. Diese beiden Eigenschaften
Gottes aber stehen im Widerspruch zur Willensfreiheit, Ein Gott, der alles ordnet
und nach einem festen Plan pridestiniert, schlieBt eine autonome Entscheidung
des Menschen aus. Hier bricht zudem das aufregende Problem der Theodizee auf:
Gott trigt, wenn der Mensch in seinem Handeln unfrei ist, auch die Verantwor-
tung fiir das Bose unseres Tuns. Nicht minder aber ist die Freiheit der Entschei-
dung durch Gottes Allwissen gefihrdet, zu dem, soll es vollkommen sein, selbst-
versténdlich auch das Wissen um die Zukunft gehort. Damit aber wird wiederum
unsere Freiheit zur bloBen Fiktion, weil doch Gott zum voraus, wie unsere Ent-
scheidungen ausfallen werden. Die Diskussion hat sich vor allem bei der Erorte-
rung der Mantik ergeben, denn durch Zeichen und Orakel kann der allwissende
Gott auch dem Menschen einen Blick in die Zukunft verstatten.

Fassen wir die anfgezeigten Schwierigkeiten nun zusammen, dann haben wir
den Rahmen gewonnen, in den, vor allem durch die Auseinandersetzungen der
Stoa, die Willensfreiheitsfrage in der Antike gestellt ist, denn aus der Verschlin-
gung in die Probleme des den Zufall negierenden fatum und der providentia hat sich
im Altertum unsere Frage nicht mehr zu losen vermocht, auf Kosten natiirlich
der anderen Beziige, die wir heute mitzusehen gewohnt sind. Dies gilt fiir die An-
finge des christlichen Denkens, gilt aber auch fiir die gesamte spitere heidnische
Philosophie, die im Platonismus in einem Bett zusammengeflossen ist. Immer
wieder wird unter dem Titel efuaguérn oder mpdvora auch das &g’ 7juiv miterdrtert;
so lautet griechisch der bei den Stoikern zum Fachausdruck gewordene Terminus,
den wir lateinisch mit ltberum arbitrium wiederzugeben gewohnt sind.

In den damit umrissenen Zusammenhang gehort nun auch eines der meist




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 113

gelesenen Biicher des ausgehenden Altertums, die consolatio philosophiae des
Boethius; es soll im folgenden unser Anliegen sein, an Hand dieses Werkes einen
Ausschnitt aus dem Ringen der Spitantike um die Rettung der Willensfreiheit
vorzufiithren. Dazu ist allerdings eine methodische Vorbemerkung unerléd8lich: Der
Romer Boethius ist, so sehr wir auch seine Gelehrsamkeit bewundern mogen, kein
selbsténdiger Denker. Er fiihlt sich einer groBen Tradition verpflichtet; dhnlich,
wie es schon Cicero getan hat, verarbeitet er iiberliefertes Material in sein Werk.
So ist natiirlich die Quellenfrage von groftem Interesse. Die Forschung hat sich
denn auch schon lange um diese Sichtung bemiiht. Fiir uns aber soll dieser Gesichts-
punkt ganz auBer Betracht fallen, vielmehr wird unser Bemiihen darauf gerichtet
sein, die Behandlung, die Boethius dem Thema angedeihen 148t, als in sich ge-
schlossenes Gebilde zu begreifen, im Glauben, dal es die consolatio verdiene, fiir
sich selbst ernst genommen zu werden. Diese Betrachtungsweise hat gerade bei
Boethius ihre besondere Berechtigung. Man kennt die Bedeutung der consolatio
philosophiae fiir das Mittelalter: sie wurde geliebt nicht als das Machwerk eines
Kompilators, sondern als das Buch eines Mannes, der sich selbst zu trosten ver-
suchte und dadurch zum Trost fiir andere wurde. Eher also in der Rolle des mittel-
alterlichen Lesers denn eines quellenhungrigen Philologen wollen wir an unsere
Aufgabe herangehen. Auch so noch ist der Zugang fiir uns nicht allzu leicht. Das
liegt einerseits in der nicht ohne weiteres verstindlichen Denkart der Spatantike,
die vor allem in ihrer Hinneigung zum Theologischen den modernen Menschen
fremd anmutet.. Dazu kommt, dal Boethius, so wohl komponiert sein Werk als
ganzes ist, seine Darlegungen nicht streng systematisch ordnet, so daB nicht jeder
Gedanke an seinem erwarteten Ort steht. Wir werden darauf bedacht sein, von
dieser Schwierigkeit moglichst wenig spiiren zu lassen.

Die duBleren Daten fiir die Entstehung der consolatio sind allbekannt: Boethius,
vornehmer rémischer Familie angehorend, ein Mann auf der Héhe der Bildung
seiner Zeit, Verfasser bedeutender Werke, erlebt im ostgotischen Reich Theoderichs
eine glanzvolle Laufbahn, bis er plotzlich, sicher zu Unrecht, des Hochverrates
angeklagt und zum Tode verurteilt wird. Das Urteil wird nach langer Kerkerhaft
vollstreckt, und im Geféingnis schreibt er seinen «Trost der Philosophie», eine
Schrift, in welcher der groBartige Versuch unternommen wird, innerlich mit einem
Schicksal fertig zu werden, das duBerlich unabwendbar ist, ganz im Sinne der
ovyxarddeois der Stoiker, die sich vom Schicksal nicht ziehen, sondern fithren
lassen wollen. -

In einem breit ausholenden Gesprich zwischen der Philosophie, die als Frauen-
gestalt in den Kerker tritt, und dem Verurteilten spielt sich dieser Vorgang in fiinf
Biichern vor uns ab. Ausgangspunkt ist die Verzweiflung iiber das dem Boethius
angetane Unrecht, das fiir ihn Symptom einer MiBordnung im Menschenbereich
iiberhaupt wird. Wahrend sonst in der Schopfungsordnung Gottes alles seinen
wohlerwogenen Platz einnimmt, ist der Mensch in seinem Tun daraus verbannt.
Es ist das Anliegen des zweiten bis vierten Buches der consolatio, diese Kluft, die




114 Ernst Gegenschatz

aufgerissen scheint, zu schlieBen; und da des Boethius Klage durch den Verlust
seiner Gliicksstellung im Leben ausgebrochen ist, geht das Ringen um den Gliicks-
begriff. Zwei Bereiche zeichnen sich dabei ab: das Machtgebiet der gebenden und
nehmenden fortuna und die Welt des Sittlichen, welcher der Mensch seinem Wesen
nach zugeordnet ist, wobei in der Hierarchie der Werte das Gute, das mit Gott
identisch ist, die Spitze bildet. Da aber das Gute auch dem wahren Gliick gleich-
zusetzen ist, entzieht sich die vera beatitudo dem Einflul der fortuna und findet
ihre Stelle in der sittlichen Welt, in der gutes und boses Tun — als darin mitent-
halten — gerechte Belohnung und Strafe finden.

Damit aber will sich Boethius nicht zufrieden geben. Im Bereich des duBeren
Geschicks, der fortuna popularis, bleibt das Bild einer iniusta confusio bestehen,
und dieser Eindruck fithrt nochmals zu einem Tiefpunkt in der Einstellung zur
Welt. Ist Gottes Dasein bisher ausdriicklich von jedem Zweifel ausgenommen wor-
den, so sagt Boethius nun in verhaltener Skepsis: minus etenim mirarer, si miscers
omnia fortuitis casibus crederem. nunc stuporem meum deus rector exaggeratl.

Die Philosophie allerdings tut diesen Zweifel als Ausdruck bloBer Ignoranz ab
und entwickelt darauf ein metaphysisches Bild, in dem das Weltgeschehen mitsamt
der scheinbaren Unordnung menschlicher Schicksale sich zu einer Ordnung zu-
sammenfindet und auch das duBlere Gliick der Bosen sowie das Elend der Guten
von einer dem Menschen nicht zugiinglichen Warte aus seinen Sinn bekommt. Wir
haben auf diese Ausfiihrungen nicht einzugehen, fiir uns ist allein das Weltbild
wichtig, in welches die angedeuteten Gedanken eingebettet sind.

Die Erorterung erhebt sich damit zu etwas Neuem; auch Boethius empfindet
es ausdriicklich so, wenn er von der Philosophie sagt, da8 sie velut ab alio orsa
principio® ihre Gedanken dargelegt habe.

Vorausgeschickt wird eine Art Inhaltsangabe des Stoffes, der zur Behandlung
steht: vn hac (materia) enim de providentiae simplicitate, de fati serie, de repentinis
casibus, de cognitione ac praedestinatione divina, de arbitriv libertate quaers solet®.
Wir erkennen in dieser Aufzihlung die Begriffe wieder, die wir vorhin als fiir die
antike Diskussion um die Willensfreiheit konstitutiv herausgestellt haben: prov:-
dentia, fatum im Sinne der series causarum, ursachloser Zufall — das muB repen-
tinus casus sicher bedeuten — und wieder die beiden Wesensseiten der Gottheit als
wissender und ordnender Macht. Als letztes Glied — und damit den andern nicht
nur nach-, sondern auch gegeniibergestellt — die libertas arbitriz.

Um diese Aufzihlung zu vereinfachen, 148t sich vorerst der casus, der Zufall,
als Alternativbegriff zu series causarum beiseite lassen. Setzt man weiter in Rech-
nung, daB providentia einige Zeilen spiter der ratio divinat; gelegentlich auch deus
selbst® gleichgesetzt wird, dann erweisen sich cognitio und praedestinatio divina
als Ausfaltungen der providentia, wobei cognitio die passive, bloB wissende, prae-

11V 5, 5 (Zitate nach der Ausgabe im Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum
LXVII. rec. G. Weinberger, Wien/Leipzig 1934).

21V e,n1. 31V 6,4

41V 6, 9. ' » Deuthch V3, 4.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 115

destinatio hingegen die aktive, ordnende Seite der divina providentia, des Voraus-
sehens Gottes, umschreiben. So diirfen wir das, was Boethius vorzulegen hat,
summarisch als de providentia, de fato, de arbitriv libertate zusammenfassen; mit
andern Worten: der Rest der consolatio, von der zweiten Hilfte des vierten Buches
an, erweist sich als eine Art Traktat iiber ein Thema, wie es in dieser Zusammen-
stellung schon mehrfach behandelt worden ist, so z. B. vom Neuplatoniker Proklos,
von dem - allerdings fiir uns nur noch in einer lateinischen Ubersetzung — eine
Schrift vorliegt, deren Titel griechisch gelautet hat: mepi tijc mpovolas xai Tijc
tpapuéme xai Tot ép’ Huiv.

Die ausfiihrliche Aufzihlung der Problemteile darf indessen hinter dieser Ver-
einfachung nicht vergessen werden; sie kann uns vielmehr als Fiihrerin durch die
nicht immer ganz leicht zu iibersehenden Darlegungen des Boethius dienen, han-
delt es sich doch, wie er selber sagt, um eine iiberaus komplizierte Frage, cut viz
exhaustt quicquam satis est. talis namque materia est, ut una dubitatione succisa
wnnumerabiles aliae velut hydrae capita succrescants.

Versuchen wir nun, soweit wir darauf angewiesen sind, die wesentlichen Ziige
des vorgetragenen Weltbildes zu erfassen. Es tréigt die typischen Merkmale der
neuplatonischen Metaphysik, von der Boethius, wie das fiir jene Zeit nicht anders
zu erwarten ist, abhéingt. Wichtig ist dabei fiir uns, dal wir nochmals an die Aus-
gangslage erinnern. Boethius sucht in der Welt, die sich wenigstens teilweise einer
sinnvollen Ordnung zu entziehen scheint, den inneren Zusammenhang. Er findet
ihn, und das ist die Grundlage aller weiteren Spekulationen, in der divina mens?, im
gottlichen Geist. Er ist es, der den Dingen ihren modus®, das Gesetz des Verhaltens,
festlegt. Dieser modus nun kann verschieden erfat und damit auch verschieden
benannt werden. Betrachtet man ihn in der Reinheit der divina intellegentia, heiBt
er providentia, geht man von dem aus, was ihm unterliegt, wird er fatum genannt®.
Vorldufig also fallen, wie das im monistischen Weltbild der Stoa seinerzeit zwang-
los moglich war, providentia und fatum zusammen. Bei niherem Zusehen aber
~ werden die Begriffe, entsprechend dem platonischen Dualismus, zum Symbol
zweier Bereiche, wobei deren Zusammengehorigkeit gerade durch die Zweieinig-
keit von providentia und fatum wiederum gewihrleistet wird.

Fassen wir die Merkmale: providentia verhilt sich zu fatum wie Sein zu Werden?®,
Daraus ergeben sich die weiteren Attribute!l. Zur providentia gehort die simplicitas,
verstanden als Gegenbegriff zur Vielfalt des fatum. Entsprechend ordnen sich Ruhe
und Bewegung den beiden Seiten des statuierten modus zu. In ihrer der Bewegung
entriickten Ruhe nun legt die providentia fiir alles die Ordnung fest (cuncta dus-
pontt), wihrend das fatum diese den beweglichen Dingen anhaftende Ordnung

¢IV 6, 2-3.




116 : Ernst Gegenschatz

(dispositio rebus mobilibus inhaerens) selbst prisentiert. Die providentia umfaBt
alles zugleich (cuncta pariter), das fatum begreift, in sich das in Raum und Zeit Ver-
teilte (locis ac temporibus distributa). Die Entfaltung in der Zeit zeigt sich im Blick
der providentia als geeint, umgekehrt ist die Einheit im fatum zeitlich entfaltet.
Boethius veranschaulicht das Besondere an providentia und fatwm im Bild rotie-
render, konzentrischer Kreise!2. Der Mittelpunkt, unbewegt, ausdehnungslos, ent-
spricht der providentia, wihrend die Kreise, das fatum, je weiter sie vom Mittel-
punkt entfernt sind, in ihren einzelnen Punkten entsprechend groferer Bewegung
in weiteren Rdumen verfallen sind, wobei trotzdem die Kreise ihrerseits als Ent-
faltung des Mittelpunktes aufgefallt werden konnen, wie umgekehrt der kleinste
Kreis mit dem Mittelpunkt zusammenfillt.

~ Das Zusammenspiel zwischen beiden verdeutlicht Boethius am seit jeher belieb-
ten Bild der Entstehung eines Kunstwerkes: sicut entm artifex faciendae rev formam
mente praecipiens movet operis effectum et, quod simpliciter praesentarieque
prospexerat, per temporales ordines ducit, ita deus providentia quidem singu-
lariter stabiliterque facienda disponit, fato vero haec ipsa, quae disponst, multi-
pliciter ac temporaliter amministrat.

" Dieser im fatum auseinandergereihten Ordnung der providentia ist alles unter-
worfen. Sie regelt den Naturverlauf, mehr noch: haec actus etiam fortunasque
hominum indissolubili causarum conexione constringit™. Alles steht unter einer
Ordnung, und diese wiederum geht auf die providentia und damit auf Gott zuriick.

Diese Darlegungen, die alle noch im vierten Buch zu finden sind, kénnten, wenn
man vom Grundanliegen der consolatio ausgeht, das Werk beschliefen. Das fiinfte
Buch erscheint denn auch in dieser Betrachtungsweise als eine Art Anhang, in
dem nicht Neues dazugewonnen, vielmehr Bedenklichkeiten, die sich im bisher
Erreichten verborgen halten, beseitigt werden sollen. Boethius deutet es selbst an.
Die Philosophie will sich — so beginnt das fiinfte Buch — der Behandlung neuer
Gegenstinde zuwenden. Was darunter zu verstehen ist, erfahren wir nie, denn
Boethius erinnert sie daran, daf sie vorhin!® — wir haben die Stelle schon kennen-
gelernt — auf die Verschlingung der providentia-Frage mit mehreren anderen hin-
gewiesen habe; und da das vierte Buch die Beziehung zum fatum klargestellt hat,
ist nach der dort gegebenen Aufzihlung eine Erorterung des Zufalls das nichste
Anliegen. '

Gibt es ihn, und was ist darunter zu verstehen ? fragt Boethius. Die Antwort?®
ist ein zuerst bestechendes Spiel mit Definitionen, gehandhabt nach der bekannten
Schulregel: definitio fit per genus proximum et per differentiam specificam. Genus
proximum ist eventus, Vorgang. Eine dem herkémmlichen Sinn des Zufalls ent-
sprechende Bestimmung der spezifischen Differenz miilte dann lauten: productus

121V 6, 15.
131V 6, 12.
1“1V e,19.
181V 6, 3—4.
18YV1,8-19.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 117

temerario motu — oder negativ ausgedriickt: {productus) nulla conexione causarum.
Diese Definition aber kann, so lehrt die Philosophie, nur ein leeres Wort sein. Sie
widerspricht dem schon von den Alten erarbeiteten Satz, da8 aus nichts nichts
entstehe, angewendet hier nicht auf die Welt des Stofflichen, sondern auf das
titige Grundprinzip, d. h. Gott, der alles in eine Ordnung bannt. Deshalb wird,
in Anlehnung an Aristoteles!?, die spezifische Differenz neu umschrieben. Die Defi-
nition lautet jetzt: casus = inopinatus ex confluentibus causis in his, quae ob aliquid
geruntur, eventus. Das heilt mit andern Worten, der Zufall wird zu einer blof3
subjektiven Angelegenheit, dhnlich wie die Stoiker ihn als aitia dénios ardowmnivew
Aoyioud bestimmen. Auf diese Weise bleibt, und das ist natiirlich das Ausschlag-
gebende, die durchgehende Kausalitidt der Welt unangetastet; es gibt auch, aller-
dings nur dem Namen, nicht der Sache nach, den Zufall. Denn selbstverstindlich
haben diejenigen Philosophen, die dem Zufall in der Welt seinen Platz einzurdumen
suchten, unter casus nur das verstehen wollen, was in der ersten, abgewiesenen
Definition enthalten war: ein ursachloses Geschehen. Man erinnere sich an Epikur,
der mit dem Zufall die freie Entscheidung als im Weltganzen denkbar erweisen
wollte. Die Neufassung des Zufall-Begriffs, der nicht auf eine Widerlegung, son-
dern Bestiitigung der durchgehenden Kausalitdt der Welt hinauslduft, riickt also
zwangsldufig die im traditionellen ProblembewuBtsein damit verkniipfte Frage der
freien Entscheidung in den Vordergrund. Von welcher Bedeutung diese fiir Boe-
thius sein muB, ist leicht abzusehen. Seine Trostung bestand ja zur Hauptsache
in der Erkenntnis, daB das wahre Gliick im sittlichen Bereich zu suchen sei, der
ohne Entscheidungsfreiheit gegenstandslos ist.

Boethius erkennt die Bedrohung: in hac haerentium sibv serie causarum estne
ulla nostri arbitriv libertas an ipsos quogque humanorum motus animorum fatolis
catena constringit?1® Die Philosophie antwortet mit einem apodiktischen Ja. Die
Begriindung!® aber — das mag uns, die wir gewohnt sind, hier das Zentrum des
Freiheitsproblems zu sehen, befremden — ist auffallend hastig und klischeehaft.
Man spiirt, daB es Boethius zur Erorterung von Schwierigkeiten hinzieht, die ihn
mehr beunruhigen.

Man wiirde auf die Frage nach der Vereinbarkeit von Kausalitét und Freiheit
eine Analyse erwarten, in der die zur Diskussion gestellten Begriffe miteinander
in Beziehung gesetzt wiirden, vielleicht etwa im Sinne der stoischen Unterschei-
dung von Haupt- und Nebenursachen. Anstatt dessen fiihrt Boethius die Frage
nach der Freiheit auf eine ganz andere Basis hiniiber. Sie wird aus der Natur des
Menschen als eines Vernunftwesens abgeleitet und damit als existierend postuliert.
Vernunftbesitz bedeutet Unterscheidungsfihigkeit. Durch sie erkennt der Mensch,
was zu fliechen und zu meiden, d. h. was gut und bése ist. Im Sinne der intellek-
tualistischen Ethik aber wird das Erkennen dem Wollen und Tun gleichgesetzt:

17 Phys. 1I 4.
1BY 9,2,
1V 2, 3-10.

9 Museum Helveticum




118 .. ' Ernst Gegenschatz

Fehlen 1st Nichtwissen, Irrtum. Wir haben es also in dieser Antwort nicht, wie zu
erwarten stand, mit der metaphysischen, sondern mit der ethischen Freiheit als
der Freiheit zum Guten zu tun. Damit verschlungen aber ist die Wahlfreiheit oder,
wie wir in unserem Zusammenhang sagen diirfen, die Freiheit zum Irrtum. Von
hier aus findet Boethius nun den Weg zum Metaphysischen, indem er im Sinne des
platonischen Phaidros-Mythos die Frage auf das Verhiltnis Leib-Seele hiniiber-
spielt. Eingehen der Seele — diese als Inbegriff der Vernunft gefaBt — in die Korper-
lichkeit bedeutet einen teilweisen Vernunftsverlust. Damit wird Unwissenheit und
Irrtum méglich.

Von da aus 148t sich die Freiheit von der Kausalitdt wenigstens erahnen, aller-
dings nur, wenn wir zur Interpretation auf Friiheres zuriickgreifen. Wir haben
jetzt einen Gedanken aus dem vierten Buch nachzutragen, der erst hier seine Be-
deutung bekommt. Alles, was dem fatum unterworfen ist, heilt es dort®, unterliegt
auch der providentia, nicht aber umgekehrt. Verdeutlicht wird das im schon er-
wihnten Bild der konzentrischen Kreise?!, das von Boethius iitberhaupt nur des-
wegen eingefiihrt wird. Je weiter sich etwas vom Mittelpunkt entfernt, d. h. je
mehr es der Entfaltung in Raum und Zeit verfallen ist, um so mehr ist es den Ver-
kniipfungen des fatum ausgeliefert, je niher es umgekehrt dem ruhenden Mittel-
punkt kommt, um so freier ist es vom Nacheinander der series causarum als dem
Zwang des fatum. Da nun aber die Freiheit als Attribut der Vernunft und damit
einer der Korperlichkeit, d. h. Ausdehnung entzogenen GréBe erfafit wird, gehort
sie als Merkmal zu den Wesenheiten, die der summa ratio, also der im Mittelpunkt
der Kreise befindlichen providentia unmittelbar unterstellt sind. Dazu gehort aber
seiner Wesensbestimmung nach der Mensch, der nur sekundér koérperlich ist. Da-
mit jedoch ist seine Freiheit prinzipiell durch die Kausalitét nicht gefihrdet, mag
auch die Korperlichkeit sie teilweise aufheben.

Wir haben auf die Bedenken, die sich sofort einstellen, nicht einzugehen, soll
nicht die von Boethius selbst angestrebte Gewichtsverteilung der Probleme ver-
schoben werden. Thn dréingt es — wir diirfen das Bild der Kreise bildhaft verwenden
— zum Mittelpunkt vorzustoBen. Die Freiheit, die eben mit dem fatum fertig ge-
worden ist, steht nun einer neuen Macht gegeniiber, mit der sie sich auseinander-
zusetzen hat, mit der providentia, die hinter und iiber dem fatum steht. Der Schlull
schon des eben erdrterten Abschnittes zeigt deutlich den Ubergang an, wenn es
heiBt: quae — gemeint ist der Freiheitsverlust durch die Korperlichkeit — tamen
tlle ab aeterno cuncta prospiciens providentiae cernit intuitus et ... praedestinata
disponit®®, cuncta prospiciens und praedestinata disponit aber fithren uns von selbst
zu der schon mehrfach erwihnten Disposition zuriick, die Boethius gibt. Es fehlen
nach jener Aufzdhlung noch cognitio und praedestinatio divina, die wir als die
beiden Seiten der providentia erkannt haben, wobei jetzt allerdings die cognitio,

20 1V 6, 14.
21 TV 6, 16-16.
2YV211.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 119

ohne dafl es deutlich ausgesprochen wird, eine Verengung erfihrt. Parallel zu
prae-destinatio wird cognitio nur auf die Zukunft bezogen als prae-notio oder prae-
scientia, wie die Termini lauten. Gottes Wissen um Gegenwart und Vergangenheit
wird damit keineswegs bestritten, wohl aber als irrelevant beiseite gelassen. Erst
spéter findet die Frage nach der cognitio divina wieder ihren vollen Umfang.

Die Problemstellung im providentia-Bereich ist damit fixiert: Wie verhélt sich
die arbitriv libertas zur praedestinatio einerseits, zur praescientia anderseits ?
Boethius greift nun als ihn offenbar besonders beunruhigend und zum Nachdenken
zwingend das Zweite auf, ja dieses wichst zu einer so weit ausholenden Diskussion
aus, daB dahinter der Bezug auf die praedestinatio verschwindet — mehr noch:
diese Frage scheint nicht nur zuriickzutreten, sondern im ProblembewufBtsein des
Boethius sogar zu verblassen. Daran mag die Terminologie nicht unbeteiligt sein.
Da providere zwanglos in der blofen Bedeutung des erkennenden Voraussehens
empfunden werden kann — Boethius verwendet von jetzt an providentia und prae-
scientia synonym —, verengt sich die Bedeutung geradezu auf diesen Sinnteil. Der
Inhalt des providere als des voraus Sorgens und Planens fillt weg.

Die Erorterung des géttlichen Vorauswissens selbst zerfillt in einen ersten,
aporetischen Teil, der die Schwierigkeiten aufzeigt, und einen zweiten, systemati-
schen, in dem die aufgeworfenen Probleme einer Losung zugefiihrt werden sollen.
Wir wenden uns nun dem ersten Teil zu, wobel uns vorbehalten sei, Werkstiicke
der zweiten Hilfte vorwegzunehmen, wenn sie jetzt zur Klidrung beitragen.

Eine erste Gegeniiberstellung?® schon der Annahme, da Gott alles vorauswisse,
und der andern, daB eine freie Entscheidung realiter vorhanden sei, legt die Un-
vereinbarkeit beider Siétze nahe. Gottes Vorauswissen kann fiir das Zukiinftige
nur Notwendigkeit, im allgemeinen Sinne des Nicht-anders-sein-Konnens, bedeu-
ten. Doch mit dieser vorldufigen Feststellung diirfen wir uns nicht begniigen.

Die erste Teiluntersuchung der aporetischen Behandlung kniipft vorerst an die
Bemiihungen fritherer Denker an — quidam nennt sie Boethius. Der von jenen vor-
geschlagene Ausweg wird zwar abgelehnt, die Erorterung des Losungsversuchs
hilft aber zur Verdeutlichung der Aporie. Verfolgen wir die Darlegung®: Wenn
wir von der undifferenzierten Formulierung ausgehen, die praescientia mache das
Zukiinftige notwendig, so soll damit nicht gesagt sein, es liege von praescientia zu
futurum das Verhéltnis von Ursache zu Wirkung vor. Vielmehr ist, sofern man den
ordo causarum sucht, die Beziehung umgekehrt.

Um dies zu iibersehen, legt Boethius ein vereinfachtes Beispiel zugrunde. Damit
némlich das Verhéltnis des Vorauswissens zum zugehérigen Vorgang erhellt werde,
soll vorerst einmal vom Zukunftsfaktor abgesehen und nur das Phinomen des
Wissens mit seinen GesetzméBigkeiten erforscht werden, d. h. prae-scientia wird
mit Unterdriickung des prae als scientia untersucht.

Es gelte folgende Annahme: 1. jemand sitzt, 2. dem zugeordnet besteht die

3V 3, 3-6.
%V 3, 7-14.




120 Ernst Gegenschatz

Meinung, opinio, jemand sitze. Da die opinso dem sedere entspricht, besteht
zwischen beiden ein Wahrheitsverhiltnis. Es liegt die nicht ausgesprochene, aber
fiir Boethius selbstverstindliche Definition zugrunde, Wahrheit bedeute Uberein-
stimmung des Denkens oder Vorstellens mit seinem Gegenstand, bekannt in der
scholastischen Formulierung der adaequatio rerum et intellectus.

Suchen wir nun zwischen opinio vera und sedere ein Kausalverhiltnis, ergibt sich
selbstverstéindlich, daf die opinio wahr ist, weil das sedere wirklich ist - sedere ist
causa zu opinio —, nicht aber ist etwa die opinio Ursache des sedere, oder mit an-
derer Formulierung, die Boethius spiter® braucht: der opinio kommt nur der
Charakter eines Zeichens zu. Dann aber gilt der Satz: omne etenim signum tantum,
quid sit, ostendit, non vero efficit, quod designat®®. (In der graphischen Darstellung
des Gedankengangs [siehe Abb. 1] ist der causa-Bezug mit der Ziffer 1 bezeichnet.)

Stellen wir nun aber die Frage anders, nicht nach dem ordo causarum, sondern
nach der im Verhiltnis vera opinto-sedere enthaltenen necessitas, der Notwendig-
keit des Nicht-anders-sein-Ko6nnens. Jetzt verschiebt sich das Bild. Gehen wir von
der Ubereinstimmung von Sache und Meinung aus, folgt einerseits, natiirlich nur
im Sinne eines analytischen Urteils, die necessitas veritatis fiix die opinio, aber
sofern diese eben wahr ist, anderseits auch die necessitas sedendi. Wahrheit und
Wirklichkeit stehen in einem Reziprozitdtsverhaltnis (vgl. 2 in der graphischen
Darstellung).

Diese Schliisse lassen sich nun zwanglos auf ein Vorauswissen von Vorgiéingen,
anders gesagt: auf ein Wissen um zukiinftige Vorgéinge anwenden. Ist eine Meinung
wahr, d. h. gibt es vom zukiinftigen Ereignis ein Wissen — fiir vera opinio 148t sich
gleichbedeutend scientia einsetzen®” —, so ergibt sich auch hier ein einfaches causa-,
aber ein gegenseitiges necessitas-Verhiltnis (vgl. 3 und 4 in der graphischen Dar-
stellung). : ‘

Die gquidam nun sahen nur den einfachen causa-Bezug und glaubten, damit sei
das Dilemma zwischen praescientia und arbitres libertas beseitigt. Die Analyse
beweist aber, und damit wird ihre Theorie hinfiillig, da das Wissen das Zukiinftige
zwar nicht bewirkt, d. h. notwendig macht, wohl aber als notwendig zeigt.

Es tauchen aber tiefer gehende Schwierigkeiten auf. Eine erste ergibt sich aus
der Betrachtung des Wesens des gewuBten Vorgangs®, im bisherigen Beispiel des
Sitzens. Im Schema des Wissens um ein Gegenwirtiges ist dessen Zustande-
kommen vollkommen irrelevant. Das Sitzen, das in der Gegenwart als wirklich
erfat wird, kann ebenso gut aus einer freien Entscheidung wie aus Zwang ent-
standen sein, die bisher festgestellte Notwendigkeit bezieht sich ausschlieBlich auf
die Bedingtheit durch das Wissen, weshalb sie Boethius spiter?® prizisierend
necessitas condicionss nennt (vgl. 5). Jemand sitzt: von einem Punkt der Vergan-

®V4,l1l.
7V 3, 18-21.
8V 4, 14-19.
Ve, 27.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 121

[}
i
Zukunft | 9) prae:

: nucessitas simplex
i
|
]
I
|
[}
]
|
]
:
\

Gegenwart ! veraopinio: - Sedere”
| scientia 2)necessitas i
' scientia — s —_— ‘T
E — 5)necessitas condicionis—»
)
1
|
|
i

Vergangenheit | 6)voluntarium F)necessariums
E necessitag simplex
)
' 0 ¢

Abb. 1.

genheit aus gesehen, hitte auch das Gegenteil eintreten konnen, das zukiinftige
Sitzen war nur moglich, nicht notwendig, es sei denn, der Vorgang des Sitzens sei
durch eine innere Notwendigkeit bestimmt gewesen, die Boethius mit dem Ter-
minus necessitas stmplex umschreibt®,

Um die beiden Varianten zu illustrieren, braucht Boethius Bilder. Als besonders
eindriicklich fiir einen nicht der necessitas simplex unterworfenen Vorgang nennt
er das Wagenrennen im Zirkus®!. Jede kleinste Bewegung der Wagenlenker ist
Ausdruck ihrer Kunst, d. h. einer nicht mit innerem Zwang, sondern willentlich
vollzogenen Handlung. Nur unter dieser Voraussetzung ist das Rennen sinnvoll,
sonst wiirde lediglich eine Art Automat ablaufen, was keinen Zuschauer zu inter-
essieren vermochte. Davon unberiihrt bleibt die Tatsache, daB jede Phase des
Rennverlaufs der necessitas condicionts untersteht, sofern der Blick des Zuschauers
das Geschehen als wirklich erfaB3t. Dem stehen Vorgiinge gegeniiber, die mit der
necessitas simplex behaftet sind. Boethius verweist®? auf den Sonnenaufgang, der
naturgesetzlich feststeht und darum von der Vergangenheit aus nicht nur méglich,
sondern notwendig war.

Die beiden Fille heben sich damit ihrer Wesensstruktur nach deutlich vonein-
ander ab. Der eine leitet sich her aus der potestas facientium, der andere aus der
necessitas rerum®, d. h. die Notwendigkeit liegt in der propria natura®. Von der
Vergangenheit aus also ist der eine nur méglich und damit ein voluntarium?3s, der

%0 jbid. 31V 4, 15-16.
2V e, 22 33V 6, 35.
Ve, 29. BV 6, 22.




122 Ernst Gegenschatz

andere aber ein necessarium im Sinne der necessitas stmplex (vgl. 6 und 7). Von der
Gegenwart aus aber fallen beide als wirklich zusammen, der Charakter des in der
Vergangenheit nur Moglichen wird durch das gegenwirtige Wissen nicht tangiert
oder, um es nach Boethius lehrsatzhaft auszudriicken: die necessitas condicionts
zieht keineswegs die necessitas simplex nach sich®.

Verschieben wir nun aber wiederum dieses Schema in die Zukunft, ergibt sich
ein neues Bild. Selbstverstindlich lassen sich analog auch fiir die Zukunft mégliche
und notwendige Vorginge annehmen. Sucht man ihnen jedoch ein Wissen, jetzt aber
ein Vorauswissen, zuzuordnen, dann zeigt sich ohne weiteres, da8 eine praescientia
nur vom Notwendigen, nicht aber vom Méglichen anzusetzen ist, vorausgesetzt
natiirlich, daB wir unter Vorauswissen wiederum Wissen um etwas in der Zukunft
Wirkliches verstehen wollen. Um vorausgewuBt zu werden, muB} sich bereits in
der Gegenwart das Zukiinftige als etwas erweisen, das nicht anders wird sein kon-
nen; das ist aber nur beim seiner Natur nach Notwendigen der Fall. Wohl la8t
gich ein Sonnenaufgang, nicht aber eine Wendung des Wagenlenkers vorauswissen.
Fiir die praescientia gilt, dal die necessitas condicionts auch die necessitas stmplex
nach sich zieht. Dabei ist genau festzuhalten — wir werden darauf angewiesen
sein —, wodurch dieses umgekehrte Verhéltnis zustande kommt. Es ist ausschlie3-
lich das Zeitelement, das diese Wendung herbeifiihrt, anders ausgedriickt: in der
prae-scientia ist es das prae-, nicht die scientia, das der necessitas condmoms auch
die necessitas simplex einfiigt (vgl. 8 und 9).

Die Folgen sind leicht abzusehen. Gehen wir fiir die Zukunft von Méglichem und
Notwendigem aus, kann es nur ein teilweises, liickenhaftes Vorauswissen geben,
was wir fiir den menschlichen Bereich auch ohne weiteres hinnehmen. Damit aber
tritt plotzlich eine neue Komponente in die Diskussion. Bei den bisherigen Be-
mithungen stand ausschlieBlich das Objekt des Wissens im Vordergrund, jetzt fithrt
der Problemgang von selbst dazu, auch das Subjekt miteinzubeziehen. Welche
Konsequenzen ergeben sich, so muB die Frage lauten, wenn anstatt des Menschen
Gott wissend ist, wenn also an Stelle eines irdischen ein metaphysisches Wesen die
Rolle des Subjektes iibernimmt ? Dabei betrachtet Boethius Gott selbstverstind-
lich in der aller metaphysischen Begriffsbildung eigenen Weise, die irdische Be-
schrinkung aufhebt und die Negation zum Positiven macht; man denke an das
einfache Beispiel der Gotteserfassung, wenn den sterblichen Menschen un-sterb-
liche Gotter gegeniibergestellt werden. Entsprechend kann, auf unser Problem
iibertragen, Gottes Wissen nicht den Einengungen unterliegen, die dem unseren
zukommen. :

Eine erste Folge, die von Boethius gar nicht besonders herausgehoben, vielmehr
als selbstverstindlich vorausgesetzt wird, miiite heien, daBl Gottes Vollkommen-
heit sein durchgehendes, liickenloses Wissen um die Zukunft verlangt. Mit den
eben aufgewiesenen Begriffen aber lieBe sich die Konsequenz, die daraus zu ziehen
ist, einfach dahin formulieren, daB bei Annahme eines uneingeschrinkten gott-

¥V 6, 28,




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethinus 123

lichen Vorauswissens umgekehrt fiir die Zukunft nur noch Vorginge denkbar
sind, die der necessitas symplex unterliegen; damit aber ist jedes voluntarium aus-
geschlossen. Boethius beweist das anders, indem er allfillige Versuche bekampft,
in Gottes Vorauswissen Unsicherheitsfaktoren hineinzutragen. Es sei hier ver-
merkt, daB die Terminologie nicht eindeutig ist. Certus und sncertus werden einer-
seits als Seinsweise verstanden und bedeuten dasselbe wie «notwendig» und «mog-
lich»; ein eigener Terminus fiir «moglich» fehlt. Anderseits wird certus auch im
Sinne der Erkenntnisweise verwendet, gleichbedeutend mit verus. Certus kann also
sowohl die necessitas simplex als auch die necessitas condicionis umschreiben.,

Eine Unsicherheit in der ersten Bedeutung liee sich in der Seinsweise des zu-
kiinftigen Vorganges finden, indem Gottes Wissen Mégliches in der Zukunft wahr-
heitsgemif als moglich erfassen wiirde?”. Es lige dann ein wahres Wissen um ein
Mégliches vor, wie sich dies in der Betrachtung eines Gegenwirtigen aus der Ver-
gangenheit als denkbar erwies. Rein formal wéiire damit der Begriff der praescientia
nicht in Frage gestellt. Da aber das Mégliche in sich der Anlage nach mehr als eine
Wirklichkeit enthilt, wiirde das sachlich bedeuten, dal Gott weil}, da} er iiber die
Zukunft nichts weil. Fiir ihn aber ist eine solche Wissensweise unzumutbar, denn
sein Vorauswissen kiéme dann jenem ldcherlichen Seherspruch des Tiresias bei
Horaz gleich: quicquid dicam, aut erit aut non®, Gottes Wissen kann im Sinne der
metaphysischen Vollkommenheit nur ein Wissen um ein in der Zukunft Wirk-
liches, also jetzt schon Notwendiges sein, was zu dem vorhin festgestellten Aus-
schlull des voluntarium fiihrt. ;

Der Unsicherheitsfaktor lieBe sich auch in der zweiten Bedeutung denken, wenn
Gott in der Zukunft Mogliches als notwendig ansehen wiirde?, das ¢ncertum also
im Wahrheitsverhéltnis zu suchen wire. Das wiirde aber nichts anderes bedeuten
konnen, als daB Gott sich irrt. Dies anzunehmen, ist nicht nur licherlich, sondern
sogar ein nefas, mit Gottes Vollkommenheit noch weniger vereinbar. Wir konnten
daher als eine Art Zwischenbilanz eine Definition der gittlichen praescientia her-
ausstellen, die lauten miite: liickenloses sicheres Wissen um Sicheres = liicken-
loses wahres Wissen um Notwendiges.

Damit ist allerdings fiir Boethius der Anspruch der metaphysischen Vollkom-
menheit nicht einmal voll befriedigt. Er stellt — und damit finden wir zum Anfang
der scientia-Diskussion zuriick — sogar das scheinbar Unbestrittene in Frage: von
Gottes Wissen darf nicht einmal gelten, dal es im causa-Bezug durch das zukiin{-
tige Ereignis bedingt sei® (vgl. 3). Wir haben auf diesen Gedanken, der den Rah-
men zu sprengen droht, vorerst nicht einzugehen, vielmehr ist es Zeit, die Folge-
rungen aus der Aporie zu ziehen.

Jede Stufe der Analyse hat die von Anfang an erwartete Unvereinbarkeit von
praescientia diving und arbitric libertas neu deutlich erwiesen. Die Folgen sind

V3, 24.

8 Hor. Sat. II 5, 59.
¥Y 3, 23

90V 3, 15-16




124 - - Ernst Gegenschatz

unabsehbar. Boethius nennt das Allbekannte!!. Die Verantwortlichkeit des Men-
schen fillt dahin, Belohnung und Strafe sind sinnlos. Die Verzweiflung trifft aber
nicht nur den Bereich der mpaéic, sie verschont auch nicht die dewpla, nimlich die
Betrachtung des Gottlichen, die fiir Boethius wichtiges Anliegen ist. Hat der Voll-
kommenheitsanspruch zu den aufgezeigten Schliissen gefiihrt, zeigt die Ausdeu-
tung der Aporie, daB gerade dadurch die Vollkommenheit Gottes wieder verletzt
wird. Ist uns die Verantwortung fiir unser boses Tun genommen, fillt diese auf
Gott zuriick, ja Gott wird dariiber hinaus gewissermaBen selbst der Gefangene
seines vollkommenen Wissens, indem in der damit postulierten Determiniertheit
seine eigene Freiheit in seiner Beziehung zum Menschen aufgehoben wird. All das
auch nur zu denken ist wiederum Frevel.

In einem Gedicht??, das die Aporie abschlieBt, umreilt Boethius die Situation.
Zwei in sich geschlossene Wahrheiten sind miteinander unvereinbar, und so droht
die Welt erneut ihre Ordnung zu verlieren, es sei denn — damit finden wir den Weg
zum Losungsteil —, der Fehler liege nicht in der Sache, sondern in unserer ungenii-
genden Erfassung der Zusammenhénge.

Wenden wir uns der Entwirrung des Knotens zu! Die Losung ist in der Anlage
der Aporie weitgehend vorbereitet. Die Analyse des Wissens hat némlich die Rolle
des Subjektes im Erkenntnisvorgang ahnen lassen. Diese Ansitze werden nun
ausgeweitet und ins Prinzipielle erhoben.

Die gemeinhin geltende Auffassung, so argumentiert Boethius®3, geht dahin,
daB das Erkennen vom Wesen des Erkannten abhingig sei. So haben es mit ihrer
Theorie von der unbeschriebenen Seelentafel die Stoiker gelehrt, die allerdings in
diesem Zusammenhang als geistesschwache Greise verspottet werden?t, denn, so
lautet der Satz, der wohl zu den bedeutungsvollsten in der Philosophie zu zéhlen
1st: omne enim, quod cognoscitur, non secundum sur vim, sed secundum cognoscentium
potius comprehenditur facultatem®. Von hier aus kann der Ausweg aus der Aporie
gefunden werden.

Um die verschlungene Beweisfithrung zu iibersehen, empfiehlt es sich, vorerst
den metaphysischen Hintergrund beiseite zu lassen und die empirischen Gegeben-
heiten zu verfolgen. Dabei soll die Aufmerksamkeit zuerst den verschiedenen Er-
kenntnisfahigkeiten und dann den zugehorenden erkennenden Wesen gelten. Vor-
auszuschicken ist, daB unter Erkenntnis nicht etwa eine Vernunftstéitigkeit ver-
standen werden soll, vielmehr braucht Boethius cognitio in der allgemeinsten Be-
deutung der Objektserfassung.

Mit einem einprigsamen Beispiel wird die Grundlage anschaulich gemacht.
Man denke sich — wir bleiben im einfachsten Bereich — das Erkennen einer Run-

41V 3, 29-36.

42 V m. III.
18BYV4 24

44V m. IV, 1-9.
15V 4, 25.

16V 4, 26.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 125

dung durch Gesichts- und Tastsinn, Der eine begreift die Kreisform aus der Ferne,
als Ganzes auf einmal, selbst ruhend, der andere aber in unmittelbarer Beriihrung,
Teil fiir Teil, im Nacheinander einer Bewegung. Entsprechend sind die Unter-
schiede, wenn wir von den Wahrnehmungen der Sinne zu den andern Erkenntnis-
arten fortschreiten, zur Vorstellung, die, ohne an das Stoffliche gebunden zu sein,
das Einzelne erfaft, und zur Vernunft, die das Allgemeine zu sehen vermag?’. Da-
bei stehen sensus, ¥maginatio und ratio in einer Rangordnung iibereinander, in der
bestimmte Gesetze gelten®. Die hohere Erkenntnisart erfaflt neben ihrem eigenen
auch die Bereiche der unteren Erkenntnisarten, und zwar auf die ihr eigene Weise
— nicht aber umgekehrt. So erkennt die Vernunft das Sinnliche und Vorstellungs-
hafte als Allgemeines. Das Allgemeine aber ist den Sinnen und der Vorstellung
nicht zugiinglich, was diese — Boethius schildert es in einer Art Fabel — dazu ver-
leiten konnte, den Bereich der ratio als eitle Erfindung abzutun.

Ordnet man nun den verschiedenen Erkenntnisweisen erkennende Wesen zu,
dann bleiben die unbeweglichen Lebewesen, wie etwa die Meermuscheln, auf den
Bereich der Sinne beschrénkt; fiir die beweglichen Tiere kommt die Vorstellung
dazu, fiir den Menschen schlieBlich, seiner Definition als animal rationale gemis,
die ratio®,

Durch AnalogieschluB gelangt man von hier aus in den metaphysischen Raum.
Nehmen wir iiber dem Menschen wieder ein hoheres Wesen, also Gott, an, dann
muf} auch diesem eine eigene Erkenntnisweise zugeordnet sein. Boethius nennt sie
die wntellegentia™. Diese ist wiederum, so haben wir gelernt, aus dem Wesen des
Erkennenden, d. h. Gottes, abzuleiten: intueamur nunc, quantum fas est, quis sit
divinae substantiae status, ut quaenam etiam scientia evus sit, possimus agnoscere™,

Gottes Dasein, so wird in einer Art Beweis e consensu gentium argumentiert, ist
nach der Meinung aller denkenden Menschen ewig®?. Zu untersuchen ist also, was
unter Ewigkeit zu verstehen sei. Die folgende Deutung® des Begriffs wird zeigen,
daB auch hier wieder eine typische metaphysische Begriffsbildung im Sinne einer
Aufhebung irdischer Beschrinkung vorliegt.

Ewigkeit muB selbstversténdlich von der Zeit aus begriffen werden, wobei sich
zwei Zeiterfassungen und entsprechend zwei metaphysische Hypostasen abheben
lassen. FaBit man irdisches Leben als Strecke auf einer Zeitlinie, dann bedeutet
eine erste Aufhebung der Beschriinkung die Verlidngerung der Strecke nach beiden
. Seiten ins Unendliche. Nach allgemeiner antiker Zeiterfassung kann damit aller-
dings nicht eine ins Unendliche miindende Gerade gemeint sein, vielmehr miissen
sich Anfang und Ende zum Kreis schlieBen. Obwohl damit der Inbegriff des un-
beschrinkten Zeitverlaufs erfaBt ist, diirfen wir dafiir noch nicht das Attribut

41V 4, 27-29.

48V 4, 31-37.

9V5, 2-4.

50y 4, 30.

51y 6, 1.

ya.2.
53V 6, 3-14.

10 Museum Helveticum




126 i Ernst Gegenschatz

aeternus, sondern nur perpetuus gebrauchen, wenngleich — so hétten wir hinzuzu-
fiigen — damit bereits der populdre Ewigkeitsbegriff erfiillt wire. Fiir die aeternitas,
wie sie Boethius verstanden haben will, wird eine differenziertere Zeitanalyse ent-
wickelt. Auf der Zeitlinie oder, wie wir jetzt dafiir sagen wollen, dem Zeitkreis,
bewegt sich alles, was in der Zeit lebt, in seiner Gegenwart vorwiérts, wobei diese
Bewegung einen Punkt des Zeitkreises nach dem andern durchlduft, den einen
verlierend, den andern noch nicht erfassend. Wir leben in einem mobile transi-
toriumque momentum®, Auch wenn man entsprechend der ersten Aufhebung der
Beschréinkung dieses Vorwirtseilen ohne Anfang und Ende sein 146t und ein in
der Zeit unbegrenztes Leben annimmt, so bleibt doch, dal eine solche Daseins-
form aus der Zahl der Punkte immer nur einen besitzt. Dem gegeniiber a8t sich
nun - in nochmaliger Aufhebung der Beschrinkung - eine Existenzweise erahnen,
in der alle Punkte der Kreislinie gleichermafen zur Verfiigung stehen, d. h. gegen-
wiirtig sind, die aufeinanderfolgenden Punkte des Kreises also im Mittelpunkt in
eins zusammenfallen. Damit haben wir fiir Boethius den Ewigkeitsbegriff ge-
wonnen, dessen Definition lautet: aeternitas igitur est interminabilis vitae tota simul
et perfecta possessio®™. Die beiden Stufen der Begriffsbildung sind in vita nterms-
nabilis und fota stimul et perfecta possessio noch leicht zu fassen. So ist, sollen wir
it empirischen Begriffen umgehen, Gottes Dasein eine Art Gegenwart, sofern
fiir Gegenwart als konstitutives Merkmal die possessio zu gelten hat. Gegeniiber
unserer (legenwart allerdings ist diejenige Gottes, ganz im Sinne des metaphysi-
schen Anliegens, vollkommen, da wir nur einen Punkt des Zeitverlaufs, Gott aber
alle Punkte in einem besitzt, d. h. gegenwirtig hat. Unsere Gegenwart ist also
in ihrem Vorwirtseilen nur ein unvollkommenes Abbild der ruhenden Gegen-
wart Gottes, wie — hier steht die bekannte Definition aus dem Platonischen
Timaios im Hintergrund — die Zeit das bewegte Abbild der Ewigkeit ist, indem
diese in ihrem ruhenden Sein vom bewegten Nacheinander der immer im Werden
begriffenen Zeit nachgeahmt wird.

Damit stehen wir wieder bei Formulierungen, die wir schon bei der Erérterung
von providentia und fatum gehort haben. Dort finden wir auch die Bestidtigung
fiir das von uns vorhin als Interpretationshilfe zugezogene Bild von Mittelpunkt
und Kreis. Wir haben jetzt den SchluB jener Stelle im vierten Buch® nachzutra-
gen, die bereits das Kreissymbol fiir die Abgrenzung des fatum von der providentia
verwendet hat. Es heiBt dort im folgenden: igitur uts est ad intellectum ratiocinatio
(gemeint sein kann, wie wir jetzt unschwer erraten kénnen, nur gottliches und
menschliches Erkennen), ad id quod est id quod gignitur, ad aeternitatem tempus,
ad punctum medium circulus, ita est fati series mobilis ad providentiae stabilem
simplicitatem™. Der an seinem Ort nicht recht verstéindliche Satz enthilt sinn-

4 Ve,s5.

55V 6, 4.

% Vgl. Anm. 12.
57 IV 6, 17.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 127

gemiB auch die Proportion: Ewigkeit zu Zeit = Mittelpunkt zu Kreis. Dariiber
hinaus finden sich alle bisher aufgetauchten Begriffe in zwei Bereiche geordnet,
die in sich eine Einheit darstellen: fatum, Kreis, Zeit, Werden, menschliches Er-
kennen — providentia, Mittelpunkt, Ewigkeit, Sein, gottliches Wissen.

Nur der letzte Begriff bedarf noch, sollen wir zum Ziel unserer Uberlegungen
kommen, einer niheren Erlduterung. Die Art des Wissens, so hief} es, ist aus dem
Wesen des Wissenden zu entnehmen. Gottes Dasein erwies sich als bleibende
Gegenwart. Entsprechend ist demnach sein Wissen: scientia quoque eius omnem
temporis supergressa motionem in suae manet stmplicitate praesentiae infintaque
praeterits ac futurt spatia complectens omnia, quasi tam gerantur, in sua stmplice
cogmitione considerai®®.

Vergessen wir aber nicht, dal wir nicht nur nach Gottes Wissen, sondern speziell
nach seinem Vorauswissen zu fragen haben, Nun 148t sich jedoch, das ergibt sich
aus der Analyse des gottlichen Wissens, eine praescientia im frither vorausgesetz-
ten Sinn gar nicht mehr als etwas Besonderes annehmen, vielmehr muf} sie mit
der gewdhnlichen scientia in Gottes bleibender Gegenwart zusammenfallen.
Boethius sagt es in einer Art Wortspiel, wobei wieder die Voraussetzung prae-
scientia = providentia zu gelten hat: itaque si prae-videntiam (der Terminus wird
nach prae-scientia neu gebildet) pensare velis, qua cuncta dinoscit, non esse prae-
scientiam quast futuri, sed scientiam numguam deficientis instantiae rectius aestima-
is. unde non prae-videntia, sed pro-videntia potius dicitur, quod porro a rebus
infimis constituta quast ab excelso rerum cacumine cuncta prospiciat®. Das pro- hat
also nur noch bildhaft rdumliche, nicht mehr zeitliche Bedeutung.

Damit aber lost sich endlich auch von selbst die im aporetischen Teil angenom-
mene Unvereinbarkeit von gottlichem Vorauswissen und freier Entscheidung.
Boethius hat die Losung vorweggenommen, wenn er bereits zu Beginn des syste-
matischen Teils sagt: cutus caliginis causa est, quod humanae ratiocinationis motus
ad divinae praescientiae simplicitatem non potest ammovert, quae si ullo modo cogi-
tari queat, nihil prorsus relinquetur ambigui®. Wir sind, wie wir jetzt sehen, von
einer falschen Voraussetzung ausgegangen, indem wir die praescientia Gottes nur
in Analogie zu menschlichem Vorauswissen zu denken vermochten, ohne deren
prinzipielles Anderssein zu ahnen. Zu dessen Verdeutlichung lieBe sich gleichnis-
haft die zu Anfang des erkenntnistheoretischen Teils gegebene Gegeniiberstellung
von Sehsinn und Tastsinn® wiederholen. Es ist fast erstaunlich, daB es Boethius
nicht selber tut. Wie der Sehsinn die Rundung, so sieht die providentia im
Zeitkreis alles zugleich aus der Ferne, wihrend wir, wie der Tastsinn, nur in tasten-
dem Nacheinander das Geschehen im Kreis der Zeit stiickweise zu erkennen ver-
mégen — so etwa miilte es lauten.

8V 6, 15.
V6, 16-17.
80V 4, 2,

61 Vgl. Anm. 46.




128 ., Ernst Gegenschatz

Die vorhin®? versuchte Definition der divina praescientia hiel: liickenloses wah-
res Wissen um Notwendiges; sie setzte damit das Element der Zukunft voraus,
Richtiger miiflten wir jetzt formulieren: liickenloses wahres Wissen um gegen-
wirtig Wirkliches. Die Analyse hat aber gezeigt, daBl im Wissen um Gegenwiértiges
die Natur des GewulBten irrelevant ist, es kann ebenso gut ein voluntarium wie
ein necessarium, ein Wagenrennen wie ein Sonnenaufgang sein. Wieder gilt — fallt
bei der praescientia das prae- weg — der Satz, daf die necessitas condicionis nicht
die necessitas simplex nach sich zieht. Der SchluB, den wir daraus zu ziehen haben,
ist von entscheidendster Bedeutung: respondebo ... idem futurum, cum ad divinam
notionem refertur, necessartum (verstanden als necessitas condicionts), cum vero in
sua natura perpenditur, liberum atque absolutum videri®®. Diese doppelte Bestim-
mung wird uns um so weniger befremden, als wir ein Analogon bereits im empiri-
schen Raum bei der Besprechung der verschiedenen cognitiones®* angetroffen
haben. Boethius selbst zieht den Vergleich: haud sgitur tniuria dizimus haec, st ad
diwvinam notitiam referantur, mecessaria, si per se considerentur, necessitatis esse
nexibus absoluta, sicutt omne, quod sensibus patet, si ad rationem referas, universale
est, si ad se ipsa respicias, singulare®. Damit aber ist endlich erkdmpft, was Gegen-
stand harten Ringens war: die Freiheit menschlicher Entscheidung ist durch
Gottes Vorauswissen nicht geféhrdet!

Noch aber bleibt eine Stelle der Aporie ungelﬁst. Wir haben darauf hingewie-
sen%, dal Boethius fiir Gott im Wissensschema sogar den causa-Bezug, die Be-
dingtheit vom Objekt her, als unannehmbar erklirt. Da Gottes Wissen jetzt als
ein immer gegenwirtiges erkannt ist, fillt das eine Storende weg, dall gottliches
Wissen um Zukiinftiges durch das zeitlich Spétere des Objektes verursacht sein
miilte: ... praesentaria notione cuncta complectens ... nihil ... posterioribus debet®,
Die Richtung der causa aber vom Objekt auf das Subjekt hin bleibt bestehen.
Diese Schwierigkeit kann nur beseitigt werden, wenn wir der providentia wieder
ihre volle Bedeutung als praescientta und praedestinatio zuriickgeben. Gott ist
nicht nur der Betrachter, er ist auch, wie es im angefiihrten Gleichnis im vierten
Buch heiB3t%®, der Kiinstler, der alles gestaltet. Dann ist das sein Wissen Verur-
sachende selbst wieder von ihm verursacht. Das nur kann Boethius meinen, wenn
er sagt: haec enim scientiae vis ... rebus modum omnibus ipsa constituit®®, denn in
wortlich anklingender Formulierung (... rebus ... modum statuit’®) hat er im vierten
Buch das allméchtige Walten der divina mens umschrieben. Hier nun tritt — nur
aus dem Zusammenhang verstindlich — in einer Art Vertauschung der beiden
Unterbegriffe der providentia fiir die praedestinatio die vis scientiae ein. '

Damit aber taucht fiir unser Hauptanliegen eine neue Front auf. Eigentlich
hitten wir jetzt eine Deutung zu erwarten, wie praedestinatio und arbitris libertas

62 Sjehe oben S. 123. 63 V 6, 26.
64 Siehe oben S. 125. %V 6, 36.
% Siehe oben S. 123. 87V 6, 43.
68 Vgl. Anm. 13. 69V 6, 43.

70 IV 6, 8; siehe oben S. 115.




Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 129

miteinander vereinbar seien. Boethius gibt sie nicht, ja er héitte sie wohl mit seinen
Voraussetzungen auch nicht geben kénnen. Bei der Analyse der praescientia durfte
als sinnvoller Begriff das Mogliche vorausgesetzt werden. Wie dieses aber mit der
praedestinatio vereinbar wire, ist nicht abzusehen. Boethius jedoch spiirt im Augen-
blick diese neue Bedrohung gar nicht, so sehr ist fiir ihn iiber weite Strecken der
Diskussion weg providentia nur mit praescientia zusammengefallen. Mit der prae-
scientta hat er die Freiheit als vereinbar erwiesen, und jetzt glaubt er in einer Art
Ermiidung, die Freiheit iiberhaupt gerettet zu haben. So endet hier sein Werk .
mit dem Aufruf zum sittlichen Tun, da wir — dies sind seine letzten Worte — vor
den Augen des alles sehenden Richters handeln.

- Die Rettung der freien Entscheidung bei Boethius ist fragmentarisch. Gegen
das fatum ist die Verteidigung nur angedeutet, gegen die praedestinatio wird sie
gar nicht versucht. Die ganze Kraft der Beweisfiihrung gilt dem Ringen um die
Vereinbarkeit der arbitric libertas mit der divina praescientia. In diesem schmalen
Ausschnitt jedoch, so will es scheinen, sind wir zu wesentlichen Einsichten gelangt.,
Gerade aber bei einem metaphysischen Problem ist jede Teilklirung bedeutungs-
voll; man denke zum Vergleich an die Leistung Kants, der in seiner «Freiheit im
positiven Verstande» die Kausalitdt mit der Willensfreiheit als vereinbar erweist,
wenn auch dahinter neue Schwierigkeiten stehen, die nicht gelost werden. Wir
haben eine solche Teilerhellung um so dankbarer hinzunehmen, als wir heute
glauben miissen, daB unser Problem seinem Wesen nach zu jenen gehore, die sich
einer vollen Erfassung fiir immer. entziehen. Ein Philosoph der Neuzeit, Male-
branche, hat es auf eine knappe Formel gebracht, die auch fiir uns am Schlu
stehen mag: La liberté, c’est un mystére.




	Die Freiheit der Entscheidung in der "consolatio philosophiae" des Boethius

