
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 15 (1958)

Heft: 2

Artikel: Die Freiheit der Entscheidung in der "consolatio philosophiae" des
Boethius

Autor: Gegenschatz, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-15284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-15284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Freiheit der Entscheidung
in der «consolatio philosophiae» des Boethius*

Von Ernst Gegenschatz, ZollikonjZürich

Schopenhauer hat in seiner berühmten Preisschrift «Über die Freiheit des

menschlichen Willens» die Behauptung aufgestellt, die Alten hätten eines der
«tiefsten und bedenklichsten Probleme der neueren Philosophie» - gemeint ist die

Frage nach der freien Entscheidung - «noch nicht zum deutlichen Bewußtsein

gebracht».
Diese Feststellung mag zutreffend sein, wenn der antiken Betrachtung die kaum

mehr übersehbare, verästelte Problemanalyse der Gegenwart gegenübergestellt
wird. Eine in unseren Augen auch nur annähernd erschöpfende Behandlung der
Willensfreiheit in ihren komplexen Bezügen zu Psychologie, Ethik, Metaphysik
und Religion fehlt dem Altertum tatsächlich. Die Schopenhauersche Behauptung
ist aber kaum haltbar, wenn wir nur nach dem Problembewußtsein fragen. Hier
läßt sich leicht zeigen, daß die grundsätzliche Frage schon in der Antike mit aller
Dringlichkeit gestellt und bedacht worden ist, mag auch die jeweilige Fassung
verengt und einfach anmuten. Wesentlich bleibt - und in welchem Bereich, wenn
nicht im philosophischen, ist dies ausschlaggebend -, daß die Frage, ganz
abgesehen von den übereilten Lösungen, überhaupt entdeckt worden ist.

Daß allerdings auch diese nicht schon in den Anfängen der Philosophie zu suchen

ist, liegt nicht nur im Wesen antiken Denkens, sondern vor allem in der Problematik

der Willensfreiheit selbst. Wir haben es bei ihr nicht mit einem philosophischen
Gegenstand zu tun, der sich im methodischen Fortschreiten menschlichen
Forschens, soweit dies in der Philosophie überhaupt möglich ist, als selbständiger
Blickpunkt aufdrängt. Willensfreiheit ist vielmehr ihrem Wesen nach ein
Grenzproblem, eine unvorhergesehene Konsequenz nach scheinbarer Bewältigung
philosophischer Räume, eine Kluft, die sich auftut, wenn verschiedene Bereiche zu
einer Einheit zusammengefaßt werden sollen.

Dies zeigt sich schon am Grundverhalten des Menschen in seinem Streben nach

Bewältigung der Welt, die ihm aufgegeben ist. Als erkennendes Wesen ist er darauf

angewiesen, Gesetzmäßigkeiten zu finden, er will Ordnung schaffen, im Chaos

den Kosmos sehen, als tätiges Wesen aber soll er seiner spezifischen Natur
entsprechend freie Entscheidungen treffen - und eines Tages entdeckt er, daß die

Forderung nach einer irgendwie durchgeordneten Welt seinem ebenso primären
Anliegen, frei zu handeln, widerstreitet, weil auch seine Handlungen der gesuchten
Ordnung verfallen müssen. Zwei elementare Voraussetzungen geraten miteinander

* Vortrag an der 40. Jahresversammlung des Schweizerischen Altphilologenverbandes in
Baden am 28. September 1957.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophise» des Boethius 111

in Konflikt: das Axiom des ßiog ftecoQrjTixoi; stellt die Basis des ßioc, ngaxxixog in
Frage und umgekehrt; und je reicher die beiden Bereiche entwickelt sind, um so

größer wird das Dilemma, so daß alles Bemühen darauf gerichtet sein muß, die

Kluft zu überbrücken. Dieses Ringen hat etwas Unheimliches, weil es plötzlich
wieder an den Anfang zurückwirft und alles bisher Erreichte als nichtig erscheinen
läßt. Die Philosophiegeschichte erweist sich denn auch unter diesem Gesichtspunkt
als nicht abreißende Kette von Versuchen, den Graben zu schließen, ohne daß das

Anliegen je etwas von seiner Dringlichkeit verloren hätte.
Geht man nun mit den angedeuteten Voraussetzungen an die antike Philosophie

heran, dann muß es fast selbstverständlich erscheinen, daß in der ersten Periode,
die vornehmlich dem Erkennen einer kosmischen Ordnung hingegeben ist, die

Frage nach der Willensfreiheit noch nicht auftaucht. Erst die Zeit der Sophisten
und des Sokrates, die menschliches Tun zum Gegenstand wissenschaftlicher

Erörterung macht, legt die Grundlagen zur Erfassung der Willensfreiheit, greifbar
vor allem im Forschen des Sokrates nach der Freiwilligkeit des Unrechttuns.
Allerdings bleibt die Diskussion im Bereich der ethischen und psychologischen,
d. h. der Wahlfreiheit stehen; dasselbe gilt auch für Aristoteles, welcher der
Wahlfreiheit die bekannten Kapitel in der Nikomachischen Ethik widmet, ohne aber

zur metaphysischen Freiheitsfrage vorzustoßen, bei der er die Vereinbarkeit mit
seinem sonstigen Weltdeterminismus zu erörtern hätte. Eine metaphysische
Verankerung im Sinne eines Zusammensehens der beiden von der Philosophie bisher
erfaßten Räume glaubt man bei Piaton zu finden, vor allem im Schlußmythos
der Politeia, der eine präexistentielle freie Lebenswahl postuliert, auf die dann eine

dem Zwang verfallene Daseinsform zu folgen hätte. Im Sinne einer bewußten
Antwort auf die Willensfreiheitsfrage ist der Mythos allerdings erst im Neuplatonismus
gedeutet worden, und damit wissen wir nicht, in welcher Bewußtseinshöhe das

Problem bei Piaton tatsächlich zu suchen ist. Daß er die freie Entscheidung in
irgendeiner Form voraussetzt, gehört zum Wesen seiner Philosophie.

In ihrer ganzen Schwere ist die Problematik, ob der Mensch in seinen Entscheidungen

wirklich frei sei, erst von der Stoa erfaßt worden, wobei vor allem durch
die Kontroversen mit den übrigen Schulen, den skeptischen Akademikern und
den Epikureern, die Schwierigkeit ins volle Bewußtsein rückte. Einerseits können

ja die Stoiker nicht genug die Zwangsläufigkeit des Weltgeschehens betonen, in
dem - mit Ausschluß des Zufalls - eine unverbrüchliche Kausalität herrschen

soll, anderseits ist die Bestimmung des Menschen als eines sittlich, d. h. frei
handelnden Wesens eines ihrer dringlichsten Anliegen, und die Gegner haben denn
auch den Widerspruch, der sich aus den zwei Postulaten ergibt, mit Vehemenz

herausgestellt, was natürlich die Stoiker veranlaßte, mit größtem Aufwand an
Scharfsinn die Vereinbarkeit beweisen zu wollen, ohne allerdings letzten Endes
in der Freiheit mehr als die innere Zustimmung zum äußeren Geschehen fassen zu
können. Bekannt ist diese stoische Lehre von der ovyxaTa&eait; für uns vor allem
in jener überspitzten Sentenz des Seneca: ducunt volentem fata, nolentem trahunt.



112 Ernst Gregenschatz

Die Schwierigkeit der stoischen Verteidigung war besonders groß, weil das

vorausgesetzte Weltbild die Vereinbarkeit der beiden Forderungen in verschiedenen

Ebenen fragwürdig erscheinen ließ. Einmal galt es, die Freiheit des sittlichen
Wesens gegen die series causarum, zusammengefaßt in der eipagphrj, dem fatum,
sicherzustellen. Sie halfen sich mit der Unterscheidung von Haupt- und
Nebenursachen, die dem Menschen das Mitspielen im Kausalgefüge ermöglichen sollten,
während Epikur, um die Freiheit zu retten, die er als unmittelbare Erfahrungstatsache

ansah, in seinem System das feste Kausalgefüge opferte und dem
ursachelosen Zufall eine Stelle einräumte, populär geworden in seiner von den

Gegnern verspotteten Theorie der Deklination der Atome aus der geraden
Fallrichtung.

Das stoische Weltbild erschöpft sich aber nicht nur in einem Kausalgefüge. Die
im fatum vereinten Kausalreihen sind gleichzeitig Ausdruck einer zweckgerichteten,

planvollen Schöpfung der göttlichen ngovoia, der Providentia. Im stoischen

Weltbild steht kausales Geschehen im Dienste eines finalen. Im kausalen
Naturzusammenhang fassen wir auch Gott.

Damit brechen zwei neue Schwierigkeiten auf. Nach dem consensus gentium ist
Gott, sofern man sein Wesen analog dem unseren in einen ßlog ngaxrixog und
dewQrjrinog auseinanderlegt, allmächtig und allwissend. Diese beiden Eigenschaften
Gottes aber stehen im Widerspruch zur Willensfreiheit. Ein Gott, der alles ordnet
und nach einem festen Plan prädestiniert, schließt eine autonome Entscheidung
des Menschen aus. Hier bricht zudem das aufregende Problem der Theodizee auf:
Gott trägt, wenn der Mensch in seinem Handeln unfrei ist, auch die Verantwortung

für das Böse unseres Tuns. Nicht minder aber ist die Freiheit der Entscheidung

durch Gottes Allwissen gefährdet, zu dem, soll es vollkommen sein,
selbstverständlich auch das Wissen um die Zukunft gehört. Damit aber wird wiederum

unsere Freiheit zur bloßen Fiktion, weiß doch Gott zum voraus, wie unsere
Entscheidungen ausfallen werden. Die Diskussion hat sich vor allem bei der Erörterung

der Mantik ergeben, denn durch Zeichen und Orakel kann der allwissende
Gott auch dem Menschen einen Blick in die Zukunft verstatten.

Fassen wir die aufgezeigten Schwierigkeiten nun zusammen, dann haben wir
den Rahmen gewonnen, in den, vor allem durch die Auseinandersetzungen der
Stoa, die Willensfreiheitsfrage in der Antike gestellt ist, denn aus der Verschlingung

in die Probleme des den Zufall negierenden fatum und der Providentia hat sich
im Altertum unsere Frage nicht mehr zu lösen vermocht, auf Kosten natürlich
der anderen Bezüge, die wir heute mitzusehen gewohnt sind. Dies gilt für die
Anfänge des christlichen Denkens, gilt aber auch für die gesamte spätere heidnische
Philosophie, die im Piatonismus in einem Bett zusammengeflossen ist. Immer
wieder wird unter dem Titel eipaQpevrj oder nqövoia auch das e<p rjp.lv miterörtert;
so lautet griechisch der bei den Stoikern zum Fachausdruck gewordene Terminus,
den wir lateinisch mit liberum arbitrium wiederzugeben gewohnt sind.

In den damit umrissenen Zusammenhang gehört nun auch eines der meist



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophise» des Boethius 113

gelesenen Bücher des ausgehenden Altertums, die consolatio philosophiae des

Boethius; es soll im folgenden unser Anliegen sein, an Hand dieses Werkes einen

Ausschnitt aus dem Ringen der Spätantike um die Rettung der Willensfreiheit
vorzuführen. Dazu ist allerdings eine methodische Vorbemerkung unerläßlich: Der
Römer Boethius ist, so sehr wir auch seine Gelehrsamkeit bewundern mögen, kein
selbständiger Denker. Er fühlt sich einer großen Tradition verpflichtet; ähnlich,
wie es schon Cicero getan hat, verarbeitet er überliefertes Material in sein Werk.
So ist natürlich die Quellenfrage von größtem Interesse. Die Forschung hat sich
denn auch schon lange um diese Sichtung bemüht. Für uns aber soll dieser Gesichtspunkt

ganz außer Betracht fallen, vielmehr wird unser Bemühen darauf gerichtet
sein, die Behandlung, die Boethius dem Thema angedeihen läßt, als in sich
geschlossenes Gebilde zu begreifen, im Glauben, daß es die consolatio verdiene, für
sich selbst ernst genommen zu werden. Diese Betrachtungsweise hat gerade bei
Boethius ihre besondere Berechtigung. Man kennt die Bedeutung der consolatio

philosophiae für das Mittelalter: sie wurde gebebt nicht als das Machwerk eines

Kompilators, sondern als das Buch eines Mannes, der sich selbst zu trösten
versuchte und dadurch zum Trost für andere wurde. Eher also in der Rolle des
mittelalterlichen Lesers denn eines quellenhungrigen Philologen wollen wir an unsere
Aufgabe herangehen. Auch so noch ist der Zugang für uns nicht allzu leicht. Das

liegt einerseits in der nicht ohne weiteres verständlichen Denkart der Spätantike,
die vor allem in ihrer Hinneigung zum Theologischen den modernen Menschen
fremd anmutet. Dazu kommt, daß Boethius, so wohl komponiert sein Werk als

ganzes ist, seine Darlegungen nicht streng systematisch ordnet, so daß nicht jeder
Gedanke an seinem erwarteten Ort steht. Wir werden darauf bedacht sein, von
dieser Schwierigkeit möglichst wenig spüren zu lassen.

Die äußeren Daten für die Entstehung der consolatio sind allbekannt: Boethius,
vornehmer römischer Familie angehörend, ein Mann auf der Höhe der Bildung
seiner Zeit, Verfasser bedeutender Werke, erlebt im ostgotischen Reich Theoderichs
eine glanzvolle Laufbahn, bis er plötzlich, sicher zu Unrecht, des Hochverrates

angeklagt und zum Tode verurteilt wird. Das Urteil wird nach langer Kerkerhaft
vollstreckt, und im Gefängnis schreibt er seinen «Trost der Philosophie», eine

Schrift, in welcher der großartige Versuch unternommen wird, innerlich mit einem
Schicksal fertig zu werden, das äußerlich unabwendbar ist, ganz im Sinne der

ovyxaTa&eois der Stoiker, die sich vom Schicksal nicht ziehen, sondern führen
lassen wollen.

In einem breit ausholenden Gespräch zwischen der Philosophie, die als Frauengestalt

in den Kerker tritt, und dem Verurteilten spielt sich dieser Vorgang in fünf
Büchern vor uns ab. Ausgangspunkt ist die Verzweiflung über das dem Boethius

angetane Unrecht, das für ihn Symptom einer Mißordnung im Menschenbereich

überhaupt wird. Während sonst in der Schöpfungsordnung Gottes alles seinen

wohlerwogenen Platz einnimmt, ist der Mensch in seinem Tun daraus verbannt.
Es ist das Anliegen des zweiten bis vierten Buches der consolatio, diese Kluft, die



114 Ernst Gegenschatz

aufgerissen scheint, zu schließen; und da des Boethius Klage durch den Verlust
seiner Glücksstellung im Leben ausgebrochen ist, geht das Bingen um den Glücksbegriff.

Zwei Bereiche zeichnen sich dabei ab: das Machtgebiet der gebenden und
nehmenden fortuna und die Welt des Sittlichen, welcher der Mensch seinem Wesen
nach zugeordnet ist, wobei in der Hierarchie der Werte das Gute, das mit Gott
identisch ist, die Spitze bildet. Da aber das Gute auch dem wahren Glück
gleichzusetzen ist, entzieht sich die vera beatitudo dem Einfluß der fortuna und findet
ihre Stelle in der sittlichen Welt, in der gutes und böses Tun - als darin mitenthalten

- gerechte Belohnung und Strafe finden.
Damit aber will sich Boethius nicht zufrieden geben. Im Bereich des äußeren

Geschicks, der fortuna popularis, bleibt das Bild einer iniusta confusio bestehen,
und dieser Eindruck führt nochmals zu einem Tiefpunkt in der Einstellung zur
Welt. Ist Gottes Dasein bisher ausdrücklich von jedem Zweifel ausgenommen worden,

so sagt Boethius nun in verhaltener Skepsis: minus etenim mirarer, si misceri
omnia fortuitis casibus crederem. nunc stuporem meum dem rector exaggerat1.

Die Philosophie allerdings tut diesen Zweifel als Ausdruck bloßer Ignoranz ab
und entwickelt darauf ein metaphysisches Bild, in dem das Weltgeschehen mitsamt
der scheinbaren Unordnung menschlicher Schicksale sich zu einer Ordnung
zusammenfindet und auch das äußere Glück der Bösen sowie das Elend der Guten

von einer dem Menschen nicht zugänglichen Warte aus seinen Sinn bekommt. Wir
haben auf diese Ausführungen nicht einzugehen, für uns ist allein das Weltbild
wichtig, in welches die angedeuteten Gedanken eingebettet sind.

Die Erörterung erhebt sich damit zu etwas Neuem; auch Boethius empfindet
es ausdrücklich so, wenn er von der Philosophie sagt, daß sie velut ab alio orsa

principio2 ihre Gedanken dargelegt habe.

Vorausgeschickt wird eine Art Inhaltsangabe des Stoffes, der zur Behandlung
steht: in hoc (materia) enim de providentiae simplicitate, de fati serie, de repentinis
casibus, de cognitione ac praedestinatione divina, de arbitrii libertate quaeri solet3.

Wir erkennen in dieser Aufzählung die Begriffe wieder, die wir vorhin als für die
antike Diskussion um die Willensfreiheit konstitutiv herausgestellt haben:
Providentia, fatum im Sinne der series camarum, ursachloser Zufall - das muß repen-
tinus casm sicher bedeuten - und wieder die beiden Wesensseiten der Gottheit als
wissender und ordnender Macht. Als letztes Glied - und damit den andern nicht
nur nach-, sondern auch gegenübergestellt - die libertas arbitrii.

Um diese Aufzählung zu vereinfachen, läßt sich vorerst der casm, der Zufall,
als Alternativbegriff zu series camarum beiseite lassen. Setzt man weiter in Rechnung,

daß Providentia einige Zeilen später der ratio divina1, gelegentlich auch dem
selbst5 gleichgesetzt wird, dann erweisen sich cognitio und praedestinatio divina
als Ausfaltungen der Providentia, wobei cognitio die passive, bloß wissende, prae-

1IV 5, 5 (Zitate nach der Ausgabe im Corpus scriptorum ecdesiasticorum latinorum
LXVII. reo. G. Weinberger, Wien/Leipzig 1934).

3 IV 6, 7. 3 IV 6, 4.
4 IV 6, 9. 5 Deutlich V 3, 4.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophise» des Boethius 115

destinatio hingegen die aktive, ordnende Seite der divina Providentia, des Voraussehens

Gottes, umschreiben. So dürfen wir das, was Boethius vorzulegen hat,
summarisch als de procidentia, de fato, de arbitrii libertate zusammenfassen; mit
andern Worten: der Rest der consolatio, von der zweiten Hälfte des vierten Buches

an, erweist sich als eine Art Traktat über ein Thema, wie es in dieser Zusammenstellung

schon mehrfach behandelt worden ist, so z. B. vom Neuplatoniker Proklos,
von dem - allerdings für uns nur noch in einer lateinischen Übersetzung - eine

Schrift vorliegt, deren Titel griechisch gelautet hat: negi rfjg ngovoiag xai rrjg
el/iaQpevrjg xai rov i<p' rjfilv.

Die ausführliche Aufzählung der Problemteile darf indessen hinter dieser

Vereinfachung nicht vergessen werden; sie kann uns vielmehr als Führerin durch die
nicht immer ganz leicht zu übersehenden Darlegungen des Boethius dienen, handelt

es sich doch, wie er selber sagt, um eine überaus komplizierte Frage, cui vix
exhausti quicquam satis est. talis namque materia est, ut una dubitatione succisa

innumerabiles aliae velut hydrae capita succrescant6.

Versuchen wir nun, soweit wir darauf angewiesen sind, die wesentlichen Züge
des vorgetragenen Weltbildes zu erfassen. Es trägt die typischen Merkmale der
neuplatonischen Metaphysik, von der Boethius, wie das für jene Zeit nicht anders

zu erwarten ist, abhängt. Wichtig ist dabei für uns, daß wir nochmals an die
Ausgangslage erinnern. Boethius sucht in der Welt, die sich wenigstens teilweise einer
sinnvollen Ordnung zu entziehen scheint, den inneren Zusammenhang. Er findet
ihn, und das ist die Grundlage aller weiteren Spekulationen, in der divina mens1, im
göttlichen (reist. Er ist es, der den Dingen ihren moduss, das Gesetz des Verhaltens,
festlegt. Dieser modus nun kann verschieden erfaßt und damit auch verschieden
benannt werden. Betrachtet man ihn in der Reinheit der divina intellegentia, heißt
er procidentia, geht man von dem aus, was ihm unterliegt, wird er fatum genannt9.

Vorläufig also fallen, wie das im monistischen Weltbild der Stoa seinerzeit zwanglos

möglich war, procidentia und fatum zusammen. Bei näherem Zusehen aber
werden die Begriffe, entsprechend dem platonischen Dualismus, zum Symbol
zweier Bereiche, wobei deren Zusammengehörigkeit gerade durch die Zweieinigkeit

von procidentia und fatum wiederum gewährleistet wird.
Fassen wir die Merkmale: procidentia verhält sich zu fatum wie Sein zu Werden10.

Daraus ergeben sich die weiteren Attribute11. Zur procidentia gehört die simplidtas,
verstanden als Gegenbegriff zur Vielfalt des fatum. Entsprechend ordnen sich Ruhe
und Bewegung den beiden Seiten des statuierten modus zu. In ihrer der Bewegung
entrückten Ruhe nun legt die procidentia für alles die Ordnung fest (cuncta dis-
ponit), während das fatum diese den beweglichen Dingen anhaftende Ordnung

« IV 6, 2-3.
' IV 6, 7.
8 IV 6, 8.
8 ibid.

10 IV 6, 17.
11IV 6, 8-10.



116 Ernst Gegenschatz

(dispositio rebus mobilibus inhaerens) selbst präsentiert. Die Providentia umfaßt
alles zugleich (cuncta pariter), das fatum begreift in sich das in Baum und Zeit
Verteilte (locis ac temporibus distributa). Die Entfaltung in der Zeit zeigt sich im Blick
der Providentia als geeint, umgekehrt ist die Einheit im fatum zeitlich entfaltet.
Boethius veranschaulicht das Besondere an Providentia und fatum im Bild
rotierender, konzentrischer Kreise12. Der Mittelpunkt, unbewegt, ausdehnungslos,
entspricht der Providentia, während die Kreise, das fatum, je weiter sie vom Mittelpunkt

entfernt sind, in ihren einzelnen Punkten entsprechend größerer Bewegung
in weiteren Räumen verfallen sind, wobei trotzdem die Kreise ihrerseits als

Entfaltung des Mittelpunktes aufgefaßt werden können, wie umgekehrt der kleinste
Kreis mit dem Mittelpunkt zusammenfällt.

Das Zusammenspiel zwischen beiden verdeutlicht Boethius am seit jeher behebten

Bild der Entstehung eines Kunstwerkes: sicut enim artifex faciendae rei formam
mente praecipiens movet operis effectum et, quod simpliciter praesentarieque
prospexerat, per temporales ordines ducit, ita deus Providentia quidem singular

iter stabiliterque facienda disponit, fato vero haec ipsa, quae disponit, multi-
pliciter ac temporaliter amministrat13.

Dieser im fatum auseinandergereihten Ordnung der Providentia ist alles
unterworfen. Sie regelt den Naturverlauf, mehr noch: haec actus etiam fortunasque
hominum indissolubili causarum conexione constringitu. Alles steht unter einer

Ordnung, und diese wiederum geht auf die Providentia und damit auf Gott zurück.
Diese Darlegungen, die alle noch im vierten Buch zu finden sind, könnten, wenn

man vom Grundanliegen der consolatio ausgeht, das Werk beschließen. Das fünfte
Buch erscheint denn auch in dieser Betrachtungsweise als eine Art Anhang, in
dem nicht Neues dazugewonnen, vielmehr Bedenklichkeiten, die sich im bisher
Erreichten verborgen halten, beseitigt werden sollen. Boethius deutet es selbst an.
Die Philosophie will sich - so beginnt das fünfte Buch - der Behandlung neuer
Gegenstände zuwenden. Was darunter zu verstehen ist, erfahren wir nie, denn
Boethius erinnert sie daran, daß sie vorhin15 - wir haben die Stelle schon kennengelernt

- auf die Verschlingung der providentialrage mit mehreren anderen

hingewiesen habe; und da das vierte Buch die Beziehung zum fatum klargestellt hat,
ist nach der dort gegebenen Aufzählung eine Erörterung des Zufalls das nächste

Anliegen.
Gibt es ihn, und was ist darunter zu verstehen fragt Boethius. Die Antwort16

ist ein zuerst bestechendes Spiel mit Definitionen, gehandhabt nach der bekannten

Schulregel: definitio fit per genus proximum et per differentiam specificam. Genus

proximum ist eventus, Vorgang. Eine dem herkömmlichen Sinn des Zufalls
entsprechende Bestimmung der spezifischen Differenz müßte dann lauten: productus

12IV 6,15.
13IV 6,12.
14IV 6,19.
13 IV 6, 3-4.
16 V 1, 8-19.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophise» des Boethius 117

temerario motu - oder negativ ausgedrückt: (productus} nulla conexione causarum.
Diese Definition aber kann, so lehrt die Philosophie, nur ein leeres Wort sein. Sie

widerspricht dem schon von den Alten erarbeiteten Satz, daß aus nichts nichts
entstehe, angewendet hier nicht auf die Welt des Stofflichen, sondern auf das

tätige Grundprinzip, d. h. Gott, der alles in eine Ordnung bannt. Deshalb wird,
in Anlehnung an Aristoteles17, die spezifische Differenz neu umschrieben. Die
Definition lautet jetzt: casus inopinatus ex confluentibus causis in his, quae ob aliquid
geruntur, eventus. Das heißt mit andern Worten, der Zufall wird zu einer bloß

subjektiven Angelegenheit, ähnlich wie die Stoiker ihn als curia äörjhog uvdQomivcp

kryio/jü) bestimmen. Auf diese Weise bleibt, und das ist natürlich das Ausschlaggebende,

die durchgehende Kausalität der Welt unangetastet; es gibtauch,
allerdings nur dem Namen, nicht der Sache nach, den Zufall. Denn selbstverständlich
haben diejenigen Philosophen, die dem Zufall in der Welt seinenPlatz einzuräumen
suchten, unter casus nur das verstehen wollen, was in der ersten, abgewiesenen
Definition enthalten war: ein ursachloses Geschehen. Man erinnere sich an Epikur,
der mit dem Zufall die freie Entscheidung als im Weltganzen denkbar erweisen
wollte. Die Neufassung des Zufall-Begriffs, der nicht auf eine Widerlegung,
sondern Bestätigung der durchgehenden Kausalität der Welt hinausläuft, rückt also

zwangsläufig die im traditionellen Problembewußtsein damit verknüpfte Erage der
freien Entscheidung in den Vordergrund. Von welcher Bedeutung diese für
Boethius sein muß, ist leicht abzusehen. Seine Tröstung bestand ja zur Hauptsache
in der Erkenntnis, daß das wahre Glück im sittlichen Bereich zu suchen sei, der
ohne Entscheidungsfreiheit gegenstandslos ist.

Boethius erkennt die Bedrohung: in hoc haerentium sibi Serie causarum estne

ulla nostri arbitrii libertas an ipsos quoque humanorum motus animorum fatalis
catena constringit ?18 Die Philosophie antwortet mit einem apodiktischen Ja. Die
Begründimg19 aber - das mag uns, die wir gewohnt sind, hier das Zentrum des

Freiheitsproblems zu sehen, befremden - ist auffallend hastig und klischeehaft.
Man spürt, daß es Boethius zur Erörterung von Schwierigkeiten hinzieht, die ihn
mehr beunruhigen.

Man würde auf die Frage nach der Vereinbarkeit von Kausalität und Freiheit
eine Analyse erwarten, in der die zur Diskussion gestellten Begriffe miteinander
in Beziehung gesetzt würden, vielleicht etwa im Sinne der stoischen Unterscheidung

von Haupt- und Nebenursachen. Anstatt dessen führt Boethius die Frage
nach der Freiheit auf eine ganz andere Basis hinüber. Sie wird aus der Natur des

Menschen als eines Vernunftwesens abgeleitet und damit als existierend postuliert.
Vernunftbesitz bedeutet Unterscheidungsfähigkeit. Durch sie erkennt der Mensch,

was zu fliehen und zu meiden, d. h. was gut und böse ist. Im Sinne der intellek-
tualistischen Ethik aber wird das Erkennen dem Wollen und Tun gleichgesetzt:

17 Phys. II 4.
18 V 2, 2.
18 V 2, 3-10.

9 Museum Helveticum



118 Ernst Gegenschatz

Fehlen ist Nichtwissen, Irrtum. Wir haben es also in dieser Antwort nicht, wie zu
erwarten stand, mit der metaphysischen, sondern mit der ethischen Freiheit als

der Freiheit zum Guten zu tun. Damit verschlungen aber ist die Wahlfreiheit oder,
wie wir in unserem Zusammenhang sagen dürfen, die Freiheit zum Irrtum. Von
hier aus findet Boethius nun den Weg zum Metaphysischen, indem er im Sinne des

platonischen Phaidros-Mythos die Frage auf das Verhältnis Leib-Seele hinüberspielt.

Eingehen der Seele - diese als Inbegriff der Vernunft gefaßt - in die Körperlichkeit

bedeutet einen teilweisen Vernunftsverlust. Damit wird Unwissenheit und
Irrtum möglich.

Von da aus läßt sich die Freiheit von der Kausalität wenigstens erahnen,
allerdings nur, wenn wir zur Interpretation auf Früheres zurückgreifen. Wir haben

jetzt einen Gedanken aus dem vierten Buch nachzutragen, der erst hier seine

Bedeutung bekommt. Alles, was dem fatum unterworfen ist, heißt es dort20, unterliegt
auch der Providentia, nicht aber umgekehrt. Verdeutlicht wird das im schon
erwähnten Bild der konzentrischen Kreise21, das von Boethius überhaupt nur
deswegen eingeführt wird. Je weiter sich etwas vom Mittelpunkt entfernt, d. h. je
mehr es der Entfaltung in Baum und Zeit verfallen ist, um so mehr ist es den

Verknüpfungen des fatum ausgeliefert, je näher es umgekehrt dem ruhenden Mittelpunkt

kommt, um so freier ist es vom Nacheinander der series causarum als dem

Zwang des fatum. Da nun aber die Freiheit als Attribut der Vernunft und damit
einer der Körperlichkeit, d. h. Ausdehnung entzogenen Größe erfaßt wird, gehört
sie als Merkmal zu den Wesenheiten, die der summa ratio, also der im Mittelpunkt
der Kreise befindlichen Providentia unmittelbar unterstellt sind. Dazu gehört aber
seiner Wesensbestimmung nach der Mensch, der nur sekundär körperlich ist. Damit

jedoch ist seine Freiheit prinzipiell durch die Kausalität nicht gefährdet, mag
auch die Körperlichkeit sie teilweise aufheben.

Wir haben auf die Bedenken, die sich sofort einstellen, nicht einzugehen, soll
nicht die von Boethius selbst angestrebte Gewichtsverteilung der Probleme
verschoben werden. Ihn drängt es - wir dürfen das Bild der Kreise bildhaft verwenden

- zum Mittelpunkt vorzustoßen. Die Freiheit, die eben mit dem fatum fertig
geworden ist, steht nun einer neuen Macht gegenüber, mit der sie sich auseinanderzusetzen

hat, mit der Providentia, die hinter und über dem fatum steht. Der Schluß
schon des eben erörterten Abschnittes zeigt deutlich den Übergang an, wenn es

heißt: quae - gemeint ist der Freiheitsverlust durch die Körperlichkeit - tarnen

ille ab aeterno cuncta prospiciens providentiae cernit intuitus et praedestinata
disponit22. cuncta prospiciens und praedestinata disponit aber führen uns von selbst

zu der schon mehrfach erwähnten Disposition zurück, die Boethius gibt. Es fehlen
nach jener Aufzählung noch cognitio und praedestinatio divina, die wir als die
beiden Seiten der Providentia erkannt haben, wobei jetzt allerdings die cognitio,

20IV 6,14.
21IV 0, 15-16.
22 V 2, 11.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 119

ohne daß es deutlich ausgesprochen wird, eine Verengung erfährt. Parallel zu
prae-destinatio wird cognitio nur auf die Zukunft bezogen als prae-notio oder prae-
scientia, wie die Termini lauten. Gottes Wissen um Gegenwart und Vergangenheit
wird damit keineswegs bestritten, wohl aber als irrelevant beiseite gelassen. Erst
später findet die Frage nach der cognitio divina wieder ihren vollen Umfang.

Die Problemstellung im Providentia-Bereich ist damit fixiert: Wie verhält sich
die arbitrii libertas zur praedestinatio einerseits, zur praescientia anderseits?
Boethius greift nun als ihn offenbar besonders beunruhigend und zum Nachdenken

zwingend das Zweite auf, ja dieses wächst zu einer so weit ausholenden Diskussion

aus, daß dahinter der Bezug auf die praedestinatio verschwindet - mehr noch:
diese Frage scheint nicht nur zurückzutreten, sondern im Problembewußtsein des

Boethius sogar zu verblassen. Daran mag die Terminologie nicht unbeteiligt sein.

Da providere zwanglos in der bloßen Bedeutung des erkennenden Voraussehens

empfunden werden kann - Boethius verwendet von jetzt an Providentia und
praescientia synonym -, verengt sich die Bedeutung geradezu auf diesen Sinnteil. Der
Inhalt des providere als des voraus Sorgens und Planens fällt weg.

Die Erörterung des göttlichen Vorauswissens selbst zerfällt in einen ersten,
aporetischen Teil, der die Schwierigkeiten aufzeigt, und einen zweiten, systematischen,

in dem die aufgeworfenen Probleme einer Lösung zugeführt werden sollen.

Wir wenden uns nun dem ersten Teil zu, wobei uns vorbehalten sei, Werkstücke
der zweiten Hälfte vorwegzunehmen, wenn sie jetzt zur Klärung beitragen.

Eine erste Gegenüberstellung23 schon der Annahme, daß Gott alles vorauswisse,
und der andern, daß eine freie Entscheidung realiter vorhanden sei, legt die
Unvereinbarkeit beider Sätze nahe. Gottes Vorauswissen kann für das Zukünftige
nur Notwendigkeit, im allgemeinen Sinne des Nicht-anders-sein-Könnens, bedeuten.

Doch mit dieser vorläufigen Feststellung dürfen wir uns nicht begnügen.
Die erste Teiluntersuchung der aporetischen Behandlung knüpft vorerst an die

Bemühungen früherer Denker an - qwidam nennt sie Boethius. Der von jenen
vorgeschlagene Ausweg wird zwar abgelehnt, die Erörterung des Lösungsversuchs
hilft aber zur Verdeutlichung der Aporie. Verfolgen wir die Darlegung24: Wenn
wir von der undifferenzierten Formulierung ausgehen, die praescientia mache das

Zukünftige notwendig, so soll damit nicht gesagt sein, es liege von praescientia zu
futurum das Verhältnis von Ursache zu Wirkung vor. Vielmehr ist, sofern man den
ordo causarum sucht, die Beziehimg umgekehrt.

Um dies zu übersehen, legt Boethius ein vereinfachtes Beispiel zugrunde. Damit
nämlich das Verhältnis des Vorauswissens zum zugehörigen Vorgang erhellt werde,
soll vorerst einmal vom Zukunftsfaktor abgesehen und nur das Phänomen des

Wissens mit seinen Gesetzmäßigkeiten erforscht werden, d. h. prae-scientia wird
mit Unterdrückung des prae als scientia untersucht.

Es gelte folgende Annahme: 1. jemand sitzt, 2. dem zugeordnet besteht die

23 V 3, 3-6.
24 V 3, 7-14.



120 Ernst Gtegenschatz

Meinung, opinio, jemand sitze. Da die opinio dem sedere entspricht, besteht
zwischen beiden ein Wahrheitsverhältnis. Es liegt die nicht ausgesprochene, aber
für Boethius selbstverständliche Definition zugrunde, Wahrheit bedeute
Übereinstimmung des Denkens oder Vorstellens mit seinem Gegenstand, bekannt in der
scholastischen Formulierung der adaequatio rerum et intellectus.

Suchen wir nun zwischen opinio vera und sedere ein Kausalverhältnis, ergibt sich

selbstverständlich, daß die opinio wahr ist, weil das sedere wirklich ist - sedere ist
causa zu opinio -, nicht aber ist etwa die opinio Ursache des sedere, oder mit
anderer Formulierung, die Boethius später26 braucht: der opinio kommt nur der
Charakter eines Zeichens zu. Dann aber gilt der Satz: omne etenirn signum tantum,
quid sit, ostendit, non vero efficit, quod designate. (In der graphischen Darstellung
des Gedankengangs [siehe Abb. 1] ist der cawsa-Bezug mit der Ziffer 1 bezeichnet.)

Stellen wir nun aber die Frage anders, nicht nach dem ordo causarum, sondern
nach der im Verhältnis vera opinio-sedere enthaltenen necessitas, der Notwendigkeit

des Nicht-anders-sein-Könnens. Jetzt verschiebt sich das Bild. Gehen wir von
der Übereinstimmung von Sache und Meinung aus, folgt einerseits, natürlich nur
im Sinne eines analytischen Urteils, die necessitas veritatis für die opinio, aber
sofern diese eben wahr ist, anderseits auch die necessitas sedendi. Wahrheit und
Wirklichkeit stehen in einem Reziprozitätsverhältnis (vgl. 2 in der graphischen
Darstellung).

Diese Schlüsse lassen sich nun zwanglos auf ein Vorauswissen von Vorgängen,
anders gesagt: auf ein Wissen um zukünftige Vorgänge anwenden. Ist eine Meinung
wahr, d. h. gibt es vom zukünftigen Ereignis ein Wissen - für vera opinio läßt sich

gleichbedeutend scientia einsetzen27 -, so ergibt sich auch hier ein einfaches causa-,
aber ein gegenseitiges necessitas-Verhältnis (vgl. 3 und 4 in der graphischen
Darstellung).

Die quidam nun sahen nur den einfachen cawsa-Bezug und glaubten, damit sei

das Dilemma zwischen praescientia und arbitrii libertas beseitigt. Die Analyse
beweist aber, und damit wird ihre Theorie hinfällig, daß das Wissen das Zukünftige
zwar nicht bewirkt, d. h. notwendig macht, wohl aber als notwendig zeigt.

Es tauchen aber tiefer gehende Schwierigkeiten auf. Eine erste ergibt sich aus
der Betrachtung des Wesens des gewußten Vorgangs28, im bisherigen Beispiel des

Sitzens. Im Schema des Wissens um ein Gegenwärtiges ist dessen Zustandekommen

vollkommen irrelevant. Das Sitzen, das in der Gegenwart als wirklich
erfaßt wird, kann ebenso gut aus einer freien Entscheidung wie aus Zwang
entstanden sein, die bisher festgestellte Notwendigkeit bezieht sich ausschließlich auf
die Bedingtheit durch das Wissen, weshalb sie Boethius später29 präzisierend
necessitas condicionis nennt (vgl. 5). Jemand sitzt: von einem Punkt der Vergan-

25 V 4,10.
26 V 4,11.
27 V 3, 18-21.
28 V 4, 14-19.
29 V 6, 27.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 121

G*9criwart

Zukunft

vtra opinio:
Sclent ia

—O cedat.
AA *

9) prof.
tiUlülias JimpfiK

< Zinectssl+ms

5) ntctsiU«s conlicionis
->

->

Verjanjcnüdit t)vo(w.»\iaviav*i 7)n»««ariam;
nect-ültos simpltx

Abb. 1.

genheit aus gesehen, hätte auch das Gegenteil eintreten können, das zukünftige
Sitzen war nur möglich, nicht notwendig, es sei denn, der Vorgang des Sitzens sei

durch eine innere Notwendigkeit bestimmt gewesen, die Boethius mit dem
Terminus necessitas simplex umschreibt30.

Um die beiden Varianten zu illustrieren, braucht Boethius Bilder. Als besonders

eindrücklich für einen nicht der necessitas simplex unterworfenen Vorgang nennt
er das Wagenrennen im Zirkus31. Jede kleinste Bewegung der Wagenlenker ist
Ausdruck ihrer Kunst, d. h. einer nicht mit innerem Zwang, sondern willentlich
vollzogenen Handlung. Nur unter dieser Voraussetzung ist das Rennen sinnvoll,
sonst würde lediglich eine Art Automat ablaufen, was keinen Zuschauer zu
interessieren vermöchte. Davon unberührt bleibt die Tatsache, daß jede Phase des

Rennverlaufs der necessitas condicionis untersteht, sofern der Blick des Zuschauers

das Geschehen als wirklich erfaßt. Dem stehen Vorgänge gegenüber, die mit der
necessitas simplex behaftet sind. Boethius verweist32 auf den Sonnenaufgang, der

naturgesetzlich feststeht und darum von der Vergangenheit aus nicht nur möglich,
sondern notwendig war.

Die beiden Fälle heben sich damit ihrer Wesensstruktur nach deutlich voneinander

ab. Der eine leitet sich her aus der potestas facientium, der andere aus der
necessitas rerum33, d. h. die Notwendigkeit liegt in der propria naturaM. Von der

Vergangenheit aus also ist der eine nur möglich und damit ein voluntarium35, der
30 ibid. 31 V 4, 15-16.
33 V 6, 22. 33 V 6, 35.
34 V 6, 29. 35 V 6, 22.



122 Ernst Gegenschatz

andere aber ein necessarium im Sinne der necessitas simplex (vgl. 6 und 7). Von der

Gegenwart aus aber fallen beide als wirklich zusammen, der Charakter des in der

Vergangenheit nur Möglichen wird durch das gegenwärtige Wissen nicht tangiert
oder, um es nach Boethius lehrsatzhaft auszudrücken: die necessitas condicionis

zieht keineswegs die necessitas simplex nach sich36.

Verschieben wir nun aber wiederum dieses Schema in die Zukunft, ergibt sich

ein neues Bild. Selbstverständlich lassen sich analog auch für die Zukunft mögliche
und notwendige Vorgänge annehmen. Sucht man ihnen jedoch ein Wissen, jetzt aber
ein Vorauswissen, zuzuordnen, dann zeigt sich ohne weiteres, daß eine praescientia

nur vom Notwendigen, nicht aber vom Möglichen anzusetzen ist, vorausgesetzt
natürlich, daß wir unter Vorauswissen wiederum Wissen um etwas in der Zukunft
Wirkliches verstehen wollen. Um vorausgewußt zu werden, muß sich bereits in
der Gegenwart das Zukünftige als etwas erweisen, das nicht anders wird sein können;

das ist aber nur beim seiner Natur nach Notwendigen der Fall. Wohl läßt
sich ein Sonnenaufgang, nicht aber eine Wendung des Wagenlenkers vorauswissen.

Für die praescientia gilt, daß die necessitas condicionis auch die necessitas simplex
nach sich zieht. Dabei ist genau festzuhalten - wir werden darauf angewiesen
sein -, wodurch dieses umgekehrte Verhältnis zustande kommt. Es ist ausschließlich

das Zeitelement, das diese Wendung herbeiführt, anders ausgedrückt: in der

praescientia ist es das prae-, nicht die scientia, das der necessitas condicionis auch

die necessitas simplex einfügt (vgl. 8 und 9).
Die Folgen sind leicht abzusehen. Gehen wir für die Zukunft von Möglichem und

Notwendigem aus, kann es nur ein teilweises, lückenhaftes Vorauswissen geben,

was wir für den menschlichen Bereich auch ohne weiteres hinnehmen. Damit aber

tritt plötzlich eine neue Komponente in die Diskussion. Bei den bisherigen
Bemühungen stand ausschließlich das Objekt des Wissens im Vordergrund, jetzt führt
der Problemgang von selbst dazu, auch das Subjekt miteinzubeziehen. Welche

Konsequenzen ergeben sich, so muß die Frage lauten, wenn anstatt des Menschen

Gott wissend ist, wenn also an Stelle eines irdischen ein metaphysisches Wesen die
Rolle des Subjektes übernimmt Dabei betrachtet Boethius Gott selbstverständlich

in der aller metaphysischen Begriffsbildung eigenen Weise, die irdische
Beschränkung aufhebt und die Negation zum Positiven macht; man denke an das

einfache Beispiel der Gotteserfassung, wenn den sterblichen Menschen un-sterb-
liche Götter gegenübergestellt werden. Entsprechend kann, auf unser Problem
übertragen, Gottes Wissen nicht den Einengungen unterliegen, die dem unseren
zukommen.

Eine erste Folge, die von Boethius gar nicht besonders herausgehoben, vielmehr
als selbstverständlich vorausgesetzt wird, müßte heißen, daß Gottes Vollkommenheit

sein durchgehendes, lückenloses Wissen um die Zukunft verlangt. Mit den
eben aufgewiesenen Begriffen aber ließe sich die Konsequenz, die daraus zu ziehen

ist, einfach dahin formulieren, daß bei Annahme eines uneingeschränkten gött-
38 V 6, 28.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 123

liehen Vorauswissens umgekehrt für die Zukunft nur noch Vorgänge denkbar
sind, die der necessitas simplex unterliegen; damit aber ist jedes voluntarium
ausgeschlossen. Boethius beweist das anders, indem er allfällige Versuche bekämpft,
in Gottes Vorauswissen Unsicherheitsfaktoren hineinzutragen. Es sei hier
vermerkt, daß die Terminologie nicht eindeutig ist. Certus und incertus werden einerseits

als Seinsweise verstanden und bedeuten dasselbe wie «notwendig» und «möglich»;

ein eigener Terminus für «möglich» fehlt. Anderseits wird certus auch im
Sinne der Erkenntnisweise verwendet, gleichbedeutend mit verus. Certus kann also
sowohl die necessitas simplex als auch die necessitas condieionis umschreiben.

Eine Unsicherheit in der ersten Bedeutung ließe sich in der Seinsweise des

zukünftigen Vorganges finden, indem Gottes Wissen Mögliches in der Zukunft
wahrheitsgemäß als möglich erfassen würde37. Es läge dann ein wahres Wissen um ein

Mögliches vor, wie sich dies in der Betrachtung eines Gegenwärtigen aus der
Vergangenheit als denkbar erwies. Rein formal wäre damit der Begriff der praescientia
nicht in Frage gestellt. Da aber das Mögliche in sich der Anlage nach mehr als eine

Wirklichkeit enthält, würde das sachlich bedeuten, daß Gott weiß, daß er über die

Zukunft nichts weiß. Für ihn aber ist eine solche Wissensweise unzumutbar, denn
sein Vorauswissen käme dann jenem lächerlichen Seherspruch des Tiresias bei
Horaz gleich: quiequid dicam, aut erit aut non38. Gottes Wissen kann im Sinne der

metaphysischen Vollkommenheit nur ein Wissen um ein in der Zukunft
Wirkliches, also jetzt schon Notwendiges sein, was zu dem vorhin festgestellten
Ausschluß des voluntarium führt.

Der Unsicherheitsfaktor ließe sich auch in der zweiten Bedeutung denken, wenn
Gott in der Zukunft Mögliches als notwendig ansehen würde39, das incertum also

im Wahrheitsverhältnis zu suchen wäre. Das würde aber nichts anderes bedeuten

können, als daß Gott sich irrt. Dies anzunehmen, ist nicht nur lächerlich, sondern

sogar ein nefas, mit Gottes Vollkommenheit noch weniger vereinbar. Wir könnten
daher als eine Art Zwischenbilanz eine Definition der göttlichen praescientia
herausstellen, die lauten müßte: lückenloses sicheres Wissen um Sicheres lückenloses

wahres Wissen um Notwendiges.
Damit ist allerdings für Boethius der Anspruch der metaphysischen Vollkommenheit

nicht einmal voll befriedigt. Er stellt - und damit finden wir zum Anfang
der sciewim-Diskussion zurück - sogar das scheinbar Unbestrittene in Frage: von
Gottes Wissen darf nicht einmal gelten, daß es im cawsa-Bezug durch das zukünftige

Ereignis bedingt sei40 (vgl. 3). Wir haben auf diesen Gedanken, der den Rahmen

zu sprengen droht, vorerst nicht einzugehen, vielmehr ist es Zeit, die

Folgerungen aus der Aporie zu ziehen.
Jede Stufe der Analyse hat die von Anfang an erwartete Unvereinbarkeit von

praescientia divina und arbitrii libertas neu deutlich erwiesen. Die Folgen sind
87 Y 3, 24.
38 Hör. Sat. II 5, 59.
39 V 3, 23
40 V 3, 15-16



124 Ernst Gegenschatz

unabsehbar. Boethius nennt das Allbekannte41. Die Verantwortlichkeit des
Menschen fällt dahin, Belohnung und Strafe sind sinnlos. Die Verzweiflung trifft aber
nicht nur den Bereich der srgä|t?, sie verschont auch nicht die decogia, nämlich die

Betrachtung des Göttlichen, die für Boethius wichtiges Anliegen ist. Hat der
Vollkommenheitsanspruch zu den aufgezeigten Schlüssen geführt, zeigt die Ausdeutung

der Aporie, daß gerade dadurch die Vollkommenheit Gottes wieder verletzt
wird. Ist uns die Verantwortung für unser böses Tun genommen, fällt diese auf
Gott zurück, ja Gott wird darüber hinaus gewissermaßen selbst der Gefangene
seines vollkommenen Wissens, indem in der damit postulierten Determiniertheit
seine eigene Freiheit in seiner Beziehung zum Menschen aufgehoben wird. All das

auch nur zu denken ist wiederum Frevel.
In einem Gedicht42, das die Aporie abschließt, umreißt Boethius die Situation.

Zwei in sich geschlossene Wahrheiten sind miteinander unvereinbar, und so droht
die Welt erneut ihre Ordnung zu verlieren, es sei denn - damit finden wir den Weg
zum Lösungsteil -, der Fehler liege nicht in der Sache, sondern in unserer ungenügenden

Erfassung der Zusammenhänge.
Wenden wir uns der Entwirrung des Knotens zu! Die Lösung ist in der Anlage

der Aporie weitgehend vorbereitet. Die Analyse des Wissens hat nämlich die Rolle
des Subjektes im Erkenntnisvorgang ahnen lassen. Diese Ansätze werden nun
ausgeweitet und ins Prinzipielle erhoben.

Die gemeinhin geltende Auffassimg, so argumentiert Boethius43, geht dahin,
daß das Erkennen vom Wesen des Erkannten abhängig sei. So haben es mit ihrer
Theorie von der unbeschriebenen Seelentafel die Stoiker gelehrt, die allerdings in
diesem Zusammenhang als geistesschwache Greise verspottet werden44, denn, so

lautet der Satz, der wohl zu den bedeutungsvollsten in der Philosophie zu zählen

ist: omne enim, quod cognoscitur, non secundum, sui vim, sed secundum cognoscentium

potius comprehenditur facuUatemi5. Von hier aus kann der Ausweg aus der Aporie
gefunden werden.

Um die verschlungene Beweisführung zu übersehen, empfiehlt es sich, vorerst
den metaphysischen Hintergrund beiseite zu lassen und die empirischen Gegebenheiten

zu verfolgen. Dabei soll die Aufmerksamkeit zuerst den verschiedenen

Erkenntnisfähigkeiten und dann den zugehörenden erkennenden Wesen gelten.
Vorauszuschicken ist, daß unter Erkenntnis nicht etwa eine Vernunftstätigkeit
verstanden werden soll, vielmehr braucht Boethius cognitio in der allgemeinsten
Bedeutung der Objektserfassung.

Mit einem einprägsamen Beispiel wird die Grundlage anschaulich gemacht46.
Man denke sich - wir bleiben im einfachsten Bereich - das Erkennen einer Run-

41V 3, 29-36.
42 V m. III.
43 V 4, 24
44 V m. IV, 1-9.
45 V 4, 25.
46 V 4, 26.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophise» des Boethius 125

dang durch Gesichts- und Tastsinn. Der eine begreift die Kreisform aus der Ferne,
als Ganzes auf einmal, selbst ruhend, der andere aber in unmittelbarer Berührung,
Teil für Teil, im Nacheinander einer Bewegung. Entsprechend sind die
Unterschiede, wenn wir von den Wahrnehmungen der Sinne zu den andern Erkenntnisarten

fortschreiten, zur Vorstellung, die, ohne an das Stoffliche gebunden zu sein,
das Einzelne erfaßt, und zur Vernunft, die das Allgemeine zu sehen vermag47. Dabei

stehen sensus, imaginatio und ratio in einer Rangordnung übereinander, in der
bestimmte Gesetze gelten48. Die höhere Erkenntnisart erfaßt neben ihrem eigenen
auch die Bereiche der unteren Erkenntnisarten, und zwar auf die ihr eigene Weise

- nicht aber umgekehrt. So erkennt die Vernunft das Sinnliche und Vorstellungshafte

als Allgemeines. Das Allgemeine aber ist den Sinnen und der Vorstellung
nicht zugänglich, was diese - Boethius schildert es in einer Art Fabel - dazu
verleiten könnte, den Bereich der ratio als eitle Erfindung abzutun.

Ordnet man nun den verschiedenen Erkenntnisweisen erkennende Wesen zu,
dann bleiben die imbeweglichen Lebewesen, wie etwa die Meermuscheln, auf den
Bereich der Sinne beschränkt; für die beweglichen Tiere kommt die Vorstellung
dazu, für den Menschen schließlich, seiner Definition als animal rationale gemäß,
die ratioi9.

Durch Analogieschluß gelangt man von hier aus in den metaphysischen Raum.
Nehmen wir über dem Menschen wieder ein höheres Wesen, also Gott, an, dann
muß auch diesem eine eigene Erkenntnisweise zugeordnet sein. Boethius nennt sie

die intdlegentia50. Diese ist wiederum, so haben wir gelernt, aus dem Wesen des

Erkennenden, d. h. Gottes, abzuleiten: intueamur nunc, quantum, fas est, quis sit
divinae substantias status, ut quaenam etiam scientia eius sit, possimus agnoscere51.

Gottes Dasein, so wird in einer Art Beweis e consensu gentium argumentiert, ist
nach der Meinung aller denkenden Menschen ewig52. Zu untersuchen ist also, was
unter Ewigkeit zu verstehen sei. Die folgende Deutung53 des Begriffs wird zeigen,
daß auch hier wieder eine typische metaphysische Begriffsbildung im Sinne einer

Aufhebung irdischer Beschränkung vorliegt.
Ewigkeit muß selbstverständlich von der Zeit aus begriffen werden, wobei sich

zwei Zeiterfassungen und entsprechend zwei metaphysische Hypostasen abheben
lassen. Faßt man irdisches Leben als Strecke auf einer Zeitlinie, dann bedeutet
eine erste Aufhebung der Beschränkung die Verlängerung der Strecke nach beiden
Seiten ins Unendliche. Nach allgemeiner antiker Zeiterfassung kann damit
allerdings nicht eine ins Unendliche mündende Gerade gemeint sein, vielmehr müssen
sich Anfang und Ende zum Kreis schließen. Obwohl damit der Inbegriff des

unbeschränkten Zeitverlaufs erfaßt ist, dürfen wir dafür noch nicht das Attribut
4' V 4, 27-29.
48 V 4, 31-37.
49 V 5, 2-4.
50 V 4, 30.
81 V 6, 1.
82 V 6, 2.
83 V 6, 3-14.

10 Museum Helveticum



126 Ernst Gegenschatz

aeternus, sondern nur perpetuus gebrauchen, wenngleich - so hätten wir hinzuzufügen

- damit bereits der populäre Ewigkeitsbegriff erfüllt wäre. Für die aeternitas,
wie sie Boethius verstanden haben will, wird eine differenziertere Zeitanalyse
entwickelt. Auf der Zeitlinie oder, wie wir jetzt dafür sagen wollen, dem Zeitkreis,
bewegt sich alles, was in der Zeit lebt, in seiner Gegenwart vorwärts, wobei diese

Bewegung einen Punkt des Zeitkreises nach dem andern durchläuft, den einen

verlierend, den andern noch nicht erfassend. Wir leben in einem mobile transi-
toriumque momentumM. Auch wenn man entsprechend der ersten Aufhebung der

Beschränkung dieses Vorwärtseilen ohne Anfang und Ende sein läßt und ein in
der Zeit unbegrenztes Leben annimmt, so bleibt doch, daß eine solche Daseinsform

aus der Zahl der Punkte immer nur einen besitzt. Dem gegenüber läßt sich

nun - in nochmaliger Aufhebung der Beschränkung - eine Existenzweise erahnen,
in der alle Punkte der Kreislinie gleichermaßen zur Verfügimg stehen, d. h.
gegenwärtig sind, die aufeinanderfolgenden Punkte des Kreises also im Mittelpunkt in
eins zusammenfallen. Damit haben wir für Boethius den Ewigkeitsbegriff
gewonnen, dessen Definition lautet: aeternitas igitur estinterminahilis vitaetotasimul
et perfecta possessioM. Die beiden Stufen der Begriffsbildung sind in vita interminahilis

und tota simul et perfecta possessio noch leicht zu fassen. So ist, sollen wir
mit empirischen Begriffen umgehen, Gottes Dasein eine Art Gegenwart, sofern

für Gegenwart als konstitutives Merkmal die possessio zu gelten hat. Gegenüber

unserer Gegenwart allerdings ist diejenige Gottes, ganz im Sinne des metaphysischen

Anliegens, vollkommen, da wir nur einen Punkt des Zeitverlaufs, Gott aber
alle Punkte in einem besitzt, d. h. gegenwärtig hat. Unsere Gegenwart ist also

in ihrem Vorwärtseilen nur ein unvollkommenes Abbild der ruhenden Gegenwart

Gottes, wie - hier steht die bekannte Definition aus dem Platonischen
Timaios im Hintergrund - die Zeit das bewegte Abbild der Ewigkeit ist, indem
diese in ihrem ruhenden Sein vom bewegten Nacheinander der immer im Werden

begriffenen Zeit nachgeahmt wird.
Damit stehen wir wieder bei Formulierungen, die wir schon bei der Erörterung

von procidentia und fatum gehört haben. Dort finden wir auch die Bestätigung
für das von uns vorhin als Interpretationshilfe zugezogene Bild von Mittelpunkt
und Kreis. Wir haben jetzt den Schluß jener Stelle im vierten Buch56 nachzutragen,

die bereits das Kreissymbol für die Abgrenzung des fatum von der procidentia
verwendet hat. Es heißt dort im folgenden: igitur uti est ad wtellectum ratiocinatio

(gemeint sein kann, wie wir jetzt unschwer erraten können, nur göttliches und
menschliches Erkennen), ad id quod est id quod gignitur, ad aeternitatem tempus,
ad punctum medium eirculus, ita est faJti series mobilis ad procidentias stabilem

simplixntaitevriF. Der an seinem Ort nicht recht verständliche Satz enthält sinn-

54 V 6, 5.
66 V 6, 4.
56 Vgl. Anm. 12.
" IV 6, 17.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophise» des Boethius 127

gemäß auch die Proportion: Ewigkeit zu Zeit Mittelpunkt zu Kreis. Darüber
hinaus finden sich alle bisher aufgetauchten Begriffe in zwei Bereiche geordnet,
die in sich eine Einheit darstellen: fatum, Kreis, Zeit, Werden, menschliches
Erkennen - Providentia, Mittelpunkt, Ewigkeit, Sein, göttliches Wissen.

Nur der letzte Begriff bedarf noch, sollen wir zum Ziel unserer Überlegungen
kommen, einer näheren Erläuterung. Die Art des Wissens, so hieß es, ist aus dem
Wesen des Wissenden zu entnehmen. Gottes Dasein erwies sich als bleibende

Gegenwart. Entsprechend ist demnach sein Wissen: scientia quoque eins omnern

temporis supergressa motionem in suae manet simplicitate praesentiae infinitaque
praeteriti ac futuri spatia complectens omnia, quasi iam gerantur, in sua simplici
cognitione considerate.

Vergessen wir aber nicht, daß wir nicht nur nach Gottes Wissen, sondern speziell
nach seinem Vorauswissen zu fragen haben. Nun läßt sich jedoch, das ergibt sich

aus der Analyse des göttlichen Wissens, eine praescientia im früher vorausgesetzten

Sinn gar nicht mehr als etwas Besonderes annehmen, vielmehr muß sie mit
der gewöhnlichen scientia in Gottes bleibender Gegenwart zusammenfallen.
Boethius sagt es in einer Art Wortspiel, wobei wieder die Voraussetzimg
praescientia Providentia zu gelten hat: itaque si prae-videntiam (der Terminus wird
nach prae-scientia neu gebildet) pensare velis, qua cuncta dinoscit, non esse prae-
seientiam quasi futuri, sed scientiam numquam deficientis instantiae rectius aestima-
bis. unde non prae-videntia, sed pro-videntia potius dicitur, quod porro a rebus

infimis constituta quasi ah excelso rerum cacumine cuncta prospiciat59. Das pro- hat
also nur noch bildhaft räumliche, nicht mehr zeitliche Bedeutung.

Damit aber löst sich endlich auch von selbst die im aporetischen Teil angenommene

Unvereinbarkeit von göttlichem Vorauswissen und freier Entscheidung.
Boethius hat die Lösung vorweggenommen, wenn er bereits zu Beginn des
systematischen Teils sagt: cuius caliginis causa est, quod humarme ratiocinationis malus
ad divinae praescientiae simplicitatem non potest ammoveri, quae si uUo modo cogi-

tari queal, nihil prorsus rdinquetur ambigui. Wir sind, wie wir jetzt sehen, von
einer falschen Voraussetzung ausgegangen, indem wir die praescientia Gottes nur
in Analogie zu menschlichem Vorauswissen zu denken vermochten, ohne deren

prinzipielles Anderssein zu ahnen. Zu dessen Verdeutlichung ließe sich gleichnishaft

die zu Anfang des erkenntnistheoretischen Teils gegebene Gegenüberstellung
von Sehsinn und Tastsinn61 wiederholen. Es ist fast erstaunlich, daß es Boethius
nicht selber tut. Wie der Sehsinn die Rundung, so sieht die Providentia im
Zeitkreis alles zugleich aus der Ferne, während wir, wie der Tastsinn, nur in tastendem

Nacheinander das Geschehen im Kreis der Zeit stückweise zu erkennen

vermögen - so etwa müßte es lauten.

68 V 6,15.
68 V 6,16-17.
«o y 2.
61 Vgl. Anm. 46.



128 Ernst Gegenschatz

Die vorhin62 versuchte Definition der divina praescientia hieß: lückenloses wahres

Wissen um Notwendiges; sie setzte damit das Element der Zukunft voraus.
Richtiger müßten wir jetzt formulieren: lückenloses wahres Wissen um
gegenwärtig Wirkliches. Die Analyse hat aber gezeigt, daß im Wissen um Gegenwärtiges
die Natur des Gewußten irrelevant ist, es kann ebenso gut ein voluntarium wie
ein necessarium, ein Wagenrennen wie ein Sonnenaufgang sein. Wieder gilt - fällt
bei der praescientia das prae- weg - der Satz, daß die neeessitas condicionis nicht
die neeessitas simplex nach sich zieht. Der Schluß, den wir daraus zu ziehen haben,
ist von entscheidendster Bedeutung: respondebo idem futurum, cum ad divinam
notionem refertur, necessarium (verstanden als neeessitas condicionis), cum vero in
sua natura perpenditur, liberum atque absolutum videri63. Diese doppelte Bestimmung

wird uns um so weniger befremden, als wir ein Analogon bereits im empirischen

Raum bei der Besprechung der verschiedenen Cognitionen angetroffen
haben. Boethius selbst zieht den Vergleich: haud igitur iniuria diximus haec, si ad

divinam notitiam referantur, necessaria, si per se considerentur, necessitatis esse

nexibus absoluta, sicuti omne, quod sensibus patet, si ad rationem referas, universale

est, si ad se ipsa respicias, singularei65. Damit aber ist endlich erkämpft, was Gegenstand

harten Ringens war: die Freiheit menschlicher Entscheidung ist durch
Gottes Vorauswissen nicht gefährdet!

Noch aber bleibt eine Stelle der Aporie ungelöst. Wir haben darauf hingewiesen68,

daß Boethius für Gott im Wissensschema sogar den cawsa-Bezug, die

Bedingtheit vom Objekt her, als unannehmbar erklärt. Da Gottes Wissen jetzt als

ein immer gegenwärtiges erkannt ist, fällt das eine Störende weg, daß göttliches
Wissen um Zukünftiges durch das zeitlich Spätere des Objektes verursacht sein

müßte: praesentaria notione cuncta complectens nihil posterioribus debet?1.

Die Richtung der causa aber vom Objekt auf das Subjekt hin bleibt bestehen.

Diese Schwierigkeit kann nur beseitigt werden, wenn wir der Providentia wieder
ihre volle Bedeutung als praescientia und praedestinatio zurückgeben. Gott ist
nicht nur der Betrachter, er ist auch, wie es im angeführten Gleichnis im vierten
Buch heißt68, der Künstler, der alles gestaltet. Dann ist das sein Wissen
Verursachende selbst wieder von ihm verursacht. Das nur kann Boethius meinen, wenn
er sagt: haec enim scientiae vis rebus modum omnibus ipsa constituif9, denn in
wörtlich anklingender Formulierung rebus... modum statuit70) hat er im vierten
Buch das allmächtige Walten der divina mens umschrieben. Hier nun tritt - nur
aus dem Zusammenhang verständlich - in einer Art Vertauschung der beiden

Unterbegriffe der Providentia für die praedestinatio die vis scientiae ein.

Damit aber taucht für unser Hauptanliegen eine neue Front auf. Eigentlich
hätten wir jetzt eine Deutung zu erwarten, wie praedestinatio und arbitrii libertas

62 Siehe oben S. 123. 63 V 6, 26.
64 Siehe oben S. 125. 66 V 6, 36.
66 Siehe oben S. 123. 67 V 6, 43.
68 Vgl. Anm. 13. 89 V 6, 43.
70 IV 6, 8; siehe oben S. 115.



Die Freiheit der Entscheidung in der «consolatio philosophiae» des Boethius 129

miteinander vereinbar seien. Boethius gibt sie nicht, ja er hätte sie wohl mit seinen

Voraussetzungen auch nicht geben können. Bei der Analyse der praescientia durfte
als sinnvoller Begriff das Mögliche vorausgesetzt werden. Wie dieses aber mit der

praedestinatio vereinbar wäre, ist nicht abzusehen. Boethius jedoch spürt im Augenblick

diese neue Bedrohung gar nicht, so sehr ist für ihn über weite Strecken der
Diskussion weg procidentia nur mit praescientia zusammengefallen. Mit der
praescientia hat er die Freiheit als vereinbar erwiesen, und jetzt glaubt er in einer Art
Ermüdung, die Freiheit überhaupt gerettet zu haben. So endet hier sein Werk
mit dem Aufruf zum sittlichen Tun, da wir - dies sind seine letzten Worte - vor
den Augen des alles sehenden Richters handeln.

Die Rettung der freien Entscheidung bei Boethius ist fragmentarisch. Gegen
das fatum ist die Verteidigung nur angedeutet, gegen die praedestinatio wird sie

gar nicht versucht. Die ganze Kraft der Beweisführung gilt dem Ringen um die
Vereinbarkeit der arbitrii libertas mit der divina praescientia. In diesem schmalen

Ausschnitt jedoch, so will es scheinen, sind wir zu wesentlichen Einsichten gelangt..
Gerade aber bei einem metaphysischen Problem ist jede Teilklärung bedeutungsvoll;

man denke zum Vergleich an die Leistung Kants, der in seiner «Freiheit im
positiven Verstände» die Kausalität mit der Willensfreiheit als vereinbar erweist,

wenn auch dahinter neue Schwierigkeiten stehen, die nicht gelöst werden. Wir
haben eine solche Teilerhellung um so dankbarer hinzunehmen, als wir heute

glauben müssen, daß unser Problem seinem Wesen nach zu jenen gehöre, die sich
einer vollen Erfassung für immer entziehen. Ein Philosoph der Neuzeit,
Malebranche, hat es auf eine knappe Formel gebracht, die auch für uns am Schluß

stehen mag: La liberte, c'est un mystere.


	Die Freiheit der Entscheidung in der "consolatio philosophiae" des Boethius

