
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328

Autor: Liechtenhan, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328

Von Eduard Liechtenhan, Basel

Die Schlüsse, die E. Bréguet in einer kürzlich in dieser Zeitschrift erschienenen

Studie aus den Versen Verg. Aen. IX 324-328 zieht1, scheinen mir einerseits einige

ergänzende Bemerkungen nahezulegen, andererseits dürfte es nicht unangebracht
sein, ihre Resultate einer näheren Prüfung zu unterziehen.

Daß der groteske Realismus der in Frage stehenden Verse

(Nisus) simul ense superbum
Rhamnetem aggreditur, qui forte tapetibus altis
exstructus toto proflabat pectore somnwm2,

rex idem et regi Turno gratissimus augur;
sed non augurio potuit depellere pestem

eine hochgestellte Persönlichkeit der Aeneas feindlichen Koalition ironisiert, darin
werden wir der Verfasserin selbstverständlich zustimmen, und ebenso für die von
ihr zitierten Verse IX 335ff.3. Dagegen scheint mir der Schluß, den sie aus Vers
327 f. zieht, daß nämlich der Dichter darin seiner Skepsis der Einrichtung des

Augurats gegenüber Ausdruck verleihe, einer weiteren Untersuchung wert.
Doch ehe wir uns jenem Hauptproblem zuwenden, darf noch eine andere Frage

gestellt werden: Wie verhält sich der ironische Ton dieser Beschreibung zu der
Erhabenheit des Stils, der den Gesamtcharakter der Aeneis ausmacht. Wenn ich
recht sehe, beschränken sich die Fälle, wo Vergil seine feierliche Haltung aufgibt
und Ironie Platz greifen läßt, auf drei Abschnitte: die Geschichte von Aeolus im
ersten, die Leichenspiele im fünften und die Heldentat des Nisus und Euryalus im
neunten Buch4. Aeolus spielt eine nicht eben ruhmreiche Rolle: Nicht mit
sachlichen Argumenten gewinnt ihn Juno für ihre Pläne, sondern indem sie seinem

1 Esther Bréguet, Virgile et les augures. A propos d'Enéide IX 324-328. Mus. Helv. 13
(1956) 54ff.

2 Zu der von Theokrit entlehnten Umschreibung des Schnarchens ist anzumerken, daß,
soviel ich sehe, in der Dichtung weder oéyyeiv noch stertere außerhalb der Komödie und der
satirischen Poesie verwendet werden. Eine Ausnahme bildet für (Séyxeiv Aesch. Eum. 55 in
einer schreckenerregenden Beschreibung der Eumeniden, für stertere Lucr. III 1048 in einer
offensichtlich ironischen Versgruppe.

3 et iuvenem Serranum, ilia qui plurima nocte
luserat...

felix, si protinus illum
aequasset nocti ludurn in lucemque tulissct.

Noch deutlicher tritt dieser Charakter zutage in IX 345:
Rhoetum vigilantem et cuncta videntem,

sed magnum metuens se post cratera tegebat.
1 Auszunehmen sind natürlich die Stellen, wo die Krieger nach epischer Gepflogenheit

vor dem Beginn des persönlichen Kampfes dem Gegner höhnische Worte zurufen. Da ist es
nicht der Dichter, der höhnt.



Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328 53

Junggesellenherzen schmeichelt mit dem Versprechen, ihm eine Nymphe zu geben,
die ihn zum Vater schöner Kinder machen soll, und nachher wird er von Neptun
ausgescholten wie ein Junge, der es den Erwachsenen hat gleich tun wollen. Hier
ist sogar der ironische Ton deutlich auf Vergils Rechnung zu setzen: der Passus

bei Homer, der unmittelbar als Vorbild gedient hat, zeigte ihn nicht5. Umgekehrt
mildert Vergil im zweiten der genannten Abschnitte unverkennbar die Derbheit
des homerischen Vorbilds: Während in der Ilias Aias im Mist der vorher geschlachteten

Opfertiere ausgleitet und zu Fall kommt, wird dem Nisus das Blut dieser

Tiere zum Verhängnis6. Das allzu derbe würde sich mit dem Gesamttenor der
Aeneis doch nicht vertragen.

Die drei genannten Abschnitte haben einen gemeinsamen Zug: ihren episodischen

Charakter. Für die Leichenspiele und die Euryalus-Nisus-Episode ist er
ohne weiteres klar. Aber auch die Aeolusgeschichte spielt sich außerhalb der

Ereignisse um Aeneas ab. Wir stellen also fest, daß nur in solchen episodischen
Abschnitten Vergil aus der sonst gewahrten Haltung heraustritt.

Doch kehren wir zu unseren Versen über Rhamnes zurück und zu der Frage der

Skepsis Vergils gegenüber der Augurnkunst und der Divination überhaupt. Um
jedes Mißverständnis zu vermeiden, stellen wir einleitend fest : nicht die persönliche
Meinung des Dichters steht zur Diskussion, sondern die Frage, ob er sich in einem

Werk, das mit der reformatorischen Tendenz des Kaisers Augustus so eng verbunden

ist, erlaubt hat, einer eventuell in seinem Denken vorhandenen Skepsis
Ausdruck zu verleihen : eine Frage, die man auf den ersten Blick negativ zu beantworten

geneigt sein wird.
Unter den Stellen, an welchen E. Bréguet dieselben Vorbehalte des Dichters zu

erkennen glaubt und die sie zur Stütze ihrer These heranzieht, muß meines
Erachtens von vorneherein das Orakel von Delos ausgeschieden werden. Wenn
Anchises den ihm von Apoll gespendeten Spruch irrtümlich auf Teuker statt auf
Dardanos bezieht7, so ist weder gemeint, daß die göttliche Offenbarung unzuverlässig

sei - sie bewahrheitet sich ja nachher - noch daß der vates außer Stande

sei, sie richtig zu verstehen8. Vielmehr muß grundsätzlich unterschieden werden
zwischen vorbedeutendem oder wunderbarem Naturgeschehen einerseits und
Orakel andererseits. Hier haben wir es mit dem sattsam bekannten Motiv des

absichtlich dunkeln Orakelspruches zu tun, das auf einer ganz andern Ebene liegt.
Um einen Orakelspruch handelt es sich auch da, wo Latinus die Werbung des

Aeneas anzunehmen beschließt9. VII 259f. spricht er die Worte:
di nostra incepta secundent

auguriumque suum.
5 Wohl erzählt der Gesang 3 die Überlistung des Zeus durch Hera mit Humor; aber

Hypnos wird weder in Vers 232ff. noch 267f. ironisiert.
6 Aen. V 328; Horn. V774f.
7 E. Bréguet 56f.
8 Hätte der Dichter das Unvermögen des vates kennzeichnen wollen, so wäre die

ehrfurchtgebietende Gestalt des Anchises dafür denkbar unglücklich gewählt.
9 E. Bréguet 58.



54 Eduard Liechtenhan

Wollte man Latinus hier so verstehen, daß sich für ihn der Spruch der Gottheit
nur vielleicht erfüllt, so wäre das ein Mißverständnis. Es ist vielmehr eine Formel,
durch die sich der fromme König der göttlichen Fügung vorbehaltlos unterstellt.
Wenn er gleich nachher, VII 272f., sagt:

nunc ilium (sc. Aenean) poscere fata
et reor et, si quid veri mens augurat, opto,

so scheint mir die Wahl der Worte reor und mens zu beweisen, daß der König
nicht an eine Inspiration denkt, sondern an eine rein menschliche Überlegung,
die er anstellt, um den Sinn des bis dahin dunkeln Orakelspruches zu erkennen;

auguror bedeutet 'vermuten' und hat nicht technischen Sinn10. Nicht die
Zuverlässigkeit des Orakels zieht er in Zweifel, sondern höchstens seine eigene menschliche

Interpretation. Also auch hier das Motiv des vorerst unverständlichen

Orakelspruches.
Im ersten Buch, da, wo Venus in der Gestalt einer Jägerin Aeneas die Schwäne

zeigt, die dem Adler entronnen sind, spricht sie I 392 :

ni frustra augurium vani docuere parentes
E. Bréguet11 sieht darin eine Äußerung der Skepsis ; sie interpretiert 'sofern wenigstens

die Augurnkunst, in der mich meine Eltern unterrichtet haben, mich nicht
irreführt'. Das kann meines Erachtens nicht der Sinn des Verses sein. Wäre er es,

dann wäre das freilich im Mund einer Göttin ein gewichtiges Zeugnis. Aber gerade
darum kann ich an die Richtigkeit dieser Interpretation nicht glauben. Der Sinn
ist vielmehr: 'Würde ich mich täuschen, so wäre die Belehrung meiner Eltern
nichtig. Doch das ist ausgeschlossen.' Die Partikel ni hat hier, wie so oft si, die

Bedeutung 'so wahr als'. Der Konditionalsatz setzt nicht Zweifel in die Tatsache,
sondern bekräftigt sie12.

Am schwierigsten ist die Stelle, wo bei den Leichenspielen der Pfeil des Akestes
in den Wolken Feuer fängt, V 522 ff.13

hie oculis subitum obicitur magnoque futurum
augurio monstrum; doeuit post exitus ingens

seraque terrifici cecinerunt omina vates.

attonitis haesere animis superosque precati
Trinacrii Teucrique viri, nec maximus omen

10 Goelzer in seinem Kommentar® zitiert zu diesem Vers Soph. O. B. 1086:
EÏTtEQ êyœ fidvtiç elpl xal xarà yvcbfiav ïôqiç

Es ist der Chor, der die Worte spricht, also kann auch hier fidvriç nicht technische Bedeutung

haben.
11 E. Bréguet 56.
12 Zwei Beispiele mögen genügen. III 433ff. sagt Helenos:

Praeterea, si qua est Heleno prudentia vati,
si qua fides, animum si veris implet Apollo,
unum illud tibi, nate dea, proque omnibus unum
praedicam et repetens iterumque iterumque monebo.

II 689 bittet Anchises Juppiter um ein zweites Zeichen:
Iuppiter omnipotens, preeibus si flecteris ullis

13 E. Bréguet 57.



Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328 55

abnuit Aeneas, sed laelum amplexus Acesten

muneribus cumulât magms ac talia fatur:
'sume, pater ; nam te voluit rex maqnus Olympi
talibus auspiciis exsortem ducere honorem ...'

Die Verse sind auf mancherlei Arten erklärt worden14. E. Bréguet nimmt mit
Bellessort z. St. an, das in Aussicht gestellte Unheil sei der Schiffsbrand ; Aeneas

freilich interpretiere das Zeichen - wie alle andern Troer, sagt sie - als günstig für
Akestes ; aber später habe sich die wahre, unglückliche Bedeutung des Wunderzeichens

herausgestellt, und erst nachträglich, d. h. post eventum, hätten die vates

es als Unglückszeichen erkannt. Sie ist also der Ansicht, des Aeneas günstige
Interpretation sei ein Irrtum, der erst später durch die Ereignisse an den Tag
komme. Daraus leitet sie mit Bellessort den ironischen Sinn des ganzen Passus ab.

Gegen diese Erklärung hat schon R. Heinze15 geltend gemacht, eine Deutung
ex eventu sei nicht Sache der vates, sondern das könne jeder Beliebige leisten;
zudem sei vates canunt der technische Ausdruck für Prophezeiung. Auch scheint mir,
Aeneas wäre als irrender Deuter noch weniger tragbar als Anchises16. Daß übrigens
die Troer alle das Zeichen als glückverheißend ansehen, scheint mir ein
Mißverständnis. Daß das Volk attonitis animis betet, ist doch unverkennbar die Folge
der schreckenerregenden Deutung der vates; diese erfolgt also in unmittelbarem
Anschluß an das Wunder. Doch stellt sie das Unheil erst für späte Zeit in Aussicht

- das kann allein die Bedeutung von sera omina sein.

Die anschließenden Worte nec maximus omen abnuit Aeneas wollen doch wohl

sagen, daß auch Aeneas die von den vates verkündete unheilvolle Bedeutung nicht
ablehnt - worin das Unheil bestehen wird, künden sie nicht ; das ist nicht abnorm
in der römischen Zeichendeutung - für eine spätere Zeit. Aber, sagt er, Akestes
wird als König herrschen: das ist die Bedeutung des Götterzeichens für den
Moment des Wettkampfes17. Was das Schicksal über spätere Geschlechter verhängt,
dagegen können die Lebenden nichts tun; aber Akestes wird regieren talibus

exsors auspiciis18. So dürfte es kaum möglich sein, den Passus vom Schuß des Akestes
als versteckten Ausdruck des Zweifels an der Kunst der Seher zu verstehen.

14 Gegen die Erklärung, das angekündigte Unheil sei der Schiffsbrand, schon P. Deuticke
Vergils Gedichte, erklärt von Th. Ladewig und C. Schaper, bearb. von P. Deuticke12) Bd. II

im Anhang z. St.; ebendort sind auch Interpretationen gesammelt, die an die
Himmelserscheinungen denken, welche zu den Biographien Caesars und Augusts berichtet werden (so
unter andern auch Plüss, Vergil und die epische Kunst 105ff.). H. Goelzer sammelt in seinem
Kommentar z. St. verschiedene ältere Erklärungen, die an die punischen Kriege denken.
R. Heinze, Vergils epische Technik3 168 nimmt an, der Dichter habe die schwere Zeit des
ersten punischen Krieges im Auge, wo dann Segesta, die Stadt des Akestes, als erste sizili-
sche Gemeinde zu Rom überging mit Berufung auf die gemeinsame troische Abstammung.
Welches spätere Ereignis gemeint ist, ist für unsere Frage irrelevant.

16 Vergils epische Technik? 167 Anm.
16 Siehe oben S. 53 Anm. 8 und auch S. 54.
17 R. Heinze a. O. weist nach, daß Vergil sich die Stadt im Moment der Ankunft des

Aeneas und des Wettkampfes als noch nicht gegründet vorstellt; Akestes wird vorher nie
König genannt; sein Volk denkt sich der Dichter nach ihm in den Bergen wohnend, die
Troer als am Strande kampierend. Erst als Folge des Schiffsbrandes wird die Stadt erbaut.

18 R. Heinze a. 0. 166 Anm. 1 gibt den Worten nec maximus omen abnuit Aeneas einen



56 Eduard Liechtenhan

Im zwölften Buch wird Juturna von Juno geschickt, um den Bruch des Vertrags
herbeizuführen, der kurz vorher im Hinblick auf den Zweikampf des Aeneas mit
Turnus geschlossen worden ist19. Sie nimmt zuerst die Gestalt des Camers an, des

Wagenlenkers des Turnus. Daß sie in dieser Rolle ohne Ehrfurcht von dem Orakel

spricht, das den Etruskern geboten hat, auf einen fremden Anführer zu warten,
um ihren vertriebenen König zu bekriegen, ist nicht weiter erstaunlich: als Camers

trägt sie für die Götter und ihre Offenbarungen dieselbe Verachtung zur Schau,
wie dessen König es gelegentlich tut. Um aber zum Ziel zu kommen, sendet sie ein

trügerisches Prodigium, XII 244ff.:
his aliud maius Iuturna adiungit et alto
dat Signum caelo, quo non praestantius ullum
turbavit mentes Italas monstroque fefellit.

'Nie hat ein Zeichen den Sinn der Italioten wirksamer irregeführt und durch eine

Erscheinung getäuscht' - so versteht E. Bréguet die Worte und sieht darin mehr
als Ironie, sogar gewissermaßen einen Vorwurf gegen den Glauben an
Götterzeichen. Es dürfte aber vielmehr ein verkürzter Ausdruck vorliegen und der Sinn
der sein: 'Nie war ein Zeichen mehr geeignet, die Handlungen der Menschen zu
bestimmen, und somit im vorliegenden Falle die Italioten irrezuführen und zu
täuschen.' Nun könnte man freilich einwenden : das Zeichen ist tatsächlich irreführend;

nimmt der Dichter diese Möglichkeit an, so ist seine Skepsis bewiesen.

Aber sehen wir einerseits die Persönlichkeit an, die das Zeichen sendet, und
andererseits das Opfer der Irreführung: Juturna ist die erbitterte Feindin der
Troer in ihrer doppelten Eigenschaft als Abgesandte Junos und als Schwester des

Turnus; sie wählt darum skrupellos ihre Mittel, zum Ziel zu kommen. Sie ist
sozusagen ein verbrecherisches Wesen, mehr böser Dämon als Göttin; zudem
werden ihr von Juno Vorwürfe gemacht, weil sie ihre Kompetenzen überschritten
hat. Andererseits sind es des Aeneas Feinde, die ihrem Betrug zum Opfer fallen;
sie, könnte man fast sagen, verdienen nichts besseres, als getäuscht zu werden20.

Wenn übrigens der Augur Tolumnius das augurium Juturnas annimmt mit den
Worten (XII 259ff.) :

hoc erat, hoc votis, inquit, quod saepe petivi.
accipio agnoscoque deos ; me, me duce ferrum
corripite, o miseri, quos improbus advena bello

territat, invalidas ut aves, et litora vestra

vi populat...,
so ist die Interpretation an sich korrekt und das Prestige der Augurenkunst an
sich nicht herabgemindert.

etwas andern Sinn: « Aeneas », sagt er, «hätte in seiner Eigenschaft als Spielgeber, sagen wir
als der den Spielen Vorsitzende Magistrat, dem Zeichen offiziell keine Bedeutung
beizumessen brauchen, es für den Ausgang des Wettkampfes ignorieren können.»

19 E. Bréguet 57.
20 Es darf hier vielleicht an den Traum Hannibals nach der Einnahme von Sagunt erinnert

werden (Cicero De div. 149).



Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328 57

Endlich bleiben noch einige Stellen zu besprechen, auf die E. Bréguet nicht
gegriffen hat, die sich aber eventuell für ihre These ins Feld führen ließen.

Um Turnus zum Kampf zu entflammen, ermuntert ihn Iris, von Juno gesandt,
mit den Worten (IX 12f.):

quid dubitas? Nunc tempus equos, nunc poscere currus.

rumpe moras omnis et turbata arripe castra.
Wir wissen, daß das Schicksal Turnus nicht erlaubt, das Lager einzunehmen21.

Belügt ihn also Iris Nein, denn arripere heißt hier nicht 'einnehmen', sondern es

hat, wie Goelze zur Stelle anmerkt, dieselbe Bedeutimg wie Tac. Hist. IV 17 :

arriperent vacui occupatos, integri fessos.

'Die welche Bewegungsfreiheit haben, sollen Hand legen an die, welche durch
inneren Zwist gehemmt sind, die Starken an die Erschöpften.' In der Tat fühlt
sich Turnus wohl zum Kampf aufgerufen; aber er betrachtet - ein deutliches

Zeichen, daß er der Iris Worte in diesem Sinn versteht - den Sieg nicht als gewiß.

Allerdings spricht er später zu seinen Rutulern (IX 136 ff.):
sunt et mea contra

fata mihi ferro sceleratam excindere gentem

coniuge praerepta
Aber er täuscht sich in seinem übermäßigen Selbstgefühl und vielleicht in dem
Gefühl seines guten Rechtes. Vor allem muß aber festgehalten werden, daß er
nicht Augur ist; also steht seine Selbsttäuschung in keiner Beziehung zu unserer
Frage. Ja die vorhergehenden Worte

nil me fatalia terrent,
si qua Phryges prae se iactant, responsa deorum.

sat fatis Venerique datum, tetigere quod arva
fertilis Ausoniae Troes

machen es recht deutlich, wie der anmaßende Feind die göttlichen Offenbarungen
gering achtet und daß das Lästerung ist. Das könnte nicht leicht mit der von
E. Bréguet angenommenen Skepsis in Einklang gebracht werden?

Wie Aeneas in der Katabasis Palinuras antrifft, gibt er seiner Verwunderung,
daß dieser vor der Ankunft in Italien den Tod erlitten habe, während ihm doch

Apoll das Gegenteil versprochen habe, Ausdruck mit den Worten (VI 343 ff.):
namque mihi fallax haud ante repertus

hoc uno responso animum delusit Apollo,
qui fore te ponto incolumen finisque canebat

venturum Ausonios: en haec promissa fides est?

Palinuras erzählt ihm, wie er die Küste zwar schwimmend erreicht habe, aber von
den Bewohnern des Landes erschlagen worden sei, und versichert VI 347 :

neque te Phoebi cortina fefellit,
dux Anchisiades.

Wenn hier der Dichter Aeneas zweifeln läßt, gesteht er ihm damit nicht sozusagen
21 'Bouleverse et enlève le camp', übersetzt Bellessort.



58 Eduard Liechtenhan

das Recht zu, es zu tun Dagegen ist zweierlei zu sagen : erstens versichert Aeneas

ausdrücklich, daß es das erste und einzige Mal wäre, daß Apoll ihn getäuscht hätte;
zweitens: wenn Aeneas in der ersten Überraschung in seinem Vertrauen zur Gottheit

einen Augenblick wankend wird, so ist das einer der Züge, welche dartun, daß

er nicht von Anfang an der vollendete Held ist, sondern erst durch die Prüfungen,
die über ihn kommen, dazu wird und erst durch die Begegnung mit dem Vater
im Elysium zur vollen Reife des Heldentums gelangt22.

Nachdem wir für die Stellen der Aeneis, die auf den ersten Blick scheinbar als

Stützen für die Bréguetsche These in Anspruch genommen werden können, eine

andere, meines Erachtens einleuchtendere Interpretation gegeben haben, kommen
wir auf die beiden Verse IX 327f. zurück:

rex idem et regi gratissimus augur.
Offensichtlich ist der Kontrast beabsichtigt zwischen der hohen Stellung des

Rhamnes und seiner unwürdigen Haltung. Gleichzeitig wird die Rolle charakterisiert,

die er unter den Seinen einnimmt, wie der Dichter bei vielen Personen, die

er handelnd einführt, epischer Tradition gemäß Bemerkungen einflicht über ihre
Abkunft oder ihre früheren Taten oder andere individuelle Züge nennt. Wenn die

Haltung des Rhamnes unwürdig ist, so ist er deshalb nicht minder König, nicht
minder Augur. Wenn der Augur nicht untadelig ist in der rein menschlichen Sphäre
seines Daseins, wird dadurch seine Kunst herabgesetzt oder gar die Zuverlässigkeit
der göttlichen Offenbarung23 Daß Rhamnes vom Dichter als Augur anerkannt
wird, beweist die Anknüpfung des nächsten Verses mit sed:

sed non augurio potuit depellere pestem.
Die Meinung des Dichters kann nur sein: Trotz der Gunst der Götter, die ihm die

Gabe der Divination verliehen haben, d. h. die Gabe, in gewissem Maße in die

Zukunft zu sehen, ist er nicht gegen den Tod gefeit. Auf diesen Vers stützt sich
E. Bréguet ja ganz besonders. Aber, müssen wir entgegnen, wäre es denn zu
erwarten, daß der Augur den menschlichen Schicksalen, ja dem Tode nicht
verfallen wäre Ganz gewiß nicht : im Kriege teilt er die Gefahren des Kampfes mit
allen andern Kriegern. In dieser Hinsicht genießt er nicht kraft seines Amtes den
besonderen Schutz der Götter. E. Bréguet hat konstatiert24, daß dieser Vers sein

Vorbild in Ilias B 858f. hat:
Mvoœv ôè Xqô/mç rjgxe xai "Ewo/wç oîœnorrjç.
àXX ovx, oicovoîcnv egvoaxo xfjga fiéXaivav..,

22 Daß IV 65
heu vatum ignarae mentes

nicht hierher gehört, braucht kaum auseinandergesetzt zu werden: Dido nimmt ihre
Zuflucht zur Kunst der haruspices, ohne sie über den wahren Grund ihrer Opfer aufzuklären,
deshalb können sie ihr nicht sagen, was sie hören will. Der Ausruf beklagt also nicht die
Nutzlosigkeit ihrer Kunst, sondern ihre Unkenntnis der wahren Absichten Didos.

23 Man könnte versucht sein, gratissimus als Ironie zu verstehen in dem Sinne von
'gefällig', d. h. in dem Sinne, daß Rhamnes dem Turnus sagte, was er gerne hören will. Das
hieße doch wohl das Gras wachsen hören und wird zudem auch durch sed im nächsten Vers
widerlegt.

24 E. Bréguet 56.



Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328 59

daß die Homerstelle aber der Ironie entbehrt. Sollte Yergil sie, entgegen seiner

ehrfürchtigen Haltung, die er sonst wahrt, hineingetragen haben Wohl haben wir
oben25 festgestellt, daß er das in der Aeolusepisode getan hat. Aber was er sich
erlauben konnte in einer mythologischen Erzählung - auch Homer ist ja oft genug
scherzhaft in seinen Götteranekdoten - das wird er da nicht getan haben, wo es um
die heiligen Gebräuche der römischen Religion ging.

Doch ist es nicht nur diese allgemeine Erwägung, die einen ironischen Sinn des

Verses 328 unwahrscheinlich macht, ja sogar ausschließt, sondern auch die
Tatsache, daß dasselbe Motiv mehrere Male begegnet, so in der Iliupersis, II 426 :

cadit et Rhipeus, iustissimus unus,
qui fuit in Teucris, et servantissimus aequi.
Dis aliter visum,26.

Und gleich nachher, II 429 :

nec te tua plurima, Panthu
labentem pietas nec Apollinis infula texit.

Niemand wird versucht sein, in der Tragödie der Iliupersis an Ironie zu denken. -
Von Camilla sagt Opis XI 843:

nec tibi desertae in dumis coluisse Dianam

profuit aut nostras umero gessisse sagittas.
Diese Beispiele mögen genügen, um die Unwahrscheinlichkeit aufzuzeigen, daß das

Motiv von dem Frommen, der trotz seiner Frömmigkeit im Kampfe fällt, auf
Rhamnes in ironischem Sinne angewendet wäre27.

Noch ein Wort über den zweiten Teil der Studie von E. Bréguet. Nehmen wir
mit ihr28 an, daß Vergil einem Augur den Namen Rhamnes gegeben hat, also den
Namen einer der drei Tribus, und zwar mit Vorbedacht der Tribus, der nach
Dumézil die Sorge für die religiösen Belange oblag, um die Institution des Augurats
auf Aeneas und die Italioten zurückzuführen. Wenn das die Absicht des Dichters

war, ist das dann nicht gerade ein Beweis, daß die Einrichtung ihm ehrwürdig
erschien Ich kann mir schwer denken, daß Vergil im selben Atemzug die
ehrfurchtgebietende Herkunft der geheiligten Institution zu erweisen sich bemüht und seinen

Vorbehalt gegen diese Einrichtung durchblicken läßt.
So dürfen wir wohl die Haltung Vergils der Divination gegenüber in der Aeneis

doch als einheitlich ehrfürchtig gelten lassen.
25 S. 53.
26 Zu verstehen ist selbstverständlich nicht, die Götter hätten die Rechtschaffenheit des

Rhipeus nicht anerkannt, sondern die Worte dis aliter visum wollen besagen: Es gefiel den
Göttern trotzdem nicht, ihn zu retten.

27 Derselbe Gedanke liegt in X 537ff., ohne daß er expressis verbis wiedergegeben wäre:
nec procul Haemonides, Phoebi Triviaeque sacerdos,
infula cui sacra redimibat tempora vitta,
totus collucens veste atque insignibus amis,
quem congressus agit campo lapsumque superstans
immolât ingentique umbra tegit; arma Serestus
lecta refert umeris, tibi, rex Oradive, tropaeum.

28 E. Bréguet 58ff.


	Nochmals Vergil, Aeneis IX 324-328

