
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Die Dichter und Weisen im Serapieion

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Dichter und Weisen im Serapieion

Von Karl Schefold, Basel

Auguste Mariette Pascha, der Begründer der großen französischen Tradition
ägyptischer Archäologie, der Schöpfer des schönsten Museums ägyptischer Kunst
in Bulak und Kairo, war neunundzwanzig Jahre alt, als er 1850 nachÄgypten kam
und auf der Suche nach Papyri das Heiligtum des Serapis in Memphis entdeckte.
Die Gräber der Apisstiere machten damals den größten Eindruck; Mariette wurde
mit einem Schlag ein berühmter Mann. Sein weiterer Weg von Entdeckung zu
Entdeckung erlaubte ihm nicht, einen weiteren ganz unerwarteten Fund im
Serapieion zu veröffentlichen : die Exedra mit den je fünf Statuen von Dichtern und

Philosophen, die um den thronenden Homer versammelt sind, und eine weitere

figurenreiche dionysische Gruppe; ja, er mußte das Gefundene wieder zuschütten,
um es zu schützen. Es ist bei vielen Ausgrabungen so gegangen: Man findet, was

man nicht sucht und was oft bedeutender ist als das Gesuchte - aber man verfolgt
seinen Weg und so bleibt das Entdeckte unveröffentlicht. Erst 1882 hat G. Mas-

pero, der hochverdiente Nachfolger Mariettes, nach dessen Tod veröffentlicht, was

er den hinterlassenen Aufzeichnungen und Plänen entnehmen konnte.
Die ganze Bedeutung der Entdeckung trat erst durch Ulrich Wilcken1 ans

Licht. Er hat aus den knappen Angaben der Publikation mit großem Scharfsinn
die Anlage gedeutet und unter den Dichtern und Philosophen Demetrios von
Phaleron erkannt, was für das Verständnis des ganzen von besonderer Wichtigkeit
werden sollte. Entschieden forderte er eine neue Ausgrabung: «Ich halte das für
eine der wichtigsten und aussichtsreichsten Aufgaben, die die hellenistische
Forschung in Ägypten zu lösen hat. Für den Archäologen handelt es sich um die

Wiedergewinnung hellenistischer Kunstwerke, denen wir in Ägypten an Größe

und Eigenart meines Wissens überhaupt nichts Entsprechendes an die Seite
stellen können; für die Religionsgeschichte aber um die Lösimg wichtiger
Probleme. »

Ch. Picard hat diese Sätze als Motto über seinen Anteil an dem Buch gestellt,
das Wilckens Wunsch zu unserer Freude erfüllt hat2. Der architektonische Teil
der Veröffentlichung stammt von J.-Ph. Lauer, dem wir die Erschließung eines

der Wunder der Baukunst verdanken, der Totentempel der dritten Dynastie in
Sakkara. Schon 1938 war die Freilegung vorgenommen worden, der Krieg hatte

1 Die griechischen Denkmäler vom Dromos des Serapeums von Memphis, Jahrb. d. Inst. 32
(1917).

2 J.-Ph. Lauer et Ch. Picard, Les statues ptolêmaïques du Serapieion de Memphis. Publications

de l'Institut d'Art et d'Archéologie de l'Université de Paris 3 (1955). 280 S. 28 Taf.
144 Abb.

3 Museum Helveticum



34 Karl Schefold

aber dann eine zweite Verschüttung erzwungen; erst 1950/52 war die endgültige
Ausgrabung möglich geworden. Glücklicherweise hat 1939 Ph. Lauer, der Vater
des Architekten, damals Leiter der Handschriftenabteilung der Pariser National-
bibhothek, dort in Mariettes Papieren den Plan des Serapieion gefunden, der

Maspero entgangen war und nun in dem neuen Buch ebenfalls vorgelegt wird. Das
ist um so mehr zu begrüßen, als die Mittel für eine vollständige Neuuntersuchung
der ganzen Anlage nicht ausreichten.

Nur in einem Punkt hat uns die gelehrte und spannende Pubhkation nicht
überzeugt: in der Datierung in die Zeit Ptolemaios' I. Sie stützt sich darauf, daß eine

der Statuen, wie schon Wilcken vermutet hat, Demetrios von Phaleron darstellt;
denn dieser Mann trägt eine Heroenbinde und lehnt auf eine Herme des Serapis.
Das paßt zu dem Schüler des Theophrast, der sich als Lenker Athens verdient
gemacht, sich dann 296 den Gelehrten am Hof Ptolemaios' I. gestellt hatte und in
Ägypten volkstümlich geworden war durch Päane auf Serapis und durch Bücher
über Träume, in denen ihm Serapis erschienen war. Demetrios ist dann am Anfang
derRegierungPtolemaios' II. verbannt worden und bald darauf an einem Schlangenbiß

gestorben. Wilcken hat daraus geschlossen, die Gruppe müsse unter Ptolemaios

I. oder viel später geschaffen worden sein. Picard entscheidet sich für die
erste Möglichkeit; ich möchte die zweite vorziehen. Die Heroenbinde setzt voraus,
daß Demetrios die Errichtung der Statue nicht erlebt hat. Beim Homer der

Gruppe hat Picard erkannt, daß der arg verstümmelte Kopf dem hellenistischen

Typus des blinden Homer angehörte3, der nach manchen erst in der Zeit des Laokoon
geschaffen worden ist, meines Erachtens noch auf die Blütezeit des Hellenismus

zurückgeht. Das schließt also eine frühhellenistische Entstehung der Gruppe aus.
Dasselbe gilt vom Hesiod, in dem Picard den Typus des Bildnisses im Capitolini-
schen Museum4 erkannt hat; denn dieser geht auf das spätere 3. Jahrhundert
zurück.

Auch die Architektin: der Exedra, die freilich nur sehr verstümmelt erhalten ist,
macht keinen griechischen Eindruck. Es müßten sich doch Spuren des feinen
Quadermauerwerks erhalten haben, das frühhellenistische Basen kennzeichnet.
Vor allem aber findet man an den Skulpturen überall - besonders am Protagoras
und an den Mähnen der Löwen sieht man es deutlich auf den Abbildungen - harte
Bohrungen. Die Statue einer Sirene war von Mariette ins Museum gebracht und,
wie Wilcken mitteilt, schon 1917 von so feinen Kennern wie J. Sieveking und
P. Wolters als antoninische Arbeit angesprochen worden5. Zu dieser Datierung
scheint mir die flächige Bildung, besonders am Protagoras, und das Akademische,
Unorganische der Kompositionen zu passen.

Diese späte Datierung mindert aber den Wert des hochgelehrten Kommentars
keineswegs, denn das Vorbild der Skulpturen ist nur in frühhellenistischer Zeit
denkbar. Nur damals kann das Original der Statue des Demetrios geschaffen wor-

3 K. Schefold, Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker (Basel 1943) 142.
4 a. 0. 128, 3. 6 Jahrb. d. Inst. 32 (1917) 199.



Die Dichter und Weisen im Serapieion 36

den sein, deren lysippischen Charakter Picard treffend beschreibt. Er hat auch die

Verwandtschaft mit den Philosophenmosaiken in Neapel6 und in der Villa Albani
in Rom gesehen, die ebenfalls Demetrios zeigen, mit der Schlange, die ihn getötet
hat. Auch hier wechseln sitzende und stehende Gestalten, wie in der Gruppe von
Memphis. Demetrios ist unter die Sieben Weisen eingereiht, weil er ihre Aussprüche
gesammelt und veröffentücht hatte. Man hat es nicht beachtet, was es bedeutet,
daß der Hintergrund dieser Philosophengruppen den alexandrinischen Ideallandschaften

entspricht, die von der Isismission verbreitet worden sind. Hier sind die

Weisen lebendiger gruppiert als im Serapieion; die Erfindung ist knapper und

origineller als in Memphis, wo die Gestalten etwas gleichförmig, aber auch in einer

hochinteressanten Weise zusammengestellt sind, die noch viele Rätsel aufgibt.
Picard hat die Deutung des Demetrios vollends dadurch gesichert, daß er den

Silberbecher von Boscoreale herangezogen hat, auf dem Demetrios durch die

Schlange gekennzeichnet und inschriftlich gesichert ist7.

Die Herausgeber zweifeln, ob die erhaltene Elfzahl von Statuen und ihre Reihenfolge

die ursprüngliche sei. Die besterhaltene Statue ist die des thronenden Pindar,
der auf der rechten Seite den Halbkreis abschließt. Sein Nachbar ist Demetrios;
dann folgt ein junger, nur mit einem leichten Mäntelchen bekleideter Dichter mit
einem Adlerpaar auf der Statuenbasis. Die Adler gehören zum Omphalos von
Delphi, der Dichter muß also Apoll besonders nahestehen. Picard denkt unter
andern an Orpheus, der aber gewöhnlich sitzend und singend dargestellt wird;
ist es der jung verstorbene Sänger Linos Leider ist das Haupt des thronenden

Hesiod, das Mariette noch wohlerhalten gezeichnet hat, heute fast zerstört. Aber
das Erhaltene bekräftigt die Deutung des Kopfes im Capitolinischen Museum als

Hesiod und schließt es aus, den davon völlig verschiedenen Aristophanes8, den

sogenannten Pseudoseneca, mit manchen Gelehrten Hesiod zu nennen. In der
Reihe der Dichter folgt dann ein Thronender, der den rechten Arm übers Haupt
legte. Diese Gebärde paßt zu Apollon oder Dionysos, die freilich gewöhnlich leichtere

Mäntel tragen; aber bei Dichtern kenne ich sie nicht. Das mehrt den Verdacht,
daß die erhaltene Gruppierimg nicht die ursprüngliche sei.

Ebenso merkwürdig ist es, daß Protagoras - inschriftlich gesichert - in der

Philosophenreihe als Nachbar des Homer, also an bevorzugter Stelle, erscheint.
Als Attribut trägt er nach Wilamowitz' Erklärung ein Modell, das auf sonst nicht
bezeugte mathematisch-physikalische Studien des Protagoras hinweist und
erklärt, warum Aristoxenos ihn hat als Vorgänger Piatons bezeichnen können.
Vermutlich ist er in dem neu gegründeten Alexandria als Staatsdenker hoch geschätzt
worden. Es folgt Thaies mit dem Stock, mit dem er die Himmelskugel erklärt;
Heraklit mit dem Szepter, das er als Angehöriger des königlichen Geschlechtes von
Ephesos trug, endlich Piaton. Es ist merkwürdig, hier Piaton stehend zu finden,
der sonst als lehrender Philosoph sitzend bezeugt ist, Heraklit aber sitzend, obwohl
wir ihn sonst nur stehend kennen. Diese Abweichungen von den festen Typen der

8 Schefold a. O. 154, 1. ' a. O. 166. 8 a. O. 134f.

3* Museum Helveticum



36 Karl Schefold

griechischen Bildniskunst kann ich mir nur aus der späten Entstehung der Gruppe
erklären. Auch sonst beobachtet man in der Römerzeit, daß die feste griechische

Typik verloren geht, die jede Gattung von Dichtung und Philosophie durch
bestimmte Haltung gekennzeichnet hatte. In der Römerzeit Heß man meist nur die

Köpfe kopieren, und damit schwand jene Festigkeit der griechischen Vorstellung.
Hat das Vorbild der Gruppe in Memphis oder in Alexandria gestanden 1942

hat Rowe in Alexandria Grundsteindepots von Teilen des Serapieions9 aus der

Zeit Ptolemaios' III. gefunden, nicht aus der Zeit Ptolemaios I. Daraus und aus
seiner Datierung der Gruppe schließt Picard, es habe in Alexandria kein älteres

Serapisheiligtum gegeben; Bryaxis habe seinen berühmten Serapis für Memphis,
nicht für Alexandria geschaffen. Nun hat aber die unaufhörlich überbaute Stadt

nur Gräber aus dem frühen Hellenismus erhalten; insbesondere ist vom Serapis-

tempel nichts gefunden worden; er kann durchaus auf Ptolemaios I. zurückgehen,
und der bei Tacitus und Plutarch erhaltene Bericht über die Überführung des

Serapisbildes von Sinope nach Ägypten spricht entschieden für die Gründung des

Serapiskultes in Alexandria, das durch das ganze Altertum so eng mit diesem Gott
verbunden gebheben ist.

Aber Picard hat gewiß recht, wenn er betont, daß Serapis nicht als ein Fremder

gekommen ist. Den Kult von Memphis hatte schon A. Erman für älter als den von
Alexandria erklärt; Memphis behielt als Bestattungsort der heiligen Stiere immer
ein Primat an Heiligkeit. Der Gott von Memphis wurde von den Griechen als

Dionysos erfahren und erschien neu als der große Serapis. Er verkörperte das

Wichtigste, was die neue Heimat den Griechen geben konnte und machte sie zu
einer echten Heimat. Von den Unsterblichkeitshoffnungen der Geweihten zeugen
auch die Gestalten der andern Gruppe, die am Dromos aufgestellt war: der Knabe

Dionysos auf dem Panther, dem Kerberos und Pfauen reitend, von Sphingen,
Sirenen und einem Falken mit ägyptischer Krone und Menschenkopf begleitet,
Gestalten, die in der römischen, besonders der pompejanischen Dekorationskunst
unzählige Male erhalten sind. Da auch die Gruppe der Dichter und Weisen in
eine Tradition dionysischer Weihgeschenke gehört, behält der ganze Fund, trotz
seiner späten Entstehimg, die Bedeutung, die Picard in seinem gehaltvollen
Kommentar so eindringlich dargestellt hat. Mit seiner unvergleichlichen Kenntnis der

archäologischen Literatur ist er der religionsgeschichtlichen, ikonographischen
und kunstgeschichtlichen Bedeutung des Fundes gerecht geworden. Nirgends
sieht man so ergreifend, wie die klassische Welt auf Osiris Geheimnisse antwortet :

mit dem göttlichen Kind, das das Wildeste bezwingt, und mit dem Kreis der

Dichter und Weisen.

Das Problem der Schöpfung des Serapisbildes tritt in ein neues Licht durch
E. Wills scharfsinniges und gehaltvolles Werk über das griechische Kultrelief10.

9 A. J. B. Wace, JHS 65 (1945) 106; Schefold, Orient, Hellas und Rom 83, 3.
10 Ernest Will, Le relief culturel gréco-romain. Contribution à l'histoire de l'art de l'empire

Romain. Bibl. des écoles Françaises d'Athènes et de Rome 183 (1955). 492 S. 5 Taf. 82 Abb.



Die Dichter und Weisen im Serapieion 37

Zur klassischen Religion gehört das rundplastische Kultbild ebenso, wie zum
Christentum das Gemälde gehört; jenes verkörpert, dieses erzählt eine heilige
Geschichte. Aber auch der klassischen Welt sind entsprechende Andachtsbilder
nicht ganz fremd. Das ungewöhnlich große Format des berühmten Reliefs aus

Eleusis mit der Aussendung des Triptolemos erklärt sich meines Erachtens am
besten, wenn man es als ein Andachtsbild versteht, wie es dem Mysterienkult
angemessen ist. Und in den Grotten der Nymphen weihte man Reliefs und Gemälde,
die das Lehen der Nymphen zeigen; hier gab es nur selten ein Kultbild. Eigentliche

Vorstufen des christlichen Andachtshildes aber sind die Kultreliefs, die Will
behandelt: die des thrakischen Reiters, die so sehr an den heiligen Georg erinnern ;

die der Reitergötter des Donaugebietes, des Iuppiter Dolichenus und vor allem
des Mithra, des mächtigen Soldatengottes. Diese Reliefs gelten also alle fremden

Göttern, die in die klassische Welt eingedrungen sind. Sie stellen die errettende
Tat des Gottes dar. Trotz dem fremden Ursprung ist die bildliche Erscheinung
dieser Götter durchaus von der Kunst griechischer Tradition geschaffen. Vorbilder
sind die griechischen Heroen zu Roß, die Dioskuren, der Herr der Tiere. Auch die

Kleidung der fremden Götter folgt griechischer Typik. Also ist mit der Gottheit
nicht auch ihr Bild aus der Fremde gekommen.

Das entspricht genau dem, was wir in der Erscheinung des Serapis beobachten.
Sollte der Gott Ägyptens den neuen griechischen Herren des Landes sichtbar werden,

mußte er griechische Züge annehmen. Einer der ersten griechischen Künstler
der Alexanderzeit hat sein Bild geschaffen und nur in feinen attributiven Zügen
das Fremde zur Geltung gebracht. Eine solche Schöpfung hat nur in einer griechischen

Stadt Ägyptens, in Alexandria, ihren vollen Sinn, nicht in Memphis. Auch
die reichen Bildwelten, die von der Isismission verbreitet wurden und die wir vor
allem von den pompejanischen Wänden kennen, die Landschaften des glücklichen
Landes der Göttin, die Pygmäenbilder, Amorettenszenen, symbolischen
Fabelwesen, Seeschlachten usw. passen sich völlig dem griechischen Geschmack an.

Diese Zusammenhänge bekräftigen Wills These, daß das Kultrelief nicht erst
in 'der Kaiserzeit geschaffen wurde, sondern im Griechischen wurzelt. Die Fron-
talität der Kultreliefs, die man immer wieder orientalisch genannt hat, ist gerade

griechischen Ursprungs. Die altorientalische Flächenkunst bewahrt ja strenges
Profil; erst unter griechischem Einfluß geht die syrische Kunst aus dem Beginn
unserer Zeitrechnung zur Frontalität über. Willverfolgt die griechische Frontalität
bis ins 4. Jahrhundert zurück. Er hätte aber auch den Westgiebel des Parthenon
und archaische Reliefs nennen können, bei denen das griechische Verlangen nach

Vergegenwärtigung mit der Profilhaltung der orientalischen Vorstufen bricht.
Aus der Fülle der Ergebnisse sei nur ein Punkt herausgegriffen, der auch für die

Datierung der Dichtergruppe im Serapieion wichtig ist. Will gibt keine Erklärung
für sein Ergebnis, daß die Schöpfimg des Kultreliefs in die Zeit um 100 v. Chr.

zurückgeht. Meines Erachtens muß man sie im Zusammenhang mit den Veränderungen

der monumentalen Kunst sehen. Auch die rundplastischen Bilder verlieren



38 Karl Schefold: Die Dichter und Weisen im Serapieion

damals ihre Autonomie, werden dem Betrachter feierlich, fassadenhaft gegenübergestellt

und in architektonische Zusammenhänge eingeordnet11. In diesem Sinn ist
etwa im Iuppiter von Otricoli ein spätklassisches Zeusbild verwandelt. Das plastische

Leben ist einer fassadenhaften Architektonik geopfert, und in der
Unterdrückung des Lebendigen wird das Überlebendige, Ideale gesucht. Solche
Kultbilder sind nur noch Scheinplastik, in Wirklichkeit reliefartig aufgefaßt wie die

Kultreliefs, die solche Haltung in kleinem Format nachahmen. Die Voraussetzung
dieser Veränderung ist die gewaltige Umgestaltung der Mittelmeerwelt seit den

Siegen Roms über die Karthager. Sie bedeutete einen Bruch der autonomen
griechischen Entwicklung. Gewiß waren die Künstler auch jetzt noch meist Griechen.
Aber Römer und Griechen standen der Vergangenheit verwandelt gegenüber; die
Klassik wird zur Norm. Ich möchte deshalb die Schöpfung des Kultreliefs nicht
hellenistisch nennen, sondern der Römerzeit zuschreiben, die mit der Unterwerfimg
Karthagos beginnt.

Wenn wir so eines der Ergebnisse des bewundernswerten Buches etwas anders

formulieren, tritt seine Bedeutung nur noch mehr hervor: Diese Kultreliefs
bezeugen eine Haltung, die mehr mit der nachantiken als mit der griechischen Kunst
zu tun hat. Sie bekräftigen die umstrittene These, daß der Einschnitt zwischen

Hellenismus und 'Römerzeit' in mancher Hinsicht tiefer ist als der zwischen
Antike und Mittelalter.

11 Zum Folgenden Verf., Pompejis Tuffzeit als Zeuge für die Begründung römischer Kunst,
in 'Neue Beiträge', Festschrift B. Schweitzer, 193ff. (Stuttgart 1954).


	Die Dichter und Weisen im Serapieion

