Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Neues vom klassischen Tempel
Autor: Schefold, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-14576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-14576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neues vom klassischen Tempel

Von Karl Schefold, Basel

Ernst Buschor zum 70. Geburtstag am 2. Juni 1956

Wenn wir heute die griechische Kunst neu verstehen, «als tauchte sie zum
ersten Mal aus der Erde», steht der Tempel noch geheimnisvoller vor uns als
Standbilder und Vasen. Und doch hatte Dorpfeld vor drei Generationen die Bau-
forschung begriindet, hatten Koldewey und Puchstein 1900 die Tempel GroB-
griechenlands, Ernst Fiechter 1906 den Aphaiatempel von Aigina nach genauer
Vermessung verdffentlicht. Dadurch waren die Ergebnisse zahlreicher anderer
Ausgrabungen in ein neues Licht getreten, wie man am schonsten in Carl Weickerts
«T'ypen der archaischen Architektur in Griechenland und Kleinasien» (1929) sieht.
Dann hatte Ernst Buschor durch seine Grabungen in Samos zum ersten Mal ein
klares Bild der Frithgeschichte eines Heiligtums gegeben und den #ltesten Ring-
hallentempel entdeckt; seine Aufsétze in den Athenischen Mitteilungen seit 1930
haben Geschichte gemacht. Friedrich Krauss hat in seinem schon lange vergriffenen
und noch immer nicht wieder neu aufgelegten Buch iiber die Tempel von Paestum
(1941) in Form einer vorbildlichen Einfithrung eine Reihe von iiberraschenden
und bedeutenden Entdeckungen mitgeteilt, die gespannt auf seine endgiiltige Ver-
offentlichung dieser Tempel warten lassen. Von Herbert Koch liegen nun die lange
vorbereiteten «Studien zum Theseustempel in Athen» vor (1955, 2. Auflage in
Vorbereitung); ihm verdanken wir auch die beste Einfithrung die heute im Buch-
handel ist (Der griechisch-dorische Tempel, 1951). Von anderem wird unten die
Rede sein; es sei schon jetzt auf den vollstindigen sorgfiltigen Literaturbericht
von H. Drerup hingewiesen (Gymnasium 1955). Der Aufforderung, in dieser Zeit-
schrift einen im Basler Ingenieur- und Architektenverein gehaltenen Vortrag wieder-
zugeben!, folge ich gerne, um aus den neuen Forschungen einiges herauszuheben,
das Ernst Buschor als Dank fiir sein neues Bild der griechischen Kunst entgegen-
nehmen moge. Das Verstindnis des Tempels ist ein Priifstein fiir das Verhiltnis
zu den Urbildern unserer Kultur, und doch ist sein Wunder ein 6ffentliches Ge-
heimnis geblieben.

Der Klassizismus hat sich an die rémische, nicht an die griechische Baukunst
angeschlossen. Gewil haben klassizistische Architekten seit dem 18. Jahrhundert
auch griechische Bauten nachgebildet, aber sie waren so sehr durch die lateinische
Tradition erzogen, dal sie das eigentliche Leben der griechischen Werke nicht
haben sehen, geschweige denn nachbilden konnen. Zwar hat Cockerell 1810 die

1 Wer reichere Anschauung vermiflt, wird zunachst nach dem schénen Buch von W. Hege
und G. Rodenwaldt, Griechische Tempel, greifen.




Neues vom klassischen Tempel 21

Schwellung der dorischen Siule als Kunstform erkannt, 1829 Donaldson bemerkt,
daB die Sdulen beim dorischen Bau einwirts geneigt sind, 1838 Hoffer Beobach-
tungen verdffentlicht, die dann Penrose mit genauen Messungen gepriift hat.
Danach sind alle Linien, die dem groberen Auge als gerade erscheinen, am klassi-
schen Bau geschwungen ; man nennt das die Kurvaturen. Auch lehnt das Gebélk
bis zum Geison etwas zuriick, und die Cellawand ist manchmal leicht gebdscht.
Aber diese und andere Feinheiten wurden im akademischen Unterricht und in der
klassizistischen Praxis bis in den Neuklassizismus unseres Jahrhunderts der
Tyrannis des ReiBlbretts geopfert. Ja, man hat bis in die Gegenwart hinein die
Kurvaturen angezweifelt oder fiir unbegreifliche Seltsamkeiten erklirt. Erst die
Verotfentlichung des Parthenon durch N. Balanos (1938) hat alle Zweifler zum
Schweigen gebracht. Mit geiibtem Auge kann man sich solche Feinheiten bewuflt
machen ; man empfindet sie aber erst, wenn man sich von allen angelernten klassi-
zistischen Vorurteilen befreit.

Solche Schwellungen des Baukorpers kann man mit denen der Plastik verglei-
chen. Die Entdeckung des plastischen Charakters der Baukunst setzt das Erwachen
des Sinns fiir das Leben der Form in der Plastik voraus. Impressionismus und
Expressionismus hatten das Auge fiir die originale und vor allem fiir die archaische
Kunst gedffnet, und eine Bliite der Freiplastik seit Rodin und Maillol hatte darauf
geantwortet. Das Verstéindnis fiir den Baukorper ist langsamer gefolgt und trotz
der bedeutenden Biicher, die wir genannt haben, auf einen kleinen Kreis beschrinkt
geblieben, weil die heutige Praxis des Bauens schon durch ihre Aufgaben in eine
ganz andere Richtung gelenkt wird. Dazu kommt, daf sie, noch immer im Bann
der romischen Auffassung, Innenraum und Fassade trennt und das Ganze tech-
nisch behandelt, nicht plastisch.

Der ilteste erhaltene bedeutende Bau im romischen Geschmack ist die Basilika
von Pompeji. Das breite Mittelschiff fithrt auf die zweigeschossige Fassade des
Tribunals zu2?. Die normale romische Marktbasilika 6ffnet sich mit der Breitseite
zum Platz. Die Léngsorientierung findet sich nur bei frithen Bauten. Sie ist offen-
bar nicht allein dadurch veranlaBt, daB an den schon vorhandenen Plitzen nur
Raum fiir die Schmalseite des Bauwerkes blieb, sondern tiefer begriindet. Das
Vorbild fiir die Gestaltung des Innenraums waren Plitze mit seitlichen Kolonna-
den, die den Blick auf die beherrschende Tempelfassade hinlenken. Solche Platz-
anlagen entsprechen rémischer Auffassung. In Griechenland sind die Tempel frei
in heiligen Bezirken gestanden als selbstéindige plastische Korper. Seitdem aber
Rom den Ton angibt, wird der Tempel an die Riickwand des Platzes geriickt, auf
ein Podium gestellt, als feierliche Fassade, im Sinn einer transzendierenden Reli-
giositdt. Fiir den Griechen ist jedes Gebilde als ein Stiick der gottlichen Schopfung
heilig; fiir den Rémer wird es zum Ausdruck eines ideellen oder religiosen Gehaltes
entwertet. So geht das feine Leben der griechischen Formen verloren und damit

2 F. ;[{rischen, Architectura 1 (1933) 46ff.; A. Maiuri, L'ulitma fase edilizia di Pompei
(Napoli 1942) 62; J. B. Ward Perkins, Papers Brit. School Rome 22 (1954) 69.




22 Karl Schefold

schwindet die plastische Substanz der Séulen und Gebilke; die Details werden
mehr oder weniger technisch behandelt; es beginnt die Tyrannis von Zirkel und
Lineal. E. Buschor hat dieser Zeit einmal ein «technisches Sehen» zugeschrieben;
geine Abhandlung mit diesem Titel ist von der Miinchner Akademie 1952 heraus-
gegeben worden. In der Gegenwart mufite dieses technische Sehen eine unbe-
schrinkte Herrschaft gewinnen, seitdem man vergessen hatte, was den Romern
noch bewuBt war: dafl jedes Bauwerk irgendwie vom héheren Sinn und von der
Bestimmung des Lebens zeugen sollte. Denn der Mensch ist fiir die Schopfung
verantwortlich, mit der er belehnt ist. In allen Epochen, in denen die Verantwor-
tung fiir die Schopfung vergessen worden ist, hat das technische Sehen die Masse
verfithren konnen. ’

Mit dem Fassadenhaften verbindet sich in der Basilika von Pompeji eine un-
griechische Neigung, den Raum als kiinstlerischen Wert zu gestalten; auch der
Raum wird zum Ausdruck eines transzendierenden Empfindens. Uberall ergeben
sich perspektivische Durchblicke auf Wiande, denen Halbséulen so vorgelegt sind,
daB die begrenzende Funktion der Winde negiert wird. Ungriechisch ist auch die
Betonung des breiten Mittelschiffs. Das Mittel, mit Sprengwerken im Gebilk eine
groBe Spannweite zu erreichen, hat Krischen schon in hellenistischen Rathéusern
nachgewiesen, aber dort, etwa im Rathaus von Priene, wird der Raum nicht um
seiner selbst willen betont; noch herrschen die plastischen Elemente vor.

Stellen wir einen klassischen Bau gegeniiber, dessen Aufgabe an sich zu einer
fassadenhaften Gestaltung verlocken konnte, wie die Propylden der Akropolis von
Athen, so finden wir das AuBere mit dem Inneren so untrennbar verbunden wie
die Gestalt des Menschen mit seinen Organen; es gibt keine Fassade und keine
Herrschaft des Raumes. Den fiinf Zwischenrdumen der Siulen entsprechen eben-
soviele Tiiren. Der Funktionalist muf} fragen, warum man sich nicht mit den
Tiiren begniigte. Wir antworten: weil es die Funktion dieses Baus war, auf den
heiligen Bezirk vorzubereiten. Mnesikles, der Schopfer der Propyléen, hat sie ihrer
Funktion wegen in einer neuen Weise dem Parthenon zugeordnet. Die &lteren
Propylden waren schrig zur Achse des Tempels orientiert; die jiingeren liegen
etwa parallel zu seiner Achse, aber sie sind ihm untergeordnet durch die geringere
Saulenzahl und durch das Fehlen aller Bauplastik. Metopen und Giebel waren
unverziert.

Die Decke des Inneren wurde von zwei Reihen ionischer Séulen getragen, weil
1onische Sdulen beim gleichen unteren Durchmesser héher sind als die dorischen
und weil hier ein Niveauunterschied von der #uBeren zur inneren Front zu iiber-
winden war. Der Plan 148t die Stufen erkennen, die zu den Tiiren hinauffiithren.
Die Schiffe werden von acht Meter langen Marmorbalken iiberspannt, den lingsten,
die es gibt. So entsteht eine gewisse Raumwirkung, die den Eintretenden héher
atmen liBt und auf die Wunder des Heiligtums vorbereitet. Diese Raumspannung
war damals ein kithner neuer Versuch. Der Raum wird dabei nicht in rémischer
Weise um seiner selbst willen gestaltet, sondern er bleibt der Plastik der Archi-




Neues vom klassischen Tempel 23

tektur untergeordnet; man redet besser vom Zwischenraum. Seine reifste Gestal-
tung hat der Zwischenraum im 4. Jahrhundert in der spétklassischen Architektur
erhalten, deren ausladenden Bauformen er sich wie eine atmosphérische Hiille an-
schmiegt.

Treten wir vor die AuBlenfront hinaus, so finden wir am linken Fliigel der Pro-
pylden, der Pinakothek, keinerlei Fassadenschmuck, obwohl man sie doch iiber
das ganze weite Land hin sah. Der oben herumgefiihrte Triglyphenfries ist ein
Glied des Baukdorpers, keine bloBe Dekoration. Der Aulenbau erscheint als einer
der schlichten Kuben, wie sie die moderne Baukunst liebt. Freilich hat man sich
die Miihe genommen, jeden einzelnen Quader fiir sich zu entwerfen, zu behauen
und ohne Mértel zu versetzen. Mit der individuellen Behandlung jedes Baugliedes
erfassen wir etwas vom Geheimnis der griechischen Baukunst. Das Kostbare am
Tempel ist weniger das Material als die Arbeit. Die Bauinschriften legen sogar die
Verwendung bestimmter Werkzeuge fiir bestimmte Steine fest oder den Gebrauch
gewisser Sorten von Rotel und Ol. Die Mittel fiir so kostbare Arbeit konnte das
arme Griechenland nur aufbringen, weil das Privatleben so schlicht war.

Klassische Baukunst geht also nicht von Innenraum und Fassade, sondern vom
Baukérper aus. Was dessen Geheimnis sei, ergibt sich aus der geschichtlichen Be-
trachtung. Zwar sind wir davon abgekommen, geistige Schopfungen aus Vorstufen
zu erkliren; etwa den dorischen und den ionischen Steinbau aus primitiven Holz-
konstruktionen. Die Triglyphen des dorischen Frieses sind nicht einfach die Balken-
kopfe, wie man frither gesagt hat, oder ihre Schutzbretter, denn im kanonischen
dorischen Bau liegt das Gebialk hoher als der Triglyphenfries. Wohl aber lehrt uns
die geschichtliche Betrachtung, daB es &hnliche Friese seit dem préhistorischen
Orient gegeben hat und daB sie noch archaische Altire verzieren; daB sie den
rhythmischen FluB atmenden Lebens verkérpern. Die Verwendung des Frieses
im Gebilk mag durch die regelmiBige Folge von Balkenenden angeregt sein, und
solcher Anregungen durch Holzkonstruktion gibt es viele, wie zuletzt A. von Ger-
kan im Jahrbuch des Instituts 61-64 scharfsinnig gezeigt hat. Aber mit diesen An-
regungen ist die kiinstlerische Form nicht erklédrt; ist nicht gedeutet, warum die
Triglyphen das Aufstrebende der Siulen aufnehmen und dem Gebilk weitergeben.
Das Verstindnis der Form erschlieBt sich nur aus der Geschichte der architektoni-
schen Ideen.

Die bedeutendste dieser Ideen ist die Ringhalle, die den dorischen Tempel kenn-
zeichnet. Thren Ursprung kennen wir durch E. Buschors Ausgrabungen im Heraion
von Samos?, Unter der Ruine des gewaltigen Altars aus der Mitte des 6. Jahr-
hunderts hat Buschor dort sechs #ltere Altire mit den zugehérigen Wegen und
Bauten beobachten konnen. Die wunderbarste Uberraschung bildete ein monu-
mentaler Tempel der Zeit um 800, der schon das aus Homer bekannte Lingen-
maf von 100 FuBl hatte. Die langgestreckte Form erklirt sich daraus, daf man
noch keine Dachziegel kannte, also dem Bau ein steiles Dach geben muBte, das

* Zum Folgenden H. Schrade, Gitter und Menschen Homers (1952) 561f.




24 Karl Schefold

wohl mit Schilf gedeckt war. Den Charakter des Monumentalen konnte man dem
Bau also nur durch Lénge und Héhe geben. Solche Steildécher sind uns auch durch
spiatgeometrische Modelle von weniger monumentalen Tempeln des griechischen
Festlandes bezeugt. Es ist kein Wunder, dall diese dlteste monumentale abend-
lindische Architektur in Ionien in der Niahe des Orients geschaffen worden ist;
um so bedeutsamer ist es, dafl diese Ionier nicht hethitische oder dgyptische Bau-
kunst nachgeahmt, sondern etwas viel Schlichteres und ganz Eigenes geschaffen
haben. Schon in der ersten Hélfte des 8. Jahrhunderts ist dieser Tempel mit einer
Ringhalle aus rechteckigen Holzpfosten umgeben worden, wie sie beim ersten Bau
nur auf der Frontseite gestanden hatten.

Die reichere plastische Gliederung der Front ist also um den ganzen Bau herum-
gefithrt worden, und diese Beobachtung allein schon lost die vielbesprochene
Frage, was die Ringhalle bedeute. Sie macht den Tempel zu einem allseitigen Ge-
bilde, das wie der Kérper des Gottes und des Menschen ein (esicht, aber keine
Fassade hat. Die spithellenistische, bei Vitruv tiberlieferte Kunstlehre sagt ganz
richtig: die Ringhalle sollte das Haus des Gottes von dem des Menschen unter-
scheiden und es mit dem ihm gebiihrenden Ansehen herausheben. Aber diese spéte
Lehre geniigt nicht, denn das eigentliche Geheimnis liegt in der Kraft des Gottes,
die vom Tempel ausstrahlt. Daran édndert nichts, dal es monumentale Kultbilder
erst seit archaischer Zeit und auch damals nicht in allen Tempeln gegeben hat.
Denn schon aus spitgeometrischer Zeit stammt die beriihmte Stelle der Ilias,
Athene habe, als Hekabe sie in ihrem Tempel um Rettung der Stadt anflehte, ab-
lehnend nach oben geblickt. Als dies gedichtet wurde, gab es menschengestaltige
Gotterbilder erst in der Phantasie der Frommen, die in Wirklichkeit einfache Idole
mit Kultgewéindern bekleideten. Das innere Schauen der homerischen Griechen
hat solche Bilder in voller Korperlichkeit gesehen, und diesem inneren Bild ent-
spricht die Dimension des Ringhallentempels.

Die Ringhalle ist dort geschaffen worden, wo der Kult vor dem Tempel am Altar
seinen Platz hatte, also in Ionien. In Kreta und auf der Peloponnes stand der
Altar in alter Zeit hdufig im Tempel selbst, so dall dieser den Charakter einer klei-
nen Kirche hatte, wie ihn die Telesterien, die Weihegebdude der Mysterien auch
spater bewahren. Hier war es nicht so wichtig wie in Ionien, die AuBenerscheinung
des Tempels zu betonen. Deshalb haben die konservativen Spartaner in dem
ganzen grollen Gebiet, das sie beherrschten, keinen einzigen Ringhallentempel
gebaut.

Nur eine Ausnahme gibt es, den Tempel der Hera in Olympia, der ungefihr so,
wie ihn die Spartaner um 600 geweiht haben, durch das ganze Altertum bestanden
hat. Diese Ausnahme diirfte sich daraus erkliren, daB8 dieser Bau oder sein Vor-
ginger urspriinglich eine Weihung des Konigs Pheidon von Argos war und daf8
die Spartaner hinter diesem nicht zuriickstehen konnten®. Denn in Argos ist der
ilteste Ringhallentempel des griechischen Festlandes in einer freilich sehr zer-

4 Diese Zeitschrift 3 (1946) 88f., berichtigt durch H. Riemann, Jahrb. 61/2 (1946/7) 30£f.




Neues vom klassischen Tempel 25

storten Ruine nachweisbar, aus der ersten Hilfte des 7. Jahrhunderts®. Es ist
verlockend, auch diesen Bau auf Pheidon zuriickzufiihren, denn dieser ist die
erste geschichtliche Personlichkeit Griechenlands, die uns einigermafen falbar
ist. Er muBl vom Schlag der ionischen Tyrannen gewesen sein, soll Maf und Ge-
wicht nach ionischem Vorbild geregelt, die ionische Erfindung der Miinze nach
Griechenland gebracht® und die Vorherrschaft iiber die Peloponnes, auch iiber
Olympia gehabt haben. Thm ist am ehesten auch die Ubertragung der ionischen
Schopfung des Ringhallentempels in die Peloponnes zuzuschreiben. Es gibt eine
uralte Verwandtschaft des Herakultes in Argos und in Samos, und nach einer
Vermutung von Wilamowitz hat Pheidon den Herakult in Olympia eingefiihrt.

Im dorischen Gebiet ist aus dem Ringhallentempel eine neue Form geworden.
Unsere Annahme, dafl Pheidon daran entscheidenden Anteil hatte, wird durch
Vitruvs Nachricht bestétigt, der kanonische dorische Tempel sei in der norddst-
lichen Peloponnes geschaffen worden. Nach .Pindar haben die Korinther den
Tempelgiebel erfunden ; nach Plinius die Dachziegel, welche die kanonische Giebel-
form erst moglich gemacht haben. Korinther, die hervorragendsten Keramiker
Jener Zeit, diirften fiir Pheidon gearbeitet haben. Nun wurde es méglich, dem
Tempel ein niedriges Giebeldach zu geben und ihn damit breiter und kiirzer zu
proportionieren. Diese Umwandlung entspricht genau der gleichzeitigen Schopfung
der monumentalen Plastik, indem an die Stelle der fast kérperlosen geometrischen
Gebilde breite flichige treten. Die wenigen erhaltenen Architekturstiicke des
7. Jahrhunderts zeigen uns, dal wir damals noch feingliedrige schlanke Bauten
mit Holzgebilk zu erginzen haben. Weitausladende Steinkapitelle ruhten auf
schlanken, teilweise holzernen Schiften; man wird an die Rosse des fritharcha-
ischen Reiterfrieses von Prinid im Museum von Heraklion auf Kreta erinnert’.

Hier wird das Pferd noch als déimonisches Wesen empfunden; wer es wie diese
Ritter biandigt, bewihrt fiirstliche Art, so wie spéter der Knabe Alexander, als er
den Bukephalos zuritt. Diese friihe monumentale Plastik und Architektur hat sich
noch mehr in der Fliche als in der dritten Dimension ausgesprochen. Die Sgulen
hatten noch nicht das michtige Volumen, das fiir uns zur Vorstellung von der
dorischen Siule gehdrt. Trotzdem hatte diese flichengebundene Kunst starke
plastische Qualitéiten. Die elastische Oberfléchenspannung dieser Rosse und Reiter
verleiht den Proportionen eine Ausdruckskraft, die spéter nie wieder erreicht wor-
den ist; sie muB auch die fritharchaische Baukunst des 7. Jahrhunderts ausge-
zeichnet haben.

Erst als die Plastik in reifarchaischer Zeit um 600 volle michtige Korperlichkeit
gewonnen hatte, erhielt auch der dorische Steinbau das Steinerne, Gedrungene,
Kolossale, das uns am gewaltigsten in dem freilich furchtbar zerstérten Apollon-
tempel von Syrakus faBbar ist. Von den Dimensionen gibt eine Vorstellung, dal

5 P. Amandry, Hesperia 21 (1952) 225, 19.

® Aigina, wo die ersten Miinzen gepriagt wurden, gebhorte offenbar zu Pheidons Herr-
schaft. Zum Problem zuletzt W. Schwabacher, Schweizer Miinzblitter 5 (1955) 97.

? E. Buschor, Plastik der Griechen 15; F. Matz, Geschichte der griech. Kunst 1 (1950) Taf.86.




26 Karl Schefold

die JochmaBe von Saulenachse zu Siulenachse im Durchschnitt fast 4 m betragen
und daB die beiden oberen Stufen des Stylobates unter jedem Joch aus einem
einzigen riesigen Block dieser Léinge gebildet sind. Das &lteste Steingebilk, das
sich aus Fragmenten wiederherstellen lieB, ist das des Artemistempels von Korfu.
Durch seine Schwere wird der Eindruck des Kolossalen bedingt, mit der gewaltigen
Fiigung entgegenstrebender Krifte. Freilich geht das eigentliche Leben in der
schematischen Rekonstruktion verloren. Etwas mehr 148t davon die Wiederher-
stellung der Gebilkecke spiiren; hier ist die kriftige Farbigkeit angedeutet,
die sich auf der Tonverkleidung des Gesimses und auf der Sima zu besonderer
Pracht steigert.

Der Heratempel von Olympia und der Artemistempel von Korfu zeigen uns
gegen 600 die kanonische Form des dorischen Tempels ausgebildet, am Ende des-
selben Jahrhunderts, in dem auch die griechische Plastik monumentale Form ge-
wonnen hatte. In der spéteren archaischen Zeit wurden Tempel und Plastik ver-
feinert, in der Klassik wurden sie zu tieferer Einheit durchgebildet ; im Hellenismus
wurden sie zu Wundern des Erlebens — aber die Grundform steht schon um 600
geprigt vor uns, und ihrem Aufbau wenden wir uns nun zu. Dabei diirfen wir wie-
der davon ausgehen, daB der Gott im Tempel wohnt. Der Gott ist nach Platon das
MaB aller Dinge; er bestimmt auch die Dimension des Tempels. So riesenhaft die
ionischen Tempel seit der Mitte des 6. Jahrhunderts sein kénnen — auch sie gehen
nie ins MaBlose. Immer bleibt der Tempel eingeschossig und konzentriert um die
(Cella, die im dorischen Bau das Kultbild enthielt; immer bleibt der Tempel ein
selbstéindiger Korper, der nie einem architektonischen Zusammenhang unter-
geordnet wird, wiahrend jeder romische Bau einem iibergeordneten Ganzen ein-
gefiigt ist.

Die ionischen Riesentempel waren 200 Ellen lang, 100 Ellen breit; ihre Kult-
bilder aber, soweit wir wissen, recht klein. Dieser Gegensatz diirfte sich daraus
erklidren, daB sich in der Heimat eines Xenophanes und Heraklit die Gottesvor-
stellung frither vom Kultbild 16ste als auf dem Festland. Besonders in Athen be-
zeugt uns die Kunst bis in den Hellenismus, wie man um das Begreifen der Gott-
heit in ihrem Bilde rang, auch nachdem das primitive Ineinssetzen von Bild und
Gottheit lingst iiberwunden war. Noch bei Platon steigt der Liebende von der
Schau greifbarer Gestalten zur Schau der Idee auf. Das Problem des Verhaltnisses
von Gottheit und Bild hatte sich schon mit der Schépfung monumentaler Plastik
im 7. Jahrhundert gestellt. Denn im primitiven Idol kann man unendliche gott-
liche Krifte erfahren, in die kiinstlerische Form aber ist eine ganz bestimmte Vor-
stellung gebannt. Das Ma8 des dorischen Tempels geht von solchen bestimmten,
greifbaren Vorstellungen aus.

Im Heratempel von Olympia ist das doppelt lebensgroe Haupt der Gottin
gefunden worden. Zu diesem MaB palBit die Breite der Cella von etwas iiber 8 m.
Die Hohe war etwas geringer; man liebte zwar Rdume von etwa quadratischem
Querschnitt, bildete sie aber in archaischer Zeit etwas gedrungener, in spitklassi-




Neues vom klassischen Tempel 27

scher etwas schlanker. Aus dem Breitenma8l ergibt sich die Zweizahl der Siulen
in der Vorhalle, denn fiir ein schweres Gebidlk braucht man mindestens eine
Stiitze, und ihre Verdoppelung gibt den Blick auf Tiir und Kultbild frei. Vor diesen
Siulen, den Anten und den seitlichen Ringhallen steht dann je eine Saule; das er-
gibt die kanonische Sechszahl. Die Linge des Tempels nahert sich dem Verhéltnis
1:2, doch entfernt man sich in der archaischen Zeit noch nicht vollig von der lang-
gestreckten Proportion, die wir in Samos kennen gelernt haben ; dort war der erste
Ringhallentempel fiinfmal linger als breit gewesen. Das Heraion steht mit dem
Verhiltnis 3:8, also fast 1:2, dem klassischen niher als dem geometrischen 1:5.

Fiir den plastischen Charakter des dorischen Tempels ist es kennzeichnend, wie
die Ringhalle zur Cella proportioniert ist. Welche Feinheiten hier verborgen sind,
haben erst die Untersuchungen von Hans Riemann gezeigt, die er in seiner Disser-
tation 1935 vorgelegt und nun mehrfach prizisiert hat, zuletzt in den Studies
Robinson 1951 und in der Festschrift fiir F. Zucker 1954. Im ionischen Stil ist die
Loésung einfach, denn die Sdulen stehen hier in der Achse der Wand. Das ergibt
einfache runde Zahlen. Der Tempel der Athene in Priene (um 350) hat auf der
Schmalseite sechs, auf der Langseite elf Sdulen, also dort fiinf, hier zehn Zwischen-
rdume. Das ergibt fiir die Ringhalle in den Siulenachsen ein Verhéltnis von 1:2.
Jedes Siulenjoch miBt 12 FuB. Die Cella ist drei Joche breit, acht Joche lang,
also 312 zu 8 x 12 = 36:96 Ful. Zihlt man je 4 FuB fiir die Mauerdicke hinzu,
erhilt man die einfachen MaBe von 40:100 FuBl oder 2:5. Die innere Cellalinge
ist 50 FuB}, die Hilfte der duberen. Die Proportionierung geht wie immer beim
griechischen Bau von auBen nach innen, weil er zuniichst als plastischer Korper
aufgefaBt wird.

Die dorische Saule ist selbstéindiger als die ionische. Die ionische Séule hat keine
Entasis und kann deshalb der Wand leichter untergeordnet werden als die dorische,
die sich mit ihrer Schwellung gegen eine solche Einordnung in das Achsensystem
der Cellawinde sperrt. Den Spannungen, welche von der Schwellung der dorischen
Sdule bewirkt werden, entsprechen Spannungen der Zwischenrfume. Fast immer
ist die Ringhalle auf den Frontseiten des Tempels breiter als auf den Schmalseiten.
F. Matz hat mit Recht darauf hingewiesen, daf hier von Anfang an Raumprobleme
vorliegen und daB man den Tempel nicht nur als plastisches Gebilde auffassen
darf. Doch ist es, wie wir schon sagten, besser, von Zwischenrdumen zu sprechen,
um jede Verwechslung mit der romischen Raumauffassung zu vermeiden.

Bei der Proportionierung des Grundrisses ging man von einfachen Verhéltnis-
zahlen aus und proportionierte z. B. die Cella des Heraions von Olympia 2:8, die
Ringhalle 3:8. Die Cella miBt 20:80 Ellen. Zshlt man dazu die Umgangbreite von
2% 8 Ellen, erhilt man eine Proportion von 20+16:80-+16 = 36:96 Ellen, also
3:8. Solche EntwurfsmaBe hat man dann, wie Riemann erkannt hat, beim dori-
schen Tempel regelmiBig abgeindert, um die Breite der Ringhalle zu differen-
zieren, also des kunstvollen Ineinanders der Zwischenriume wegen. So hat man
im Heraion die Cella um 2 Ellen verbreitert und um 2 Ellen verkiirzt und sie dann




28 Karl Schefold

noch um eine halbe Elle nach Westen verschoben. In dieser Feinheit der Propor-
tionierung, die von Bau zu Bau verschieden ist, zeigt sich der dorische Tempel dem
ionischen an Ausdruckskraft iiberlegen.

Die archaische dorische Proportionierung, die vom Rechteck des Stylobats aus-
geht, zwingt dazu, die Siulenabstinde ungleich zu bilden; es ist versténdlich,
daB man den Eingangsjochen gerne eine gréfere Breite gab. Diese reizvollen
Spannungen hatten dem additiven archaischen Empfinden gefallen; sie wurden
immer mehr verfeinert. Das klassische Hellas aber versuchte jedes Gebilde als
selbstéindige Einheit in seiner gesetzlichen Notwendigkeit zu verstehen. Nun ertrug
man es nicht mehr, daf sich die Jochweite aus der Proportion des Stylobats ergab;
man wihlte einheitliche Jochweite und ging deshalb bei der Proportionierung von
nun an von dem Rechteck aus, das von den Séulenachsen gebildet wird. Nun wer-
den auch die CellamaBe folgerichtig an die der Ringhalle gebunden, ja selbst der
Triglyphenfries und die weiteren Einteilungen im Gebélk entsprechend propor-
tioniert.

Das geht so weit, daf die Einteilung des Triglyphons nun auf die Stellung der
Séulen zuriickwirkt. Solange in archaischer Zeit das Gebélk sehr schwer war, so
daB die Triglyphen fast so breit wie die Sidulen waren, wie beim neugefundenen,
vermutlich ersten Tempel der Hera an der Selemiindung bei Paestum, waren die
Achsen von Triglyphe und Ecksdule zusammengefallen. Als das Gebélk leichter
und damit die Triglyphen schmiéler wurden, war es nicht mehr méglich, die Eck-
sdule unter die Achse eines Triglyphons zu stellen. Man hat deshalb die Ecksédule
etwas eingeriickt, ja manchmal auch die zweite Sdule. Das hat auch eine optisch
giinstige Wirkung, weil die Ecksédule an sich freier steht als die andern, und triigt
iiberhaupt zum plastischen ZusammenschluB3 des Baues bei. Wie kompliziert so
die Berechnung des Bauwerkes wird, mul man bei Riemann nachlesen; es ergibt
sich eine iiberraschende Mannigfaltigkeit moglicher Losungen. So ist bei den
attischen klassischen Tempeln eine Synthese dorischer und ionischer Elemente zu
beobachten. Der Heratempel an der Selemiindung zeigt dorische Einzelformen,
aber Elemente ionischer GrundriBbildung. Der sogenannte Demetertempel in
Paestum, von dem Sestieri vor kurzem erkannt hat, dal er ein Athenetempel war,
hatte sogar eine ionische Vorhalle hinter dem dorischen Séulenkranz, wie Krauss
entdeckt hat. So ist bei aller scheinbaren Ahnlichkeit jeder griechische Tempel eine
vollstandig individuelle Schopfung.

Die Hohe des Tempels haben wir schon im allgemeinen von den inneren Maflen
der Cella abgeleitet, als wir sagten, da8 diese einen etwa quadratischen Querschnitt
hatte. Den frithen niedrigeren Cellen entsprechen gedrungene Sédulen und schwere
(ebillke, den spiteren schlankere Siulen und leichtere Gebilke. In archaischer
Zeit hat man die Sdulenhgdhle in bestimmte Mafverhéltnisse zur Tempelbreite ge-
bracht, so wie man bei der GrundriBproportionierung von der Tempelbreite aus-
gegangen war. Wenn also z. B. die Héhe des Tempels C in Selinunt ohne den
Giebel gleich der halben Tempelbreite ist, ergibt sich ein Rechteck, in das man die




Neues vom klassischen Tempel 29

Front des Tempels einbeschreiben kann. Es gibt eine Menge von Schriften, welche
die Dimensionen des Tempels von solchen geometrischen Figuren herleiten wollen,
also von einem Ubergeordneten, Unplastischen. Wie ungriechisch das ist, brauchen
wir nach unserer Bestimmung des autonomen Charakters des Tempels nicht mehr
zu erkliren. Es ist auch verfehlt, in der Musik der Verhéltnisse das eigentliche Ge-
heimnis des Tempels zu suchen, so wichtig sie ist. Das Musikalische ist ebenso wie
in der griechischen Dichtung ein Begleitendes, etwa der Farbe der Plastik und der
Baukunst vergleichbar. In der Klassik geht man auch bei der Bemessung der
Sdulenhohe vom Joch aus; so ist die Sdule des Zeustempels von Olympia 2 Joch-
weiten hoch. Zu den weiteren Aufriproportionen diirfen wir auf die feinen Be-
merkungen von A. Thiersch im Handbuch der Architektur 4, 1 hinweisen; er hat
entdeckt, daB «in jedem Bauwerk eine Grundform sich wiederholt, da die ein-
zelnen Teile in Form und Anordnung éhnliche Figuren bilden».

Mit allem, was wir heute von den Mallen der Tempel andeuten konnten, bleiben
wir nur auf der Schwelle zum Verstdndnis ihres Lebens. Weiter fiihrt uns die Frage
nach dem Wesen der Bauornamentik. IThre Grundform ist das stehende oder fal-
lende Blatt, das reicher in der aus Spiralen aufsteigenden Palmette erscheint. Sie
ist ein Urbild des Lebens, Goethes Urpflanze vergleichbar. In monumentaler Ein-
fachheit erscheint sie im #olischen Kapitell, reicher im korinthischen, verborgen
im ionischen. Wenn klassische Maler Kapitelle zeichnen, geben sie ihnen hiufig
aufsteigende Voluten, obwohl sie ionische Kapitelle meinen: so sehr hat man auch
im ionischen Kapitell die Urpflanze empfunden®. Ein anderes Zeichen fiir dieses
Empfinden ist es, daB man auf den Polstern zahlreicher ionischer Kapitelle Pal-
metten findet, in denen die aufsteigenden dringenden Kréifte herausbliihen. In
der Baukunst ist das dolische Kapitell durch das ionische nur deshalb verdringt
worden, weil man das Gebélk nicht unmittelbar auf der aufsteigenden Bliite ruhen
lassen wollte. Wir wollen damit nicht behaupten, daB das dolische Kapitell dlter
als das ionische sei. Uralt ist das Sattelholz, das zwischen holzerner Stiitze und
Gebilk eingefiigt wird, und schon in der geometrischen Kunst gibt es dhnliche
Formen, die sich seitlich in Voluten einrollen. Aber gerade dieses Sich-Einrollen
zeugt von der Verwandtschaft mit der Form, die wir mit der Urpflanze verglichen
haben.

Am dorischen Kapitell ist der Hals hiufig mit Blattkrinzen oder Palmetten-
geschlingen verziert. Die oberen Enden der Kanneluren iiber den Ringen sind auch
-am kanonischen Bau Grundformen wirklicher Blitter. Die méchtigen dorischen
Antenkapitelle der sogenannten Basilika, des dltesten Heratempels von Paestum,
waren mit steigenden Blittern bemalt, die sich oben einrollten.

Vielfach hat man dies feinere Leben nicht nur im farbigen Ton und Stein, son-

8 Aufsteigende Voluten werden iiberall dort verwendet, wo es die tektonische Verwendung
erlaubt, ohne daB die Palmette verkiimmert, so hiaufig bei Spiegelattachen und an analogen
Stellen der Toreutik; besonders schon beim Ansatz eines Dreizacks auf Miinzen von Mes-
sana: E. Gabrizi, La monetazione del bronze nella Sicilia (1927) 7; Sylloge Nummorum Graeco-
rum (Kopenhagen 1942) 419; Miinzen und Medaillen, Liste 153 (1956) 11.




30 Karl Schefold

dern sogar in Metall gefa3t, wie uns besonders die schriftliche Uberlieferung be-
zeugt. Drerup hat die Zeugnisse fiir die Bedeutung der Toreutik in der Baukunst®
sorgfaltig interpretiert, ist aber zu weit gegangen, wenn er Einflul des Kunst-
handwerks auf die monumentale Kunst annimmt. Diese Unterscheidung ist ja
eine moderne; im Altertum waren die Kiinstler Handwerker, die Handwerker
Kiinstler. Die feinen Zierformen friihgriechischer Baukunst erkldren sich nicht
aus einem EinfluBl der Toreutik, sondern die Metalltechnik kam dem Verlangen
entgegen, das Haus des Gottes aufs sorgfiltigste und kostbarste zu gestalten. Sie
vermochte besonders gut, das feinere Leben der Architektur festzuhalten. Diese
Bedeutung der Handarbeit fiir das Leben der Baukunst hat man heute fast ver-
gessen. Man hat sich zwar gegen das Sinnlose eines bloB technisch ausgefiihrten
Bauornamentes gewehrt. Wenn man aber deshalb alles Ornament in Acht und
Bann getan hat, hat man den Schuldigen verkannt; der Fehler lag nicht am Orna-
ment selbst, sondern an seiner mechanischen Reproduktion.

Aus dem Wesen der griechischen Bauornamentik verstehen wir das Dringen
und Schwellen in allen Formen, von dem wir am Anfang gesprochen haben. In
simtlichen Ornamenten bliiht es auf, am meisten aber in den Trauf- und First-
akroteren. Das Aufstrebende verzweigt sich oben immer feiner. Vor einigen Jahren
erst hat die Entdeckerin des Heraheiligtums an der Selemiindung, Frau Zancani-
Montuoro, nachgewiesen, daBl sich auch die Triglyphen nach oben verjiingen wie
die S#ulen; nicht weil sie urspriinglich Freistiitzen gewesen wiren, wie man ge-
glaubt hat, sondern weil sie in rein kiinstlerischem Sinn das tragende Motiv der
Sdulen wieder aufnehmen. Der dorische Bau dréingt die pflanzlichen Elemente in
den tragenden Gliedern immer mehr zuriick, um diese immer unmittelbarer als
Ausdruck von Grundrhythmen und Grundformen des Lebens zu gestalten; aber
noch bei Vitruv finden wir den Vergleich der dorischen Séule mit dem ménnlichen
Korper, der ionischen mit dem weiblichen. Dieses Korperhafte erscheint schlie8-
lich am deutlichsten in der Bauplastik. Man hat sich oft gewundert, warum diese
in schwer sichtbarer Hohe, in Metopen, am Dachrand und gar im Giebeldreieck
angebracht ist, das fiir ein Bild so ungeeignet ist. Die Erklirung ist wieder im
plastischen Wesen des Tempels zu suchen. Die eigentlich tragenden Glieder, Wénde,
Sdulen, Architrav, Triglyphen, Gesims dulden keinen Reliefschmuck, weil er die
Grundrhythmen verschleiern wiirde; aber an den tektonisch unbetonten Stellen,
in den Metopen, in den Giebeln und oft auch in den Akroteren verdichtet sich das
plastische Leben zu kraftvollen Reliefs, die unmittelbar vom Reich des im Tempel
behausten Gottes zeugen.

Im Tempel wird nach alledem das gottgegebene Sein verkorpert und als ein
gesetzliches gedeutet. Damit steht er in entschiedenem Gegensatz zum magisch-
symbolischen Charakter der altorientalischen Baukunst, aber auch zum Trans-
zendieren des lateinischen Abendlandes, das sich in der Kathedrale erfiillt hat.
Die heutige Auffassung des Bauens ist noch immer bestimmt durch das Lebens-

® Mitt. Inst. 1952, 7£f.




Neues vom klassischen Tempel 31

feindliche der abendléndischen Tradition, obwohl der transzendente Sinn lingst
verloren gegangen und durch Wohnmaschinen und Reisemaschinen ersetzt ist.
Aus dem Streben nach dem Heil ist das nach Bequemlichkeit und Schnelligkeit
geworden, die Vergdtzung des Zwecks. Dieser moderne Aberglaube steht der
Schopfung ebenso feindlich gegeniiber wie unsere spitgotische Vergangenheit.
Deshalb stehen moderne Zweckbauten meist so unvermittelt in der Landschaft,
selbst in unseren alten Stddten; deshalb lassen sie das feine Empfinden fiir den
Bauorganismus vermissen, der uns unsere mittelalterlichen Stéddte so teuer macht.

Seltsamerweise paBt die funktionalistische Auffassung, die ein Erbe des zweck-
bewuBiten Materialismus ist, gar nicht zam heutigen Menschenbild. Wenn man von
der heutigen Religiositit etwas aussagen kann, so ist es gerade die Uberwindung
des bloBen Zweckdenkens oder, um ein Wort von Albert Schweitzer zu gebrauchen,
die Ehrfurcht vor dem Leben; also ein neues Ernstnehmen der Schépfung. So
denken heute Menschen diesseits und jenseits der Grenzen und der Konfessionen,
und die neue Begegnung mit der griechischen Architektur, von der wir heute zu
berichten haben, ist selbst ein Ausdruck dieses Denkens. Aller Klassizismus ist
ihm fremd, denn es weill, dal die Griechen nie ein formalistisches Ideal gekannt
haben. Es ist zu hoffen, daB die Ehrfurcht vor dem Leben einmal nicht nur in
wenigen modernen Bauten, sondern in einem neuen Stil ihren Ausdruck finden
wird.

Aber wir wollen nicht mit diesen Gedanken schlieBen, sondern mit dem Blick
auf ein Meisterwerk, denn unsere Wissenschaft erfiillt ihren Sinn, wenn sie dem
Schopferischen dient. Der Tempel des Apollon Epikurios, eines Heilgottes, liegt
drei Stunden von Phigalia in Arkadien entfernt in 1200 m Hohe in der Berg-
einsamkeit, bei Resten alter Eichenwilder, und schaut nach Siiden, wo der
Ithome aus der Ebene steigt und sich vom messenischen Meer abhebt. Diese
Orientierung nach Siiden erklért sich nur aus der Gestaltung der Landschaft, denn
die meisten Tempel sind nach Osten orientiert. Auch unser Tempel birgt eine nach
Osten orientierte kleine Cella, in der das Kultbild stand. Indem nun aber der
ganze Bau nach Siiden schaut, verdichtet er in besonderer Weise die plastischen
Kcrifte, die in der Landschaft wohnen. Gewi sind die Orte der griechischen Heilig-
tiimer nicht aus romantischem Naturempfinden gewihlt, aber es steht doch jeder
Tempel in einem organisch gestaltenden Verhiltnis zur Landschaft. Der griechi-
sche Architekt Doxiadis hat dies auch fiir die Anlage griechischer Heiligtiimer
nachgewiesen.

Die eigenartige Disposition des Innern erklirt sich daraus, daB zwischen den
Halbsgulen jeweils Raum fiir ein Bett ist. Hier schliefen also die Heilungsuchenden,
auf die Triume vorbereitet, in denen ihnen der Gott den Weg zur Gesundung wies.
Von dem Raum des Kultbildes war man nur durch eine korinthische Siule ge-
trennt. Wie diese einzigartige Anordnung auf die Kranken wirken mufllte, wird
durch den oben umlaufenden Fries in einer ebenso ungewéhnlichen Weise sichtbar,
die ganz dem Geist der Sophistenzeit, des reichen Stiles entspricht. Griechen




32 Karl Schefold: Neues vom klassischen Tempel

kimpfen mit Amazonen, Lapithen mit Kentauren, Frauen der Lapithen fliichten
sich zu einem Idol der Artemis, das hilflos ihrer Not zuzusehen scheint; da er-
scheinen Apollon und Artemis auf einem von Hirschen gezogenen Gespann in ihrer
wahren Gestalt und bringen wunderbare Hilfe, so wie die Gotter in gleichzeitigen
Tragodien des Euripides Verstrickungen losen, die fiir Menschen unentwirrbar
sind. So wirken Bau und Plastik zusammen, um das Numinose, das Erleben der
gottlichen Heilbringer zu gestalten.

Vor kurzem hat ein Gelehrter die Hypothese aufgestellt, die Tiir nach Osten
und die korinthischen Sdulen zwischen Cella und Hauptraum hétten urspriinglich
gefehlt. Er hat diese Vermutung nicht beweisen konnen, aber vielfache Zustim-
mung gefunden, weil die erhaltene Raumdisposition ohne Parallelen ist. Dieses
Ungewohnliche paBt nun aber gerade zu Iktinos, der nach der antiken Uberliefe-
rung den Tempel von Phigalia, aber auch das Telesterion in Eleusis und den Par-
thenon auf der Akropolis von Athen erbaut hat. Auch Telesterion und Parthenon
sind ganz ungewdhnliche Bauten. Im Parthenon hat Iktinos zum ersten Mal das
archaisch additive Element, das an sich zum dorischen Stil gehort, vollstindig
iiberwunden und die grofe Sdulenzahl und die weite Raumspannung des Innern
um das Kultbild des Pheidias zu einer genialen Einheit gefiigt. Wir werden sehen,
daB diese Einheit im Tempel von Phigalia noch verfeinert ist. Als Stiitze fiir die
Nike auf der rechten Hand der Athene Parthenos diente ein Kapitell, das, soweit
die ungenauen Nachbildungen erkennen lassen, nur als eine frithe Form des korin-
thischen Kapitells verstanden werden kann. Die hintere Cella des Parthenon war
von lonischen Sdulen getragen; alle iibrigen Siulen waren dorisch. Beim Tempel
von Phigalia ist nur der AuBlenbau dorisch; die Halbsdulen des Innern sind ionisch
und die eine korinthische Siule hat eine den Innenraum bestimmende Stellung
gewonnen; die korinthische Ordnung ist von Iktinos zum ersten Mal monumental
verwendet worden. Noch iiberraschender ist es, dafl die drei Ordnungen einander
angeglichen sind: an den ionischen S#ulen ist das Pflanzliche zuriickgedringt im
Sinn des dorischen Stils, zugunsten ungewdhnlicher, organisch schwellender For-
men an Basis und Kapitell. Dafiir entfaltet sich das Pflanzliche im korinthischen
Kapitell um so freier. Und dem dorischen AuBlenbau des Tempels fehlt die Kurva-
tur und die Neigung der Sdulen, wie wenn die Ordnung ionisch wire. Man kann
also keine der drei Siulenordnungen am Bau isolieren, sie sind aufeinander abge-
stimmt. Die spite Klassik des 4. Jahrhunderts hat durch ihre harmonische Ver-
méhlung der Plastik des Baukorpers mit dem Zwischenraum eine neue Einheit
gewonnen, aber die genialen Entwiirfe des Iktinos bereiten diese Einheit vor;
ebenso wie die berithmten gleichzeitigen Maler Zeuxis und Parrhasios, die Ent-
decker der illusionistischen Malerei, die neue Klassik eines Euphranor und Apelles
vorbereiten. So ist der Tempel von Phigalia nicht altertiimlich oder gar provin-
ziell, wie man gesagt hat, sondern er gehort zum kostbarsten Vermichtnis, das
dem Abendland immer wieder geholfen hat, das Erstarrte in der Gegenwart zu
iiberwinden und den Weg ins Kommende, ins Echte und Wahre zu finden.




	Neues vom klassischen Tempel

