
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Neues vom klassischen Tempel

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neues vom klassischen Tempel

Von Karl Schefold, Basel

Ernst Buschor zum 70. Geburtstag am 2. Juni 1956

Wenn wir heute die griechische Kunst neu verstehen, «als tauchte sie zum
ersten Mal aus der Erde», steht der Tempel noch geheimnisvoller vor uns als
Standbilder und Vasen. Und doch hatte Dörpfeld vor drei Generationen die
Bauforschung begründet, hatten Koldewey und Puchstein 1900 die Tempel
Großgriechenlands, Ernst Fiechter 1906 den Aphaiatempel von Aigina nach genauer
Vermessung veröffentlicht. Dadurch waren die Ergebnisse zahlreicher anderer

Ausgrabungen in ein neues Licht getreten, wie man am schönsten in Carl Weickerts
«Typen der archaischen Architektur in Griechenland und Kleinasien» (1929) sieht.
Dann hatte Ernst Buschor durch seine Grabungen in Samos zum ersten Mal ein
klares Bild der Frühgeschichte eines Heiligtums gegeben und den ältesten
Ringhallentempel entdeckt; seine Aufsätze in den Athenischen Mitteilungen seit 1930

haben Geschichte gemacht. Friedrich Krauss hat in seinem schon lange vergriffenen
und noch immer nicht wieder neu aufgelegten Buch über die Tempel von Paestum
(1941) in Form einer vorbildlichen Einführung eine Reihe von überraschenden
und bedeutenden Entdeckungen mitgeteilt, die gespannt auf seine endgültige
Veröffentlichung dieser Tempel warten lassen. Von Herbert Koch liegen nun die lange
vorbereiteten «Studien zum Theseustempel in Athen» vor (1955, 2. Auflage in
Vorbereitung); ihm verdanken wir auch die beste Einführung die heute im
Buchhandel ist (Der griechisch-dorische Tempel, 1951). Von anderem wird unten die
Rede sein; es sei schon jetzt auf den vollständigen sorgfältigen Literaturbericht
von H. Drerup hingewiesen (Gymnasium 1955). Der Aufforderung, in dieser
Zeitschrift einen imBasler Ingenieur- undArchitektenverein gehaltenen Vortrag
wiederzugeben1, folge ich gerne, um aus den neuen Forschungen einiges herauszuheben,
das Ernst Buschor als Dank für sein neues Bild der griechischen Kunst entgegennehmen

möge. Das Verständnis des Tempels ist ein Prüfstein für das Verhältnis
zu den Urbildern unserer Kultur, und doch ist sein Wunder ein öffentliches
Geheimnis gebheben.

Der Klassizismus hat sich an die römische, nicht an die griechische Baukunst
angeschlossen. Gewiß haben klassizistische Architekten seit dem 18. Jahrhundert
auch griechische Bauten nachgebildet, aber sie waren so sehr durch die lateinische

Tradition erzogen, daß sie das eigentliche Leben der griechischen Werke nicht
haben sehen, geschweige denn nachbilden können. Zwar hat Cockerell 1810 die

1 Wer reichere Anschauung vermißt, wird zunächst nach dem schönen Buch von W. Hege
und G. Rodenwaldt, Griechische Tempel, greifen.



Neues vom klassischen Tempel 21

Schwellung der dorischen Säule als Kunstform erkannt, 1829 Donaldson bemerkt,
daß die Säulen beim dorischen Bau einwärts geneigt sind, 1838 Hoffer Beobachtungen

veröffentlicht, die dann Penrose mit genauen Messungen geprüft hat.
Danach sind alle Linien, die dem gröberen Auge als gerade erscheinen, am klassischen

Bau geschwungen ; man nennt das die Kurvaturen. Auch lehnt das Gebälk

bis zum Geison etwas zurück, und die Cellawand ist manchmal leicht geböscht.
Aber diese und andere Feinheiten wurden im akademischen Unterricht und in der

klassizistischen Praxis bis in den Neuklassizismus unseres Jahrhunderts der

Tyrannis des Reißbretts geopfert. Ja, man hat bis in die Gegenwart hinein die

Kurvaturen angezweifelt oder für unbegreifliche Seltsamkeiten erklärt. Erst die

Veröffentlichung des Parthenon durch N. Balanos (1938) hat alle Zweifler zum
Schweigen gebracht. Mit geübtem Auge kann man sich solche Feinheiten bewußt

machen; man empfindet sie aber erst, wenn man sich von allen angelernten
klassizistischen Vorurteilen befreit.

Solche Schwellungen des Baukörpers kann man mit denen der Plastik vergleichen.

Die Entdeckung des plastischen Charakters der Baukunst setzt das Erwachen
des Sinns für das Leben der Form in der Plastik voraus. Impressionismus und
Expressionismus hatten das Auge für die originale und vor allem für die archaische

Kunst geöffnet, und eine Blüte der Freiplastik seit Rodin und Maillol hatte darauf

geantwortet. Das Verständnis für den Baukörper ist langsamer gefolgt und trotz
der bedeutenden Bücher, die wir genannt haben, auf einen kleinen Kreis beschränkt
geblieben, weil die heutige Praxis des Bauens schon durch ihre Aufgaben in eine

ganz andere Richtung gelenkt wird. Dazu kommt, daß sie, noch immer im Bann
der römischen Auffassung, Innenraum und Fassade trennt und das Ganze technisch

behandelt, nicht plastisch.
Der älteste erhaltene bedeutende Bau im römischen Geschmack ist die Basilika

von Pompeji. Das breite Mittelschiff führt auf die zweigeschossige Fassade des

Tribunals zu2. Die normale römische Marktbasilika öffnet sich mit der Breitseite
zum Platz. Die Längsorientierung findet sich nur bei frühen Bauten. Sie ist offenbar

nicht allein dadurch veranlaßt, daß an den schon vorhandenen Plätzen nur
Raum für die Schmalseite des Bauwerkes blieb, sondern tiefer begründet. Das
Vorbild für die Gestaltung des Innenraums waren Plätze mit seitlichen Kolonnaden,

die den Bück auf die beherrschende Tempelfassade hinlenken. Solche
Platzanlagen entsprechen römischer Auffassung. In Griechenland sind die Tempel frei
in heiligen Bezirken gestanden als selbständige plastische Körper. Seitdem aber
Rom den Ton angibt, wird der Tempel an die Rückwand des Platzes gerückt, auf
ein Podium gestellt, als feierliche Fassade, im Sinn einer transzendierenden
Religiosität. Für den Griechen ist jedes Gebilde als ein Stück der göttlichen Schöpfung
heilig; für den Römer wird es zum Ausdruck eines ideellen oder religiösen Gehaltes
entwertet. So geht das feine Leben der griechischen Formen verloren und damit

2 F. Krischen, Architectura 1 (1933) 46ff.; A. Maiuri, Vultima fase edilizia di Pompei
(Napoli 1942) 62; J. B. Ward Perkins, Papers Brit. School Rome 22 (1954) 69.



22 Karl Schefold

schwindet die plastische Substanz der Säulen und Gebälke; die Details werden
mehr oder weniger technisch behandelt; es beginnt die Tyrannis von Zirkel und
Lineal. E. Buschor hat dieser Zeit einmal ein «technisches Sehen» zugeschrieben;
seine Abhandlung mit diesem Titel ist von der Münchner Akademie 1952

herausgegeben worden. In der Gegenwart mußte dieses technische Sehen eine
unbeschränkte Herrschaft gewinnen, seitdem man vergessen hatte, was den Römern
noch bewußt war: daß jedes Bauwerk irgendwie vom höheren Sinn und von der

Bestimmung des Lebens zeugen sollte. Denn der Mensch ist für die Schöpfung
verantwortlich, mit der er belehnt ist. In allen Epochen, in denen die Verantwortung

für die Schöpfung vergessen worden ist, hat das technische Sehen die Masse

verführen können.
Mit dem Fassadenhaften verbindet sich in der Basilika von Pompeji eine

ungriechische Neigung, den Raum als künstlerischen Wert zu gestalten; auch der
Raum wird zum Ausdruck eines transzendierenden Empfindens. Überall ergeben
sich perspektivische Durchblicke auf Wände, denen Halbsäulen so vorgelegt sind,
daß die begrenzende Funktion der Wände negiert wird. Ungriechisch ist auch die

Betonung des breiten Mittelschiffs. Das Mittel, mit Sprengwerken im Gebälk eine

große Spannweite zu erreichen, hat Krischen schon in hellenistischen Rathäusern
nachgewiesen, aber dort, etwa im Rathaus von Priene, wird der Raum nicht um
seiner selbst willen betont; noch herrschen die plastischen Elemente vor.

Stellen wir einen klassischen Bau gegenüber, dessen Aufgabe an sich zu einer
fassadenhaften Gestaltung verlocken könnte, wie die Propyläen der Akropolis von
Athen, so finden wir das Äußere mit dem Inneren so untrennbar verbunden wie
die Gestalt des Menschen mit seinen Organen; es gibt keine Fassade und keine
Herrschaft des Raumes. Den fünf Zwischenräumen der Säulen entsprechen eben-

soviele Türen. Der Funktionalist muß fragen, warum man sich nicht mit den
Türen begnügte. Wir antworten: weil es die Funktion dieses Baus war, auf den

heiligen Bezirk vorzubereiten. Mnesikles, der Schöpfer der Propyläen, hat sie ihrer
Funktion wegen in einer neuen Weise dem Parthenon zugeordnet. Die älteren

Propyläen waren schräg zur Achse des Tempels orientiert; die jüngeren liegen
etwa parallel zu seiner Achse, aber sie sind ihm untergeordnet durch die geringere
Säulenzahl und durch das Fehlen aller Bauplastik. Metopen und Giebel waren
unverziert.

Die Decke des Inneren wurde von zwei Reihen ionischer Säulen getragen, weil
ionische Säulen beim gleichen unteren Durchmesser höher sind als die dorischen
und weil hier ein Niveauunterschied von der äußeren zur inneren Front zu
überwinden war. Der Plan läßt die Stufen erkennen, die zu den Türen hinaufführen.
Die Schiffe werden von acht Meter langen Marmorbalken überspannt, den längsten,
die es gibt. So entsteht eine gewisse Raumwirkung, die den Eintretenden höher
atmen läßt und auf die Wunder des Heiligtums vorbereitet. Diese Raumspannung
war damals ein kühner neuer Versuch. Der Raum wird dabei nicht in römischer
Weise um seiner selbst willen gestaltet, sondern er bleibt der Plastik der Archi-



Neues vom klassischen Tempel 23

tektur untergeordnet; man redet besser vom Zwischenraum. Seine reifste Gestaltung

hat der Zwischenraum im 4. Jahrhundert in der spätklassischen Architektur
erhalten, deren ausladenden Bauformen er sich wie eine atmosphärische Hülle
anschmiegt.

Treten wir vor die Außenfront hinaus, so finden wir am linken Flügel der

Propyläen, der Pinakothek, keinerlei Fassadenschmuck, obwohl man sie doch über
das ganze weite Land hin sah. Der oben herumgeführte Triglyphenfries ist ein
Glied des Baukörpers, keine bloße Dekoration. Der Außenbau erscheint als einer
der schlichten Kuben, wie sie die moderne Baukunst liebt. Freilich hat man sich
die Mühe genommen, jeden einzelnen Quader für sich zu entwerfen, zu behauen
und ohne Mörtel zu versetzen. Mit der individuellen Behandlung jedes Baugliedes
erfassen wir etwas vom Geheimnis der griechischen Baukunst. Das Kostbare am
Tempel ist weniger das Material als die Arbeit. Die Bauinschriften legen sogar die

Verwendung bestimmter Werkzeuge für bestimmte Steine fest oder den Gebrauch

gewisser Sorten von Rötel und Öl. Die Mittel für so kostbare Arbeit konnte das

arme Griechenland nur aufbringen, weil das Privatleben so schlicht war.
Klassische Baukunst geht also nicht von Innenraum und Fassade, sondern vom

Baukörper aus. Was dessen Geheimnis sei, ergibt sich aus der geschichtlichen
Betrachtung. Zwar sind wir davon abgekommen, geistige Schöpfungen aus Vorstufen
zu erklären; etwa den dorischen und den ionischen Steinbau aus primitiven
Holzkonstruktionen. Die Triglyphen des dorischen Frieses sind nicht einfach die Balkenköpfe,

wie man früher gesagt hat, oder ihre Schutzbretter, denn im kanonischen
dorischen Bau liegt das Gebälk höher als der Triglyphenfries. Wohl aber lehrt uns
die geschichtliche Betrachtung, daß es ähnliche Friese seit dem prähistorischen
Orient gegeben hat und daß sie noch archaische Altäre verzieren; daß sie den
rhythmischen Fluß atmenden Lebens verkörpern. Die Verwendung des Frieses
im Gebälk mag durch die regelmäßige Folge von Balkenenden angeregt sein, und
solcher Anregungen durch Holzkonstruktion gibt es viele, wie zuletzt A. von Ger-
kan im Jahrbuch des Instituts 61-64 scharfsinnig gezeigt hat. Aber mit diesen

Anregungen ist die künstlerische Form nicht erklärt; ist nicht gedeutet, warum die
Triglyphen das Aufstrebende der Säulen aufnehmen und dem Gebälk weitergeben.
Das Verständnis der Form erschließt sich nur aus der Geschichte der architektonischen

Ideen.
Die bedeutendste dieser Ideen ist die Ringhalle, die den dorischen Tempel

kennzeichnet. Ihren Ursprung kennen wir durch E. Buschors Ausgrabungen im Heraion
von Samos3. Unter der Ruine des gewaltigen Altars aus der Mitte des 6.
Jahrhunderts hat Buschor dort sechs ältere Altäre mit den zugehörigen Wegen und
Bauten beobachten können. Die wunderbarste Überraschung bildete ein
monumentaler Tempel der Zeit um 800, der schon das aus Homer bekannte Längenmaß

von 100 Fuß hatte. Die langgestreckte Form erklärt sich daraus, daß man
noch keine Dachziegel kannte, also dem Bau ein steiles Dach geben mußte, das

3 Zum Folgenden H. Schrade, Götter und Menschen Homers (1952) 56ff.



24 Karl Schefold

wohl mit Schilf gedeckt war. Den Charakter des Monumentalen konnte man dem

Bau also nur durch Länge und Höhe geben. Solche Steildächer sind uns auch durch

spätgeometrische Modelle von weniger monumentalen Tempeln des griechischen
Festlandes bezeugt. Es ist kein Wunder, daß diese älteste monumentale
abendländische Architektur in Ionien in der Nähe des Orients geschaffen worden ist;
um so bedeutsamer ist es, daß diese Ionier nicht hethitische oder ägyptische
Baukunst nachgeahmt, sondern etwas viel Schlichteres und ganz Eigenes geschaffen
haben. Schon in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts ist dieser Tempel mit einer

Ringhalle aus rechteckigen Holzpfosten umgeben worden, wie sie beim ersten Bau

nur auf der Frontseite gestanden hatten.
Die reichere plastische Gliederung der Front ist also um den ganzen Bau

herumgeführt worden, und diese Beobachtung allein schon löst die vielbesprochene
Frage, was die Ringhalle bedeute. Sie macht den Tempel zu einem allseitigen
Gebilde, das wie der Körper des Gottes und des Menschen ein Gesicht, aber keine
Fassade hat. Die späthellenistische, bei Yitruv überlieferte Kunstlehre sagt ganz
richtig: die Ringhalle sollte das Haus des Gottes von dem des Menschen
unterscheiden und es mit dem ihm gebührenden Ansehen herausheben. Aber diese späte
Lehre genügt nicht, denn das eigentliche Geheimnis liegt in der Kraft des Gottes,
die vom Tempel ausstrahlt. Daran ändert nichts, daß es monumentale Kultbilder
erst seit archaischer Zeit und auch damals nicht in allen Tempeln gegeben hat.
Denn schon aus spätgeometrischer Zeit stammt die berühmte Stelle der Ilias,
Athene habe, als Hekabe sie in ihrem Tempel um Rettung der Stadt anflehte,
ablehnend nach oben gebückt. Als dies gedichtet wurde, gab es menschengestaltige
Götterbilder erst in der Phantasie der Frommen, die in Wirküchkeit einfache Idole
mit Kultgewändern bekleideten. Das innere Schauen der homerischen Griechen

hat solche Bilder in voller Körperlichkeit gesehen, und diesem inneren Bild
entspricht die Dimension des Ringhallentempels.

Die Ringhalle ist dort geschaffen worden, wo der Kult vor dem Tempel am Altar
seinen Platz hatte, also in Ionien. In Kreta und auf der Peloponnes stand der
Altar in alter Zeit häufig im Tempel selbst, so daß dieser den Charakter einer kleinen

Kirche hatte, wie ihn die Telesterien, die Weihegebäude der Mysterien auch

später bewahren. Hier war es nicht so wichtig wie in Ionien, die Außenerscheinung
des Tempels zu betonen. Deshalb haben die konservativen Spartaner in dem

ganzen großen Gebiet, das sie beherrschten, keinen einzigen Ringhallentempel
gebaut.

Nur eine Ausnahme gibt es, den Tempel der Hera in Olympia, der ungefähr so,
wie ihn die Spartaner um 600 geweiht haben, durch das ganze Altertum bestanden
hat. Diese Ausnahme dürfte sich daraus erklären, daß dieser Bau oder sein

Vorgänger ursprünglich eine Weihung des Königs Pheidon von Argos war und daß
die Spartaner hinter diesem nicht zurückstehen konnten4. Denn in Argos ist der
älteste Ringhallentempel des griechischen Festlandes in einer freiüch sehr zer-

4 Diese Zeitschrift 3 (1946) 88f., berichtigt durch H. Riemann, Jahrb. 61/2 (1946/7) 30ff.



Neues vom klassischen Tempel 25

störten Ruine nachweisbar, aus der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts5. Es ist
verlockend, auch diesen Bau auf Pheidon zurückzuführen, denn dieser ist die

erste geschichtliche Persönlichkeit Griechenlands, die uns einigermaßen faßbar
ist. Er muß vom Schlag der ionischen Tyrannen gewesen sein, soll Maß und
Gewicht nach ionischem Vorbild geregelt, die ionische Erfindung der Münze nach

Griechenland gebracht6 und die Vorherrschaft über die Peloponnes, auch über

Olympia gehabt haben. Ihm ist am ehesten auch die Übertragung der ionischen

Schöpfung des Ringhallentempels in die Peloponnes zuzuschreiben. Es gibt eine

uralte Verwandtschaft des Herakultes in Argos und in Samos, und nach einer

Vermutung von Wilamowitz hat Pheidon den Herakult in Olympia eingeführt.
Im dorischen Gebiet ist aus dem Ringhallentempel eine neue Form geworden.

Unsere Annahme, daß Pheidon daran entscheidenden Anteil hatte, wird durch
Vitruvs Nachricht bestätigt, der kanonische dorische Tempel sei in der nordöstlichen

Peloponnes geschaffen worden. Nach .Pindar haben die Korinther den

Tempelgiebel erfunden; nach Plinius die Dachziegel, welche die kanonische Giebelform

erst möglich gemacht haben. Korinther, die hervorragendsten Keramiker
jener Zeit, dürften für Pheidon gearbeitet haben. Nun wurde es möglich, dem

Tempel ein niedriges Giebeldach zu geben und ihn damit breiter und kürzer zu

proportionieren. Diese Umwandlung entspricht genau der gleichzeitigen Schöpfung
der monumentalen Plastik, indem an die Stelle der fast körperlosen geometrischen
Gebilde breite flächige treten. Die wenigen erhaltenen Architekturstücke des

7. Jahrhunderts zeigen uns, daß wir damals noch feingliedrige schlanke Bauten
mit Holzgebälk zu ergänzen haben. Weitausladende Steinkapitelle ruhten auf
schlanken, teilweise hölzernen Schäften; man wird an die Rosse des früharchaischen

Reiterfrieses von Prinià im Museum von Heraklion auf Kreta erinnert7.
Hier wird das Pferd noch als dämonisches Wesen empfunden; wer es wie diese

Ritter bändigt, bewährt fürstliche Art, so wie später der Knabe Alexander, als er
den Bukephalos zuritt. Diese frühe monumentale Plastik und Architektur hat sich
noch mehr in der Fläche als in der dritten Dimension ausgesprochen. Die Säulen
hatten noch nicht das mächtige Volumen, das für uns zur Vorstellung von der
dorischen Säule gehört. Trotzdem hatte diese flächengebundene Kunst starke
plastische Qualitäten. Die elastische Oberflächenspannung dieser Rosse und Reiter
verleiht den Proportionen eine Ausdruckskraft, die später nie wieder erreicht worden

ist; sie muß auch die früharchaische Baukunst des 7. Jahrhunderts
ausgezeichnet haben.

Erst als die Plastik in reifarchaischer Zeit um 600 volle mächtige Körperlichkeit
gewonnen hatte, erhielt auch der dorische Steinbau das Steinerne, Gedrungene,
Kolossale, das uns am gewaltigsten in dem freilich furchtbar zerstörten Apollon-
tempel von Syrakus faßbar ist. Von den Dimensionen gibt eine Vorstellung, daß

6 P. Amandry, Hesperia 21 (1952) 225, 19.
6 Aigina, wo die ersten Münzen geprägt wurden, geborte offenbar zu Pheidons

Herrschaft. Zum Problem zuletzt W. Schwabacher, Schweizer Münzblätter 5 (1955) 97.
' E. Buschor, Plastik der Griechen 15; E. Matz, Geschichte der griech. Kunst 1 (1950) Taf.86.



26 Karl Schefold

die Jochmaße von Säulenachse zu Säulenachse im Durchschnitt fast 4 m betragen
und daß die beiden oberen Stufen des Stylobates unter jedem Joch aus einem

einzigen riesigen Block dieser Länge gebildet sind. Das älteste Steingebälk, das

sich aus Fragmenten wiederherstellen ließ, ist das des Artemistempels von Korfu.
Durch seine Schwere wird der Bindruck des Kolossalen bedingt, mit der gewaltigen
Fügung entgegenstrebender Kräfte. Freilich geht das eigentliche Leben in der
schematischen Rekonstruktion verloren. Etwas mehr läßt davon die Wiederherstellung

der Gebälkecke spüren; hier ist die kräftige Farbigkeit angedeutet,
die sich auf der Tonverkleidung des Gesimses und auf der Sima zu besonderer
Pracht steigert.

Der Heratempel von Olympia und der Artemistempel von Korfu zeigen uns

gegen 600 die kanonische Form des dorischen Tempels ausgebildet, am Ende
desselben Jahrhunderts, in dem auch die griechische Plastik monumentale Form
gewonnen hatte. In der späteren archaischen Zeit wurden Tempel und Plastik
verfeinert, in der Klassik wurden sie zu tieferer Einheit durchgebildet; im Hellenismus
wurden sie zu Wundern des Erlebens - aber die Grundform steht schon um 600

geprägt vor uns, und ihrem Aufbau wenden wir uns nun zu. Dabei dürfen wir wieder

davon ausgehen, daß der Gott im Tempel wohnt. Der Gott ist nach Piaton das

Maß aller Dinge; er bestimmt auch die Dimension des Tempels. So riesenhaft die
ionischen Tempel seit der Mitte des 6. Jahrhunderts sein können - auch sie gehen
nie ins Maßlose. Immer bleibt der Tempel eingeschossig und konzentriert um die

Cella, die im dorischen Bau das Kultbild enthielt; immer bleibt der Tempel ein

selbständiger Körper, der nie einem architektonischen Zusammenhang
untergeordnet wird, während jeder römische Bau einem übergeordneten Ganzen

eingefügt ist.
Die ionischen Riesentempel waren 200 Ellen lang, 100 Ellen breit; ihre

Kultbilder aber, soweit wir wissen, recht klein. Dieser Gegensatz dürfte sich daraus

erklären, daß sich in der Heimat eines Xenophanes und Heraklit die Gottesvorstellung

früher vom Kultbild löste als auf dem Festland. Besonders in Athen
bezeugt uns die Kunst bis in den Hellenismus, wie man um das Begreifen der Gottheit

in ihrem Bilde rang, auch nachdem das primitive Ineinssetzen von Bild und
Gottheit längst überwunden war. Noch bei Piaton steigt der Liebende von der
Schau greifbarer Gestalten zur Schau der Idee auf. Das Problem des Verhältnisses

von Gottheit und Bild hatte sich schon mit der Schöpfung monumentaler Plastik
im 7. Jahrhundert gestellt. Denn im primitiven Idol kann man unendliche göttliche

Kräfte erfahren, in die künstlerische Form aber ist eine ganz bestimmte
Vorstellung gebannt. Das Maß des dorischen Tempels geht von solchen bestimmten,
greifbaren Vorstellungen aus.

Im Heratempel von Olympia ist das doppelt lebensgroße Haupt der Göttin
gefunden worden. Zu diesem Maß paßt die Breite der Cella von etwas über 8 m.
Die Höhe war etwas geringer; man hebte zwar Räume von etwa quadratischem
Querschnitt, bildete sie aber in archaischer Zeit etwas gedrungener, in spätklassi-



Neues vom klassischen Tempel 27

scher etwas schlanker. Aus dem Breitenmaß ergibt sich die Zweizahl der Säulen

in der Vorhalle, denn für ein schweres Gebälk braucht man mindestens eine

Stütze, und ihre Verdoppelung gibt den Blick auf Tür und Kultbild frei. Vor diesen

Säulen, den Anten und den seitlichen Ringhallen steht dann je eine Säule; das

ergibt die kanonische Sechszahl. Die Länge des Tempels nähert sich dem Verhältnis

1:2, doch entfernt man sich in der archaischen Zeit noch nicht völlig von der

langgestreckten Proportion, die wir in Samos kennen gelernt haben; dort war der erste

Ringhallentempel fünfmal länger als breit gewesen. Das Heraion steht mit dem
Verhältnis 3:8, also fast 1:2, dem klassischen näher als dem geometrischen 1:5.

Für den plastischen Charakter des dorischen Tempels ist es kennzeichnend, wie
die Ringhalle zur Cella proportioniert ist. Welche Feinheiten hier verborgen sind,
haben erst die Untersuchungen von Hans Riemann gezeigt, die er in seiner Dissertation

1935 vorgelegt und nun mehrfach präzisiert hat, zuletzt in den Studies
Robinson 1951 und in der Festschrift für F. Zucker 1954. Im ionischen Stil ist die

Lösung einfach, denn die Säulen stehen hier in der Achse der Wand. Das ergibt
einfache runde Zahlen. Der Tempel der Athene in Priene (um 350) hat auf der
Schmalseite sechs, auf der Langseite elf Säulen, also dort fünf, hier zehn Zwischenräume.

Das ergibt für die Ringhalle in den Säulenachsen ein Verhältnis von 1:2.
Jedes Säulenjoch mißt 12 Fuß. Die Cella ist drei Joche breit, acht Joche lang,
also 3x12 zu 8x12 36:96 Fuß. Zählt man je 4 Fuß für die Mauerdicke hinzu,
erhält man die einfachen Maße von 40:100 Fuß oder 2:5. Die innere Cellalänge
ist 50 Fuß, die Hälfte der äußeren. Die Proportionierung geht wie immer beim

griechischen Bau von außen nach innen, weil er zunächst als plastischer Körper
aufgefaßt wird.

Die dorische Säule ist selbständiger als die ionische. Die ionische Säule hat keine
Entasis und kann deshalb der Wand leichter untergeordnet werden als die dorische,
die sich mit ihrer Schwellung gegen eine solche Einordnung in das Achsensystem
der Cellawände sperrt. Den Spannungen, welche von der Schwellung der dorischen
Säule bewirkt werden, entsprechen Spannungen der Zwischenräume. Fast immer
ist die Ringhalle auf den Frontseiten des Tempels breiter als auf den Schmalseiten.
F. Matz hat mit Recht darauf hingewiesen, daß hier von Anfang an Raumprobleme
vorliegen und daß man den Tempel nicht nur als plastisches Gebilde auffassen
darf. Doch ist es, wie wir schon sagten, besser, von Zwischenräumen zu sprechen,
um jede Verwechslung mit der römischen Raumauffassung zu vermeiden.

Bei der Proportionierung des Grundrisses ging man von einfachen Verhältniszahlen

aus und proportionierte z. B. die Cella des Heraions von Olympia 2:8, die

Ringhalle 3:8. Die Cella mißt 20:80 Ellen. Zählt man dazu die Umgangbreite von
2x8 Ellen, erhält man eine Proportion von 20+16:80+16 36:96 Ellen, also

3:8. Solche Entwurfsmaße hat man dann, wie Riemann erkannt hat, beim
dorischen Tempel regelmäßig abgeändert, um die Breite der Ringhalle zu differenzieren,

also des kunstvollen Ineinanders der Zwischenräume wegen. So hat man
im Heraion die Cella um 2 Ellen verbreitert und um 2 Ellen verkürzt und sie dann



28 Karl Schefold

noch um eine halbe Elle nach Westen verschoben. In dieser Feinheit der Propor-
tionierung, die von Bau zu Bau verschieden ist, zeigt sich der dorische Tempel dem
ionischen an Ausdruckskraft überlegen.

Die archaische dorische Proportionierung, die vom Rechteck des Stylobats
ausgeht, zwingt dazu, die Säulenabstände ungleich zu bilden; es ist verständlich,
daß man den Eingangs]ochen gerne eine größere Breite gab. Diese reizvollen

Spannungen hatten dem additiven archaischen Empfinden gefallen; sie wurden
immer mehr verfeinert. Das klassische Hellas aber versuchte jedes Gebilde als

selbständige Einheit in seiner gesetzlichen Notwendigkeit zu verstehen. Nun ertrug
man es nicht mehr, daß sich die Jochweite aus der Proportion des Stylobats ergab ;

man wählte einheitliche Jochweite und ging deshalb bei der Proportionierung von
nun an von dem Rechteck aus, das von den Säulenachsen gebildet wird. Nun werden

auch die Cellamaße folgerichtig an die der Ringhalle gebunden, ja selbst der

Triglyphenfries und die weiteren Einteilungen im Gebälk entsprechend
proportioniert.

Das geht so weit, daß die Einteilung des Triglyphons nun auf die Stellung der
Säulen zurückwirkt. Solange in archaischer Zeit das Gebälk sehr schwer war, so

daß die Triglyphen fast so breit wie die Säulen waren, wie beim neugefundenen,
vermutlich ersten Tempel der Hera an der Seiemündung bei Paestum, waren die
Achsen von Triglyphe und Ecksäule zusammengefallen. Als das Gebälk leichter
und damit die Triglyphen schmäler wurden, war es nicht mehr möglich, die
Ecksäule unter die Achse eines Triglyphons zu stellen. Man hat deshalb die Ecksäule
etwas eingerückt, ja manchmal auch die zweite Säule. Das hat auch eine optisch
günstige Wirkung, weil die Ecksäule an sich freier steht als die andern, und trägt
überhaupt zum plastischen Zusammenschluß des Baues bei. Wie kompliziert so

die Berechnung des Bauwerkes wird, muß man bei Riemann nachlesen ; es ergibt
sich eine überraschende Mannigfaltigkeit möglicher Lösungen. So ist bei den

attischen klassischen Tempeln eine Synthese dorischer und ionischer Elemente zu
beobachten. Der Heratempel an der Seiemündung zeigt dorische Einzelformen,
aber Elemente ionischer Grundrißbildung. Der sogenannte Demetertempel in
Paestum, von dem Sestieri vor kurzem erkannt hat, daß er ein Athenetempel war,
hatte sogar eine ionische Vorhalle hinter dem dorischen Säulenkranz, wie Krauss
entdeckt hat. So ist bei aller scheinbaren Ähnlichkeit jeder griechische Tempel eine

vollständig individuelle Schöpfung.
Die Höhe des Tempels haben wir schon im allgemeinen von den inneren Maßen

der Cella abgeleitet, als wir sagten, daß diese einen etwa quadratischen Querschnitt
hatte. Den frühen niedrigeren Cellen entsprechen gedrungene Säulen und schwere

Gebälke, den späteren schlankere Säulen und leichtere Gebälke. In archaischer
Zeit hat man die Säulenhöhle in bestimmte Maßverhältnisse zur Tempelbreite
gebracht, so wie man bei der Grundrißproportionierung von der Tempelbreite
ausgegangen war. Wenn also z. B. die Höhe des Tempels C in Selinunt ohne den
Giebel gleich der halben Tempelbreite ist, ergibt sich ein Rechteck, in das man die



Neues vom klassischen Tempel 29

Front des Tempels einbeschreiben kann. Es gibt eine Menge von Schriften, welche

die Dimensionen des Tempels von solchen geometrischen Figuren herleiten wollen,
also von einem Übergeordneten, Unplastischen. Wie ungriechisch das ist, brauchen

wir nach unserer Bestimmung des autonomen Charakters des Tempels nicht mehr

zu erklären. Es ist auch verfehlt, in der Musik der Verhältnisse das eigentliche
Geheimnis des Tempels zu suchen, so wichtig sie ist. Das Musikalische ist ebenso wie

in der griechischen Dichtung ein Begleitendes, etwa der Farbe der Plastik und der
Baukunst vergleichbar. In der Klassik geht man auch bei der Bemessung der
Säulenhöhe vom Joch aus; so ist die Säule des Zeustempels von Olympia 2

Jochweiten hoch. Zu den weiteren Aufrißproportionen dürfen wir auf die feinen

Bemerkungen von A. Thiersch im Handbuch der Architektur 4, 1 hinweisen; er hat
entdeckt, daß «in jedem Bauwerk eine Grundform sich wiederholt, daß die
einzelnen Teile in Form und Anordnung ähnliche Figuren bilden».

Mit allem, was wir heute von den Maßen der Tempel andeuten konnten, bleiben
wir nur auf der Schwelle zum Verständnis ihres Lebens. Weiter führt uns die Frage
nach dem Wesen der Bauornamentik. Ihre Grundform ist das stehende oder
fallende Blatt, das reicher in der aus Spiralen aufsteigenden Palmette erscheint. Sie

ist ein Urbild des Lebens, Goethes Urpflanze vergleichbar. In monumentaler
Einfachheit erscheint sie im äolischen Kapitell, reicher im korinthischen, verborgen
im ionischen. Wenn klassische Maler Kapitelle zeichnen, geben sie ihnen häufig
aufsteigende Voluten, obwohl sie ionische Kapitelle meinen: so sehr hat man auch

im ionischen Kapitell die Urpflanze empfunden8. Ein anderes Zeichen für dieses

Empfinden ist es, daß man auf den Polstern zahlreicher ionischer Kapitelle
Palmetten findet, in denen die aufsteigenden drängenden Kräfte herausblühen. In
der Baukunst ist das äolische Kapitell durch das ionische nur deshalb verdrängt
worden, weil man das Gebälk nicht unmittelbar auf der aufsteigenden Blüte ruhen
lassen wollte. Wir wollen damit nicht behaupten, daß das äolische Kapitell älter
als das ionische sei. Uralt ist das Sattelholz, das zwischen hölzerner Stütze und
Gebälk eingefügt wird, und schon in der geometrischen Kunst gibt es ähnliche
Formen, die sich seitlich in Voluten einrollen. Aber gerade dieses Sich-Einrollen

zeugt von der Verwandtschaft mit der Form, die wir mit der Urpflanze verglichen
haben.

Am dorischen Kapitell ist der Hals häufig mit Blattkränzen oder
Palmettengeschlingen verziert. Die oberen Enden der Kanneluren über den Ringen sind auch

am kanonischen Bau Grundformen wirklicher Blätter. Die mächtigen dorischen

Antenkapitelle der sogenannten Basilika, des ältesten Heratempels von Paestum,
waren mit steigenden Blättern bemalt, die sich oben einrollten.

Vielfach hat man dies feinere Leben nicht nur im farbigen Ton und Stein, son-

8 Aufsteigende Voluten werden überall dort verwendet, wo es die tektonische Verwendung
erlaubt, ohne daß die Palmette verkümmert, so häufig bei Spiegelattaohen und an analogen
Stellen der Toreutik; besonders schön beim Ansatz eines Dreizacks auf Münzen von
Messana: E. Gabrizi, La monetazione del bronze nella Sicilia (1927) 7 ; Sylloge Nummorum Oraeco-
rum (Kopenhagen 1942) 419; Münzen und Medaillen, Liste 153 (1956) 11.



30 Karl Schefold

dem sogar in Metall gefaßt, wie uns besonders die schriftliche Überlieferung
bezeugt. Drerup hat die Zeugnisse für die Bedeutung der Toreutik in der Baukunst9

sorgfältig interpretiert, ist aber zu weit gegangen, wenn er Einfluß des
Kunsthandwerks auf die monumentale Kunst annimmt. Diese Unterscheidung ist ja
eine moderne; im Altertum waren die Künstler Handwerker, die Handwerker
Künstler. Die feinen Zierformen frühgriechischer Baukunst erklären sich nicht
aus einem Einfluß der Toreutik, sondern die Metalltechnik kam dem Verlangen
entgegen, das Haus des Gottes aufs sorgfältigste und kostbarste zu gestalten. Sie

vermochte besonders gut, das feinere Leben der Architektur festzuhalten. Diese

Bedeutung der Handarbeit für das Leben der Baukunst hat man heute fast
vergessen. Man hat sich zwar gegen das Sinnlose eines bloß technisch ausgeführten
Bauornamentes gewehrt. Wenn man aber deshalb alles Ornament in Acht und
Bann getan hat, hat man den Schuldigen verkannt ; der Fehler lag nicht am Ornament

selbst, sondern an seiner mechanischen Reproduktion.
Aus dem Wesen der griechischen Bauornamentik verstehen wir das Drängen

und Schwellen in allen Formen, von dem wir am Anfang gesprochen haben. In
sämtlichen Ornamenten blüht es auf, am meisten aber in den Trauf- und First-
akroteren. Das Aufstrebende verzweigt sich oben immer feiner. Vor einigen Jahren
erst hat die Entdeckerin des Heraheiligtums an der Seiemündung, Frau Zancani-

Montuoro, nachgewiesen, daß sich auch die Triglyphen nach oben verjüngen wie
die Säulen; nicht weil sie ursprünglich Freistützen gewesen wären, wie man
geglaubt hat, sondern weil sie in rein künstlerischem Sinn das tragende Motiv der
Säulen wieder aufnehmen. Der dorische Bau drängt die pflanzlichen Elemente in
den tragenden Gliedern immer mehr zurück, um diese immer unmittelbarer als

Ausdruck von Grundrhythmen und Grundformen des Lebens zu gestalten; aber
noch bei Vitruv finden wir den Vergleich der dorischen Säule mit dem männlichen

Körper, der ionischen mit dem weiblichen. Dieses Körperhafte erscheint schließlich

am deutlichsten in der Bauplastik. Man hat sich oft gewundert, warum diese

in schwer sichtbarer Höhe, in Metopen, am Dachrand und gar im Giebeldreieck

angebracht ist, das für ein Bild so ungeeignet ist. Die Erklärung ist wieder im
plastischenWesen des Tempels zu suchen. Die eigentlich tragenden Glieder, Wände,
Säulen, Architrav, Triglyphen, Gesims dulden keinen Reliefschmuck, weil er die

Grundrhythmen verschleiern würde; aber an den tektonisch unbetonten Stellen,
in den Metopen, in den Giebeln und oft auch in den Akroteren verdichtet sich das

plastische Leben zu kraftvollen Reliefs, die unmittelbar vom Reich des im Tempel
behausten Gottes zeugen.

Im Tempel wird nach alledem das gottgegebene Sein verkörpert und als ein

gesetzliches gedeutet. Damit steht er in entschiedenem Gegensatz zum
magischsymbolischen Charakter der altorientalischen Baukunst, aber auch zum Trans-
zendieren des lateinischen Abendlandes, das sich in der Kathedrale erfüllt hat.
Die heutige Auffassung des Bauens ist noch immer bestimmt durch das Lebens-

9 Mitt. Inst. 1952, 7ff.



Neues vom klassischen Tempel 31

feindliche der abendländischen Tradition, obwohl der transzendente Sinn längst
verloren gegangen und durch Wohnmaschinen und Reisemaschinen ersetzt ist.
Aus dem Streben nach dem Heil ist das nach Bequemhchkeit und Schnelligkeit
geworden, die Yergötzung des Zwecks. Dieser moderne Aberglaube steht der

Schöpfung ebenso feindlich gegenüber wie unsere spätgotische Vergangenheit.
Deshalb stehen moderne Zweckbauten meist so unvermittelt in der Landschaft,
selbst in unseren alten Städten; deshalb lassen sie das feine Empfinden für den

Bauorganismus vermissen, der uns unsere mittelalterlichen Städte so teuer macht.
Seltsamerweise paßt die funktionahstische Auffassung, die ein Erbe des

zweckbewußten Materiahsmus ist, gar nicht zum heutigen Menschenbild. Wenn man von
der heutigen Rehgiosität etwas aussagen kann, so ist es gerade die Überwindung
des bloßen Zweckdenkens oder, um ein Wort von Albert Schweitzer zu gebrauchen,
die Ehrfurcht vor dem Leben; also ein neues Ernstnehmen der Schöpfung. So

denken heute Menschen diesseits und jenseits der Grenzen und der Konfessionen,
und die neue Begegnung mit der griechischen Architektur, von der wir heute zu
berichten haben, ist selbst ein Ausdruck dieses Denkens. Aller Klassizismus ist
ihm fremd, denn es weiß, daß die Griechen nie ein formalistisches Ideal gekannt
haben. Es ist zu hoffen, daß die Ehrfurcht vor dem Leben einmal nicht nur in
wenigen modernen Bauten, sondern in einem neuen Stil ihren Ausdruck finden
wird.

Aber wir wollen nicht mit diesen Gedanken schließen, sondern mit dem Blick
auf ein Meisterwerk, denn unsere Wissenschaft erfüllt ihren Sinn, wenn sie dem

Schöpferischen dient. Der Tempel des Apollon Epikurios, eines Heilgottes, hegt
drei Stunden von Phigalia in Arkadien entfernt in 1200 m Höhe in der
Bergeinsamkeit, bei Resten alter Eichenwälder, und schaut nach Süden, wo der
Ithome aus der Ebene steigt und sich vom messenischen Meer abhebt. Diese

Orientierung nach Süden erklärt sich nur aus der Gestaltung der Landschaft, denn
die meisten Tempel sind nach Osten orientiert. Auch unser Tempel birgt eine nach
Osten orientierte kleine Cella, in der das Kultbild stand. Indem nun aber der

ganze Bau nach Süden schaut, verdichtet er in besonderer Weise die plastischen
Kräfte, die in der Landschaft wohnen. Gewiß sind die Orte der griechischen Heiligtümer

nicht aus romantischem Naturempfinden gewählt, aber es steht doch jeder
Tempel in einem organisch gestaltenden Verhältnis zur Landschaft. Der griechische

Architekt Doxiadis hat dies auch für die Anlage griechischer Heiligtümer
nachgewiesen.

Die eigenartige Disposition des Innern erklärt sich daraus, daß zwischen den
Halbsäulen jeweils Raum für ein Bett ist. Hier schliefen also die Heilungsuchenden,
auf die Träume vorbereitet, in denen ihnen der Gott den Weg zur Gesundung wies.

Von dem Raum des Kultbildes war man nur durch eine korinthische Säule
getrennt. Wie diese einzigartige Anordnung auf die Kranken wirken mußte, wird
durch den oben umlaufenden Fries in einer ebenso ungewöhnlichen Weise sichtbar,
die ganz dem Geist der Sophistenzeit, des reichen Stiles entspricht. Griechen



32 Karl Sohefold: Neues vom klassischen Tempel

kämpfen mit Amazonen, Lapithen mit Kentauren, Frauen der Lapithen flüchten
sich zu einem Idol der Artemis, das hilflos ihrer Not zuzusehen scheint; da
erscheinen Apollon und Artemis auf einem von Hirschen gezogenen Gespann in ihrer
wahren Gestalt und bringen wunderbare Hilfe, so wie die Götter in gleichzeitigen
Tragödien des Euripides Verstrickungen lösen, die für Menschen unentwirrbar
sind. So wirken Bau und Plastik zusammen, um das Numinose, das Erleben der

göttlichen Heilbringer zu gestalten.
Vor kurzem hat ein Gelehrter die Hypothese aufgestellt, die Tür nach Osten

und die korinthischen Säulen zwischen Cella und Hauptraum hätten ursprünglich
gefehlt. Er hat diese Vermutung nicht beweisen können, aber vielfache Zustimmung

gefunden, weil die erhaltene Raumdisposition ohne Parallelen ist. Dieses

Ungewöhnliche paßt nun aber gerade zu Iktinos, der nach der antiken Überlieferung

den Tempel von Phigalia, aber auch das Telesterion in Eleusis und den
Parthenon auf der Akropolis von Athen erbaut hat. Auch Telesterion und Parthenon
sind ganz ungewöhnliche Bauten. Im Parthenon hat Iktinos zum ersten Mal das

archaisch additive Element, das an sich zum dorischen Stil gehört, vollständig
überwunden und die große Säulenzahl und die weite Raumspannung des Innern
um das Kultbild des Pheidias zu einer genialen Einheit gefügt. Wir werden sehen,
daß diese Einheit im Tempel von Phigalia noch verfeinert ist. Als Stütze für die
Nike auf der rechten Hand der Athene Parthenos diente ein Kapitell, das, soweit
die ungenauen Nachbildungen erkennen lassen, nur als eine frühe Form des

korinthischen Kapitells verstanden werden kann. Die hintere Cella des Parthenon war
von ionischen Säulen getragen; alle übrigen Säulen waren dorisch. Beim Tempel
von Phigalia ist nur der Außenbau dorisch; die Halbsäulen des Innern sind ionisch
und die eine korinthische Säule hat eine den Innenraum bestimmende Stellung
gewonnen; die korinthische Ordnung ist von Iktinos zum ersten Mal monumental
verwendet worden. Noch überraschender ist es, daß die drei Ordnungen einander

angeglichen sind: an den ionischen Säulen ist das Pflanzliche zurückgedrängt im
Sinn des dorischen Stils, zugunsten ungewöhnlicher, organisch schwellender Formen

an Basis und Kapitell. Dafür entfaltet sich das Pflanzliche im korinthischen
Kapitell um so freier. Und dem dorischen Außenbau des Tempels fehlt die Kurvatur

und die Neigung der Säulen, wie wenn die Ordnung ionisch wäre. Man kann
also keine der drei Säulenordnungen am Bau isolieren, sie sind aufeinander
abgestimmt. Die späte Klassik des 4. Jahrhunderts hat durch ihre harmonische
Vermählung der Plastik des Baukörpers mit dem Zwischenraum eine neue Einheit
gewonnen, aber die genialen Entwürfe des Iktinos bereiten diese Einheit vor;
ebenso wie die berühmten gleichzeitigen Maler Zeuxis und Parrhasios, die
Entdecker der illusionistischen Malerei, die neue Klassik eines Euphranor und Apelles
vorbereiten. So ist der Tempel von Phigalia nicht altertümlich oder gar provinziell,

wie man gesagt hat, sondern er gehört zum kostbarsten Vermächtnis, das

dem Abendland immer wieder geholfen hat, das Erstarrte in der Gegenwart zu
überwinden und den Weg ins Kommende, ins Echte und Wahre zu finden.


	Neues vom klassischen Tempel

