
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 3

Artikel: L'expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain

Autor: Vischer, Fernand de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Expansion de la cité romaine et la diffussion du Droit Romain

Par Fernand de Visscher, Louvain

Le problème que j'aborde est de ceux qui touchent le plus près l'histoire de notre
monde occidental. Comment s'est faite cette unité profonde de civilisation qui le

caractérise; et comment aussi, au sein de cette unité, ont été sauvegardées ces

diversités qui font sa richesse et sa force

Certes, la réponse à ces problèmes n'est pas toute entière dans une seule période
de l'histoire, et elle est pour une part essentielle dans l'influence du Christianisme,
dont je n'ai pas qualité pour traiter.

Mais elle est aussi, dans une très large mesure, dans ce grand phénomène antérieur

au christianisme, qui est la domination de Rome et la diffusion des institutions

romaines. C'est à ce seul aspect du problème que je m'attacherai.
Sur la manière dont se sont répandus les institutions et le droit de Rome dans

les immenses territoires soumis à son Empire, il existe une doctrine classique,
fondée au XIXe siècle, et dont le plus illustre et génial représentant fut L.
Mittels. Le principe fondamental dont s'inspire cette doctrine est celui que nous

appellerions aujourd'hui de la nationalité ou de la personnalité des lois. Dans ce

vaste empire où se confondent tant de peuples, les citoyens romains ne forment
au début de notre ère qu'une infime minorité. Chacun y est régi par ses lois propres,
les citoyens par le droit romain, les pérégrins par leurs lois nationales.

De ce point de vue, la diffusion du droit romain se trouve indissolublement liée
à une expansion du droit de cité. Les concessions du droit de cité deviennent le
facteur essentiel de la romanisation. Et la Constitution Antonine de l'an 212, en
accordant la cité romaine à tous les habitants de l'Empire, mériterait de figurer
parmi les plus grands événements de l'histoire antique. Avant cette date fatidique,
la conservation des droits locaux se trouvait garantie en principe. Depuis 212,

au contraire, la suppression des droits locaux est chose acquise au profit du droit
de l'Empire ou Reichsreckt1.

Sans doute, pour être équitable, faudrait-il apporter à ce schéma bien des nuances,

qui constituent le fruit le plus précieux et durable des recherches de Mitteis. Il
avait bien noté la «pénétration silencieuse» du droit romain dans les usages locaux
dès avant l'an 212, et après cette date d'innombrables survivances des droits
locaux. Mais tout cela n'empêche que la Constitution Antonine demeurait à ses

yeux le pôle autour duquel devait graviter toute l'histoire de la réception du droit
romain dans les provinces.

Un renversement aussi radical est bien fait pour surprendre. Mitteis dont le sens

1 Mitteis: Reichsrecht und Volksrecht p. Ills.



L'Expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain 165

historique est si rarement en défaut, s'en étonnait lui-même: «Jamais, écrivait-il,
une réforme n'a été mise en œuvre avec une aussi brutale inconscience.» Et quelques

lignes plus loin, il revenait encore sur le caractère arbitraire et inconsidéré de

pareille mesure.
Depuis près de trente ans, de vives réactions se sont produites contre ces théories.

Si durable qu'elle soit, l'œuvre de Mitteis porte la marque du temps. Et ce temps
est celui de la stricte orthodoxie Mommsénienne. Celle-ci est imbue des doctrines

politiques du XIXe siècle, sous leur forme souvent la plus rudimentaire. Elle
procède des notions modernes de l'Etat souverain, et d'un droit de cité impliquant,
en vertu de cette souveraineté même, la soumission totale et exclusive au seul

ordre juridique émané de cet Etat.
Ainsi le problème fondamental que pose cette théorie est celui des rapports entre

l'octroi de la cité romaine et le régime juridique des nouveaux citoyens.
Ces rapports dépendront en premier lieu de la conception même du droit de cité

chez les Romains. C'est l'aspect sans doute le plus négligé du problème. Il n'en
est point cependant qui ouvre de plus larges perspectives sur les formes possibles
d'association humaine. L'originalité foncière du concept romain du droit romain
réside dans sa souplesse, qui en fait un lien d'union entre les peuples, tout à l'en-
contre du concept moderne dont la rigidité fait un élément de division et même

d'opposition.
Mais il n'y a pas que la conception romaine du droit de cité dont nous ayons à

tenir compte. Il nous faut aussi considérer ce qu'a été en fait la diffusion du droit
romain, et cette recherche, il nous faut la mener indépendamment de tout système
ou concept a priori.

Or, cette application du droit et des usages romains, nous la rencontrons chez

la plupart des peuples, non seulement après leur accession à la cité romaine, mais
le plus souvent longtemps avant cette accession. Et la question qui se pose est

alors la suivante: si le droit de cité a contribué à la diffusion du droit romain,
n'est-il pas au moins aussi vrai que ce droit de cité a suivi et récompensé l'adoption
spontanée des lois et coutumes romaines par les pérégrins Et qu'au lieu d'être
la cause de la romanisation, la concession de la cité n'en était le plus souvent que
l'achèvement et le couronnement Il y a là un point de vue en partie nouveau, et

qui mérite d'être examiné de plus près.

i
'

1

Dans le discours qu'il dédiait à la gloire de Rome vers le milieu du Ile siècle de

notre ère, le rhéteur Aelius Aristide écrivait: «De toutes les choses qui chez vous
méritent l'attention et l'admiration, ce qui l'emporte c'est votre droit de cité et la

conception grandiose qui l'inspire. Le monde en effet n'a jamais rien vu de pareil.2»
Ce que Aristide soulignait ainsi c'est le caractère unique de la cité romaine dans

le monde antique. Mais je pense que cette parole est toujours aussi vraie de nos
a Aelius Aristide Ad Rom. 59.

12 Museum Hclveticuiri



166 Fernand de Visscher

jours. Notre première tâche doit donc être de préciser autant que possible le
concept romain du ius civitatis.

Toute comparaison, toute assimilation avec le concept moderne de nationalité,
cittadinanza ou Staatsangehörigkeit serait éminemment fallacieuse. Nous avons
affaire à un concept typiquement romain, fixé par une tradition plusieurs fois
séculaire. Et tout de suite s'affirme une différence fondamentale entre le concept
moderne et le notion romaine de civitas.

C'est sur l'idée de dépendance envers l'Etat que se fonde le concept moderne de

nationalité; et s'agissant d'un Etat souverain, cette dépendance sera logiquement
totale et exclusive.

La définition romaine de la civitas nous met en présence d'un concept d'un tout
autre ordre. Etre citoyen, c'est être membre d'une société, d'un groupe de

personnes unies par une communauté de droit. Quid est civitas nisi iuris societas disait
Cicéron, De Rep. I 49. C'est par la communauté de Droit que des groupements
humains s'élèvent au rang de civitates. Et encore : Concilia coetusque hominum iure
sociati quae appellantur civitates.

Mais la communauté de droit est une notion toute relative: elle peut être plus
ou moins complète. Et tous les historiens savent que dans la plupart des sociétés,

l'égalité des droits représente seulement l'aboutissement d'un long développement.
L'histoire interne de Rome nous en offre des exemples trop connus pour qu'il

soit nécessaire d'y insister. Les plébéiens se sont vu refuser le conubium avec les

patriciens jusqu'après la loi des XII Tables. Ils n'arriveront à l'égalité des droits
politiques - au moins en théorie - que vers l'an 300 avant notre ère. Et enfin, il y
eut toujours à Rome des citoyens de seconde zone, les affranchis ou liberti.

Mais il est plus important et intéressant encore de montrer la relativité de la
notion romaine de civitas au temps de son expansion à travers l'Italie.

Ce qui caractérise cette expansion, c'est la civitas dite sine suffragio, une
communauté de droits manifestement partielle, mais suffisante cependant pour justifier

aux yeux des Romains un rapport de concitoyenneté.
Cette communauté de droits n'exclut nullement l'appartenance à d'autres cités.

Et très souvent elle se fondera sur de véritables traités internationaux. Nous en

avons des témoignages frappants chez Tite-Live qui qualifie indifféremment les

Campaniens de socii et de cives3.

Tout ceci peut assurément sembler étrange à un juriste moderne. Car nous avons
fait de la dépendance à l'égard d'un Etat souverain le principe même de la
nationalité: et dès lors celle-ci ne se conçoit plus que dans le cadre exclusif de l'Etat.

Mais la civitas romaine n'est qu'une communauté de droits. Et celle-ci peut
s'établir sur une base conventionnelle entre cités autonomes.

Cette notion si souple servira merveilleusement les intérêts de Rome en lui
permettant de rattacher des éléments toujours nouveaux, sans détruire les organisations

politiques existantes.
3 Tite-Live 23, 5, 4 et 9; 26, 33, 3 et 10.



L'Expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain 167

Cette relativité de la notion de cité romaine devait se traduire par deux phénomènes

d'importance capitale et qui illustrent admirablement la politique de Rome.
Le premier a trait à la coexistence possible de la cité romaine avec un droit de

cité local. Le second, c'est celui de l'autonomie municipale.
Une controverse encore vive règne sur la question des rapports entre la cité

romaine et la cité locale. «Peut-on être à la fois citoyen romain et membre d'une
autre cité La position de Rome à cet égard nous paraît fixée par cette formule
lapidaire de Cicéron: sed nos non possumus et huius esse civitatis et cuiusvis praeterea.
ceteris concession est ..A «Il ne nous est pas permis, à nous Romains, d'être citoyens
de Rome et en même temps d'une autre cité quelconque. Mais cela est permis aux
citoyens de toutes les cités étrangères. » Ainsi un Romain ne peut devenir citoyen
d'Athènes sans perdre la cité romaine. Mais un Athénien demeure citoyen d'Athènes
bien qu'ayant acquis la cité romaine.

Comment justifier ces solutions apparemment contradictoires On sait
qu'aujourd'hui encore, chaque Etat tranche les problèmes de nationalité selon ses intérêts

propres.
Et de même, toute l'attitude de Rome en ces matières a été dominée par des

considérations d'ordre politique. De la notion essentiellement relative de la cité

que nous venons d'analyser, Rome a tiré toutes les conséquences favorables à

l'accroissement de son influence; elle en a logiquement refusé toutes celles qui
eussent été de nature à l'affaiblir.

De là des attitudes qui, du seul point de vue juridique, semblent contradictoires,
mais qui se rejoignent sur le plan invariablement dominant de l'intérêt de Rome.

L'acquisition de la cité romaine est tenue pour compatible avec la cité locale,

parce qu'elle permet de récompenser et de lier plus étroitement des étrangers amis
de Rome. Mais un citoyen romain ne peut acquérir une cité étrangère sans perdre
sa cité d'origine, parce qu' une telle acquisition risquerait d'affaiblir la fidélité
exclusive qu'il doit à Rome.

Les deux droits de cité sont donc compatibles. Mais il s'agit d'une compatibilité
unilatérale, à sens unique, à l'avantage exclusif de Rome.

La relativité du droit de cité romaine a trouvé une autre application dans le

régime des municipes, l'une des créations les plus originales et les plus fécondes

de Rome.
Si ses origines historiques sont obscures et toujours très discutées, il ne saurait,

à mon sens, y avoir de doutes sur ses caractères distinctifs. Les municipes sont des

groupements urbains de citoyens romains possédant une res publica, une organisation

administrative distincte de celle de Rome, et jouissant en principe de l'autonomie

législative, legibus et iure suo utuntur, c'est ainsi qu'Hadrien les caractérisait
encore au Ile siècle de notre ère, par opposition aux colonies5.

4 Cicéron, Pro Balbo 12, 29.
6 Aulu-Gelle N.A. XVI 33.

12* Museum Helveticum



168 Fernand de Visscher

Et nous nous plaçons ici en contradiction absolue avec la doctrine de Mommsen,
selon lequel il n'y aurait pour un citoyen romain d'autre droit concevable que le

droit romain.
Seulement, il faut bien reconnaître que dans la bouche d'Hadrien, cette

affirmation d'autonomie n'avait plus qu'une valeur de principe. Et si l'Empereur juge
à propos de rappeler le principe de cette autonomie, ce n'est guère que parce
qu'elle est en contraste complet avec la pratique contemporaine. Les municipes
ont en fait abandonné leur droit local pour suivre les institutions romaines. Et
quelques années plus tard Aulu-Gelle constate que les municipes ont perdu
jusqu'au souvenir de leurs institutions locales.

Est-ce à dire qu'il soit historiquement indifférent de considérer les municipes
comme obligatoirement soumis aux lois romaines, ou d'admettre qu'ils ont
volontairement adopté le droit romain

L'application obligatoire du droit romain aux nouveaux citoyens eût entraîné

un conformisme rigide, souvent mal adapté aux circonstances locales.

D'une adhésion spontanée aux lois romaines devait au contraire naître un droit
romain provincial, largement empreint de survivances locales. Et tel est bien le

droit que nous ont révélé les découvertes et les travaux les plus récents.

II
Nous nous sommes bornés jusqu'à présent à mettre en lumière la relativité de

la notion de la civitas romaine, sa souplesse, son aptitude à créer l'union entre des

peuples et des cités divers.
Mais nous n'avons là qu'une des faces du tableau. Un droit de cité commun

n'est pas la seule base de l'unité de l'Empire romain. Et la cohésion de l'Empire a
des fondements bien autrement larges et profonds.

Nous nous tournons à présent vers la masse immense des pérégrins, c'est-à-dire
des cités et des peuples qui, politiquement rattachés à l'Empire de Rome, ne

jouissent cependant ni du droit de cité, ni de ce degré à peine inférieur que l'on
appelle la Latinité.

Le principe fondamental qui détermine le statut des pérégrins est bien connu
et d'une extrême simplicité: les pérégrins vivent sous l'empire de leurs lois nationales,

suis legibus utuntur. Et de façon générale cela est aussi vrai des lois

politiques que des lois de droit privé.
Ce régime est celui que les Grecs ont appelé l'autonomie, et il est commun à

toutes les cités pérégrines, quelle que soit la nature des liens qui les rattachent à

Rome. Il s'observe à la fois dans les cités fédérées, dont les relations avec Rome se

maintiennent sur le plan international, dans les cités libres et immunes dont le

statut est basé sur un acte unilatéral et par conséquent théoriquement toujours
révocable, et enfin dans les cités sujettes ou stipendiaires, où l'autonomie répond
seulement à la pratique générale des gouverneurs de province. Le respect des droits

et coutumes locales est donc l'un des principes essentiels de la politique romaine et



L'Expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain 169

l'une des clefs de son succès. Et cependant celui qui s'en tiendrait à ce seul principe

pour caractériser le droit en vigueur chez les pérégrins aboutirait à une vision

singulièrement déformée de la réalité historique.
Il nous faut ici mettre en lumière ce phénomène capital que l'on peut appeler la

romanisation ou l'égalisation progressive des conditions juridiques des pérégrins
et des citoyens. Toute accession au droit de cité a été en effet précédée d'une

période plus ou moins longue d'adaptation aux usages romains. Et en cela la

constitution Antonine de 212 ne s'est point différenciée de toutes les concessions

du droit de cité qui l'ont précédée. Ce processus de romanisation est très ancien

et nous le trouvons en action dès le IVe siècle av. J.-C. en dehors des limites du

Latium. Il vaudra à l'aristocratie campanienne, d'ailleurs unie par d'étroits liens

de famille à l'aristocratie romaine, d'être gratifiée de ce degré inférieur appelé la

cité sine suffragio. La puissance et le prestige de Home devaient à la fin de ce

même siècle faire intervenir un facteur plus actif et plus rapide encore de pénétration

des usages romains, avec les préfets Capuam Cumas. Appelés par les Cam-

paniens eux-mêmes pour remédier à leurs discordes, à la manière des diallactai

grecs, le rôle de ces préfets se révéla si efficace que d'autres cités comme Antium,
implorèrent à leur tour l'envoi de patrons romains ad statuenda iura. Car déjà à

cette époque, observe Tite-Live, non seulement les armes, mais le droit lui-même
de Rome avaient conquis un large empire.

Ainsi dès ce moment nous assistons à un mouvement spontané d'adhésion et

d'adaption aux lois et usages romains. Le même phénomène a dû se produire dans

le centre de l'Italie, où il se trouvait favorisé d'ailleurs par une nette similitude
d'institutions. C'est ce qui explique la facile et rapide diffusion du régime municipal
dans ces régions.

Les parties purement grecques de l'Italie possédant un système juridique propre
devaient au contraire opposer une forte résistance contre de telles infiltrations.
Cette résistance, l'extension elle-même du droit de cité n'a pu la vaincre, et au
Ile siècle de notre ère Naples conserve encore ses démarques et archontes. Simples
vestiges d'ailleurs et symboles de son autonomie, et que l'on rencontre plutôt sur
le terrain des institutions politiques que sur celui du droit privé, où l'unification
ne tarda pas à devenir totale.

Si ce phénomène de réception est notable de la part des pérégrins d'Italie dès

le IVe siècle, il importe aussi de souligner l'attitude prise par Rome. Longtemps
le système juridique romain paraît s'être renfermé dans un certain exclusivisme

qui le rendait inaccessible aux pérégrins. Mais cette attitude s'est totalement,
profondément modifiée au cours du Ile siècle. Et ce changement paraît lié aux
conditions politiques, économiques et sociales nouvelles de Rome. Au lendemain de

la deuxième guerre punique, nous assistons à un véritable effondrement du nombre
des citoyens, résultat d'une guerre sanglante, et en partie de la privation du droit
de cité infligée au Campaniens. Non seulement leur nombre se trouve réduit, mais

nous rencontrons ces citoyens dispersés en Italie et en particulier dans les riches



170 Fernand de Visscher

régions du Pô, soit dans des colonies, soit dans des villages isolés. Dès ce moment,
comme l'observe de façon frappante M. de Martino, «Rome ne pouvait plus vivre
sans l'Italie ni l'Italie sans Rome.» Cette dispersion, si elle contribue à faire pénétrer

les usages romains, oblige d'autre part Rome à assouplir son système juridique,
à développer des institutions communes. Or c'est précisément l'époque d'où l'on
peut dater l'épanouissement de ces institutions que l'on caractérisera plus tard
du nom de iuris gentium, la vente, la louage, le mandat, la société, auxquels il faut
ajouter le mutuum ou prêt d'argent dont l'usage commun remonte sans nul doute
bien plus haut encore.

Ce droit commun aux Romains et pérégrins n'est pas seulement représenté par
des institutions nouvelles, mais les institutions du vieux droit civil elles-mêmes

se transforment et s'adaptent. C'est ainsi que la vieille sponsio romaine prend une
forme accessible aux pérégrins.

D'importance non moins capitale dans ce mouvement d'égalisation devait être
la transformation de la procédure, avec l'abandon progressif des vieilles actions
de la loi et le développement de la procédure formulaire. Celle-ci, probablement
née devant la juridiction du préteur pérégrin, n'a pas tardé à se généraliser, ouvrant
ainsi aux pérégrins le libre accès aux juridictions romaines. Elle devait en outre
ouvrir au préteur la possibilité d'étendre aux pérégrins une foule de règles légales

jusqu'alors applicables aux seuls citoyens romains, et cela par le moyen d'actions
fictices, avec fiction de citoyenneté. Gaius nous donne l'exemple d'actions de ce

type en matière de vol soit en faveur du demandeur, soit contre le défendeur, mais

il ne fixe d'autre limite à l'usage de ce procédé que l'équité du préteur: si modo

iustum sit earn actionem (id est legibus constitutum) etiam ad peregrinos extendi.

Tout cela ne devait certes pas abolir nombre de particularités locales - il en
subsistera même après l'extension du droit de cité. Et d'autre part, il est des

institutions et des formes, telles que la patria potestas et le testament, dont l'usage
demeure réservé aux citoyens romains, encore que rien n'ait pu empêcher les

juridictions locales de tenir celles-ci pour valables dans le chef de leurs ressortissants,

s'il plaisait à ceux-ci d'y recourir.
Cette égalisation ne devait pas moins énergiquement se poursuivre sur le terrain

du droit public. Il me suffira de rappeler le puissant mouvement des italiques en

vue de leur assimilation plus ou moins complète aux citoyens romains. L'opposition
des optimates tiendra longtemps ce mouvement en échec. La guerre sociale devait
trancher le conflit et décider le vote de la lex Iulia accordant la cité à tous les

italiques.
Cette concession ne fut d'ailleurs pas accueillie partout avec la même faveur.

L'opposition fut forte dans le midi grécisé, et se manifesta particulièrement chez

les plus anciens et fidèles alliés de Rome, Héraclée et Naples. La municipalisation
s'accomplit d'ailleurs malgré tout, non sans laisser subsister des traces des

systèmes locaux.
Ce que nous retiendrons avant tout de cette page de l'histoire de l'Italie: c'est



L'Expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain 171

ce mouvement très largement spontané de romanisation, indépendant et bien
antérieur à la concession du droit de cité.

Or ce phénomène de romanisation, nous allons le rencontrer sur une beaucoup
plus large échelle dans les provinces, où il ne devait d'ailleurs jamais atteindre le
même degré d'achèvement qu'en Italie.

Il n'est personne, je pense, qui ait analysé avec autant de pénétration que Mitteis,
les facteurs qui contribuèrent à cette adaptation des provinces aux usages romains.

Il y a d'abord le prestige de la puissance romaine et surtout l'influence de ses

juridictions. Mais dans le vaste domaine que le droit privé laisse à l'autonomie des

parties, il faut mentionner le rôle capital joué par la pratique notariale, et les
formulaires romains, ces formulaires que nous trouvons strictement reproduits chez

les indigènes de Transylvanie. Plus décisive peut-être encore devait être la diffusion

dans les provinces de la jurisprudence, de cette science qui au Ile siècle non
seulement devient la science officielle, celle qui ouvre l'accès aux charges de

l'administration, mais fait figure de culture intellectuelle supérieure, comparable à la

philosophie.
Si sur un point il faut nous séparer de Mitteis, c'est quant au rôle décisif qu'aurait

joué à cet égard l'extension du droit de cité.
En réalité, la constitution des municipes - au moins dans les provinces occidentales

- a été invariablement précédée d'une période d'intense romanisation.
Si ces concessions collectives du droit de cité sont le plus souvent, à l'origine

surtout, appelées à récompenser la fidélité envers le peuple romain, elles n'en ont

pas moins pour condition première une profonde accoutumance aux lois et usages
romains. Les villes de Bétique en sont un exemple frappant. Les modes de vie et

d'organisation y étaient implantés depuis un siècle et demi, quand César et Auguste
les érigèrent en municipes. Et le délai fut à peine moindre pour les anciens municipes

d'Afrique. L'établissement d'un tel régime ne se concevrait pas d'ailleurs sans
la présence d'un solide contingent de citoyens. Suivant Kornemann, les municipes
de Bétique auraient simplement absorbé les conventus civiurn Romanorum. Et c'est
à une très forte immigration italienne que l'on doit attribuer la rapidité avec
laquelle les villes d'Illyrie ont accédé au régime municipal.

Mais à côté de cette adhésion volontaire, il nous faut faire entrer en ligne de

compte une politique d'égalisation entre citoyens et pérégrins, consciemment

poursuivie par les autorités romaines. Non point que Rome ait jamais prétendu
substituer son système juridique à celui des villes libres. Mais elle n'en entendait

pas moins soumettre les citoyens et les pérégrins à certaines règles qu'elle jugeait
indispensables au bon ordre et à la justice.

Depuis Auguste, les citoyens romains sont soumis aux mêmes charges locales et
exercent les mêmes fonctions et honneurs. Les tribunaux romains appliquent aux
pérégrins en dehors de toute disposition législative, des institutions typiquement
romaines, telles que la manumissio vindicta et la lex Plaetoria. En Egypte une
série d'édits, ceux de Mettius Rufus et de Servius Sulpicius, de Valerius Eudaimon,



172 Fernand de Visscher

le rescrit de Sévère et Caracalla sur la praescriptio longi temporis, sont applicables
aux citoyens romains comme aux pérégrins.

Des constitutions impériales vont étendre aux provinces une série de lois d'abord
exclusivement conçues pour Rome et l'Italie. Tel fut le cas de la lex Iulia sur la
cession de biens, la lex Iulia sur la tutelle. Rien de plus caractéristique que la
Constitution d'Antonin le Pieux condamnant les cruautés injustifiées infligées aux
esclaves, disposition à laquelle sont soumis tous ceux qui sub imperio populi
Romani sunt (Gaius I 53). Plus significatif encore est le senatus-consulte rendu

ex autoritate divi Adriani qui, parmi les prescriptions de la lex Aelia Sentia, en
détache une pour la rendre applicable aux pérégrins, celle qui tient pour nuls les

affranchissements faits en fraude des droits des créanciers. Et de même le droit
d'appel désormais réservé aux honestiores, le sera sans distinction entre citoyens
et pérégrins.

Mais je le répète, en dehors de nombreuses dispositions particulières, rien
n'indique une volonté d'uniformisation du droit. Et tout au contraire nous voyons des

Empereurs philhellènes, comme Hadrien, nomothète d'Athène, s'attacher à faire
revivre le droit attique et promulguer des lois de pur droit grec. La romanisation
devait d'ailleurs suivre un rythme infiniment plus lent et une forme beaucoup plus
trouble dans les provinces hellénisées, où elle se heurtait à des traditions juridiques
fortement établies et en partie indéracinables.

Ces observations auront suffi, je pense, à indiquer le sens général dans lequel
nous sommes disposés à résoudre le problème tant discuté des rapports entre la
diffusion du droit romain et l'extension de la cité romaine.

Cette diffusion n'a pas été l'effet soudain et en quelque sorte mécanique de

l'attribution du droit de cité. Il en serait résulté un régime d'une roideur et d'une
uniformité intolérables.

En réalité, la vie locale s'était progressivement et très largement adaptée aux

usages et aux lois romaines dès avant la concession du droit de cité. Assurément
de telles concessions ne devaient pas rester sans effets. En dehors de quelques
principes d'ailleurs depuis longtemps entrés dans les mœurs, concernant le mariage par
exemple, ou du recours désormais légitime à quelques formes spécifiquement
romaines, elles ont avant tout déterminé ce que l'on a justement appelé un choc

psychologique, favorable à une romanisation plus poussée. Mais il n'est pas à

croire qu'elles aient sensiblement modifié le droit en vigueur.
Dans l'ensemble, il nous paraît beaucoup plus exact de considérer la concession

du droit de cité comme la reconnaissance officielle d'un degré de romanisation
suffisant pour justifier le rattachement d'une cité à la communauté des citoyens.
L'appréciation de ce degré dépendait du pouvoir central, et a dû varier énormément

de région à région, et suivant les circonstances politiques et militaires. Bref
la concession de la cité nous paraît avoir eu un effet essentiellement confirmatif :

tout en encourageant les progrès de la romanisation, elle assurait et garantissait
aux nouveaux citoyens le bénéfice des droits et usages en vigueur dans la cité.



L'Expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain 173

Les lois et coutumes du municipe sont en définitive du droit romain, mais tel
qu'il y était traditionnellement pratiqué, avec assez d'exactitude pour mériter aux
habitants le titre de citoyens romains, mais avec assez de liberté aussi pour laisser
subsister le principe d'autonomie du municipe.

Et telle sera aussi la position que nous adopterons vis-à-vis du problème des

effets de la Constitution Antonine de l'an 212.

Ce problème, je tiens à le souligner tout de suite, doit être tenu pour nettement
indépendant de la question de la dualité des droits de cité que nous envisagions tout
à l'heure. La compatibilité du droit de cité romaine avec un droit de cité local est,

sous l'Empire, un fait indiscutable, mais il est non moins certain que la cité locale

avait, dès le Ile siècle, perdu les dernières traces de la signification politique qu'elle
avait eue sous la République.

Le problème se ramène donc désormais exclusivement à celui des effets de la
concession générale de la cité romaine, en dehors de toute considération basée sur
un droit de cité particulier.

Mais je ne crois pas que la solution doive être sensiblement différente de celle

que nous avons admise jusqu'à présent.
En dehors du respect dont les Romains ont toujours témoigné à l'égard des

coutumes locales, il est deux phénomènes dont nous avons à tenir compte.
C'est d'une part le degré de romanisation déjà spontanément acquis longtemps

avant la Constitution Antonine. D'autre part, l'égalisation des conditions de

citoyens et de pérégrins. Et sans doute, répétons le, ce degré de romanisation
apparaît extrêmement inégal, suivant que nous considérons les provinces orientales
et occidentales. Mais c'est précisément ce qui nous empêche de voir dans la
concession du droit de cité le véritable facteur de romanisation. Il eût été absurde et

pratiquement impossible d'imposer à toutes les régions de l'Empire un régime
uniforme déduit de la qualité abstraite de citoyen romain. Dans l'ensemble donc,
il est beaucoup plus exact et satisfaisant d'envisager la concession générale du droit
de cité comme répondant à l'état actuel des institutions et du droit dans les diverses

régions de l'Empire, tous les régimes en vigueur étant désormais jugés compatibles
avec la dignité de citoyen romain.

Il s'agit d'une interprétation que j'appellerais conservatrice de la Constitution
Antonine, et qui s'accommode des plus larges variantes locales. Je m'en voudrais

certes, d'ajouter une hypothèse à toutes celles que le papyrus de Giessen a fait
fleurir: mais je ne puis m'empêcher d'observer que cette interprétation s'accorderait

assez avec la fameuse clause : fiévovroç ovôevôç qui semble indiquer le maintien

de quelque statut local.
La communauté de droits sur laquelle repose le concept antique de la civitas

romaine demeurait donc imparfaite, et le restera. Mais déjà, avec le développement
de la monarchie absolue, se développait une conception nouvelle de la cité, où les

citoyens, dépouillés de tous droits politiques, ne sont plus que des sujets, unis dans

leur commune dépendance envers l'Etat.



174 F. de Visscher: L'Expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain

De ce phénomène infiniment complexe que représente la réception du droit
romain, devait donc surgir un droit que l'on peut appeler vulgaire, fondamentalement

unique et cependant partout marqué de l'empreinte de son développement
local. Des controverses subtiles ont surgi aujourd'hui au sujet de ce que j'appellerais

le caractère national de ce droit. Je ne ferai que les effleurer.
Suivant certains auteurs, la totalité des institutions en vigueur dans les

provinces doit, au moins à compter de l'an 212, être considérée comme relevant du
droit romain.

Selon d'autres, au contraire, les formes et institutions particulières qui
caractérisent le droit dans les provinces, auraient leur fondement dans le droit de cité
local.

A vrai dire, je pense qu'il serait difficile de voir encore dans les cités du Ile
siècle la source vive de l'autorité dont continuent de jouir tant d'usages et
d'institutions provinciales. Si ces usages demeurent en vigueur, c'est qu'ils ont été

acceptés par les autorités et les juridictions romaines. C'est ce qui devrait permettre
de les qualifier de romaines.

D'un autre côté, il est incontestable que la plupart de ces particularités provinciales

ont leur origine dans les systèmes juridiques qui régnaient jadis dans les cités

et les pays peu à peu intégrés dans l'Empire, ou qui s'y sont développés sous la
domination même de Rome.

Nous sommes donc en présence de deux visions ou représentations différentes,
l'une avant tout juridique, l'autre essentiellement historique.

Je doute fort pour ma part que les grands juristes du Ille siècle aient jamais
professé cette espèce de monisme juridique et national, intolérant de tout élément

non romain; mais je ne crois pas davantage qu'ils aient été disposés à s'incliner
devant l'autorité depuis longtemps périmée des cités et municipes. Mais sans doute

pensaient-ils qu'il était de bonne et sage administration de garantir aux peuples
ralliés à la discipline de Rome, le maintien de coutumes convenant à leur tempérament

et à leur genre de vie. Le respect des coutumes locales est la règle d'or que
Trajan prescrivait à ses gouverneurs, et pour cela aussi il a mérité le nom de

optimus Princeps.

6 Tite-Live IX 20, 10.
7 James H. Oliver, The ruling Power (Trans. Amer. Philos. Soc.) A. 43, part 4 (1953)

959 s.


	L'expansion de la cité romaine et la diffusion du Droit Romain

