
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Das Argonautenepos des Apollonios

Autor: Fränkel, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELYETICUM
Vol. 14 1957 Fase. 1

Das Argonauteuepos des Apollonios *

Von Hermann Frankel, z. Zt. Freiburg i. Br.

Die Literatur des klassischen Altertums beginnt für uns mit den beiden
erzählenden Epen, die unter dem Namen Homers geben, und nach Homer ist die

Gattung des erzählenden Epos weiter gepflegt worden durch das ganze Altertum
hindurch bis in späte, christliche Zeiten. Aber es dauerte etwa acht Jahrhunderte,
ehe nach der Ilias und Odyssee wieder ein Epos von Weltrang entstand: Vergils
Aeneis. Die Aeneis lehnt sich zwar eng an die homerische Epik an, ist aber doch
das Kind eines total verschiedenen Geistes. Wie hat das erzählende Epos in all
den Stadien ausgesehen, die es auf dem Wege von Homer zu Vergil durchlaufen
hat Wenn wir nach der Geschichte dieser Gattung in der langen Zwischenzeit

fragen, so ist das gesamte Material dafür verloren, mit einer Ausnahme: dem
Gedicht des Apollonios von Rhodos, verfaßt um 250 v. Chr., das von dem abenteuerlichen

Zug der Argonauten zur Gewinnung des Goldenen Vlieses erzählt. Auf Vergil
haben die Argonautika des Apollonios, oder doch gewisse Partien daraus, so stark
gewirkt, daß er zahlreiche Situationen, Motive und Formulierungen daraus in
seine Aeneis übernommen hat. Es muß also wohl an dem Epos des hellenistischen
Dichters etwas daran sein, das eine nähere Betrachtung lohnt.

Die nähere Betrachtung wird uns freilich nicht leicht gemacht. Sie verlangt Hingabe

und tätige Geduld, denn die Darstellung ist meist so karg und aus Furcht vor
unepischer Sentimentalität so verhalten, daß sich das eigentlich Gemeinte dem
Leser nur durch eigene Nachhilfe erschließt : durch eine geruhiges Überdenken und
ein geistiges Neuinszenieren, das die Lücken sinngemäß ausfüllt und den Stim-
mungs- und Gefühlswerten gebührend Rechnung trägt. Die Sprache des Gedichts
ist ungewöhnlich spröde, und nicht nur wegen der altertümlichen Wörter und
Wendungen, in denen sie sich bewegt. Offenbar hat Apollonios sein Werk immer
von neuem überarbeitet, wobei jene Frische, die unmittelbar anspricht, zum Teil
verloren ging. Es wird berichtet, daß er beim ersten Vorlesen seines Entwurfes im
Freundeskreis auf Ablehnung stieß und erst nach erneuter Arbeit an dem Epos
Anklang fand. Vielleicht hat er sich überhaupt nie dazu durchgerungen, sein
Gedicht als fertig zu erklären und die Publikation zu autorisieren1. Jedenfalls muß

* Vortrag, für den Druck erweitert.
1 Die Scholien zitieren zu einer Reihe von Stellen abweichende Fassungen aus einer

(nicht näher definierten) TiQoéxôooiç. Man hat daraus geschlossen, daß Apollonios zwei
Ausgaben herausgebracht habe. Aber die Viten, auf die man sich hierfür beruft, sagen über
Ausgaben überhaupt nichts, sondern berichten nur von zwei (oder gar drei) imôefêeiç,
zwischen denen der Autor sein Werk geglättet und berichtigt habe, weil es beim ersten Mal,
als Apollonios noch sehr jugendlich war, kränkender Ablehnung begegnet war. Es ist daher
ebenso gut denkbar, daß der Dichter selbst keine Ausgabe herausgebracht hat und daß

1 Museum Helveticum

iüassmcfc-rÄIomschfis



2 Hermann Frankel

er eine zaudernde und schwerlebige Natur gewesen sein. Überdies hatte er das

Unglück, daß er mit dem Unterfangen, zu dem er sich berufen wußte, gegen den
Strom schwamm. Der etwas ältere Dichter Kallimachos, der in Dingen der Literatur

einen dominierenden Einfluß ausübte, verfocht mit Entschiedenheit in Theorie
und Praxis die These, daß epische Produktion nicht mehr zeitgemäß sei und durchaus

zu unterbleiben habe.

Unter den Voraussetzungen verschiedener Art, auf Grund deren Apollonius sein

Epos schuf, spielte die Bildung des Verfassers eine beträchtliche Rolle. Er war eine

Zeitlang Vorsteher der berühmten Bibliothek von Alexandreia, und so versteht
sich eine ausgedehnte literarische, philologische und antiquarische Bildung für
ihn von selbst. Auch an den Naturwissenschaften, die in der hellenistischen Epoche
intensiv gepflegt wurden, nahm er ein lebendiges Interesse, wie sich uns später
zeigen wird. Den Rohstoff für den Inhalt des Gedichts lieferte eine überreiche und
daher auch widerspruchsvolle Tradition in Vers und Prosa. Für die Konstruktion
der epischen Handlung, der Charaktere usw. konnte sich der hellenistische Dichter
nicht nur von dem homerischen Epos anregen lassen, sondern auch von der späteren

Literatur hohen Stils, vor allem der Tragödie, die mit vielerlei überlieferten
Stoffen gleichsam experimentierend für die Lebenskunde und Seelenkunde weite
neue Gebiete erschlossen hatte. Auch die Geschichte lieferte Typen und Vorbilder,
die sich Apollonios für die Darstellung des Argonautenzuges in den entlegensten
Osten zustatten kommen ließ. Der Alexanderzug hatte ähnliche Begegnungen
zwischen Griechen und Barbaren, ähnliche Verwicklungen und Gefahren, Irrungen
und Leiden, seltsame und bewegende Begebnisse mit sich gebracht. Für weiteres,
das besonders in der zweiten Hälfte der Argonautika eine beträchtliche Rolle
spielt : für Zweckbünde und tödliche Feindschaft, auch im Schoß der Familie, für
opportunistische Verträge und den Bruch von Eiden, für raffinierte Intriguen und
schnöden Meuchelmord konnte die Diadochengeschichte Muster in Fülle
beisteuern. Zu den Bildungserlebnissen des Apollonios kamen seine direkten persönlichen

Erfahrungen hinzu, von denen wir so gut wie nichts wissen, aber an manchen
Stellen seines Gedichts doch etwas aus der Ferne zu ahnen glauben. Die wichtigsten

Voraussetzungen aber waren natürlich einmal der hellenistische Zeitgeist und
zum andern die zufällige Konfiguration von Eigenschaften in der Persönlichkeit
des Verfassers: sein individueller Charakter und sein spezifisches Talent.

Aus alledem resultierte in unserem Falle ein Werk von sehr komplexer Natur.
Auch wenn wir alle seine Eigenheiten genau kennten und verstünden (was

zunächst in interessierten Kreisen nur Privatabschriften zirkulierten, deren Text nicht
einhellig war, weil der Autor sein Gedicht fortwährend änderte (auch Ovid hat seine
Metamorphosen keiner abschließenden Revision unterzogen, wie er selbst sagt, mit dem Erfolg,
daß noch in unserer Überlieferung gelegentlich abweichende Fassungen erhalten sind). Von
den Argonautika wäre nun zweimal auf Grund der Privatabschriften eine regelrechte
Ausgabe hergestellt worden. Der Vorteil dieser Hypothese ist, daß wir nicht die Fassungen der
zweiten Ausgabe für die späteren und präsumptiv besseren halten müssen. Bisweilen ist
nämlich die Fassung der nooéxôoaiç derjenigen überlegen, die von unserer handschriftlichen
Überlieferung repräsentiert wird.



Das Argonautenepos des Apollonios 3

keineswegs der Fall ist), würde eine einleuchtende Beschreibung des Ganzen

nach seiner Wesensart noch immer recht schwierig sein. So will ich mich nicht
unterfangen, ein Gesamtbild zu skizzieren. Statt dessen will ich nur einige wenige

Einzelzüge andeuten und sie schematisierend, ohne strikte Systematik, auf zwei

komplementäre Schlagwörter ausrichten. Beide weisen auf Charakteristika der
hellenistischen Epoche hin, in der das Epos entstand, aber wir wollen sie von
vornherein in dem Sinn verstehen, in dem sie speziell für Apollonios gelten. Das eine

Schlagwort gehört dem Bereich des Pragmatischen an, und das andere dem des

seelischen Lebens.

Unser pragmatisches Schlagwort ist das der Fixierung. Damit soll hier eine

bezeichnende Tendenz zum Festlegen und Präzisieren der Begebenheiten der Handlung

gemeint sein: nach dem genauen Ort, wo sie stattfinden, nach ihrer Zeit und
Reihenfolge2 und besonders auch nach ihrer Beschaffenheit. Alles was erzählt
wird, ist von der formenden Phantasie des Erzählers bis ins letzte Detail hinein
durchgestaltet. Jedes einzelne ist plastisch und komplett gesehen, auch wenn nur
spärliche Aussagen darüber gemacht werden; jedes vollzieht sich in strikter
Konformität mit den Gesetzen der Natur und des Lebens. Selbst die vielen märchenhaften

Begebnisse sind in einer Weise stilisiert, daß die vertraute Ordnung der

Dinge nur ein wenig gedehnt, aber nicht eigentlich durchbrochen zu sein scheint

(vgl. z. B. IV1673-1681) : in ihrer konkreten Deutlichkeit wirken sie fast so natürlich

wie die 'Wunder' der Technik und Medizin, die wir in unserer Epoche zu
bestaunen gelernt haben. Das einzelne ist ferner bei Apollonios festgelegt durch
vielseitige Bezüge zu anderen Dingen innerhalb und außerhalb der epischen Handlung.

Die Zusammenhänge sind einwandfrei: auch wenn wir dem Unausgesprochenen

nachrechnen, geht die Rechnung auf.
Blicken wir nun zum Vergleich zurück auf Homer und auf die Ibas im besonderen,

so finden wir dort im Bereich des Pragmatischen Widersprüche in Fülle,
denn die Verknüpfung der einen Episode mit der andern konnte mit goldenem
Leichtsinn behandelt werden. Die Zeit übte keinerlei Zwang aus, sie paßte sich
vielmehr ihrerseits den Ereignissen an, die man in sie hineinzustellen beliebte.
Was die allgemeine Gesetzlichkeit von Natur und Leben betrifft, so waren nicht
nur die Götter, sondern auch die Helden des Epos weitgehend von ihr
ausgenommen; es war z. B. undenkbar, daß sie an einer Krankheit zugrunde gingen.
Erhaben über die gewöhnliche menschliche und sachliche Natur, agierten sie

gleichsam in einem privilegierten Felde für sich, und das Gesetz ihres Daseins lag
überwiegend in ihren Beziehungen zu ihresgleichen beschlossen und zu den Göttern
über ihnen. Ferner war die Deutlichkeit der Vorgänge und Sachen bei Homer
selektiv gewesen: sie wurde nur für das durchgeführt, was für die Handlung
bedeutsam war. Und die Wunder, von denen die Ilias berichtete, entzog die Darstel-

-
2 Hierzu das gehaltvolle Buch von Friedrich Mehmel, Virgil und Apollonius Ith., mit dem

Untertitel: Untersuchungen über die Zeitvorstellung in der antiken epischen Erzählung (Harn-



4 Hermann Frankel

lung dem prüfenden Verstand durch ein Überspringen der kritischen Phase: wir
hören zwar von dem Erfolg, aber nichts davon, wie er eigentlich zustande kam.

Wieder anders fällt der Kontrast aus im Vorblick auf Vergils Aeneis. Zwar
finden wir auch in der Aeneis pragmatische Genauigkeit und sogenannte Anschaulichkeit,

aber die Gestaltung ist letztlich nicht konkretisierend auf die jeweilige
Aktion ausgerichtet, sondern idealisierend auf das, was den Sonderfall trans-
zendiert. Die Aussagen des Apollonios dagegen lassen sich in der Regel nicht von
dem Gegenstand ablösen, dem sie primär gelten, und auf einen anderen Gegenstand
übertragen, sie nageln vielmehr sozusagen erst recht ihr Objekt in seiner einmaligen
Identität fest. Und während die Aeneis, wo jedes Element über sich selbst hinaus
weist, von einem hohen Pathos getragen ist, vermeidet oder dämpft der hellenistische

Dichter das Pathos - dies nun im Einvernehmen mit dem Programm des

Kallimachos.
Das am meisten in die Augen fallende Beispiel für die Fixierung der Handlung

in den Argonautika ist die Seereise, die das Hauptthema von dreien der vier Bücher
des Epos bildet. Das Thema wird in sauberster Konsequenz verfolgt, von Station
zu Station, von Strecke zu Strecke. Für nautische Dinge hat der Dichter besonderes
Interesse und gute Sachkenntnisse.

Die Argo war ein Schiff von allerbester Qualität, denn sie war unter Athenas

persönlicher Anleitung eigens für diese Expedition gebaut worden; aber für unsere
Begriffe war sie primitiv und winzig klein. Einige fünfzig Helden waren an Bord,
aber keine Matrosen. Vor der Ausfahrt hatten Jasons Diener alles erforderliche
beschafft und sorgsam verstaut, aber unterwegs mußten die stolzen Helden alles
selber verrichten. Ein Beiboot, das in mancherlei Hinsicht von Nutzen gewesen
wäre, führte die Argo nicht mit sich. Zwei Mitglieder der Besatzung konnten
fliegen, aber in jener Urzeit kam niemand auf den Gedanken, sie zur Rekognoszierung

der Route und der Landeplätze aufsteigen zu lassen3. Der Dichter hat offenbar

Wert darauf gelegt, die Reise in Hinsicht auf die nautische Technik im Rahmen
des Normalen und Einleuchtenden zu halten4.

So lesen wir denn von Fahrt und Fahrt und Fahrt, von Küsten und Häfen und
Flüssen und gefährlichen, ja eigentlich unmöglichen Passagen; von guten Winden,
schlechten Winden und keinen Winden, so daß man mühselig rudern muß ; von
Biwaks an Land, um die müden Glieder zu strecken und zu ruhen, wofür das enge

3 Von ihren Flügeln machen die Boreaden nur Gebrauch, um die Harpyien zu verjagen
(II 273ff.) und um Herakles suchen zu helfen (IV 1464-1484). Für den letzteren Zweck
werden auch die scharfen Augen des Lynkeus in Dienst gestellt, und zwar mit Erfolg
1466-1482), aber sonst hat man für seine besondere Gabe keine Verwendung.

4 Nur bei den Symplegaden und Plankten läßt er die Götter im Nautischen direkt
nachhelfen. Charakteristisch für sein Widerstreben, Unwahrscheinliches zu berichten, ist IV
1381-1390 und 1673-1676. Ein wenig Pose ist wohl freilich dabei, und überhaupt lag es
Apollonios durchaus fern, dem Wunder oder der Magie gegenüber eine konsequente Haltung
einzunehmen. Seinem Zweifel Ausdruck zu geben, wie an den beiden zitierten Stellen, hatte
nur bei Grenzfällen Sinn. Völlig unmögliche Dinge dagegen (wie das Phänomen der
Prellfelsen oder die Saat der Drachenzähne, die sich alsbald zu voll gerüsteten Kriegern
auswuchsen) hat er wohlweislich einfach hingenommen.



Das Argonautenepos des Apollonios 5

Schiff keinen Raum bot; vom Einnehmen von Proviant und frischem Wasser;

von Abenteuern an Land mit den Eingeborenen; vom Tode des einen oder andern

durch einen Unglücksfall oder Krankheit oder durch die Abwehr eines Hirten,
dem die hungrigen Ankömmlinge seine Schafe rauben wollten; von langem Stek-

kenbleiben durch schlechtes Wetter; und auch von freiwilligem Verweilen auf der

Insel Lemnos und einer Ferienzeit des Liebesbundes mit den einsamen Frauen dort,
die im vorigen Jahr die gesamte männliche Bevölkerung umgebracht hatten und
sich nun, da ihnen inzwischen die Folgen ihrer Tat klar geworden sind, die

Durchpassage einer Schiffsladung von Helden zunutze machen. Und immer wieder geht
es weiter auf die Fahrt, bis in den äußersten Osten, wo das goldene Vlies nach
mancherlei Wechselfällen erbeutet wird, und dann zurück. Die Rückreise führt
die Abenteurer auf weiten Umwegen in den Norden und Süden, so daß fast die

ganze Erdscheibe durchzogen wird. Abgesehen von diesen Vorstößen in
unerforschte Fernen bewegt sich die Fahrt in mehr oder weniger bekannten Gegenden,
und wir bekommen viele Namen zu hören - zu viele Namen.

Einen besonderen Charakter erhält der Fahrtbericht, nach hellenistischer Art,
durch die zahlreich eingelegten Aitia oder 'Anlässe'. Apollonios berichtet, wie dies
oder jenes Ereignis den Anlaß für etwas gab, das am gleichen Ort noch bis heute
fortlebt: für einen Namen z. B., einen Kult oder Brauch; oder ein physischer
Gegenstand ist noch jetzt an Ort und Stelle vorhanden, der von jenem Zuge herrührt:
ein zurückgelassener Ankerstein, ein Altar, das Grab eines Teilnehmers. Auf diese

Weise wird der Zug der Argonauten mit der Gegenwart des Dichters und Lesers
fest verbunden; und zwar wirkt sich die gegenseitige Verspannung und Verankerung

in beiden Richtungen aus. Die Begebnisse der Vorzeit erhalten eine neue
poetische Realität durch ihre jetzt noch greifbare Nachwirkung, und die banale
Welt der hellenistischen Moderne empfängt ihrerseits einen romantischen Schimmer

dadurch, daß sie mit der fernen gründenden Urzeit durch ein Netz von sicheren
Bezügen verknüpft ist. Aus einem ähnlichen Bestreben heraus ist Vergils Aeneis
voll von solchen Aitia, die von der heroisch verklärten Epoche des Aeneas her in
die römische Geschichte und die italische Welt von Vergils eigenen Tagen hinüberleiten.

Sie werden fragen: Wo bleibt dann nun aber die Poesie? Ist die saubere
pragmatische Durchgestaltung der Handlung nach Ort und Zeit und Umständen nicht
viel zu nüchtern für ein Dichtwerk Die Antwort lautet erstens dahin, daß in der
Tat die Poesie bei Apollonios gar nicht selten zu kurz kommt; oder zum mindestens

scheint es uns so. Höchst prosaisch, schon in der Anlage, ist der Katalog der
Teilnehmer am Anfang des Werks; aber es stecken darin doch auch interessante
Angaben über die Familien derer, die sich der gefährlichen Expedition anschließen :

wie sich der Vater von diesem und jenem dazu stellt oder die Mutter, wie (1161 ff.)
der alte Aleos durchaus nicht will, daß seine drei Söhne mitgehen und ihn unversorgt

allein lassen. Der älteste Sohn, selbst nicht mehr jung, fügt sich, aber statt
semer schickt er seinen eigenen Sohn aus. Nun versteckt Aleos die Ausrüstung



6 Hermann Frankel

seines Enkels, damit er die Abfahrt verpaßt, aber der junge Mann macht sich doch
davon und erscheint an der Sammelstelle in einem seltsamen Aufzug, bekleidet
mit einem Bärenfell und mit einer Holzfälleraxt als Waffe. Zweitens gibt es

Strecken und besonders weite Strecken im Dritten Buch, auf denen nicht physische

Vorgänge den Gegenstand der Darstellung bilden, sondern seelische; das

Pragmatische bildet hier nur das Gerüst der Handlung, nicht die Substanz, und
die Poesie liegt offen zutage. Uns kommt es aber jetzt in unserem Zusammenhang
mehr auf ein drittes an : auf eine verstohlene Poesie, nicht neben der Pragmatik,
sondern geradezu in ihr. Die reine Sachlichkeit kann eine Art von trockener
Romantik in sich tragen, deren Wesen vielleicht darauf beruht, daß wir Akte der
absoluten Hingabe an den Gegenstand vollziehen, so wie er eben ist.

Um einige wenige charakteristische Beispiele zu bringen, wenden wir uns wieder
dem Fahrtbericht zu. Selbst wenn der Ton sich hebt, erhebt sich die Darstellung
doch nie über die Sache, sondern bleibt an ihr haften. Die Argo wird bei ihrer
Ausfahrt aus dem Heimathafen herausgerudert (I 542) :

die Bugwellen brandeten gegen,
schaumig sprudelte auf an den Flanken die dunkele Salzflut,
dank dem kräftigen Eifer der Männer, mit dröhnendem Rauschen.
Gleich einer Flamme glänzten im Sonnenlichte die Waffen
auf dem Schiff in der Fahrt, und der Weg wurde weiß, den es machte,
länger und länger hinaus, wie ein Pfad durch ein grünes Gefilde.

Was hier in vollem Bilde zum Ausdruck kommt, ist genau das, was geschieht:
Starke Männer treiben ihr Fahrzeug aus dem Hafen ins Meer gegen den Widerstand

des Wassers, das so reagiert, wie es das zu tun pflegt; die Schar führt blanke
Waffen mit sich, und der Weg beginnt sich über die See hin zu dehnen und zu
strecken.

Nicht nur im eigentlich Nautischen ist Apollonios präzise, sondern auch in der
Schilderung von solchen für eine Seereise typischen Erlebnissen wie Hunger,
Durst und erschöpfende Mühsal. Das Motiv des Hungers begleitet, wenn man
genauer zusieht, eine Partie des Ersten Buchs5, und von Durst und Hitze hören

5 I 1172-1252. Das Hungermotiv erscheint hier in mancherlei Abwandlungen. Naturgemäß

waren die Argonauten nach ihrem Ruderexzeß sehr müde und sehr hungrig, aber mit
gewohnter Diskretion weist Apollonios hierauf fast nur indirekt hin. Zunächst geschieht
das auf dem Umweg über ein Gleichnis von einem müden, hungrigen Mann, das aber seinen
Charakter als Gleichnis verleugnet und sich formell nur als eine Zeitbestimmung für die
Landung ausgibt (1172-1176); von der Landung, so ergänzen wir, versprachen sich die Helden

eine Gelegenheit zum Essen und zur Ruhe. Umso bezeichnender ist dann aber im Gleichnis
die Figur des «Mannes, der den Boden umgräbt», denn der Hunger eines qnrzoaxàcpoç war

sprichwörtlich (vgl. Theokr. 24, 138, mit Gows Anm.). Angeschlossen ist aber noch ein Zug,
der den Arbeiter mit den Helden hinsichtlich der Müdigkeit und des Hungers nicht paral-
lelisiert, sondern vielmehr kontrastiert (wie denn auch das Vorbild, Ilias 11, 86-90, auf
Kontrast gestellt war: 'Zu der Zeit, wo ein Holzfäller seiner Müdigkeit und seinem Hunger
nachgibt, unternahmen die Achaier einen erfolgreichen Einbruch in die troischen Reihen').
Denn es heißt von dem Mann des Gleichnisses, daß er «trocken vom Staube auf seine zer-
schundenen Hände blickt und heftig seinen Bauch verflucht», d. h. seinen täglich neuen
Hunger verflucht, weil er ihm tagaus tagein die schwere Brotarbeit aufzwingt, die wiederum
seinen Hunger noch verstärkt; bei den Helden dagegen war das angestrengte Rudern ein



Das Argonautenepos des Apollonios 7

wir viel im Vierten. Ich möchte eine Stelle zitieren, deren Situation diese ist. Die

Argonauten sind mitten in die afrikanische Wüste verschlagen; sie hatten ihr
Schiff, die Argo, über Land tragen müssen, zu einem salzigen Binnensee, der

irgendwie mit dem Meer in Verbindung steht - mit dem Mittelmeer, dessen offene

Weiten ihnen den Weg zur Heimat freigeben sollen. Nach diesem Kanal sucht die

Argo in dem Binnengewässer: man fährt vom rechten zum linken Ufer und zurück

zum rechten; man fährt die Bögen der Buchten aus und die Windungen der Seitenarme,

die sich am Ende doch immer enttäuschend schließen; ringsum ist toter
Sand, die Luft ist glühend und der Durst brennt. - Von all dem, was ich eben

ausgeführt habe, sagt der Text des Apollonios wenig oder nichts direkt. Was er wirklich

bringt, ist dies (IV 1537) :

Nunmehr bestiegen sie wieder ihr Schiff, und es wehte ein Südwind
hin zum Meer; sie erprobten die Wege, die Ausfahrt zu finden
aus dem tritonischen See, und immer blieb es vergeblich.
Ratlos den ganzen Tag durchirrten sie so das Gewässer.

heiterer Sport gewesen, wie ja überhaupt der großartige âe&Âoç der Expedition, zu dem sie
sich gedrängt hatten, ritterlichen, und nicht praktischen, Zwecken diente. Hierzu dürfen
wir wohl Pindar zitieren (Isthm. 1, 49): yaorgi ôè nâç tiç â/ivvow hfiôv alavrj rérarai' Sç
à' à/iip' âé&Xoiç rj nohe/jlßarv änrjrai xvôoç aßtjäv, evayoQtj&Elç xêgôoç vyiimov ôéxezai. Aber
wenn auch Müdigkeit und Hunger bei den Helden sozusagen von anderem Rang sind, waren
sie doch darum nicht weniger real. So lesen wir denn des weiteren (1179-1181) mit Befriedigung,

daß «die Einwohner jenes Landes die Ankömmlinge mit freundwilliger Gastlichkeit
aufnahmen und ihnen Brot, Schafe und Wein in reicher Fülle einhändigten, was diese auch
bedurften» - dies eine Wort ôevo/uêvoiç macht die einzige direkte, wenn auch distanzierte,
Aussage über den Hunger der Helden. Es folgt (1182-1186) eine sachliche Beschreibung der
umständlichen, aber unumgänglichen Vorbereitungen für die Mahlzeit: «Einige von ihnen
sammelten trocknes Holz; andre rupften Laub und Gras zum Lager und brachten es herbei;

manche widerum (avre Etym. Gen.: àfupi libri) wirbelten die Zündstäbe; noch andre
mischten Wein in Krügen und bereiteten das Mahl, mit einem Opfer beim Einbruch der
Nacht an Apollon Ekbasios.» Und nun? Stürzt sich jetzt die Schar auf die endlich
bereitstehenden Genüsse, allen voran Herakles, der in der Volkstradition als der große Fresser
galt? Nein; bei Apollonios ist Herakles das Urbild enthaltsamer Pflichterfüllung; und da
heute sein Ruder zerbrochen war und er morgen nicht wieder müßig dabei sitzen will,
während sich die andern abmühen, geht die Erzählung, nach dem Bericht über die
Vorbereitungen, so weiter (1187-1189): «Der Sohn des Zeus aber forderte seine Gefährten auf,
wohl zu speisen (d. h. mit dem Essen nicht auf ihn zu warten), und ging in den Wald, um
sich vorher (tp&airj, d. h. bevor er sich zum Essen niederließe) ein für seine Arme passendes
Ruder zu besorgen.» Das ist alles, was wir über das Verzehren der langersehnten Mahlzeit
durch die Argonauten zu hören bekommen. Bald darauf berichtet Apollonios, daß Hylas,
der Geliebte des Herakles, gleichfalls davonging, um vorher (tp&airj 1209, genau wie 1189,
bevor sich Herakles zum Essen niederließe) heiliges Quellwasser «für die Mahlzeit» seines
Herrn zu holen und dann alles weitere für dessen Rückkunft sorgsam vorzubereiten. «Denn
Herakles hatte ihn in solchen Manieren erzogen», im Gegensatz zu dem Vater des Knaben,
dem «feindseligen Theiodamas» (1213, ôr\ov Etym. Gen.: diov libri), der bekanntlich einem
hungernden Kindchen einen Bissen Brot verweigert hat. Schließlich spielt das Hunger -

motiv noch in das Gleichnis von dem brennenden Hunger (1245) eines Löwen hinein, den
zu stillen dem Tier nicht gelingt: ebenso gierig und vergeblich suchte Polyphemos nach dem
verschwundenen Knaben.

Von der Diskretion, mit der Apollonios sonst, nach homerischem Vorbild (s. Dichtung
und, Philosophie S. 38), den animalischen Akt der Nahrungsaufnahme behandelt, ist er
in der Phineusgeschichte abgewichen: dort, wo sich die gesamte Handlung um den Hunger
des seit Jahr und Tag ausgehungerten alten Mannes dreht, spricht der Dichter ungescheut
von dessen traumhafter Wonne (II 306) beim Genuß des ersten guten Hammelbratens nach
der Vertreibung der Harpyien.



8 Hermann Frankel

Wie eine Schlange sich windend auf krummem Pfade dahin eilt,
wenn die Sonne sie quält mit der schärfsten Glut ihres Scheines,
zischend wendet den Kopf sie nach rechts und nach links hin, und Funken
sprühen die Augen, wie flackernder Brand, denn die Gier drängt
in die Tiefe zu schlüpfen durch eine Spalte des Bodens -
also suchte die Argo den Eingang des schiffbaren Weges

lange dahin und daher.
Durch das epische Kunstmittel des Gleichnisses wird es dem Dichter möglich, die

Aussage, die er macht, doppelt zu fundieren. Sein Verstehen und Sachwissen greift
hinüber in die Biologie und illustriert die Not der Argonauten durch die

physiologische Not der Schlange, die die Wärme der Sonne zum Leben nötig hat, aber
sie nicht lange ertragen kann.

Auch sonst wird bisweilen das epische Geschehen von dem Dichter objektiv
verfestigt in jenen Bereichen der Wirklichkeit, die von den Naturwissenschaften
erschlossen werden. Die hellenistische Epoche hatte unter anderem ein besonderes

Interesse an der Gesetzlichkeit der Mechanik und an ihrer Ausnutzung für kunstreiche

Apparaturen. Im Argonautenepos gibt es nun eine Reihe von Stellen und
Gleichnissen, in denen etwas zur Sprache kommt, was man, etwas paradox, 'die
Poesie der Mechanik' nennen könnte. Das Thema für eines dieser Gleichnisse ist
die durchhaltende Zähigkeit der Argonauten bei schwerer mechanischer Arbeit,
beim Rudern (II 660) :

Den Tag lang und gleichfalls die Nacht durch,
da kein Lüftlein sich rührte, verbrachten sie rastlos mit Rudern.
So wie sich Arbeitsrinder beim Furchen des Bodens, der feucht ist,
mühen und quälen: der Schweiß strömt reichlich von Flanken und Nacken,
und sie verdrehen die Augen, vom Joche gedrückt ; und der Atem
kommt aus den Mäulern trocken hervor und hörbar; die Hufe

pflanzen sie ein in den Grund bei der Arbeit vom Morgen bis Abend -
ebenso zogen die Helden die Ruder heraus aus der Salzflut.

Wie besonders die letzten Verse zeigen, wird hier nicht nur die stetige angestrengte
Leistung als solche verglichen ; auch der physische Rahmen ist ins Bild
hineingenommen als das strikt gebundene Spiel starker Kräfte in artikulierter Mechanik:
das Stemmen und Vorwärtsschieben der Last am langen Hebelarm der Ruder
hier und der Beine dort, das Einsetzen der Hebelenden, der Ruderblätter und Hufe,
und ihr Herausziehen aus dem nassen Element6.

Rückhaltlos genau wird der Zustand eines blinden, halb verhungerten alten
Mannes geschildert, mit fast klinischem Detail, wie er von seinem Bett aufsteht,

um den nahenden Argonauten entgegenzugehen (ich zitiere nur ein Stück davon,

II 202): «Als er aus dem Hause kam, wurden ihm die Knie zu schwer, und er
setzte sich auf die Schwelle des Hofs; ein wogender Schwindel umdunkelte ihn,

6 Siehe hierzu Tr. Am. Ph. Ass. 83, 148 Anm. 16; vgl. das bezeichnende Wort àvoyUt,a>v

I 1167 (s. unten S. 14) vom 'Aufhebeln' des Wassers durch das Ruder.



Das Argonautenepos des Apollonios 9

es war ihm, als drehte sich der Boden unten um ihn her, und nun lehnte er stumm
in lindem Schlummer». An andern Stellen hören wir von dem gradweisen
Fortschritt der Vergiftung nach einem Schlangenbiß (IV 1522): «Er faßte dreist nach
seiner blutenden Beinwunde, denn noch lähmte ihn nicht eine Übergewalt des

Schmerzes, den Unseligen; schon begann jener Schlaf, der den Halt der Glieder

löst, nach innen zu schlagen ...», oder von dem stufenweisen Sterben eines ehernen

Biesen, der an einer Fußverletzimg verblutete (IV 1679-1688).
Das feste Einspannen der Begebnisse in ihre jeweilige Beschaffenheit und

Naturnotwendigkeit ist aber in unserem Epos mehr als nur eine Sache des darstellenden
Stils, an dessen Präzision sich der Leser erbauen mag, wenn er daran Geschmack

findet. Die Situationen, wie sie der Dichter gestaltet, haben eine scharfe und harte
Tektonik nicht nur für uns, sondern auch für die Personen, deren Erlebnisse die

Handlung des Epos ausmachen. Immer von neuem sehen sich die Helden des

epischen Dramas - Jason, Medea, Chalkiope, Argos und seine Brüder - festgelegt
und eingekeilt in genau und eng umschriebene Umstände, unter deren Druck sie

handeln, nicht wie sie möchten, sondern wie sie müssen.
Wenn nun in einem griechischen Dichtwerk die Helden fortgesetzt unter Zwang

gestellt sind, so erwarten wir, daß die Macht, von der dieser Druck ausgeht, die
Götter sind oder das Schicksal. In der Tat greifen im Argonautengedicht die Götter
mehr als einmal entscheidend ein, und vom Schicksal wird viel gesprochen.
Charakteristisch für dieses Epos ist aber etwas anderes. Nicht dunkle Orakelsprüche,
die sich erst nachträglich aufs grauenhafteste enträtseln, verfolgen und mißleiten
die Helden wie bei Sophokles, noch auch schreitet Jason, wie der vergilische
Aeneas, im Bewußtsein seiner hohen Bestimmung den langen, mühevollen Weg
ab, den ihm seine geschichtliche Mission vorschreibt; sondern der Not gehorchend
tut Jason (oder wer es sonst sei) mit offenen Augen, wenn auch mit kurzer Sicht,
jeweils den einen Schritt, dem er sich nicht entziehen kann, und dieser Schritt
führt ihn jeweils wieder einer neuen Zwangslage zu. Bezeichnend ist, daß von Jason

gesagt wird: Er konnte nicht Nein sagen, als ihm der Auftrag gegeben wurde, zu
König Aietes zu fahren und von ihm das Goldene Vlies zu holen (III 336, vgl.
auch 388-390). Und dann, als ihm König Aietes das Vlies nur überlassen will,
wenn er eine Probe besteht, bei der er zugrunde gehen wird, erwidert Jason etwa
folgendes: «Du hast mich wie im Netz gefangen. Ich kann nicht anders als Ja
sagen, auch wenn es meinen Tod besiegelt. Nichts Grauenvolleres wird einem
Menschen vom Schicksal auferlegt7 als Zwang zum Unheil» (III 427-431).

Die Handlung der Argonautika ist weitgehend eine Kette von Zwangslagen
solcher Art, eine Folge von Situationen, in denen der in sie Verstrickte nur die
Wahl zwischen zwei Übeln hat; und zwar ist es in der Regel eine Wahl zwischen
dem Tun von etwas Unerwünschtem und dem Unterlassen dieser Aktion, also der
bloßen Passivität, mit noch weniger erwünschten Folgen. Hier kann nur Weniges

7 Das Verb in III 430 ist überliefert als imxEioet" in L (sic) ASG, und als inafieißsP in
PE; ich schlage ênifielger" vor.



10 Hermann Frankel

davon angedeutet werden, denn sonst müßte die halbe Handlung der Argonautika
nacherzählt werden.

Um die Bedingung erfüllen zu können, die ihm Aietes gestellt hat, braucht Jason

die Hilfe von Aietes' zauberkundiger Tochter Medea, und so muß er ihre Neigung
gewinnen. Medea sieht sich vor die Alternative gestellt, entweder ihren Gehebten

zugrunde gehen zu lassen und mit ihm die gesamte Heldenschar, oder die Schande

auf sich zu laden, daß sie sich mit einem fremden Mann eingelassen und ihn gegen
ihren Yater beschützt hat. Nach langem Schwanken rettet sie Jason, aber ihre
Tat kommt sogleich an den Tag. Nun muß sie ihr Elternhaus verlassen, um der
furchtbaren Rache des Aietes zu entgehen. An diesem Wendepunkt von Medeas

Schicksal stellt und beantwortet der Dichter eigens die Frage, warum sie sich den
heimkehrenden Argonauten angeschlossen hat (IV 1-40). Sie tat es aus Angst vor
dem, was ihr Vater ihr sonst antun würde, und nicht aus Liebe zu Jason, der ihr
die Ehe versprochen hatte. Ihr Gefühl für ihn verlosch momentan, verschüttet

von der eigenen Not. An ihn dachte sie jetzt nur mit dem ohnmächtigen Wunsch:
«Fremder, die See hätte dich verschlingen sollen, ehe du unser Land betratest.»
Als sie sich in der Nacht allein aus dem Hause stahl und damit ihre gesamte
Existenz aufgab, um sich auf Gedeih oder Verderb den Abenteurern aus Griechenland

anzuvertrauen, war der Königstochter zumute wie einem verwöhnten jungen
Mädchen, das von Piraten verschleppt wird, um einem unfaßbar harten Sklavendasein

entgegenzugehen.
Die Geflohenen werden verfolgt und gestellt. Gegen die Übermacht gibt es

keine andere Rettung für die Argonauten und Medea als durch einen schnöden

verräterischen Mord an Medeas Halbbruder Apsyrtos, der an der Spitze der
Verfolger steht. Es erscheinen neue Verfolger, und diesmal wird der König des Landes,
Alkinoos, entscheiden, ob Medea an ihren Vater auszuliefern ist oder nicht. Medea

ist wieder wie in einer Falle gefangen. Mit leidenschaftlichen und rührenden Worten

fleht sie die Argonauten an, sie auf jeden Fall zu schützen, denn nur ihr
verdankten sie ja alle ihr Leben und den Erfolg ihres Unternehmens. Am Vorabend
des Urteilsspruchs verlautet, daß Alkinoos wahrscheinlich das Mädchen dem Vater
ausliefern würde, wenn sie noch Jungfrau ist, daß er sie aber bei Jason belassen

würde, falls sie bereits seine Frau wäre. In dieser Zwangslage wird noch in
derselben Nacht die Hochzeit improvisiert. Nur eine Höhle steht für das Fest zur
Verfügung; aber auch so fehlt der Feier der Glanz nicht, denn das Brautlager
wird mit dem golden leuchtenden Wundervlies gedeckt, und damit der einzigen
Frau unter den vielen Männern der traditionelle Chor der Brautjungfern nicht
mangle, stellen sich die Nymphen des Orts ein, den Hymenaios zu singen, der das

Paar dem Brautbett entgegenführt. Die beiden Liebenden hatten sich freilich ihre
Vereinigung anders gedacht (IV 1161):

Nicht in Alkinoos' Reich hatte Jason die Hochzeit zu feiern
vorgehabt, sondern vielmehr in dem hohen Palast seines Vaters,
in seine Heimat Iolkos zurückgekehrt; ebenso dachte



Das Argonautenepos des Apollonios 11

gleichfalls Medea; doch führte die beiden die Not zur Verbindung.
Denn wie wir wandeln, wir Massen der leidgeschlagenen Menschen,

setzen wir nie unsre Sohle als ganze ins Glück: es geleitet
schwesterlich immer den Frohsinn der Gleichschritt bitterer Sorge.
So denn auch sie, die einander mit Süße der Liebe durchglühten,
hielt in Banden die Furcht vor des Königs morgigem Schiedsspruch.

Im Original ist die Sprache dieser letzten, sententiösen Verse etwas trockener als

in meiner Wiedergabe. Die Sentenz selbst steht nach ihrer Art in dem Epos einzig
da, aber in der Erzählung gibt es Gegenstücke für das Beisammen von Glanz und
Elend, von Süße und Bitternis. Beim ersten Aufflammen von Medeas Neigung für
Jason deutet ein Gleichnis diskret an, wie ihr der Glanz dieser Liebe, heimlich im
Innern geborgen, den Weg ins Elend weisen und erleuchten wird (III 291-298).
Und wieder in einem andern Gleichnis, das den Abschied der lemnischen Frauen

von den weiterziehenden Argonauten illustriert, verbindet sich der Glanz der

prangenden Heldenschar, die zum letzten Mal zugegen ist, mit dem Elend der
kommenden Verlassenheit, und verbindet sich die Süße einer letzten Liebkosung
mit der Bitternis der Trennung (I 879-885)®.

Von solchen Stellen wie den eben genannten wird uns der Ubergang leichter zu
dem zweiten unserer beiden Schlagwörter, das sich komplementär dem von der

Fixierung zur Seite stellt. Noch bezeichnender für Apollonios als jene, ja einigermaßen

rar in der antiken Literatur ist die Darstellung von Erlebnissen und
Gefühlen, die einen eigentümlich intimen Charakter haben, weil sie nur im Binnenfelde

der Person existieren und nur für das Ich selbst Sinn und Bedeutung haben.
Und zwar berichtet Apollonios die intimen Vorgänge mit derselben präzisen
Sachlichkeit, die wir auch sonst bei ihm überall finden, und der Erzähler bleibt auch
dann gelassen, wenn er seiner eigenen Teilnahme unverhohlenen Ausdruck gibt.
Solche Stellen sprechen uns Moderne besonders unmittelbar an. Die meisten von
ihnen, aber durchaus nicht alle, betreffen Medea.

Um zunächst wieder einige Kontraste zu geben. In der homerischen Ilias gibt
es noch keine Abkapselung der Person gegen die Außenwelt und daher auch kein
geschlossenes Binnenfeld, in dem sich ein nur persönliches Erleben abspielen
könnte. Bei Valerius Flaccus, dem Verfasser eines Argonautenepos aus der Flavier-
zeit, ist Medeas seelischer Konflikt als ein Kampf zwischen Amor und Pudor
gesehen, zwischen Liebe und Anstand: ihr Ich, ihre Person, ist kaum mehr als das

Schlachtfeld, auf dem diese beiden Mächte ihren Streit ausfechten, und der Preis,
um den sie ringen. Vergils Dido ist zwar viel mehr Person, aber sie ist auch vor
sich selbst immer eine öffentliche Figur, eine Königin und die Gründerin der
karthagischen Nation; selbst wenn sie wollte, könnte sie nicht dann und wann
von der Weltbühne abtreten und sich ins Private zurückziehen. Die Medea des

Apollonios dagegen ist und bleibt in ihrem Seelenkampf des Dritten Buchs ein
junges Mädchen, und ihr Erleben gehört ihr allein.

8 Zur Interpretation dieser Stelle s. Gnomon 25 (1953) 386.



12 Hermann Frankel

Was es nun mit diesem 'Intimen' auf sich hat, so wie wir hier den Begriff
verstanden sehen möchten, wird sich mehr und mehr klären, wenn wir einige
Beispiele an uns vorüberziehen lassen. Medea, die sich weder imstande fühlt, Jason zu
retten, noch auch sein schreckliches Ende mitanzusehen, schickt sich an, sich zu
vergiften (III 809): «... aber plötzlich überkam ihren Geist ein verheerendes

Grauen vor der Abscheulichkeit des Totseins. Sie hielt inne, ratlos für eine lange
Zeit, und alle Betätigungen des Daseins standen ihr lockend vor Augen: sie

gedachte der Freuden, die das Leben bietet, gedachte der heiteren Gemeinschaft mit
Freundinnen, als das junge Ding, das sie war, und lieblicher als je zuvor erschien

ihr die von der Sonne beleuchtete Welt, während sie ernstlich im Geiste jedem
einzelnen nachsann. So tat sie die Lade mit den Giften wieder von ihrem Schöße.»

So weit das Zitat. Die tragische Ironie der Szene liegt darin, daß Medea mit ihrem
Entschluß zum Leben und zu ihrer Tat eben jene Freuden eines behüteten
Mädchendaseins verscherzt, denen zu Liebe sie auf den Tod verzichtet hatte.

Als Gegenstück zu dem Wort von «dem jungen Mädchen, das Medea war», möge
eine Szene aus dem Beginn des Epos dienen. Der Kähmen ist der prangende Auszug

der stolzen Helden zu ihrem großen Abenteuer. Jason hat soeben von seinen

Eltern Abschied genommen und begibt sich zum Hafen. Stadtbewohner säumen
den Weg und rufen ihm lärmend gute Wünsche zu; Verwandte und Diener
begleiten ihn auf seinem Gang (I 311): «Ihm begegnete die greise Iphias, Priesterin
der Stadtgöttin Artemis, und sie küßte ihm die rechte Hand. Sie wünschte mit
ihm zu sprechen und vermochte es nicht, weil der Haufen dazwischen lief; zur
Seite geschoben blieb sie, als die alte Frau, die sie war, hinter den Jüngeren zurück,
und er war weit von ihr fort verschlagen.» Hier transzendiert einmal die Bedeutung

den Einzelfall. In den wenigen Worten offenbart sich die intime Tragik des

Alters, an dem der Strom frischer Jugend achtlos vorüberrauscht.
Und nun wiederum Medea. Sie hat sich heimlich mit Jason getroffen zu ihrem

ersten Gespräch; sie hat das Zaubermittel bei sich, das allein imstande ist, ihn
vom sicheren Tode zu retten ; aber sobald sie es ihm übergibt, wird sie ihm ihre
Existenz geopfert haben; jetzt hat er sie mit seinen Worten für sich gewonnen
(III 1011): «Sie sah ihm voll ins Gesicht und wußte nicht, wovon sie zuerst zu
ihm reden sollte; eigentlich wollte sie alles zugleich aussprechen; aber sie zog nur
rückhaltlos aus ihrem Gürtel das Zaubermittel hervor, und rasch ergriff er es mit
Freuden. Sie hätte sich gern ihre ganze Seele aus dem Busen gerissen und sie in
seine Hände gelegt, wenn er das wünschte, so hold war die Flamme, die von
Jasons blondem Haupt zu ihr hin blitzte und den Strahl ihrer Augen an sich riß».
Eine solche Überfülle des intimen Lebens, an welcher der Wille zum Reden in
Stummheit erstickt, ist bezeichnend für Apollonios, oder auch eine Stummheit
(â[i<paolrj) unter dem Anprall einer übergewaltigen Erregung, an welcher das Denken

selbst erstickt (vgl. IV 880).
Das Seelische konkretisiert sich bei diesem Dichter auch in physischer Not

(III 761): «Ständig quälte Medea der Schmerz, der in ihr Inneres eindrang, an den



Das Argonautenepos des ApoIIonios 13

feinen Nerven und unter dem Nackenansatz des Kopfes, da wo sich das Leid am
empfindlichsten einbohrt, wenn Liebesgedanken ohne Unterlaß Sorgen in den
Geist pflanzen.»

Es konkretisiert sich auch in Gebärden von einer besonderen, unkonventionellen
Art. Die Argo ist auf einer gefährlichen Durchfahrt begriffen (II 580): «Unversehens

tauchte vor dem Schiff eine riesige Welle empor, die sich wie ein abgespaltener

Fels heranschob: die Argonauten duckten sich vornüber mit geneigtem
Kopf, denn es sah so aus, als wollte die Woge auf das Schiff niederspringen und es

ganz zudecken». Diese Geste ist unwillkürlich, aber sie ist als praktisch gemeint;
trotzdem ist sie praktisch wertlos, denn sie entspringt einer Illusion. Selbst die
Götter können bei ApoIIonios in solche Gebärden ausbrechen. Bei einer andern
kritischen Durchfahrt der Argo sehen die Götter zu, und Here, die den Argonauten
leidenschaftlich gewogen ist (IV 959), «schlang ihre Arme um Athene, solch eine

Angst hatte sie bei diesem Anblick». Die Königin des Himmels sucht also gleichsam

Zuflucht in ihrer Sorge. Und als Jason und Medea kommen, um das Goldene
Vlies zu holen, und der Drache, der es bewacht, einen grauenvollen Schrei durch
die stille Nacht sendet, so gellend, daß man ihn weithin im Lande hört, da heißt
es (IV 136) : «Wöchnerinnen erwachten voller Entsetzen, und um ihr Kindchen,
das dumpfe Wesen, das in ihrer Armbeuge schlummernd bei dem Lärm aufzuckte,
schlössen sie empört ihre Hände». Die Phantasie des Dichters geht hier dem
durchdringenden Schrecknis nach bis in die Intimität von Mutter und Kind in ihrer
Kammer, und verzeichnet die unwillkürliche Schutzgeste. Kurz darauf hat Jason
das riesige, im goldenen Schimmer durch die Nacht strahlende Vlies gewonnen,
um dessentwillen die ganze gewaltige Expedition ins Werk gesetzt worden war,
und (IV 179)

als er davonging, warf er es links auf die Schulter und trug es

wallend vom Nacken bis unten zum Fuß, doch bisweilen
nimmt ers und dreht es, befühlt es, voll Angst, daß ihm jemand begegne,
sei es ein Mensch oder Gott, und ihn seines Schatzes beraube.

Ob Gebärden wie diese praktisch nutzlosen Angst- und Schutzgesten bei ApoIIonios
eine Neuerung in der Literatur gewesen sind, vermag ich nicht anzugeben ; in der
Bildkunst gab es sie längst, denn das Bild ist ja seiner Natur nach auf das
Ausdrucksmittel der gleichsam sprechenden Gebärde angewiesen.

Eines der Medien, in denen das intime Dasein der Person verhältnismäßig rein
zur Geltung kommt, ist die Stimmung - Stimmung nämlich insofern, als sie über
eine bloße Reaktion auf die Umstände hinausgeht und ein Eigenleben zu entfalten
beginnt. Das Argonautenepos operiert stark mit dem unwägbaren, aber sehr realen
Faktor der Stimmung.

Fragen wir nun nach der Richtung, in der bei ApoIIonios die Stimmung über
das hinausgeht, was die Umstände nahelegen: ob es die positive Richtung ist, zum
Überschwang, oder die negative, zum Verzagen, so ist ein Hochgefühl, das von
unbegründeter Zuversicht getragen ist, bei ihm nur selten. Medea hat sich zu



14 Hermann Frankel

ihrem Entschluß durchgerungen; sie kann kaum den Morgen erwarten, an dem
sie zum ersten Mal mit Jason sprechen und ihm ihre Hilfe gewähren wird. Nach
der schlechten Nacht, die sie verbracht hat, macht sie sich erst für die Begegnung
zurecht; sie nimmt ihre Haare auf, die frei und ungepflegt hingen, sie streicht sich
ihre trockenen Wangen, mit Salbe gibt sie ihrer Haut Glanz, sie kleidet sich sorgsam

(III 835) : «und während sie im Haus hin und her ging, trat sie den Boden
ohne ein Bewußtsein der Leiden, die in Fülle vor ihren Füßen lagen, und andere
noch sollten ihr später erwachsen».

Typischer ist für Apollonios das Gegenteil: ein Sinken der Stimmung bis zum
Absturz in völlige Apathie. Zweimal widerfährt das den Argonauten kollektiv.
Das erste Mal ist die Lage keineswegs eine verzweifelte, ja sie ist kaum kritisch zu
nennen; und so gelingt es denn schließlich Jason auf raffinierte Weise, die

Stimmung zu manipulieren: mit hintersinnig ironischen Worten steigert er die Ängste
noch weiter ins Absurde hinein und provoziert dadurch einen radikalen Umschlag
(II 860-897). Die Menschen des Apollonios sind ungewöhnlich labil, mit wenigen
Ausnahmen, unter denen der unverwüstlich tüchtige Herakles an erster Stelle
steht.

Das zweite Mal ist die Lage in der Tat recht bedrohlich ; die Argo hat sich an
einer öden Sandküste festgefahren; und hier (IV 1280) heißt es (ich kürze den

Text am Anfang): «Wie Menschen, denen ein Wunderzeichen eine kommende

Katastrophe angezeigt hat, und die sich nun gleich den geisternden Schatten der
Unterwelt durch die Straßen ihrer Stadt bewegen, so schlichen die Argonauten
wankend an dem langen Strand daher. Es kam die Dunkelheit des Abends:

erbarmungswürdig schlangen sie um einander die Arme in tränenreicher Liebe, um
dann jeder für sich im Sande hinzusinken und ihr Dasein aufzugeben. Sie

verstreuten sich in allen Richtungen zu abseitigem Lager; sie hüllten das Haupt in ihr
Gewand, und ohne Trank oder Speise lagen sie die ganze Nacht und tief in den

Tag hinein, den kläglichsten Tod erwartend».
Solche rein passive Resignation ist eine Stimmung, in der man aus eigener

Schwäche nur noch in sich hinein lebt, aber nicht aus sich heraus. Ein Herakles
wäre gegen den allgemeinen Verfall der Spannkraft immun gewesen, wie wir eben

bemerkten, aber er hatte sich damals bereits von den Argonauten getrennt. Bevor
das geschah, wurde dem höchst aktiven Mann einmal von außen her peinvolle
Untätigkeit aufgezwungen, gerade als er im besten Zuge war. Das kleine
Mißgeschick wird von Apollonios andeutend, aber unverkennbar als ein intimes
Erlebnis geschildert. Die Argo wird gerudert, und die Mannschaft befindet sich in
einem Wettstreit, wer das schärfste Tempo am längsten durchhalten kann, ohne
aussetzen zu müssen. Herakles ist der einzige, der keine Ruhepausen einzulegen
braucht: unentwegt zieht er mit kräftigem Schlag die andern, ermattenden, mit
voran. Aber nun (I 1167), «während er die Furchen der rauhen See aufhebelte,
brach sein Ruder mitten durch: das eine Ende behielt er in den Händen und fiel
damit hinten über, das andere spülte das Meer im Rückschwall davon; und er



Das Argonautenepos des Apollonios 15

setzte sich auf und starrte schweigend, denn seine Arme waren nicht gewohnt zu
ruhn». Gewiß, dies ist nur ein unbedeutender Zwischenfall, eher humorvoll als

ernst; aber im Fortgang der Handlung wird er zum Anlaß und Vorspiel für eine

schlimmere Verurteilung des zähen, durchsätzigen Helden zur Ohnmacht. Gleich

nach der Landung geht Herakles in den Wald, um sich das Material für ein neues

Ruder zu beschaffen, das ihm wirklich gemäß (xara%EÎQiov) ist; sein Gefährte

Hylas, der Knabe, den er liebt, wird währenddem beim Wasserholen von einer

Quellnymphe in ihre Fluten herabgezogen. Herakles erfährt, daß man den Hilferuf

des Knaben gehört habe und dann nichts mehr. Was Hylas widerfahren ist
und wo es geschehen ist, weiß niemand (1 1263): «Voll Ingrimm warf Herakles die

Fichte zu Boden und schoß dahin, in der Richtung, in die ihn seine Füße von selber

(lies avTol) trugen. Wie ein Stier von der Bremse gestochen fortjagt von Wiese

und Sumpf, der Hirten nicht achtend noch seiner Herde; manchmal durchläuft
er rastlos lange Strecken, und manchmal wieder steht er stille, hebt den breiten
Nacken und stößt ein Gebrüll aus, geschlagen mit dem Gift im Blut - so in Gier
tobend schwang Herakles bald die schnellen Knie stetig, und bald wieder, die
Mühsal unterbrechend, schrie er durchdringend mit seiner mächtigen Stimme.»

Was hier vor sich geht, bei Herakles' richtungslosen Vorstößen ins Leere unter
dem Stachel der Leidenschaft für den verlorenen Knaben, wie auch beim Suchen
der Argo nach dem Ausweg aus dem Binnengewässer oder bei anderen Situationen
ähnlicher Art in unserem Epos - was da vor sich geht, ist nicht eigentlich dramatisch

darum, weil jede Wirkung ausbleibt und darum, weil es sich um eine lange
fortgesetzte Anstrengung handelt, die sich fortgesetzt als unzureichend erweist.
Noch intimer wird die Situation, wenn jemand, statt sich ohne Erfolg an der
Außenwelt zu versuchen, in seinem eigenen Innern nach etwas sucht, was sich
durchaus nicht einstellen will. Medeas schwankende Unentschlossenheit, das

fruchtlose Wandern ihres zögernden Willens zwischen den beiden Möglichkeiten der
Tat und der Resignation, füllt weite Partien des Dritten Buchs der Argonauikat
aus. In einer Phase dieses langen Ringens hat sich Medea halb dafür entschieden,
Jason zu helfen, aber sie will sich ein Alibi für ihr wirkliches Motiv beschaffen,
indem sie sich von ihrer Schwester darum bitten läßt, die ihrerseits ein dringendes
anderes Interesse an Jasons Rettung hat (III 645) : « Sie stand auf und öffnete die
Tür ihrer Kammer, barfuß und leicht gewandet ; jetzt war sie willens, ihre Schwester

aufzusuchen, und überschritt die Schwelle zum Hof hin. Lange blieb sie dort stehen
auf dem Vorplatz ihres Gemachs, von Scham zurückgehalten; sie wandte sich
wieder und kehrte sich zum Rückweg; von drinnen lief sie von neuem heraus, und
abermals floh sie hinein: vergebliche Füße trugen sie hin und her. Ja wenn sie

ansetzte, fesselte Scham ihren Schritt; wenn Scham ihr den Weg sperrte, trieb
verwegnes Verlangen sie vorwärts. Dreimal machte sie den Versuch, dreimal hielt
sie inne, und beim vierten Mal schwang sie herum und sank vornüber auf ihr
Bette».

Das Binnenfeld der Person kann nun bei Apollonios auch produktive Kräfte



16 Hermann Frankel

entfalten, die sich allerdings nur wieder im selben Binnenraum auswirken, zur
eigenen Erbauung oder Qual.

Ein homerisches Gleichnis von der «gedankenschnellen» Ortsveränderung der
Götter (Ibas 15, 80) nimmt bei Apollonios die folgende Form an (II 541): «Wie

wenn ein Mann, der sich von der Heimat hat entfernen müssen, wie es uns leidenden

Menschen so oft widerfährt, daß wir unstet wandern, in angespanntem Brüten
hierhin oder dorthin strebt: kein Land bleibt ferne; alle Städte sind dem Blick
erreichbar; er erkennt sein eigenes Haus, und der Weg dorthin zu Land und zur
See steht ihm in seiner ganzen Ausdehnung vor Augen - so rasch daherfahrend
setzte die Tochter des Zeus ihren Fuß auf die thynische Küste».9 Im deutenden
Gleichnis für das, was die seligen Götter real zu vollbringen imstande sind, steigert
sich hier der Heimwehtraum bis zu einer sinnlichen Gegenwärtigkeit auf.

Auch ein eigentlicher Wunschtraum im Schlaf, nicht ein Wachtraum wie dieser,
kommt in dem Epos vor; wieder bei Medea, deren intimes Leben überhaupt so

reich und voll geschildert wird wie das keiner anderen Person. Wir sind hier noch

in dem ersten Stadium ihres leidenschaftlichen Interesses an Jason. Medea macht
sich Sorgen um ihn, weil er ihrem Vater Aietes versprochen hat, sich einer Probe

zu unterziehen: Er soll feuerschnaubende Stiere vor einen Pflug spannen, ein Feld
pflügen, Drachenzähne säen und so fort; wenn Jason die Probe besteht, wird er
das Goldene Vlies erhalten, aber eigentlich steht es außer Frage, daß er den
Versuch alsbald mit dem Leben bezahlen wird. Späterhin wird ihm Medea ein Mittel
geben, das ihn gegen den Feueratem der Stiere feit und ihm auch sonst hilft; bis

jetzt aber hat sie überhaupt noch nicht daran gedacht, daß sie ihn vielleicht retten
könnte und auf welche Weise. Vielmehr kommen ihr diese Gedanken erst nach
dem Traum, der die Vorstufe dafür ist. Nun zu unserer Stelle selbst((III 616):
«Das Mädchen legte sich auf ihrem Bett zur Ruhe, und tiefer Schlaf entlastete sie

von ihren Sorgen. Sogleich aber begannen, bei ihrem gequälten Zustand,
verführerische Träume sie bedenklich aufzureizen. Sie träumte, der Fremde hätte
sich zu der Probe nicht darum bereit erklärt, weil er das Widdervlies erwerben

wollte, und wäre von vornherein nicht darum nach Aia gekommen, sondern um sie

als seine Gattin in sein Haus heimzuführen; und es war ihr, als versuchte sie sich
selbst an der Probe mit den Stieren, und alles fiel ihr ganz leicht; ihre Eltern
setzten sich aber nun über ihr Versprechen an Jason hinweg, weil sie ja die
Aufgabe nicht ihrer Tochter, sondern ihm selbst gestellt hatten. Daraus ergab sich
ein scharfer Streit zwischen ihrem Vater und dem Fremden, und beide Seiten
kamen überein, es solle so sein, wie sie es nach ihrem Ermessen entschiede; sie

wählte unverzüglich den Fremden, ohne Rücksicht auf die Eltern; diese waren
schwer gekränkt und erhoben ein Geschrei der Empörung. Zugleich mit dem
Schrei gab der Schlaf Medea frei: mit einem Satz fuhr sie auf, voll Schrecken; sie

blickte sich um und sah die Wände ihrer Kammer an; mit Mühe gewann sie wieder

9 Aus der Übersetzung geht die Umstellung hervor, die mir unumgänglich scheint; in eine
Erörterung der Argumente für und wider will ich hier nicht eintreten.



Das Argonautenepos des Apollonios 17

ihre gewöhnliche Fassung.» Das kleine Drama, das Medeas Traum kreiert, teils
realistisch und teils phantastisch, teils logisch zusammenhängend und teils brüchig,
teils lockend und teils schreckend - dies Traumdrama empfinden wir Heutigen
als ein Gebilde von dem Stoff, aus dem wirklich unsere Träume gemacht sind.

Historisch gesehen aber war ein solcher Traum im Epos eine kühne Neuerung.
Soweit die ältere ernste Literatur von Träumen überhaupt Notiz nahm, hatten
sie eine rationale und konsequente Struktur; direkt oder symbolisch offenbarte
sich in ihnen, wie Pindar es ausdrückt (fr. 131), «die nahende Entscheidung von
frohen oder strengen Dingen»; auch täuschende Wunschträume gab es, die ihr
Opfer zu falschem Tun verführten (Anfang von Ilias B) ; in jedem Falle aber trat
der Traum als etwas Fremdes, als eigene Wesenheit, als gottgesandtes Truggebilde
oder sonstwie als eine Emanation von drüben her10 an den Schlafenden heran. Hier
aber entsteht der Traum spontan im intimen Binnenfeld des Ichs; und halb
prophetisch wird er nur dadurch, daß er Medea auf die Bahn lockt, die sie dann
beschreiten wird.

Denn Medeas Traumwünsche und Traumnöte verwandeln sich nach ihrem
Erwachen bald in konkrete Pläne der Aktion oder Resignation, zwischen denen sie

lange vergebens eine Wahl zu treffen sucht, in Projekte von wechselnder Ausrichtung,

die ihr Geist, eines nach dem andern, in das Wahlfeld projiziert. Wenn ich
eben pointiert von «projizierten Projekten» gesprochen habe, so ist das nicht um
eines billigen rhetorischen Effektes willen geschehen, sondern als Einführung für
das Gleichnis, mit dem Apollonios Medeas Zustand schildert (III 755): «Das

Herz in ihrem Busen war in pulsierender Unruhe; so wie ein Sonnenstrahl im
Zimmer einhertanzt, rückgespiegelt von Wasser, das eben erst in einen Kessel oder
Eimer gegossen war; rasch wirbelnd schnellt der Strahl in wechselnde Richtungen
- ebenso schwankte das Herz im Busen des Mädchens: bald sagte sie sich, sie

würde Jason das Zaubermittel zur Zähmung der Stiere aushändigen; dann wieder
wird sie's ihm nicht geben und mit ihm auch zugrunde gehn ; und dann wird sie

weder sterben noch ihm das Zaubermittel schenken, sondern den Dingen ihren
Lauf lassen und tatenlos ihr Verhängnis bis zur Neige ausschöpfen». Wir haben
Anlaß zu vermuten, daß dies Gleichnis des Apollonios durch ein ähnliches angeregt
worden ist, das die damals junge stoische Philosophie für ihre Zwecke erdacht
hatte11. In der Stoa war es etwa so gewandt: Das Licht der Vernunft ist stetig und
eindeutig ausgerichtet wie das Licht, das von der Sonne zu uns kommt ; fällt aber
der Strahl auf eine bewegte Spiegelfläche, auf eine unnatürlich erregte Seele, so

wird er in der Rückstrahlung wild umhergeworfen; laß das eben eingeschüttete
Wasser im Eimer, laß deine Seele nur erst stille werden, und der Strahl wird als-

10 Bei Pindar ist zwar das, was im Traum die Zukunft offenbart, ein'Abbild des (eigenen)
Daseins', aber trotzdem ist es von dem gewöhnlichen Ich scharf geschieden und stammt,
ungleich jenem, von den Göttern.

11 Die stoische Parallele zu dem Gleichnis des Apollonios ist erst sehr viel später bezeugt,
bei Epiktet III 3, 20-22. Den Gedanken des stoischen Vergleichs gebe ich im folgenden
frei wieder, aber wie ich glaube sinngemäß. Siehe hierzu, sowie über meine Umstellung von
III 755-760 hinter 765, AJPh 71 (1950) 125-127.

2 Museum Helveticum



18 Hermann Frankel

bald den sicheren Weg zur Aktion weisen; es ist die Unruhe unsres Herzens allein,
die unser Leben seine feste Ausrichtung verfehlen läßt. - Wenn unsere Vermutung
über den Zusammenhang mit der Stoa zutreffen sollte, so ließe sich das wohl
verstehen. Die Stoa legte das größte, das entscheidende Gewicht auf die Tätigkeit,
die im Binnenfelde der Person vor sich geht. Hier endet allerdings die Analogie,
denn von Intimität kann bei dem eifernden Rationalismus der stoischen Seelenkunde

nicht eigentlich die Rede sein.

Was ist denn nun die spezifische Natur jenes intimen Einzeldaseins der Person,
in das Apollonios verständnisvoll hineinleuchtet? Es ist nichts theoretisch
Erdachtes oder dogmatisch Postuliertes. Es ist auch andrerseits nicht so etwas, wie
es das Einzelgängertum des sophokleischen Aias gewesen war, wenn er sich aus
Stolz gegen alle anderen abschloß, um über seinem demütigenden Unglück zu
brüten; noch auch überhaupt so etwas wie die Einsamkeit der sophokleischen
Tragödienhelden, die wegen ihrer eigenen ragenden Größe in keine innige
Seelengemeinschaft mit einem ihrer Mitmenschen eintreten wollten oder konnten.

Nein, die Antwort auf unsere Frage ist sehr viel einfacher. Die Intimität ist
nicht durch besondere Gründe hervorgerufen, sondern sie ist eine allgemeine natürliche

Gegebenheit für den hellenistischen Menschen, wie für uns gleichfalls. Sie

beruht auf der elementaren Tatsache, daß jeder von uns zu allererst als ein Ich
existiert und als ein Ich zu allererst an sich selber erlebt, was er tut und leidet,
elementar und nicht erst auf Grund einer Reflexion: im Träumen unserer Träume,
im Fühlen unserer Gefühle und im zwingenden Bannkreis unserer eigenen

Stimmungen.

Damit will ich schließen. Was in dieser kurzen Stunde andeutend zur Sprache

gekommen ist, war nur ein schmaler Ausschnitt aus dem gestellten Thema. Nichts
oder so gut wie nichts ist gesagt worden z. B. über eine bezeichnende Art von
Ironie der Begebnisse - eine untragische Ironie des Mißverhältnisses oder des

Mißverständnisses oder des windschiefen An-einander-vorbei, weil jeder im eigenen
Wesen und in den eigenen Sorgen verfangen ist12, sowie über eine Unzahl von

12 Die Erzählung vom Besuch der beiden großen Göttinnen bei Aphrodite (III 36-112)
ist durchtränkt von solcher Ironie, denn die beiden Parteien sind einander zu wesensfremd,
um einander richtig zu verstehen und richtig zu behandeln. So ist denn das erste, was Hera
zu Aphrodite sagt (56): «Dir erscheint die Sache spaßhaft, aber mir ist sie bitterernst», und
genau das gleiche wird gegen den Schluß des Gesprächs (102f.) Aphrodite zu Hera und
Athena sagen (vgl. auch 129f.). Anschließend beginnt Hera ihr Anliegen vorzubringen,
indem sie zu verstehen gibt, daß sie zu Aphrodite gekommen ist, um der Heldenschar aus einer
nicht näher bezeichneten Not zu helfen, denn sie liebt Jason so, daß sie ihn sogar auf einer
Höllenfahrt schützen würde, «soweit die Kräfte meines Leibes es vermögen» (63) - der Ton
ist, ihrer Natur entsprechend, mächtig und pathetisch. Aphrodite ist verblüfft (76), denn
sie kann sich nicht vorstellen, was gerade sie in einer solchen Lage ausrichten könnte, und
sie hält es für eine passende Antwort, wenn sie erwidert: «Ich will selbstverständlich alles
für dich tun, soweit meine schwachen Arme es vermögen.» Das stellt nun Hera richtig:
«Nein, es sind nicht Taten roher Gewalt und starker Arme (für die sich eine Hera und
Athena an eine Aphrodite wenden), sondern» - und nun vergreift sich Hera ihrerseits -
«nichts weiter wie (aörcoq) ein Wort in der Stille (âyJovaa) an deinen Jungen». Jetzt hat
Aphrodite Anlaß, einen Irrtum aufzuklären : Wenn die beiden diesen Jungen kennen würden,
wie er wirklich ist, würden sie nicht glauben, ein einfaches Mutterwort in der Stille sei genug.

m



Das Argonautenepos des Apollonios 19

Dingen verschiedenster Art: über die Organisation des Gedichts im ganzen; über

die Behandlung des mythologischen Materials durch den Dichter; über seine

Ideen von Göttern, Fügung und Zufall; über die ungezwungene Art, mit der sich

in dem Epos normale Menschen in einer Märchenwelt bewegen, so daß sich Alltag
und Wunder romantisch durchdringen; über die künstliche Mischsprache, deren

sich Apollonios bedient, archaisch in der Form, modern im Geist und eigenwillig
in der Sinngebung, weswegen sie für uns nur schwer und unvollkommen zu
enträtseln ist ; oder gar über den traurigen Zustand, in dem uns der Text überliefert
ist. Es ist auch kein Versuch gemacht worden, das Verhältnis des Apollonios zu
den andern Dichtern seiner Zeit zu klären, zu Kallimachos und Theokrit, im Geben

und Nehmen hin oder her, in Kunstverwandtschaft und Kunstfeindschaft. Statt
dessen und statt zahlloser anderer gleichberechtigter Dinge sind nur zwei Eigenheiten

der Argonautika herausgegriffen und betrachtet worden in der Hoffnung,
daß sie doch auch für sich allein etwas Wesentliches erschließen würden.

In der Tat hatte weder die würdige Ehegöttin Hera eine Ahnung vom Wesen des Unhands
Eros noch gar die Jungfrau Athena (die vom Vater, nicht von einer Mutter, ohne
Mitwirkung von Liebe geborene, 32f.). Hinter alledem steht das ironische Mißverhältnis
zwischen dem heroischen Wagnis von einem halben Hundert unvergleichlicher âniaTfjeç,
einem Abenteuer, dessen göttliche Exponenten Hera und Athena sind, und der Tatsache,
daß der Erfolg ihres Heldentums von den zarten Gefühlen eines jungen Mädchens abhängt,
von Empfindungen, deren Exponent Aphrodite ist (vgl. 558-563). Die Ironie, die auch sonst
diese Partie durchzieht, verliert allerdings viel von ihrem Reiz, wenn man sie, wie es eben
geschehen ist, einem Anatomen gleich mit dem Messer aus dem Text herauspräpariert. Hier
war sie von heiterer Art; in dem folgenden Beispiel ist sie leicht melancholisch und rührend,
denn sie beruht auf der Enge des menschlichen Horizonts, die uns die wirkliche Situation
verkennen läßt: statt zu ergreifen, was in der Tat vor unsern Händen liegt, glauben wir
bisweilen durch Berge von Hindernissen davon getrennt zu sein. In der Partie III 609-742
sitzt Cbalkiope in ihrem Gemach und berät sich in schwerer Sorge mit Argos, ob und wie sie
Medea veranlassen könnte, Jason zu helfen; aber die Bedenken behalten die Oberhand
(609-615). Nebenan sitzt Medea in großer Not und Qual: sie möchte Jason helfen und
möchte Chalkiope veranlassen, sie darum zu bitten; aber ihre Bedenken behalten die Oberhand

(641-664). Nicht ein Entschluß von der einen oder andern Seite, sondern ein reiner
Zufall führt schließlich die beiden zusammen (661—671), wobei dann Chalkiope den Kummer
ihrer Schwester verkennt (675-680). Die beiden fallen einander schwesterlich um den Hals
und weinen schwesterlich miteinander, jedoch ohne daß Chalkiope ahnt, worum es Medea
wirklich zu tun ist (707-709). Unser letztes Beispiel, IV 54-66, schließt sich bei Apollonios
an die Szene IV 1-40 an, deren Inhalt oben skizziert worden ist. Medea war auf ihrer nächtlichen

Flucht zur Argo begriffen, «im Innern von bebender Angst geschüttelt» (53). Gerade
ging der Mond auf, und als Selene die einsam Wandernde sah, verkehrte sich ihr unwillkürlich

der eigentliche Sinn (s. o. S. 10) dessen, was sie mit ihren Strahlen anleuchtete, in sein
Gegenteil. Mit der monomanischen Voreingenommenheit einer Liebenden, die in Endymions
Höhle zu schleichen pflegte, glaubte sie, Medea sei auf dem Weg zu einem zärtlichen
Stelldichein mit Jason. Ihre Illusion weckte in ihr eine Mischung von Teilnahme und freudiger
Genugtuung: «Nun bist du also auch einem ähnlichen Unheil verfallen ...» (62). Was da in
dem Binnenfelde der zuschauenden Göttin vor sich ging, ist für die Handlung des Epos
ohne Belang; aber unser Wissen darum würzt gleichsam unser eignes Gefühl für Medeas
derart verkannte Not und Qual.


	Das Argonautenepos des Apollonios

