Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 1

Artikel: Das Argonautenepos des Apollonios
Autor: Frankel, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-14575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-14575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Yol. 14 1957 Fasc. 1

Das Argonautenepos des Apollonios *

Von Hermann Frinkel, z. Zt. Freiburg . Br.

Die Literatur des klassischen Altertums beginnt fiir uns mit den beiden erzih-
lenden Epen, die unter dem Namen Homers gehen, und nach Homer ist die Gat-
tung des erzéhlenden Epos weiter gepflegt worden durch das ganze Altertum hin-
durch bis in spéte, christliche Zeiten. Aber es dauerte etwa acht Jahrhunderte,
ehe nach der Ilias und Odyssee wieder ein Epos von Weltrang entstand: Vergils
Aeneis. Die Aeneis lehnt sich zwar eng an die homerische Epik an, ist aber doch
das Kind eines total verschiedenen Geistes. Wie hat das erzdhlende Epos in all
den Stadien ausgesehen, die es auf dem Wege von Homer zu Vergil durchlaufen
hat? Wenn wir nach der Geschichte dieser Gattung in der langen Zwischenzeit
fragen, so ist das gesamte Material dafiir verloren, mit einer Ausnahme: dem Ge-
dicht des Apollonios von Rhodos, verfaBt um 250 v. Chr., das von dem abenteuer-
lichen Zug der Argonauten zur Gewinnung des Goldenen Vlieses erzihlt. Auf Vergil
haben die Argonautika des Apollonios, oder doch gewisse Partien daraus, so stark
gewirkt, dal er zahlreiche Situationen, Motive und Formulierungen daraus in
seine Aeneis iibernommen hat. Es muB also wohl an dem Epos des hellenistischen
Dichters etwas daran sein, das eine nihere Betrachtung lohnt.

Die ndhere Betrachtung wird uns freilich nicht leicht gemacht. Sie verlangt Hin-
gabe und tétige Geduld, denn die Darstellung ist meist so karg und aus Furcht vor
unepischer Sentimentalitit so verhalten, daB sich das eigentlich Gemeinte dem
Leser nur durch eigene Nachhilfe erschlieBt: durch eine geruhiges Uberdenken und
ein geistiges Neuinszenieren, das die Liicken sinngemiB ausfiillt und den Stim-
mungs- und Gefiihlswerten gebiihrend Rechnung trigt. Die Sprache des Gedichts
ist ungewdhnlich sprode, und nicht nur wegen der altertiimlichen Worter und
Wendungen, in denen sie sich bewegt. Offenbar hat Apollonios sein Werk immer
von neuem iiberarbeitet, wobei jene Frische, die unmittelbar anspricht, zum Teil
verloren ging. Es wird berichtet, daB er beim ersten Vorlesen seines Entwurfes im
Freundeskreis auf Ablehnung stieB und erst nach erneuter Arbeit an dem Epos
Anklang fand. Vielleicht hat er sich iiberhaupt nie dazu durchgerungen, sein Ge-
dicht als fertig zu erkliren und die Publikation zu autorisieren!. Jedenfalls mu8

* Vortrag, fiir den Druck erweitert.

! Die Scholien zitieren zu einer Reihe von Stellen abweichende Fassungen aus einer
(nicht néher definierten) mpoéxdooic. Man hat daraus geschlossen, daB Apollonios zwei Aus-
gaben herausgebracht habe. Aber die Viten, auf die man sich hierfiir beruft, sagen iiber
Ausgaben iiberhaupt nichts, sondern berichten nur von zwei (oder gar drei) émdeifes,
zwischen denen der Autor sein Werk geglittet und berichtigt habe, weil es beim ersten Mal,
als Apollonios noch sehr jugendlich war, krankender Ablehnung begegnet war. Es ist daher
ebenso gut denkbar, da der Dichter selbst keine Ausgabe herausgebracht hat und daB

1 Museum Helveticam -

Klasgiseh-railoloricehes




2 Hermann Frankel

er eine zaudernde und schwerlebige Natur gewesen sein. Uberdies hatte er das
Ungliick, daB er mit dem Unterfangen, zu dem er sich berufen wuflte, gegen den
Strom schwamm. Der etwas éltere Dichter Kallimachos, der in Dingen der Litera-
tur einen dominierenden Einflul} ausiibte, verfocht mit Entschiedenheit in Theorie
und Praxis die These, daf} epische Produktion nicht mehr zeitgemaf sei und durch-
aus zu unterbleiben habe.

Unter den Voraussetzungen verschiedener Art, auf Grund deren Apollonius sein
Epos schuf, spielte die Bildung des Verfassers eine betréichtliche Rolle. Er war eine
Zeitlang Vorsteher der beriihmten Bibliothek von Alexandreia, und so versteht
sich eine ausgedehnte literarische, philologische und antiquarische Bildung fiir
1hn von selbst. Auch an den Naturwissenschaften, die in der hellenistischen Epoche
intensiv gepflegt wurden, nahm er ein lebendiges Interesse, wie sich uns spiter
zeigen wird. Den Rohstoff fiir den Inhalt des Gedichts lieferte eine iiberreiche und
daher auch widerspruchsvolle Tradition in Vers und Prosa. Fiir die Konstruktion
der epischen Handlung, der Charaktere usw. konnte sich der hellenistische Dichter
nicht nur von dem homerischen Epos anregen lassen, sondern auch von der spéte-
ren Literatur hohen Stils, vor allem der Tragodie, die mit vielerlei iiberlieferten
Stoffen gleichsam experimentierend fiir die Lebenskunde und Seelenkunde weite
neue (ebiete erschlossen hatte. Auch die Geschichte lieferte Typen und Vorbilder,
die sich Apollonios fiir die Darstellung des Argonautenzuges in den entlegensten
Osten zustatten kommen lieB. Der Alexanderzug hatte dhnliche Begegnungen
zwischen Griechen und Barbaren, d#hnliche Verwicklungen und Gefahren, Irrungen
und Leiden, seltsame und bewegende Begebnisse mit sich gebracht. Fiir weiteres,
das besonders in der zweiten Héilfte der Argonautika eine betrdchtliche Rolle
spielt: fiir Zweckbiinde und todliche Feindschaft, auch im SchoB der Familie, fiir
opportunistische Vertrige und den Bruch von Eiden, fiir raffinierte Intriguen und
schnoden Meuchelmord konnte die Diadochengeschichte Muster in Fiille bei-
steuern. Zu den Bildungserlebnissen des Apollonios kamen seine direkten person-
lichen Erfahrungen hinzu, von denen wir so gut wie nichts wissen, aber an manchen
Stellen seines Gedichts doch etwas aus der Ferne zu ahnen glauben. Die wichtig-
sten Voraussetzungen aber waren natiirlich einmal der hellenistische Zeitgeist und
zum andern die zufillige Konfiguration von Eigenschaften in der Personlichkeit
des Verfassers: sein individueller Charakter und sein spezifisches Talent.

Aus alledem resultierte in unserem Falle ein Werk von sehr komplexer Natur.
Auch wenn wir alle seine Eigenheiten genau kennten und verstiinden (was

zunéichst in interessierten Kreisen nur Privatabschriften zirkulierten, deren Text nicht ein-
hellig war, weil der Autor sein Gedicht fortwiithrend énderte (auch Ovid hat seine Meta-
morphosen keiner abschlieBenden Revision unterzogen, wie er selbst sagt, mit dem Erfolg,
daB noch in unserer Uberlieferung gelegentlich abweichende Fassungen erhalten sind). Von
den Argonautika wire nun zweimal auf Grund der Privatabschriften eine regelrechte Aus-
gabe hergestellt worden. Der Vorteil dieser Hypothese ist, daB wir nicht die Fassungen der
zweiten Ausgabe fiir die spiteren und priasumptiv besseren halten miissen. Bisweilen ist
nimlich die Fassung der mpoéxdooic derjenigen iiberlegen, die von unserer handschriftlichen
Uberlieferung reprasentiert wird.




Das Argonautenepos des Apollonios 3

keineswegs der Fall ist), wiirde eine einleuchtende Beschreibung des Ganzen
nach seiner Wesensart noch immer recht schwierig sein. So will ich mich nicht
unterfangen, ein Gesamtbild zu skizzieren. Statt dessen will ich nur einige wenige
Einzelziige andeuten und sie schematisierend, ohne strikte Systematik, auf zwei
komplementire Schlagwoérter ausrichten. Beide weisen auf Charakteristika der
hellenistischen Epoche hin, in der das Epos entstand, aber wir wollen sie von vorn-
herein in dem Sinn verstehen, in dem sie speziell fiir Apollonios gelten. Das eine
Schlagwort gehort dem Bereich des Pragmatischen an, und das andere dem des
seelischen Lebens.

Unser pragmatisches Schlagwort ist das der Fixierung. Damit soll hier eine
bezeichnende Tendenz zum Festlegen und Préizisieren der Begebenheiten der Hand-
lung gemeint sein: nach dem genauen Ort, wo sie stattfinden, nach ihrer Zeit und
Reihenfolge? und besonders auch nach ihrer Beschaffenheit. Alles was erzihlt
wird, ist von der formenden Phantasie des Erzihlers bis ins letzte Detail hinein
durchgestaltet. Jedes einzelne ist plastisch und komplett gesehen, auch wenn nur
spérliche Aussagen dariiber gemacht werden; jedes vollzieht sich in strikter Kon-
formitét mit den Gesetzen der Natur und des Lebens. Selbst die vielen mérchen-
haften Begebnisse sind in einer Weise stilisiert, daBl die vertraute Ordnung der
Dinge nur ein wenig gedehnt, aber nicht eigentlich durchbrochen zu sein scheint
(vgl. z. B. IV 1673-1681): in ihrer konkreten Deutlichkeit wirken sie fast so natiir-
lich wie die “‘Wunder’ der Technik und Medizin, die wir in unserer Epoche zu be-
staunen gelernt haben. Das einzelne ist ferner bei Apollonios festgelegt durch viel-
seitige Beziige zu anderen Dingen innerhalb und auBlerhalb der epischen Hand-
lung. Die Zusammenhéinge sind einwandfrei: auch wenn wir dem Unausgesproche-
nen nachrechnen, geht die Rechnung auf.

Blicken wir nun zum Vergleich zuriick auf Homer und auf die Ilias im beson-
deren, so finden wir dort im Bereich des Pragmatischen Widerspriiche in Fiille,
denn die Verkniipfung der einen Episode mit der andern konnte mit goldenem
Leichtsinn behandelt werden. Die Zeit iibte keinerlei Zwang aus, sie paBte sich
vielmehr ihrerseits den Ereignissen an, die man in sie hineinzustellen beliebte.
Was die allgemeine Gesetzlichkeit von Natur und Leben betrifft, so waren nicht
nur die Gotter, sondern auch die Helden des Epos weitgehend von ihr aus-
genommen; es war z. B. undenkbar, daB sie an einer Krankheit zugrunde gingen.
Erhaben iiber die gewshnliche menschliche und sachliche Natur, agierten sie
gleichsam in einem privilegierten Felde fiir sich, und das Gesetz ihres Daseins lag
iiberwiegend in jhren Beziehungen zu ihresgleichen beschlossen und zu den Géttern
iiber ihnen. Ferner war die Deutlichkeit der Vorginge und Sachen bei Homer
selektiv gewesen: sie wurde nur fiir das durchgefiihrt, was fiir die Handlung be-
deutsam war. Und die Wunder, von denen die Ilias berichtete, entzog die Darstel-

? Hierzu das gehaltvolle Buch von Friedrich Mehmel, Virgil und Apollonius Rh., mit dem

l‘){lli'tgrltég):. Untersuchungen iiber die Zeitvorstellung in der antiken epischen Erzihlung (Ham-




4 Hermann Frankel

lung dem priifenden Verstand durch ein Uberspringen der kritischen Phase: wir
horen zwar von dem Erfolg, aber nichts davon, wie er eigentlich zustande kam.

Wieder anders fillt der Kontrast aus im Vorblick auf Vergils Aeneis. Zwar fin-
den wir auch in der Aeneis pragmatische Genauigkeit und sogenannte Anschaulich-
keit, aber die Gestaltung ist letztlich nicht konkretisierend auf die jeweilige
Aktion ausgerichtet, sondern idealisierend auf das, was den Sonderfall trans-
zendiert. Die Aussagen des Apollonios dagegen lassen sich in der Regel nicht von
dem Gegenstand ablsen, dem sie primér gelten, und auf einen anderen Gegenstand
iibertragen, sie nageln vielmehr sozusagen erst recht ihr Objekt in seiner einmaligen
Identitét fest. Und wihrend die Aeneis, wo jedes Element iiber sich selbst hinaus
weist, von einem hohen Pathos getragen ist, vermeidet oder dimpft der hellenisti-
sche Dichter das Pathos — dies nun im Einvernehmen mit dem Programm des
Kallimachos.

Das am meisten in die Augen fallende Beispiel fiir die Fixierung der Handlung
in den Argonautika ist die Seereise, die das Hauptthema von dreien der vier Biicher
des Epos bildet. Das Thema wird in sauberster Konsequenz verfolgt, von Station
zu Station, von Strecke zu Strecke. Fiir nautische Dinge hat der Dichter besonderes
Interesse und gute Sachkenntnisse.

Die Argo war ein Schiff von allerbester Qualitdt, denn sie war unter Athenas
personlicher Anleitung eigens fiir diese Expedition gebaut worden; aber fiir unsere
Begriffe war sie primitiv und winzig klein. Einige fiinfzig Helden waren an Bord,
aber keine Matrosen. Vor der Ausfahrt hatten Jasons Diener alles erforderliche
beschafft und sorgsam verstaut, aber unterwegs mufBten die stolzen Helden alles
selber verrichten. Ein Beiboot, das in mancherlei Hinsicht von Nutzen gewesen
wire, fithrte die Argo nicht mit sich. Zwei Mitglieder der Besatzung konnten
fliegen, aber in jener Urzeit kam niemand auf den Gedanken, sie zur Rekognoszie-
rung der Route und der Landeplitze aufsteigen zu lassen®. Der Dichter hat offen-
bar Wert darauf gelegt, die Reise in Hinsicht auf die nautische Technik im Rahmen
des Normalen und Einleuchtenden zu halten?.

So lesen wir denn von Fahrt und Fahrt und Fahrt, von Kiisten und Héifen und
Fliissen und gefihrlichen, ja eigentlich unméglichen Passagen; von guten Winden,
schlechten Winden und keinen Winden, so daBl man miihselig rudern muf; von
Biwaks an Land, um die miiden Glieder zu strecken und zu ruhen, wofiir das enge

3 Von ihren Fliigeln machen die Boreaden nur Gebrauch, um die Harpyien zu verjagen
(IT 2731f.) und um Herakles suchen zu helfen (IV 1464-1484). Fiir den letzteren Zweck
werden auch die scharfen Augen des Lynkeus in Dienst gestellt, und zwar mit Erfolg
(1466-1482), aber sonst hat man fiir seine besondere Gabe keine Verwendung.

4 Nur bei den Symplegaden und Plankten 148t er die Gétter im Nautischen direkt nach-
helfen. Charakteristisch fiir sein Widerstreben, Unwahrscheinliches zu berichten, ist IV
1381-1390 und 1673-1675. Ein wenig Pose ist wohl freilich dabei, und iiberhaupt lag es
Apollonios durchaus fern, dem Wunder oder der Magie gegeniiber eine konsequente Haltung
einzunehmen. Seinem Zweifel Ausdruck zu geben, wie an den beiden zitierten Stellen, hatte
nur bei Grenzfallen Sinn. Véllig unméogliche Dinge dagegen (wie das Phanomen der Prell-
felsen oder die Saat der Drachenzihne, die sich alsbald zu voll geriisteten Kriegern aus-
wuchsen) hat er wohlweislich einfach hingenommen.




Das Argonautenepos des Apollonios 5

Schiff keinen Raum bot; vom Einnehmen von Proviant und frischem Wasser;
von Abenteuern an Land mit den Eingeborenen; vom Tode des einen oder andern
durch einen Ungliicksfall oder Krankheit oder durch die Abwehr eines Hirten,
dem die hungrigen Ankémmlinge seine Schafe rauben wollten; von langem Stek-
kenbleiben durch schlechtes Wetter; und auch von freiwilligem Verweilen auf der
Insel Lemnos und einer Ferienzeit des Liebesbundes mit den einsamen Frauen dort,
die im vorigen Jahr die gesamte minnliche Bevolkerung umgebracht hatten und
sich nun, da ihnen inzwischen die Folgen ihrer Tat klar geworden sind, die Durch-
passage einer Schiffsladung von Helden zunutze machen. Und immer wieder geht
es weiter auf die Fahrt, bis in den duBersten Osten, wo das goldene Vlies nach
mancherlei Wechselfillen erbeutet wird, und dann zuriick. Die Riickreise fithrt
die Abenteurer auf weiten Umwegen in den Norden und Siiden, so dal fast die
ganze Erdscheibe durchzogen wird. Abgesehen von diesen Vorstofen in uner-
forschte Fernen bewegt sich die Fahrt in mehr oder weniger bekannten Gegenden,
und wir bekommen viele Namen zu horen — zu viele Namen.

Einen besonderen Charakter erhilt der Fahrtbericht, nach hellenistischer Art,
durch die zahlreich eingelegten Aitia oder ‘Anlisse’. Apollonios berichtet, wie dies
oder jenes Ereignis den AnlaB fiir etwas gab, das am gleichen Ort noch bis heute
fortlebt: fiir einen Namen z. B., einen Kult oder Brauch; oder ein physischer Ge-
genstand ist noch jetzt an Ort und Stelle vorhanden, der von jenem Zuge herriihrt:
ein zuriickgelassener Ankerstein, ein Altar, das Grab eines Teilnehmers. Auf diese
Weise wird der Zug der Argonauten mit der Gegenwart des Dichters und Lesers
fest verbunden; und zwar wirkt sich die gegenseitige Verspannung und Veranke-
rung in beiden Richtungen aus. Die Begebnisse der Vorzeit erhalten eine neue
poetische Realitdt durch ihre jetzt noch greifbare Nachwirkung, und die banale
Welt der hellenistischen Moderne empfiingt ihrerseits einen romantischen Schim-
mer dadurch, daB sie mit der fernen griindenden Urzeit durch ein Netz von sicheren
Beziigen verkniipft ist. Aus einem dhnlichen Bestreben heraus ist Vergils Aeneis
- voll von solchen Aitia, die von der heroisch verklirten Epoche des Aeneas her in
;Lie rémische Geschichte und die italische Welt von Vergils eigenen Tagen hiniiber-
eiten.

Sie werden fragen: Wo bleibt dann nun aber die Poesie ? Ist die saubere prag-
matische Durchgestaltung der Handlung nach Ort und Zeit und Umsténden nicht
viel zu niichtern fiir ein Dichtwerk ? Die Antwort lautet erstens dahin, daB in der
Tat die Poesie bei Apollonios gar nicht selten zu kurz kommt; oder zum minde-
stens scheint es uns so. Hochst prosaisch, schon in der Anlage, ist der Katalog der
Teilnehmer am Anfang des Werks; aber es stecken darin doch auch interessante
Angaben iiber die Familien derer, die sich der gefiahrlichen Expedition anschlieBen:
wie sich der Vater von diesem und jenem dazu stellt oder die Mutter, wie (I 161 £f.)
der alte Aleos durchaus nicht will, da8 seine drei Sohne mitgehen und ihn unver-
sorgt allein lassen. Der élteste Sohn, selbst nicht mehr jung, fiigt sich, aber statt
seiner schickt er seinen eigenen Sohn aus. Nun versteckt Aleos die Ausriistung




6 Hermann Friankel

seines Enkels, damit er die Abfahrt verpallt, aber der junge Mann macht sich doch
davon und erscheint an der Sammelstelle in einem seltsamen Aufzug, bekleidet
mit einem Bérenfell und mit einer Holzfdlleraxt als Waffe. Zweitens gibt es
Strecken und besonders weite Strecken im Dritten Buch, auf denen nicht physi-
sche Vorginge den Gegenstand der Darstellung bilden, sondern seelische; das
Pragmatische bildet hier nur das Geriist der Handlung, nicht die Substanz, und
die Poesie liegt offen zutage. Uns kommt es aber jetzt in unserem Zusammenhang
mehr auf ein drittes an: auf eine verstohlene Poesie, nicht neben der Pragmatik,
sondern geradezu in ihr. Die reine Sachlichkeit kann eine Art von trockener Ro-
mantik in sich tragen, deren Wesen vielleicht darauf beruht, da wir Akte der
absoluten Hingabe an den Gegenstand vollziehen, so wie er eben ist.

Um einige wenige charakteristische Beispiele zu bringen, wenden wir uns wieder
dem Fahrtbericht zu. Selbst wenn der Ton sich hebt, erhebt sich die Darstellung
doch nie iiber die Sache, sondern bleibt an ihr haften. Die Argo wird bei ihrer Aus-
fahrt aus dem Heimathafen herausgerudert (I 542):

die Bugwellen brandeten gegen,
schaumig sprudelte auf an den Flanken die dunkele Salzflut,
dank dem kriftigen Eifer der Ménner, mit drohnendem Rauschen.
Gleich einer Flamme glénzten im Sonnenlichte die Waffen
auf dem Schiff in der Fahrt, und der Weg wurde weill, den es machte,

- lidnger und lénger hinaus, wie ein Pfad durch ein griines Gefilde.

Was hier in vollem Bilde zum Ausdruck kommt, ist genau das, was geschieht:
Starke Ménner treiben ihr Fahrzeug aus dem Hafen ins Meer gegen den Wider-
stand des Wassers, das so reagiert, wie es das zu tun pflegt; die Schar fiihrt blanke
Waffen mit sich, und der Weg beginnt sich iiber die See hin zu dehnen und zu
strecken.

Nicht nur im eigentlich Nautischen ist Apollonios priizise, sondern auch in der
Schilderung von solchen fiir eine Seereise typischen Erlebnissen wie Hunger,
Durst und erschoépfende Miihsal. Das Motiv des Hungers begleitet, wenn man
genauer zusieht, eine Partie des Ersten Buchs®, und von Durst und Hitze horen

51 1172-1252. Das Hungermotiv erscheint hier in mancherlei Abwandlungen. Natur-
gema waren die Argonauten nach ihrem RuderexzeB sehr miide und sehr hungrig, aber mit
gewohnter Diskretion weist Apollonios hierauf fast nur indirekt hin. Zunichst geschieht
das auf dem Umweg iiber ein Gleichnis von einem miiden, hungrigen Mann, das aber seinen
Charakter als Gleichnis verleugnet und sich formell nur als eine Zeitbestimmung fiir die
Landung ausgibt (1172-1176); von der Landung, so ergiinzen wir, versprachen sich die Hel-
den eine Gelegenheit zum Essen und zur Ruhe. Um so bezeichnender ist dann aber im Gleich-
nis die Figur des «Mannes, der den Boden umgrabt», denn der Hunger eines gurooxdpoc war
sprichwortlich (vgl. Theokr. 24, 138, mit Gows Anm.). Angeschlossen ist aber noch ein Zug,
der den Arbeiter mit den Helden hinsichtlich der Miidigkeit und des Hungers nicht paral-
lelisiert, sondern vielmehr kontrastiert (wie denn auch das Vorbild, Ilias 11, 86-90, auf
Kontrast gestellt war: ‘Zu der Zeit, wo ein Holzfiller seiner Miidigkeit und seinem Hunger
nachgibt, unternahmen die Achaier einen erfolgreichen Einbruch in die troischen Reihen’).
Denn es heiflt von dem Mann des Gleichnisses, da88 er «trocken vom Staube auf seine zer-
schundenen Hénde blickt und heftig seinen Bauch verflucht», d. h. seinen taglich neuen
Hunger verflucht, weil er ihm tagaus tagein die schwere Brotarbeit aufzwingt, die wiederum
seinen Hunger noch verstarkt; bei den Helden dagegen war das angestrengte Rudern ein




Das Argonautenepos des Apollonios 7

wir viel im Vierten. Ich mochte eine Stelle zitieren, deren Situation diese ist. Die
Argonauten sind mitten in die afrikanische Wiiste verschlagen; sie hatten ihr
Schiff, die Argo, iiber Land tragen miissen, zu einem salzigen Binnensee, der
irgendwie mit dem Meer in Verbindung steht — mit dem Mittelmeer, dessen offene
Weiten ihnen den Weg zur Heimat freigeben sollen. Nach diesem Kanal sucht die
Argo in dem Binnengewdéisser: man fahrt vom rechten zum linken Ufer und zuriick
zum rechten; man fihrt die Bogen der Buchten aus und die Windungen der Seiten-
arme; die sich am Ende doch immer enttéuschend schlieflen; ringsum ist toter
Sand, die Luft ist gliihend und der Durst brennt. — Von all dem, was ich eben aus-
gefiithrt habe, sagt der Text des Apollonios wenig oder nichts direkt. Was er wirk-
lich bringt, ist dies (IV 1537):

Nunmehr bestiegen sie wieder ihr Schiff, und es wehte ein Siidwind

hin zum Meer; sie erprobten die Wege, die Ausfahrt zu finden

aus dem tritonischen See, und immer blieb es vergeblich.

Ratlos den ganzen Tag durchirrten sie so das Gewisser.

heiterer Sport gewesen, wie ja iiberhaupt der groBartige dedloc der Expedition, zu dem sie
sich gedrangt hatten, ritterlichen, und nicht praktischen, Zwecken diente. Hierzu diirfen
wir wohl Pindar zitieren (Isthm. 1, 49): yagrpi 0¢ ndc T dudver hudv alavij Térarar” 6
& dug’ aédlois 7 moleuilow domrar xidoc dfpdv, edayoondeic xépdoc tyioTov Sénerar. Aber
wenn auch Miidigkeit und Hunger bei den Helden sozusagen von anderem Rang sind, waren
sie doch darum nicht weniger real. So lesen wir denn des weiteren (1179-1181) mit Befriedi-
gung, da «die Einwohner jenes Landes die Ankémmlinge mit freundwilliger Gastlichkeit
aufnahmen und ihnen Brot, Schafe und Wein in reicher Fiille einhandigten, was diese auch
bedurften» — dies eine Wort devouévoic macht die einzige direkte, wenn auch distanzierte,
Aussage iiber den Hunger der Helden. Es folgt (1182-1186) eine sachliche Beschreibung der
umsténdlichen, aber unumginglichen Vorbereitungen fiir die Mahlzeit: « Einige von ihnen
sammelten trocknes Holz; andre rupften Laub und Gras zum Lager und brachten es her-
bei; manche widerum (adve Etym. Gen.: dugpi libri) wirbelten die Ziindstabe; noch andre
mischten Wein in Kriigen und bereiteten das Mahl, mit einem Opfer beim Einbruch der
Nacht an Apollon Ekbasios.» Und nun ? Stiirzt sich jetzt die Schar auf die endlich bereit-
stehenden Geniisse, allen voran Herakles, der in der Volkstradition als der groBe Fresser
galt ? Nein; bei Apollonios ist Herakles das Urbild enthaltsamer Pflichterfiillung; und da
heute sein Ruder zerbrochen war und er morgen nicht wieder miiBig dabei sitzen will,
wihrend sich die andern abmiihen, geht die Erzihlung, nach dem Bericht iiber die Vorbe-
reitungen, so weiter (1187-1189): «Der Sohn des Zeus aber forderte seine Gefihrten auf,
wohl zu speisen (d. h. mit dem Essen nicht auf ihn zu warten), und ging in den Wald, um
sich vorher (gdafy, d. h. bevor er sich zum Essen niederlieBe) ein fiir seine Arme passendes
Ruder zu besorgen.» Das ist alles, was wir iiber das Verzehren der langersehnten Mahlzeit
durch die Argonauten zu héren bekommen. Bald darauf berichtet Apollonios, daB Hylas,
der Geliebte des Herakles, gleichfalls davonging, um vorher (gdafy 1209, genau wie 1189, —=
bevor sich Herakles zum Essen niederlieBe) heiliges Quellwasser «fiir die Mahlzeit» seines
Herrn zu holen und dann alles weitere fiir dessen Riickkunft sorgsam vorzubereiten. « Denn
Herakleg hatte ihn in solchen Manieren erzogen», im Gegensatz zu dem Vater des Knaben,
dem «feindseligen Theiodamas» (1213, dnjov Etym. Gen.: diov libri), der bekanntlich einem
hungernden Kindchen einen Bissen Brot verweigert hat. SchlieBlich spielt das Hunger-
motiv noch in das Gleichnis von dem brennenden Hunger (1245) eines Lowen hinein, den
zu stillen dem Tier nicht gelingt: ebenso gierig und vergeblich suchte Polypbemos nach dem
verschwundenen Knaben.

Von c}er Diskretion, mit der Apollonios sonst, nach homerischem Vorbild (s. Dichtung
und le.lqao'phie ... 8. 38), den animalischen Akt der Nahrungsaufnahme behandelt, ist er
in der Phineusgeschichte abgewichen: dort, wo sich die gesamte Handlung um den Hunger
des seit Jahr und Tag ausgehungerten alten Mannes dreht, spricht der Dichter ungescheut
von dessen traumhafter Wonne (II 306) beim GenuB des ersten guten Hammelbratens nach
der Vertreibung der Harpyien.




8 Hermann Frinkel

Wie eine Schlange sich windend auf krummem Pfade dahin eilt,

wenn die Sonne sie quélt mit der schéirfsten Glut ihres Scheines,

zischend wendet den Kopf sie nach rechts und nach links hin, und Funken

sprithen die Augen, wie flackernder Brand, denn die Gier dringt

in die Tiefe zu schliipfen durch eine Spalte des Bodens —

also suchte die Argo den Eingang des schiffbaren Weges

lange dahin und daher.
Durch das epische Kunstmittel des Gleichnisses wird es dem Dichter moglich, die
Aussage, die er macht, doppelt zu fundieren. Sein Verstehen und Sachwissen greift
hiniiber in die Biologie und illustriert die Not der Argonauten durch die physio-
logische Not der Schlange, die die Wirme der Sonne zum Leben nétig hat, aber
sie nicht lange ertragen kann.

Auch sonst wird bisweilen das epische Geschehen von dem Dichter objektiv
verfestigt in jenen Bereichen der Wirklichkeit, die von den Naturwissenschaften
erschlossen werden. Die hellenistische Epoche hatte unter anderem ein besonderes
Interesse an der Gesetzlichkeit der Mechanik und an ihrer Ausnutzung fiir kunst-
reiche Apparaturen. Im Argonautenepos gibt es nun eine Reihe von Stellen und
(leichnissen, in denen etwas zur Sprache kommt, was man, etwas paradox, ‘die
Poesie der Mechanik’ nennen konnte. Das Thema fiir eines dieser Gleichnisse ist
die durchhaltende Zihigkeit der Argonauten bei schwerer mechanischer Arbeit,
beim Rudern (II 660): - '
Den Tag lang und gleichfalls die Nacht durch,

da kein Liiftlein sich riihrte, verbrachten sie rastlos mit Rudern.

So wie sich Arbeitsrinder beim Furchen des Bodens, der feucht ist,

miihen und quilen: der Schwei} strémt reichlich von Flanken und Nacken,

und sie verdrehen die Augen, vom Joche gedriickt; und der Atem

kommt aus den M&ulern trocken hervor und horbar; die Hufe

pflanzen sie ein in den Grund bei der Arbeit vom Morgen bis Abend —

ebenso zogen die Helden die Ruder heraus aus der Salzflut.
Wie besonders die letzten Verse zeigen, wird hier nicht nur die stetige angestrengte
Leistung als solche verglichen; auch der physische Rahmen ist ins Bild hinein-
genommen als das strikt gebundene Spiel starker Krifte in artikulierter Mechanik:
das Stemmen und Vorwértsschieben der Last am langen Hebelarm der Ruder
hier und der Beine dort, das Einsetzen der Hebelenden, der Ruderblitter und Hufe,
und ihr Herausziehen aus dem nassen ElementS.

Riickhaltlos genau wird der Zustand eines blinden, halb verhungerten alten
Mannes geschildert, mit fast klinischem Detail, wie er von seinem Bett aufsteht,
um den nahenden Argonauten entgegenzugehen (ich zitiere nur ein Stiick davon,
IT 202): «Als er aus dem Hause kam, wurden ihm die Knie zu schwer, und er
setzte sich auf die Schwelle des Hofs; ein wogender Schwindel umdunkelte ihn,

68 Siehe hierzu Tr. Am. Ph. Ass. 83, 148 Anm. 16; vgl. das bezeichnende Wort dvoyA{lwv
I 1167 (s. unten S. 14) vom ‘Aufhebeln’ des Wassers durch das Ruder.




Das Argonautenepos des Apollonios 9

es war ihm, als drehte sich der Boden unten um ihn her, und nun lehnte er stumm
in lindem Schlummer». An andern Stellen héren wir von dem gradweisen Fort-
schritt der Vergiftung nach einem Schlangenbifl (IV 1522): «Er fafte dreist nach
seiner blutenden Beinwunde, denn noch lihmte ihn nicht eine Ubergewalt des
Schmerzes, den Unseligen; schon begann jener Schlaf, der den Halt der Glieder
16st, nach innen zu schlagen ...», oder von dem stufenweisen Sterben eines ehernen
Riesen, der an einer FuBlverletzung verblutete (IV 1679-1688).

Das feste Einspannen der Begebnisse in ihre jeweilige Beschaffenheit und Natur-
notwendigkeit ist aber in unserem Epos mehr als nur eine Sache des darstellenden
Stils, an dessen Prizision sich der Leser erbauen mag, wenn er daran Geschmack
findet. Die Situationen, wie sie der Dichter gestaltet, haben eine scharfe und harte
Tektonik nicht nur fiir uns, sondern auch fiir die Personen, deren Erlebnisse die
Handlung des Epos ausmachen. Immer von neuem sehen sich die Helden des
epischen Dramas — Jason, Medea, Chalkiope, Argos und seine Briider — festgelegt
und eingekeilt in genau und eng umschriebene Umsténde, unter deren Druck sie
handeln, nicht wie sie moéchten, sondern wie sie miissen.

Wenn nun in einem griechischen Dichtwerk die Helden fortgesetzt unter Zwang
gestellt sind, so erwarten wir, dall die Macht, von der dieser Druck ausgeht, die
Gotter sind oder das Schicksal. In der Tat greifen im Argonautengedicht die Gotter
mehr als einmal entscheidend ein, und vom Schicksal wird viel gesprochen. Cha-
rakteristisch fiir dieses Epos ist aber etwas anderes. Nicht dunkle Orakelspriiche,
die sich erst nachtriglich aufs grauenhafteste entritseln, verfolgen und miBleiten
die Helden wie bei Sophokles, noch auch schreitet Jason, wie der vergilische
Aeneas, im Bewufltsein seiner hohen Bestimmung den langen, miihevollen Weg
ab, den ihm seine geschichtliche Mission vorschreibt; sondern der Not gehorchend
tut Jason (oder wer es sonst sei) mit offenen Augen, wenn auch mit kurzer Sicht,
jeweils den einen Schritt, dem er sich nicht entziehen kann, und dieser Schritt
fithrt ihn jeweils wieder einer neuen Zwangslage zu. Bezeichnend ist, dal von Jason
gesagt wird: Er konnte nicht Nein sagen, als ihm der Auftrag gegeben wurde, zu
Konig Aietes zu fahren und von ihm das Goldene Vlies zu holen (III 336, vgl.
auch 388-390). Und dann, als ihm Konig Aietes das Vlies nur iiberlassen will,
wenn er eine Probe besteht, bei der er zugrunde gehen wird, erwidert Jason etwa
folgendes: «Du hast mich wie im Netz gefangen. Ich kann nicht anders als Ja
sagen, auch wenn es meinen Tod besiegelt. Nichts Grauenvolleres wird einem
Menschen vom Schicksal auferlegt? als Zwang zum Unheil» (III 427-431).

Die Handlung der Argonautika ist weitgehend eine Kette von Zwangslagen
solcher Art, eine Folge von Situationen, in denen der in sie Verstrickte nur die
Wahl zwischen zwei Ubeln hat; und zwar ist es in der Regel eine Wahl zwischen
dem Tun von etwas Unerwiinschtem und dem Unterlassen dieser Aktion, also der
bloBen Passivitit, mit noch weniger erwiinschten Folgen. Hier kann nur Weniges

4 Das Verb in III 430 ist iiberliefert als émxeioer’ in L (sic) ASG, und als &raueifer’ in
PE; ich schlage émiueloer’ vor.




10 Hermann Frinkel

davon angedeutet werden, denn sonst miiite die halbe Handlung der Argonautika
nacherzéhlt werden.

Um die Bedingung erfiillen zu kénnen, die ihm Aietes gestellt hat, braucht Jason
die Hilfe von Aietes’ zauberkundiger Tochter Medea, und so muf er ihre Neigung
gewinnen. Medea sieht sich vor die Alternative gestellt, entweder ihren Geliebten
zugrunde gehen zu lassen und mit ihm die gesamte Heldenschar, oder die Schande
auf sich zu laden, daB sie sich mit einem fremden Mann eingelassen und ihn gegen
ihren Vater beschiitzt hat. Nach langem Schwanken rettet sie Jason, aber ihre
Tat kommt sogleich an den Tag. Nun muf sie ihr Elternhaus verlassen, um der
furchtbaren Rache des Aietes zu entgehen. An diesem Wendepunkt von Medeas
Schicksal stellt und beantwortet der Dichter eigens die Frage, warum sie sich den
heimkehrenden Argonauten angeschlossen hat (IV 1-40). Sie tat es aus Angst vor
dem, was ihr Vater ihr sonst antun wiirde, und nicht aus Liebe zu Jason, der ihr
die Ehe versprochen hatte. Ihr Gefiihl fiir ihn verlosch momentan, verschiittet
von der eigenen Not. An ihn dachte sie jetzt nur mit dem ohnméachtigen Wunsch:
«Fremder, die See hitte dich verschlingen sollen, ehe du unser Land betratest.»
Als sie sich in der Nacht allein aus dem Hause stahl und damit ihre gesamte
Existenz aufgab, um sich auf Gedeih oder Verderb den Abenteurern aus Griechen-
land anzuvertrauen, war der Konigstochter zumute wie einem verwohnten jungen
Médchen, das von Piraten verschleppt wird, um einem unfaBbar harten Sklaven-
dasein entgegenzugehen.

Die Geflohenen werden verfolgt und gestellt. Gegen die Ubermacht gibt es
keine andere Rettung fiir die Argonauten und Medea als durch einen schnéden
verriterischen Mord an Medeas Halbbruder Apsyrtos, der an der Spitze der Ver-
folger steht. Es erscheinen neue Verfolger, und diesmal wird der Kénig des Landes,
Alkinoos, entscheiden, ob Medea an ihren Vater auszuliefern ist oder nicht. Medea
ist wieder wie in einer Falle gefangen. Mit leidenschaftlichen und rithrenden Wor-
ten fleht sie die Argonauten an, sie auf jeden Fall zu schiitzen, denn nur ihr ver-
dankten sie ja alle ihr Leben und den Erfolg ihres Unternehmens. Am Vorabend
des Urteilsspruchs verlautet, daB Alkinoos wahrscheinlich das Miédchen dem Vater
ausliefern wiirde, wenn sie noch Jungfrau ist, dal er sie aber bei Jason belassen
wiirde, falls sie bereits seine Frau wire. In dieser Zwangslage wird noch in der-
selben Nacht die Hochzeit improvisiert. Nur eine Hohle steht fiir das Fest zur
Verfiigung; aber auch so fehlt der Feier der Glanz nicht, denn das Brautlager
wird mit dem golden leuchtenden Wundervlies gedeckt, und damit der einzigen
Frau unter den vielen Ménnern der traditionelle Chor der Brautjungfern nicht
mangle, stellen sich die Nymphen des Orts ein, den Hymenaios zu singen, der das
Paar dem Brautbett entgegenfiihrt. Die beiden Liebenden hatten sich freilich ihre
Vereinigung anders gedacht (IV 1161):

Nicht in Alkinoos’ Reich hatte Jason die Hochzeit zu feiern
vorgehabt, sondern vielmehr in dem hohen Palast seines Vaters,
in seine Heimat Iolkos zuriickgekehrt; ebenso dachte




Das Argonautenepos des Apollonios 11

gleichfalls Medea ; doch fiihrte die beiden die Not zur Verbindung.

Denn wie wir wandeln, wir Massen der leidgeschlagenen Menschen,

setzen wir nie unsre Sohle als ganze ins Gliick: es geleitet

schwesterlich immer den Frohsinn der Gleichschritt bitterer Sorge.

So denn auch sie, die einander mit Siile der Liebe durchgliihten,

hielt in Banden die Furcht vor des Konigs morgigem Schiedsspruch.
Im Original ist die Sprache dieser letzten, sententiosen Verse etwas trockener als
in meiner Wiedergabe. Die Sentenz selbst steht nach ihrer Art in dem Epos einzig
da, aber in der Erzdhlung gibt es Gegenstiicke fiir das Beisammen von Glanz und
Elend, von Siie und Bitternis. Beim ersten Aufflammen von Medeas Neigung fiir
Jason deutet ein Gleichnis diskret an, wie ihr der Glanz dieser Liebe, heimlich im
Innern geborgen, den Weg ins Elend weisen und erleuchten wird (III 291-298).
Und wieder in einem andern (leichnis, das den Abschied der lemnischen Frauen
von den weiterziehenden Argonauten illustriert, verbindet sich der Glanz der
prangenden Heldenschar, die zum letzten Mal zugegen ist, mit dem Elend der
kommenden Verlassenheit, und verbindet sich die Siille einer letzten Liebkosung
mit der Bitternis der Trennung (I 879-885)3.

Von solchen Stellen wie den eben genannten wird uns der Ubergang leichter zu
dem zweiten unserer beiden Schlagworter, das sich komplementdr dem von der
Fixierung zur Seite stellt. Noch bezeichnender fiir Apollonios als jene, ja einiger-
maBen rar in der antiken Literatur ist die Darstellung von Erlebnissen und Ge-
fithlen, die einen eigentiimlich intimen Charakter haben, weil sie nur im Binnen-
felde der Person existieren und nur fiir das Ich selbst Sinn und Bedeutung haben.
Und zwar berichtet Apollonios die intimen Vorgéinge mit derselben prizisen Sach-
lichkeit, die wir auch sonst bei ihm iiberall finden, und der Erzéhler bleibt auch
dann gelassen, wenn er seiner eigenen Teilnahme unverhohlenen Ausdruck gibt.
Solche Stellen sprechen uns Moderne besonders unmittelbar an. Die meisten von
ihnen, aber durchaus nicht alle, betreffen Medea.

Um zunéchst wieder einige Kontraste zu geben. In der homerischen Ilias gibt
es noch keine Abkapselung der Person gegen die AuBlenwelt und daher auch kein
geschlossenes Binnenfeld, in dem sich ein nur personliches Erleben abspielen
konnte. Bei Valerius Flaccus, dem Verfasser eines Argonautenepos aus der Flavier-
zeit, ist Medeas seelischer Konflikt als ein Kampf zwischen Amor und Pudor ge-
sehen, zwischen Liebe und Anstand: ihr Ich, ihre Person, ist kaum mehr als das
Schlachtfeld, auf dem diese beiden Miichte ihren Streit ausfechten, und der Preis,
um den sie ringen. Vergils Dido ist zwar viel mehr Person, aber sie ist auch vor
sich selbst immer eine 6ffentliche Figur, eine Konigin und die Griinderin der
karthagischen Nation: selbst wenn sie wollte, konnte sie nicht dann und wann
von der Weltbiihne abtreten und sich ins Private zuriickziehen. Die Medea des
Apollonios dagegen ist und bleibt in ihrem Seelenkampf des Dritten Buchs ein
junges Médchen, und ihr Erleben gehért ihr allein.

% Zur Interpretation dieser Stelle s. Gnomon 25 (1953) 386.




12 Hermann Frinkel

Was es nun mit diesem ‘Intimen’ auf sich hat, so wie wir hier den Begriff ver-
standen sehen méchten, wird sich mehr und mehr kliren, wenn wir einige Bei-
spiele an uns voriiberziehen lassen. Medea, die sich weder imstande fiihlt, Jason zu
retten, noch auch sein schreckliches Ende mitanzusehen, schickt sich an, sich zu
vergiften (III 809): «... aber pldtzlich iiberkam ihren Geist ein verheerendes
Grauen vor der Abscheulichkeit des Totseins. Sie hielt inne, ratlos fiir eine lange
Zeit, und alle Betitigungen des Daseins standen ihr lockend vor Augen: sie ge-
dachte der Freuden, die das Leben bietet, gedachte der heiteren Gemeinschaft mit
Freundinnen, als das junge Ding, das sie war, und lieblicher als je zuvor erschien
ibr die von der Sonne beleuchtete Welt, wihrend sie ernstlich im Geiste jedem
einzelnen nachsann. So tat sie die Lade mit den Giften wieder von ihrem SchoBe.»
So weit das Zitat. Die tragische Ironie der Szene liegt darin, dafl Medea mit ithrem
EntschluB zum Leben und zu ihrer Tat eben jene Freuden eines behiiteten Mad-
chendaseins verscherzt, denen zu Liebe sie auf den Tod verzichtet hatte.

Als Gegenstiick zu dem Wort von «dem jungen Madchen, das Medea war», moge
eine Szene aus dem Beginn des Epos dienen. Der Rahmen ist der prangende Aus-
zug der stolzen Helden zu ihrem groBen Abenteuer. Jason hat soeben von seinen
Eltern Abschied genommen und begibt sich zum Hafen. Stadtbewohner siumen
den Weg und rufen ihm lirmend gute Wiinsche zu; Verwandte und Diener be-
gleiten ihn auf seinem Gang (I 311): «Thm begegnete die greise Iphias, Priesterin
der Stadtgottin Artemis, und sie kiite ihm die rechte Hand. Sie wiinschte mit
ihm zu sprechen und vermochte es nicht, weil der Haufen dazwischen lief; zur
Seite geschoben blieb sie, als die alte Frau, die sie war, hinter den Jiingeren zuriick,
und er war weit von ihr fort verschlagen.» Hier transzendiert einmal die Bedeu-
tung den Einzelfall. In den wenigen Worten offenbart sich die intime Tragik des
Alters, an dem der Strom frischer Jugend achtlos voriiberrauscht.

Und nun wiederum Medea. Sie hat sich heimlich mit Jason getroffen zu ihrem
ersten Gesprich; sie hat das Zaubermittel bei sich, das allein imstande ist, ihn
vom sicheren Tode zu retten; aber sobald sie es ihm iibergibt, wird sie thm ihre
Existenz geopfert haben; jetzt hat er sie mit seinen Worten fiir sich gewonnen
(I1I 1011): «Sie sah ihm voll ins Gesicht und wuBte nicht, wovon sie zuerst zu
ihm reden sollte; eigentlich wollte sie alles zugleich aussprechen; aber sie zog nur
riickhaltlos aus ihrem Giirtel das Zaubermittel hervor, und rasch ergriff er es mit
Freuden. Sie hitte sich gern ihre ganze Seele aus dem Busen gerissen und sie in
seine Hénde gelegt, wenn er das wiinschte, so hold war die Flamme, die von
Jasons blondem Haupt zu ihr hin blitzte und den Strahl ihrer Augen an sich ril3».
Eine solche Uberfiille des intimen Lebens, an welcher der Wille zum Reden in
Stummbheit erstickt, ist bezeichnend fiir Apollonios, oder auch eine Stummbheit
(dupacin) unter dem Anprall einer iibergewaltigen Erregung, an welcher das Den-
ken selbst erstickt (vgl. IV 880).

Das Seelische konkretisiert sich bei diesem Dichter auch in physischer Not
(ITI 761): «Sténdig quilte Medea der Schmerz, der in ihr Inneres eindrang, an den




Das Argonautenepos des Apollonios 13

feinen Nerven und unter dem Nackenansatz des Kopfes, da wo sich das Leid am
empfindlichsten einbohrt, wenn Liebesgedanken ohne Unterlal Sorgen in den
Geist pflanzen.»

Es konkretisiert sich auch in Gebérden von einer besonderen, unkonventionellen
Art. Die Argo ist auf einer geféhrlichen Durchfahrt begriffen (II 580): «Unver-
sehens tauchte vor dem Schiff eine riesige Welle empor, die sich wie ein abgespal-
tener Fels heranschob: die Argonauten duckten sich vorniiber mit geneigtem
Kopf, denn es sah so aus, als wollte die Woge auf das Schiff niederspringen und es
ganz zudecken». Diese Geste ist unwillkiirlich, aber sie ist als praktisch gemeint;
trotzdem ist sie praktisch wertlos, denn sie entspringt einer Illusion. Selbst die
Gotter konnen bei Apollonios in solche Gebdrden ausbrechen. Bei einer andern
kritischen Durchfahrt der Argo sehen die Goétter zu, und Here, die den Argonauten
leidenschaftlich gewogen ist (IV 959), «schlang ihre Arme um Athene, solch eine
Angst hatte sie bei diesem Anblick». Die Konigin des Himmels sucht also gleich-
sam Zuflucht in ihrer Sorge. Und als Jason und Medea kommen, um das Goldene
Vlies zu holen, und der Drache, der es bewacht, einen grauenvollen Schrei durch
die stille Nacht sendet, so gellend, dal man ihn weithin im Lande hért, da heiit
es (IV 136): «Wochnerinnen erwachten voller Entsetzen, und um ihr Kindchen,
das dumpfe Wesen, das in ihrer Armbeuge schlummernd bei dem Lérm aufzuckte,
schlossen sie emport ihre Hénde». Die Phantasie des Dichters geht hier dem durch-
dringenden Schrecknis nach bis in die Intimitét von Mutter und Kind in ihrer
Kammer, und verzeichnet die unwillkiirliche Schutzgeste. Kurz darauf hat Jason
das riesige, im goldenen Schimmer durch die Nacht strahlende Vlies gewonnen,
um dessentwillen die ganze gewaltige Expedition ins Werk gesetzt worden war,
und (IV 179)

als er davonging, warf er es links auf die Schulter und trug es

wallend vom Nacken bis unten zum FuB}, doch bisweilen

nimmt ers und dreht es, befiihlt es, voll Angst, daBl ihm jemand begegne,

sei es ein Mensch oder Gott, und ihn seines Schatzes beraube.
Ob Gebérden wie diese praktisch nutzlosen Angst- und Schutzgesten bei Apollonios
eine Neuerung in der Literatur gewesen sind, vermag ich nicht anzugeben; in der
Bildkunst gab es sie lingst, denn das Bild ist ja seiner Natur nach auf das Aus-
drucksmittel der gleichsam sprechenden Gebérde angewiesen.

Eines der Medien, in denen das intime Dasein der Person verhiltnisméBig rein
zur Geltung kommt, ist die Stimmung — Stimmung némlich insofern, als sie iiber
eine bloBe Reaktion auf die Umstéinde hinausgeht und ein Eigenleben zu entfalten
beginnt. Das Argonautenepos operiert stark mit dem unwigbaren, aber sehr realen
Faktor der Stimmung.

Fragen wir nun nach der Richtung, in der bei Apollonios die Stimmung iiber
das hinausgeht, was die Umsténde nahelegen: ob es die positive Richtung ist, zum
U’berschwang, oder die negative, zum Verzagen, so ist ein Hochgefiihl, das von
unbegriindeter Zuversicht getragen ist, bei ihm nur selten. Medea hat sich zu




14 Hermann Frankel

ihrem Entschluf durchgerungen; sie kann kaum den Morgen erwarten, an dem
sie zum ersten Mal mit Jason sprechen und ihm ihre Hilfe gewéhren wird. Nach
der schlechten Nacht, die sie verbracht hat, macht sie sich erst fiir die Begegnung
zurecht; sie nimmt ihre Haare auf, die frei und ungepflegt hingen, sie streicht sich
ihre trockenen Wangen, mit Salbe gibt sie ihrer Haut Glanz, sie kleidet sich sorg-
sam (III 835): «und wihrend sie im Haus hin und her ging, trat sie den Boden
ohne ein Bewuftsein der Leiden, die in Fiille vor ihren Fiien lagen, und andere
noch sollten ihr spéiter erwachsenny.

Typischer ist fiir Apollonios das Gegenteil: ein Sinken der Stimmung bis zum
Absturz in véllige Apathie. Zweimal widerfihrt das den Argonauten kollektiv.
Das erste Mal ist die Lage keineswegs eine verzweifelte, ja sie ist kaum kritisch zu
nennen; und so gelingt es denn schlielich Jason auf raffinierte Weise, die Stim-
mung zu manipulieren: mit hintersinnig ironischen Worten steigert er die Angste
noch weiter ins Absurde hinein und provoziert dadurch einen radikalen Umschlag
(II 860-897). Die Menschen des Apollonios sind ungewéhnlich labil, mit wenigen
Ausnahmen, unter denen der unverwiistlich tiichtige Herakles an erster Stelle
steht.

Das zweite Mal ist die Lage in der Tat recht bedrohlich; die Argo hat sich an
einer 6den Sandkiiste festgefahren; und hier (IV 1280) hei3t es (ich kiirze den
Text am Anfang): «Wie Menschen, denen ein Wunderzeichen eine kommende
Katastrophe angezeigt hat, und die sich nun gleich den geisternden Schatten der
Unterwelt durch die StraBen ihrer Stadt bewegen, so schlichen die Argonauten
wankend an dem langen Strand daher. Es kam die Dunkelheit des Abends: er-
barmungswiirdig schlangen sie um einander die Arme in trénenreicher Liebe, um
dann jeder fiir sich im Sande hinzusinken und ihr Dasein aufzugeben. Sie ver-
streuten sich in allen Richtungen zu abseitigem Lager; sie hiillten das Haupt in ihr
Gewand, und ohne Trank oder Speise lagen sie die ganze Nacht und tief in den
Tag hinein, den kléglichsten Tod erwartend».

Solche rein passive Resignation ist eine Stimmung, in der man aus eigener
Schwiiche nur noch in sich hinein lebt, aber nicht aus sich heraus. Ein Herakles
wiire gegen den allgemeinen Verfall der Spannkraft immun gewesen, wie wir eben
bemerkten, aber er hatte sich damals bereits von den Argonauten getrennt. Bevor
das geschah, wurde dem hochst aktiven Mann einmal von auflen her peinvolle
Untétigkeit aufgezwungen, gerade als er im besten Zuge war. Das kleine MiB-
geschick wird von Apollonios andeutend, aber unverkennbar als ein intimes Er-
lebnis geschildert. Die Argo wird gerudert, und die Mannschaft befindet sich in
einem Wettstreit, wer das schirfste Tempo am lingsten durchhalten kann, ohne
aussetzen zu miissen. Herakles ist der einzige, der keine Ruhepausen einzulegen
braucht: unentwegt zieht er mit kriftigem Schlag die andern, ermattenden, mit
voran. Aber nun (I 1167), «wihrend er die Furchen der rauhen See aufhebelte,
brach sein Ruder mitten durch: das eine Ende behielt er in den Hénden und fiel
damit hinten iiber, das andere spiilte das Meer im Riickschwall davon; und er




Das Argonautenepos des Apollonios 156

setzte sich auf und starrte schweigend, denn seine Arme waren nicht gewohnt zu
ruhn». Gewill, dies ist nur ein unbedeutender Zwischenfall, eher humorvoll als
ernst; aber im Fortgang der Handlung wird er zum Anlaf und Vorspiel fiir eine
schlimmere Verurteilung des zéhen, durchsitzigen Helden zur Ohnmacht. Gleich
nach der Landung geht Herakles in den Wald, um sich das Material fiir ein neues
Ruder zu beschaffen, das thm wirklich geméB (xaraysigiov) ist; sein Gefihrte
Hylas, der Knabe, den er liebt, wird wihrenddem beim Wasserholen von einer
Quellnymphe in ihre Fluten herabgezogen. Herakles erfihrt, daB man den Hilfe-
ruf des Knaben gehort habe und dann nichts mehr. Was Hylas widerfahren ist
und wo es geschehen ist, weill niemand (I 1263): «Voll Ingrimm warf Herakles die
Fichte zu Boden und scho dahin, in der Richtung, in die ihn seine Fiifle von selber
(lies adrot) trugen. Wie ein Stier von der Bremse gestochen fortjagt von Wiese
und Sumpf, der Hirten nicht achtend noch seiner Herde; manchmal durchléuft
er rastlos lange Strecken, und manchmal wieder steht er stille, hebt den breiten
Nacken und st6B8t ein Gebriill aus, geschlagen mit dem Gift im Blut — so in Gier
tobend schwang Herakles bald die schnellen Knie stetig, und bald wieder, die
Miihsal unterbrechend, schrie er durchdringend mit seiner méchtigen Stimme.»

Was hier vor sich geht, bei Herakles’ richtungslosen Vorstofen ins Leere unter
dem Stachel der Leidenschaft fiir den verlorenen Knaben, wie auch beim Suchen
der Argo nach dem Ausweg aus dem Binnengewisser oder bei anderen Situationen
dhnlicher Art in unserem Epos — was da vor sich geht, ist nicht eigentlich drama-
tisch darum, weil jede Wirkung ausbleibt und darum, weil es sich um eine lange
fortgesetzte Anstrengung handelt, die sich fortgesetzt als unzureichend erweist.
Noch intimer wird die Situation, wenn jemand, statt sich ohne Erfolg an der
Aullenwelt zu versuchen, in seinem eigenen Innern nach etwas sucht, was sich
durchaus nicht einstellen will. Medeas schwankende Unentschlossenheit, das
fruchtlose Wandern ihres zogernden Willens zwischen den beiden Moglichkeiten der
Tat und der Resignation, fiillt weite Partien des Dritten Buchs der Argonauikat
aus. In einer Phase dieses langen Ringens hat sich Medea halb dafiir entschieden,
Jason zu helfen, aber sie will sich ein Alibi fiir ihr wirkliches Motiv beschaffen, in-
dem sie sich von ihrer Schwester darum bitten 14Bt, die ihrerseits ein dringendes
anderes Interesse an Jasons Rettung hat (III 645): «Sie stand auf und 6ffnete die
Tiir ihrer Kammer, barfuB und leicht gewandet ; jetzt war sie willens, ihre Schwester
aufzusuchen, und iiberschritt die Schwelle zum Hof hin. Lange blieb sie dort stehen
auf dem Vorplatz ihres Gemachs, von Scham zuriickgehalten; sie wandte sich
wieder und kehrte sich zum Riickweg; von drinnen lief sie von neuem heraus, und
abermals floh sie hinein: vergebliche Fiile trugen sie hin und her. Ja wenn sie
ansetzte, fesselte Scham ihren Schritt; wenn Scham ihr den Weg sperrte, trieb
verwegnes Verlangen sie vorwirts. Dreimal machte sie den Versuch, dreimal hielt
sie inne, und beim vierten Mal schwang sie herum und sank vorniiber auf ihr
Betten».

Das Binnenfeld der Person kann nun bei Apollonios auch produktive Krifte




18 Hermann Friankel

entfalten, die sich allerdings nur wieder im selben Binnenraum auswirken, zur
eigenen Erbauung oder Qual.

Ein homerisches Gleichnis von der «gedankenschnellen» Ortsverinderung der
Gotter (Ilias 15, 80) nimmt bei Apollonios die folgende Form an (II 541): «Wie
wenn ein Mann, der sich von der Heimat hat entfernen miissen, wie es uns leiden-
den Menschen so oft widerfihrt, daB wir unstet wandern, in angespanntem Briiten
hierhin oder dorthin strebt: kein Land bleibt ferne; alle Stidte sind dem Blick
erreichbar; er erkennt sein eigenes Haus, und der Weg dorthin zu Land und zur
See steht ihm in seiner ganzen Ausdehnung vor Augen - so rasch daherfahrend
setzte die Tochter des Zeus ihren FuBl auf die thynische Kiiste».® Im deutenden
Gleichnis fiir das, was die seligen Gi6tter real zu vollbringen imstande sind, steigert
sich hier der Heimwehtraum bis zu einer sinnlichen Gegenwirtigkeit auf.

Auch ein eigentlicher Wunschtraum im Schlaf, nicht ein Wachtraum wie dieser,
kommt in dem Epos vor; wieder bei Medea, deren intimes Leben iiberhaupt so
reich und voll geschildert wird wie das keiner anderen Person. Wir sind hier noch
in dem ersten Stadium ihres leidenschaftlichen Interesses an Jason. Medea macht
sich Sorgen um ihn, weil er ihrem Vater Aietes versprochen hat, sich einer Probe
zu unterziehen: Er soll feuerschnaubende Stiere vor einen Pflug spannen, ein Feld
pfliigen, Drachenzihne séien und so fort; wenn Jason die Probe besteht, wird er
das Goldene Vlies erhalten, aber eigentlich steht es auller Frage, daBl er den Ver-
such alsbald mit dem Leben bezahlen wird. Spaterhin wird ihm Medea ein Mittel
geben, das ihn gegen den Feueratem der Stiere feit und ihm auch sonst hilft; bis
jetzt aber hat sie iiberhaupt noch nicht daran gedacht, daB sie ihn vielleicht retten
konnte und auf welche Weise. Vielmehr kommen ihr diese Gedanken erst nach
dem Traum, der die Vorstufe dafiir ist. Nun zu unserer Stelle selbst((III 616):
«Das Midchen legte sich auf ihrem Bett zur Ruhe, und tiefer Schlaf entlastete sie
von ihren Sorgen. Sogleich aber begannen, bei ihrem gequilten Zustand, ver-
fithrerische Triume sie bedenklich aufzureizen. Sie triumte, der Fremde hitte
sich zu der Probe nicht darum bereit erklirt, weil er das Widdervlies erwerben
wollte, und wire von vornherein nicht darum nach Aia gekommen, sondern um sie
als seine Gattin in sein Haus heimzufiihren; und es war ihr, als versuchte sie sich
selbst an der Probe mit den Stieren, und alles fiel ihr ganz leicht; ihre Eltern
setzten sich aber nun iiber ihr Versprechen an Jason hinweg, weil sie ja die Auf-
gabe nicht ihrer Tochter, sondern ihm selbst gestellt hatten. Daraus ergab sich
ein scharfer Streit zwischen ihrem Vater und dem Fremden, und beide Seiten
kamen iiberein, es solle so sein, wie sie es nach ihrem Ermessen entschiede; sie
wihlte unverziiglich den Fremden, ohne Riicksicht auf die Eltern; diese waren
schwer gekrinkt und erhoben ein Geschrei der Emporung. Zugleich mit dem
Schrei gab der Schlaf Medea frei: mit einem Satz fuhr sie auf, voll Schrecken; sie
blickte sich um und sah die Winde ihrer Kammer an; mit Miithe gewann sie wieder

® Aus der Ubersetzung geht die Umstellung hervor, die mir unumgénglich scheint; in eine
Erorterung der Argumente fiir und wider will ich hier nicht eintreten.




Das Argonautenepos des Apollonios 17

ihre gewohnliche Fassung.» Das kleine Drama, das Medeas Traum kreiert, teils
realistisch und teils phantastisch, teils logisch zusammenhéngend und teils briichig,
teils lockend und teils schreckend - dies Traumdrama empfinden wir Heutigen
als ein Gebilde von dem Stoff, aus dem wirklich unsere Trdume gemacht sind.
Historisch gesehen aber war ein solcher Traum im Epos eine kiihne Neuerung.
Soweit die dltere ernste Literatur von Trdumen iiberhaupt Notiz nahm, hatten
sie eine rationale und konsequente Struktur; direkt oder symbolisch offenbarte
sich in ihnen, wie Pindar es ausdriickt (fr. 131), «die nahende Entscheidung von
frohen oder strengen Dingen»; auch tduschende Wunschtriaume gab es, die ihr
Opfer zu falschem Tun verfiihrten (Anfang von Ilias B); in jedem Falle aber trat
der Traum als etwas Fremdes, als eigene Wesenheit, als gottgesandtes Truggebilde
oder sonstwie als eine Emanation von driiben her'® an den Schlafenden heran. Hier
aber entsteht der Traum spontan im intimen Binnenfeld des Ichs; und halb pro-
phetisch wird er nur dadurch, dafl er Medea auf die Bahn lockt, die sie dann be-
schreiten wird.

Denn Medeas Traumwiinsche und Traumnote verwandeln sich nach ihrem Er-
wachen bald in konkrete Pline der Aktion oder Resignation, zwischen denen sie
lange vergebens eine Wahl zu treffen sucht, in Projekte von wechselnder Ausrich-
tung, die ihr Geist, eines nach dem andern, in das Wahlfeld projiziert. Wenn ich
eben pointiert von «projizierten Projekten» gesprochen habe, so ist das nicht um
eines billigen rhetorischen Effektes willen geschehen, sondern als Einfithrung fiir
das Gleichnis, mit dem Apollonios Medeas Zustand schildert (III 755): «Das
Herz in ihrem Busen war in pulsierender Unruhe; so wie ein Sonnenstrahl im
Zimmer einhertanzt, riickgespiegelt von Wasser, das eben erst in einen Kessel oder
Eimer gegossen war; rasch wirbelnd schnellt der Strahl in wechselnde Richtungen
— ebenso schwankte das Herz im Busen des Midchens: bald sagte sie sich, sie
wiirde Jason das Zaubermittel zur Zéhmung der Stiere aushéndigen; dann wieder
wird sie’s ihm nicht geben und mit ihm auch zugrunde gehn; und dann wird sie
weder sterben noch ihm das Zaubermittel schenken, sondern den Dingen ihren
Lauf lassen und tatenlos ihr Verhéingnis bis zur Neige ausschopfen». Wir haben
AnlaB zu vermuten, daB dies Gleichnis des Apollonios durch ein dhnliches angeregt
worden ist, das die damals junge stoische Philosophie fiir ihre Zwecke erdacht
hatte!l. In der Stoa war es etwa so gewandt: Das Licht der Vernunft ist stetig und
eindeutig ausgerichtet wie das Licht, das von der Sonne zu uns kommt; fillt aber
der Strahl auf eine bewegte Spiegelfliche, auf eine unnatiirlich erregte Seele, so
wird er in der Riickstrahlung wild umhergeworfen; lall das eben eingeschiittete
Wasser im Eimer, laB deine Seele nur erst stille werden, und der Strahl wird als-

10 Bei Pindar ist zwar das, was im Traum die Zukunft offenbart, ein ‘Abbild des (eigenen)
Daseins’, aber trotzdem ist es von dem gewohnlichen Ich scharf geschieden und stammt,
ungleich jenem, von den Gottern.

11 Die stoische Parallele zu dem Gleichnis des Apollonios ist erst sehr viel spiiter bezeugt,
bei Epiktet IIT 3, 20-22. Den Gedanken des stoischen Vergleichs gebe ich im folgenden
frei wieder, aber wie ich glaube sinngemaB. Siehe hierzu, sowie {iber meine Umstellung von
III 755-760 hinter 765, AJPh 71 (1950) 125-127.

2 Museum Helveticum

7[?]hr‘-.ﬁ-:rwr\1'\ C B LR PR S




18 Hermann Frinkel

bald den sicheren Weg zur Aktion weisen; es ist die Unruhe unsres Herzens allein,
die unser Leben seine feste Ausrichtung verfehlen 1a8t. - Wenn unsere Vermutung
iiber den Zusammenhang mit der Stoa zutreffen sollte, so liele sich das wohl ver-
stehen. Die Stoa legte das groBte, das entscheidende Gewicht auf die Tétigkeit,
die im Binnenfelde der Person vor sich geht. Hier endet allerdings die Analogie,
denn von Intimitdt kann bei dem eifernden Rationalismus der stoischen Seelen-
kunde nicht eigentlich die Rede sein.

Was ist denn nun die spezifische Natur jenes intimen Einzeldaseins der Person,
in das Apollonios versténdnisvoll hineinleuchtet? Es ist nichts theoretisch Er-
dachtes oder dogmatisch Postuliertes. Es ist auch andrerseits nicht so etwas, wie
es das Einzelgingertum des sophokleischen Aias gewesen war, wenn er sich aus
Stolz gegen alle anderen abschloB, um iiber seinem demiitigenden Ungliick zu
briiten; noch auch iiberhaupt so etwas wie die Einsamkeit der sophokleischen
Tragodienhelden, die wegen ihrer eigenen ragenden GréBe in keine innige Seelen-
gemeinschaft mit einem ihrer Mitmenschen eintreten wollten oder konnten.

Nein, die Antwort auf unsere Frage ist sehr viel einfacher. Die Intimitdt ist
nicht durch besondere Griinde hervorgerufen, sondern sie ist eine allgemeine natiir-
liche Gegebenheit fiir den hellenistischen Menschen, wie fiir uns gleichfalls. Sie
beruht auf der elementaren Tatsache, dafl jeder von uns zu allererst als ein Ich
existiert und als ein Ich zu allererst an sich selber erlebt, was er tut und leidet,
elementar und nicht erst auf Grund einer Reflexion: im Triumen unserer Triume,
im Fiihlen unserer Gefiihle und im zwingenden Bannkreis unserer eigenen Stim-
mungen.

Damit will ich schlieBen. Was in dieser kurzen Stunde andeutend zur Sprache
gekommen ist, war nur ein schmaler Ausschnitt aus dem gestellten Thema. Nichts
oder so gut wie nichts ist gesagt worden z. B. iiber eine bezeichnende Art von
Ironie der Begebnisse - eine untragische Ironie des MiBlverhéltnisses oder des Mif3-
verstdndnisses oder des windschiefen An-einander-vorbei, weil jeder im eigenen
Wesen und in den eigenen Sorgen verfangen ist?, sowie iiber eine Unzahl von

12 Die Erzdhlung vom Besuch der beiden groBen Gottinnen bei Aphrodite (III 36-112)
ist durchtrinkt von solcher Ironie, denn die beiden Parteien sind einander zu wesensfremd,
um einander richtig zu verstehen und richtig zu behandeln. So ist denn das erste, was Hera
zu Aphrodite sagt (56): « Dir erscheint die Sache spafhaft, aber mir ist sie bitterernst», und
genau das gleiche wird gegen den SchluB8 des Gesprichs (102f.) Aphrodite zu Hera und
Athena sagen (vgl. auch 129f.). AnschlieBend beginnt Hera ihr Anliegen vorzubringen, in-
dem sie zu verstehen gibt, daB sie zu Apbrodite gekommen ist, um der Heldenschar aus einer
nicht nidher bezeichneten Not zu helfen, denn sie liebt Jason so, da8 sie ihn sogar auf einer
Hollenfahrt schiitzen wiirde, «soweit die Krafte meines Leibes es vermogen» (63) — der Ton
ist, ihrer Natur entsprechend, méchtig und pathetisch. Aphrodite ist verbliifft (76), denn
sie kann sich nicht vorstellen, was gerade sie in einer solchen Lage ausrichten kénnte, und
sie halt es fiir eine passende Antwort, wenn sie erwidert: «Ich will selbstverstandlich alles
fiir dich tun, soweit meine schwachen Arme es vermdgen.» Das stellt nun Hera richtig:
aNein, es sind nicht Taten roher Gewalt und starker Arme (fiir die sich eine Hera und
Athena an eine Aphrodite wenden), sondern» — und nun vergreift sich Hera ihrerseits —
anichts weiter wie (afitw¢) ein Wort in der Stille (dxéovoa) an deinen Jungen». Jetzt hat
Aphrodite Anla8, einen Irrtum aufzukliren: Wenn die beiden diesen Jungen kennen wiirden,
wie er wirklich ist, wiirden sie nicht glauben, ein einfaches Mutterwort in der Stille sei genug.




Das Argonautenepos des Apollonios 19

Dingen verschiedenster Art: iiber die Organisation des Gedichts im ganzen; iiber
die Behandlung des mythologischen Materials durch den Dichter; iiber seine
Ideen von Géottern, Fiigung und Zufall; iiber die ungezwungene Art, mit der sich
in dem Epos normale Menschen in einer Mirchenwelt bewegen, so daB sich Alltag
und Wunder romantisch durchdringen; iiber die kiinstliche Mischsprache, deren
sich Apollonios bedient, archaisch in der Form, modern im Geist und eigenwillig
in der Sinngebung, weswegen sic fiir uns nur schwer und unvollkommen zu ent-
ritseln ist; oder gar iiber den traurigen Zustand, in dem uns der Text iiberliefert
ist. Es ist auch kein Versuch gemacht worden, das Verhéltnis des Apollonios zu
den andern Dichtern seiner Zeit zu kliren, zu Kallimachos und Theokrit, im Geben
und Nehmen hin oder her, in Kunstverwandtschaft und Kunstfeindschaft. Statt
dessen und statt zahlloser anderer gleichberechtigter Dinge sind nur zwei Eigen-
heiten der Argonautika herausgegriffen und betrachtet worden in der Hoffnung,
daB sie doch auch fiir sich allein etwas Wesentliches erschlieBen wiirden.

In der Tat hatte weder die wiirdige Ehegottin Hera eine Ahnung vom Wesen des Unbands
Eros noch gar die Jungfrau Athena (die vom Vater, nicht von einer Mutter, ohne Mit-
wirkung von Liebe geborene, 32f.). Hinter alledem steht das ironische MiBverhéltnis zwi-
schen dem heroischen Wagnis von einem halben Hundert unvergleichlicher doiories,
einem Abenteuer, dessen géttliche Exponenten Hera und Athena sind, und der Tatsache,
daB der Erfolg ihres Heldentums von den zarten Gefiihlen eines jungen Madchens abhangt,
von Empfindungen, deren Exponent Aphrodite ist (vgl. 568-563). Die Ironie, die auch sonst
diese Partie durchzieht, verliert allerdings viel von ihrem Reiz, wenn man sie, wie es eben
geschehen ist, einem Anatomen gleich mit dem Messer aus dem Text herauspriapariert. Hier
war sie von heiterer Art; in dem folgenden Beispiel ist sie leicht melancholisch und rithrend,
denn sie beruht auf der Enge des menschlichen Horizonts, die uns die wirkliche Situation
verkennen laBt: statt zu ergreifen, was in der Tat vor unsern Handen liegt, glauben wir bis-
weilen durch Berge von Hindernissen davon getrennt zu sein. In der Partie 111 609-742
sitzt Chalkiope in ihrem Gemach und berit sich in schwerer Sorge mit Argos, ob und wie sie
Medea veranlassen konnte, Jason zu helfen; aber die Bedenken behalten die Oberhand
(609-615). Nebenan sitzt Medea in groBer Not und Qual: sie méchte Jason helfen und
mochte Chalkiope veranlassen, sie darum zu bitten; aber ihre Bedenken behalten die Ober-
hand (641-664). Nicht ein Entschlu von der einen oder andern Seite, sondern ein reiner
Zufall fiihrt schlieBlich die beiden zusammen (664—671), wobei dann Chalkiope den Kummer
ihrer Schwester verkennt (675—680). Die beiden fallen einander schwesterlich um den Hals
und weinen schwesterlich miteinander, jedoch ohne daB Chalkiope ahnt, worum es Medea
wirklich zu tun ist (707-709). Unser letztes Beispiel, IV 54-66, schlieft sich bei Apollonios
an die Szene IV 1-40 an, deren Inhalt oben skizziert worden ist. Medea war auf ihrer néicht-
lichen Flucht zur Argo begriffen, «im Innern von bebender Angst geschiittelt» (53). Gerade
ging der Mond auf, und als Selene die einsam Wandernde sah, verkehrte sich ihr unwillkiir-
lich der eigentliche Sinn (s. 0. S. 10) dessen, was sie mit ihren Strahlen anleuchtete, in sein
Gegenteil. Mit der monomanischen Voreingenommenheit einer Liebenden, die in Endymions
Héhle zu schleichen pflegte, glaubte sie, Medea sei auf dem Weg zu einem zartlichen Stell-
dichein mit Jason. Thre Illusion weckte in ihr eine Mischung von Teilnahme und freudiger
Genugtuung: «Nun bist du also auch einem ahnlichen Unheil verfallen ...» (62). Was da in
dem Binnenfelde der zuschauenden Gottin vor sich ging, ist fiir die Handlung des Epos
ohne Belang; aber unser Wissen darum wiirzt gleichsam unser eignes Gefiihl fiir Medeas
derart verkannte Not und Qual. :




	Das Argonautenepos des Apollonios

